
e-ISSN: 2564-680X  
Cilt: 20 Sayı: 2 Yıl: 2025 Sayfa: 501-525 

https://doi.org/10.48145/gopsbad.1757071 

Başvuru Tarihi: 02.08.2025 | Kabul Tarihi: 04.10.2025 
 

SOSYAL BİLİMLER ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 
THE JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES RESEARCH 

ARAŞTIRMA MAKALESİ  

Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti 
(Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

İsmail ÖZTÜRK1 
 

ÖZ 
Kıraat İlmi, Kur’ân-ı Kerim’in çok anlamlı yapısını hem ilmî hem de amelî planda yaşatmış aynı zamanda 
dinî geleneğin hafızası olan canlı bir miras olmuştur. Bunun için kıraatler konusunda oluşabilecek soruların 
bilimsel verilere dayanılarak açıklanması büyük önem arz etmektedir. Sahih kıraatler, ilahi muradın farklı 
boyutlarını açığa çıkarırken, şâz kıraatler ise sahabe ve tabiûn dönemindeki tefsir anlayışlarına ışık 
tutmaktadır. Bu bağlamda, kıraatlerin Kur’ân-ı Kerim’in anlaşılmasında ve yaşanmasında bir rehber 
olduğu gerçeği, çalışmamızın temel motivasyonlarından birini oluşturmaktadır. Bu çalışma, Kur’ân-ı 
Kerim’in ilk iki suresi olan Fâtiha ve Bakara surelerinde anlama etki eden kıraat farklılıklarını mercek altına 
alarak, sahih ve şâz kıraatlerin İslamî ilimlere katkılarını ortaya koymayı amaçlamaktadır. Kıraat 
farklılıklarının, Kur’ân-ı Kerim’in çok anlamlı yapısını nasıl zenginleştirdiğini ve onun evrensel mesajını her 
dönemde canlı tutmadaki önemini vurgulamayı hedefliyoruz. Bu farklılıklar, Kur’ân-ı Kerim’in yalnızca bir 
metin olarak değil, aynı zamanda dinamik bir rehber olarak her çağda insanlığın problemlerine çözüm 
sunabilmesine olanak tanımaktadır. Çalışma, Kur’ân-ı Kerim’in anlaşılmasına, yorumlanmasına, onun 
rehberliğinden istifade edilmesine ve tefsir ilmine faydalı olmayı hedeflemektedir. 
Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’ân-ı Kerim, Kıraat, Yedi Harf, Rivâyet. 

 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Tokat/Türkiye, ORCID: 0000-0001-8652-7417, 
e-posta: ismail.ozturk@gop.edu.tr 

https://doi.org/10.48145/gopsbad.1757071


 

                                                             
 

 

 
1 Assist. Prof., Tokat Gaziosmanpaşa University, Faculty of Islamic Sciences, Tokat/Türkiye, ORCID: 0000-0001-8652-7417, 
e-mail: ismail.ozturk@gop.edu.tr 

e-ISSN: 2564-680X  
Volume: 20 Issue: 2 Year: 2025 Pages: 501-525 

https://doi.org/10.48145/gopsbad.1757071 

Submitted: 02.08.2025 | Accepted: 04.10.2025 
 

SOSYAL BİLİMLER ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 
THE JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES RESEARCH 

RESEARCH ARTICLE 

Determination of Qiraats That Affect Meaning 
(Example of Surat al-Fatiha and Surat al-Baqara) 

İsmail ÖZTÜRK1 
 

ABSTRACT 
The science of qiraat has kept the multi-meaningful structure of the Holy Qur'ān alive both in the scientific 
and practical plan and has been a living heritage of the religious tradition. While the sahih qiraats reveal 
different dimensions of the divine will, the shādh qiraats shed light on the understanding of tafsir in the 
period of the Companions and Successors. The fact that qiraat is a guide in understanding and living the 
Holy Qur'ān is the main motivation of our study. This study aims to reveal the contributions of sahih and 
shādh qiraats to Islamic sciences by scrutinizing the qiraat differences that affect the understanding of 
the first two surahs of the Holy Qur'ān, Surah Fātiḥa and Surah Baqara. We aim to emphasize how the 
differences of qiraat enrich the multi-meaningful structure of the Holy Qur'ān and its importance in 
keeping its universal message alive in every period. These differences enable the Holy Qur'ān not only as 
a text but also as a dynamic guide to offer solutions to the problems of humanity in every age. The study 
aims to contribute to the understanding and interpretation of the Holy Qur'ān, to benefit from its 
guidance, and to the reformation of the Holy Qur'ān, that is, to the science of tafsir. 
Keywords: Tafsir, The Holy Qur'ān, Qiraat, Seven Letters, Narration. 

https://doi.org/10.48145/gopsbad.1757071


Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
503                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

1. Giriş 

Yüce kitabımız Kur’ân-ı Kerim’de “(Ey Muhammed!) Onu (vahyi) çarçabuk almak için dilini 
kımıldatma. Şüphesiz onu toplamak ve okumak bize aittir. O hâlde, biz onu okuduğumuz zaman, onun 
okunuşuna uy. Sonra onu açıklamak da bize aittir.” (Ḳıyâme 16-19) buyrularak Kur’ân-ı Kerim’in 
okunuşunun bizzat Allah Teâlâ tarafından Hz. Peygambere öğretildiği beyân edilmektedir. Lügatte 
 ”ḳırâetün“ قِرَاءَة ḳırâât” sözcüğü “tilavet etmek, okumak ve birleştirmek” anlamlarına gelen“ القِرَاءَات
kelimesinin çoğuludur ve semâî mastardır (el-İsfâhânî 1992: 228). Istılahta ise “Kur’ân-ı Kerim’deki 
lafızların okunuşunu ve bunlardaki farkları ravilerine nispet ederek inceleyen bir ilimdir.” (el-Cezerî 
1999: 9).  Kıraat ilminin temel gayeleri; Kur’ân-ı Kerim’in lafzî muhafazası, sahih okuma biçimlerini 
belirleme, kıraatler arası farklılıkların ilmi temellendirilmesi, tefsir, fıkıh ve dil ilimlerine katkı sağlama 
ve ümmetin birliğini korumadır. 

Her dilin kendi doğasında olduğu gibi Kur’ân-ı Kerim’in nâzil olduğu dönemde de Arapça’yı farklı 
lehçelerle konuşan toplumlar bulunmaktaydı. Hicretten sonra Hz. Peygamber tarafından, genellikle 
anlama etkisi olmayan ve telaffuzda kolaylık olması için bazı lehçelerdeki usûl farklılıkları 
diyebileceğimiz imâle, teshîl vb. uygulamaların diğer lehçe mensupları tarafından okunmasına geçici bir 
ruhsat olarak izin verildiği anlaşılmaktadır. Ancak kıraatler sadece yedi harf ruhsatı ile ortaya çıkan 
farklılıklardan ibaret değildir. Lehçe ile ilgisi olmayan ve ayrı bir kategoride değerlendirilmesi gereken 
ferşü’l-hurûf’la ilgili anlama etkisi olan kıraat farklılıkları da bulunmaktadır. 

Kıraatler, sahih ve şâz olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Sahih kıraatler, anlama etki eden, yedi harf 
hadisi ruhsatındaki kolaylık prensibini gerektirecek bir boyutu bulunmayan ve kıraat ilminin esasını 
teşkil eden ferşü’l-hurûf ile genellikle anlama etki etmeyen usülle ilgili kıraat farklılıklarından 
oluşmaktadır. Şâz kıraat ise âhad kıraatten oluşmaktadır. Asli itibariyle âyetlerin tefsiri olan sahabe 
müdrecleri de kıraat çeşitleri başlığı altında şâz kıraat olarak kabul edilmektedir. Mevzu kıraat diye ifade 
edilenler ise zaten kıraat olmadığından çalışmamızın kapsımı dışında kalacaktır. 

Kıraatlerin anlama etkisi hakkında şimdiye kadar yapılan çalışmalarda konunun tüm yönleri ele 
alınmayıp bir yönü incelenmiştir. Mesela; Avnullah Enes ATEŞ tarafından yapılan Bakara Suresindeki 
Kıraat Farklılıklarının Dil Bilimsel Analizi (Mütevâtir ve Meşhur Kıraatler) isimli yüksek lisans tezini örnek 
verebiliriz. Bu çalışmada Bakara sûresinden bazı âyetler örnek verilmiştir. Bizim yaptığımız çalışmada 
ise, Fatiha ve Bakara surelerinde anlama etki eden sahih kıraatlerle şâz kıraatler, modern dönem 
çalışmalarından ziyade klasik tefsir kaynaklarına müracaat edilerek ele alınacaktır. Çok nadir de olsa 
telaffuzla ilgili olup anlama etki etmeyen sahih kıraatlerden usûlü’l-hurûfla ilgili olan bir ya da iki örneğe 
yer verilecek olup usûlü’l-hurûf’la ilgili idgâm-ı kebîr / sağîr, sıla, sekte, imâle, ibdâl, tefhîm, terkîk, 
işmâm, teshîl, taklîl, nakl vb. kıraat farklılıklarına yer verilmeyecektir. Kıraat farklılıklarının olduğu 
yerlerde anlamı yaygın olarak bilinen ‘Âsım kıraatinin Hafs rivâyetine dair âyetlerin açıklanmasında, 
Halil Altuntaş ve Muzaffer Şahin tarafından hazırlanan (D.İ.B. Yayınları, 12. Baskı, Ankara: 2006) 
Kur’an-ı Kerim Meâli’nden istifade edilecektir.  



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 504                                                                  
 

2. Fâtiha Suresinde Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti 

Hasan Basrî ve Ebû Nehîk, Fâtiḥa 2. âyetteki  ُالْحَمْد “el-ḥamdü” ve  ِ ّ�ِ “lillâhi” lafızlarını  ِ -el الْحَمْدِ ِ�ّ
ḥamdilillâhi şeklinde, İbrahim b. Ebi ‘Able, Rebia’ kabilesinin lehçesiyle  ِ ّ�ُ  ”el-ḥamdülüllâhi“ الْحَمْدُ 
şeklinde ve İbn Semeyfa’ de  ِ الْحَمْدِ   el-ḥamdelillâhi” şeklinde şâz olarak okumuşlardır. Bunlardan“ الْحَمْدَ ِ�ّ
 ِ ّ�ِ “el-ḥamdilillâhi” okuyuşu “Övgü Allah’a aittir ve onun için kararlaştırılmıştır.” anlamına gelirken 
 ِ  el-ḥamdelillâhi” okuyuşu da “Allah’ı överek O’na hamd ederiz.” anlamındadır (ez-Zemahşerî“ الْحَمْدَ ِ�ّ
1987: 1/10). Burada isimleri zikredilen erken dönem âlimlerinin şâz okuyuşları benimsemeleri, erken 
İslam düşüncesinde metinsel yorumlarda belirli bir esnekliğin var olduğunu ve İslamî metinlerin 
yorumlanmasında kıraat farklılıklarının sadece fonetik değil, aynı zamanda semantik önem taşıdığını 
ortaya koymaktadır. İbn Ebi ‘Able’nin Rebî‘a kabilesi lehçesiyle okuyuşu da Arap yarımadasındaki lehçe 
farklılıklarının Kur’ân-ı Kerim metninin erken dönem algılanışına nasıl etki ettiğini göstermektedir.  

Kûfe kıraat ekolüne mensup Kurra, Fâtiḥa 4. âyeti  ِمَالِك “mâliki” şeklinde okurken Ebu ‘Amr ile 
Cumhur,  ِمَلِك “meliki” şeklinde okumuştur. Kûfe kıraat ekolüne mensup Kurra’nın okuyuşunun anlamı 
“Hesap ve ceza gününün (ahiret gününün) mâliki.” olurken Ebu ‘Amr ile Cumhur’un okuyuşunun 
anlamı “Mükâfât ve azap gününün yegâne hükümdarı.” olmaktadır. Bu okuyuş anlam zenginliği 
bakımından daha güzeldir. Çünkü sahiplik herkes için söz konusu olabilir ancak hükümranlık ise özeldir 
(ez-Zemahşerî 1987: 1/11).  Bazılarına göre tercih edilen okuyuş  ِمَلِك “meliki” kıraatidir. Çünkü burada 
herhangi bir izafete ihtiyaç yoktur ve Allah Teâlâ bundan müstağnidir. Mü’min sûresi 24/16. âyet 
“Bugün mülk kimindir?” buna delil olarak getirilmiştir. Her melik aynı zamanda mâliktir, yani emri 
altındakilerin sâhibi ve efendisidir. Halbuki her mâlik, yani bir şeylere sahip olan kimse, melik ya da 
varlığın sâhibi ve efendisi değildir. Kısaca birinin emri diğeri üzerinde geçerli ve etkin iken, ötekisinin 
hükmü beriki yani melik üzerinde geçerli ve etkin değildir. Taberî’ye göre  ِمَلِك “meliki” şeklindeki 
okunuş biçimini esas alıp kıyamet gününde bütün mülkün ve hükümranlığın ona ait olduğunu söylemek 
 mâliki” şeklindeki kıraati esas alarak kıyamet gününde hüküm vermeye sadece o yetkilidir“ مَالِكِ 
demekten daha evladır (et-Taberî 2000: 1/150).  Arapçada  ِمَالِك “mâliki” kelimesinin harf sayısı  ِمَلِك 
“meliki” kelimesinden fazla olduğu için tilavet edilirken sevabı daha fazladır da denilmiştir (en-Nesefî 
1998: 1/30). Bu âyeti İbn Semeyfa’ ve İbn Ebi ‘Able,  َمَالِك “mâlike” “Ey kıyamet gününün sahibi.” 
şeklinde okurken Ebû Hanîfe ve Ebû Hayve,  َمَلِك “melike” ve  َیوَْم “yevme” “Ey din (cezâ ve hesap) 
gününde her şeyi elinde bulundurup hükümran olan mâlik!” şeklinde şâz olarak okumuşlardır (ez-
Zemahşerî 1987: 1/11). Bu örnekler farklı kıraat tercihlerinin rastgele olmadığını göstermektedir. 
Buradaki  ِمَلِك “meliki” ile  ِمَالِك “mâliki” arasındaki tercih, sadece fonetik bir farklılık değil aynı zamanda 
Allah’ın sıfatlarının nasıl anlaşılması gerektiğine dair teolojik bir duruşu yani Allah’ın sıfatlarının 
yorumlanmasında “en kapsamlı ve yüce olanın tercih edilmesi” ilkesini yansıtmaktadır. Ayrıca şâz 
okuyuşların varlığı İslamî gelenekte şâz olanın bile değerli görüldüğü bir entelektüel atmosferi 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
505                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

yansıtmakta ve İslamî gelenekte çokanlamlılığın bir eksiklik değil, bir zenginlik olarak görüldüğünü 
göstermektedir. Bu da İslam teolojisinin dinamik karakterini yansıtmaktadır.  

Hasen, Ebü’l-Mütevekkil ve Ebû Miclez, Fâtiḥa 5. âyette yer alan ve Cumhur’un  ُُنعَْبد “ne’büdü” 
“(Allah’ım) yalnız sana ibadet ederiz.” şeklinde okuduğu kelimeyi şâz olarak  ُیعُْبَد “yü’bedü” “Yalnız sana 
ibadet edilir.” şeklinde okumuştur (ez-Zemahşerî 1987: 1/15). Cumhur’un okuyuşu, insanın iradesini 
ve sorumluluğunu ön plana çıkararak insanın aktif failliğini vurgularken şâz okuyuş, Allah’ın mutlak 
hakimiyetini ve ibadet edilmeye layık oluşunu vurgulamaktadır. Bu farklılık, İslamî teolojide insan 
sorumluluğu ile ilahi hakimiyet arasındaki dengenin ne kadar hassas olduğunu ve erken dönem 
âlimlerinin dilbilgisel detaylara ne kadar önem verdiklerini gözler önüne sermektedir. 

Cumhur, Fâtiḥa 6. âyetteki  َراط  es-ṣırâta” kelimesini Kureyş lehçesi ve İmam Mushaf’a uyması“ الصِّ
sebebiyle ayrıca dile daha kolay geldiği için sad harfiyle  َراط  es-ṣırâta” şeklinde okurken Ya’kûb, sin“ الصِّ
harfiyle  َراط راطَ  es-sirâta” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşu“ السِّ  es-ṣırâta” “Bizi doğru yola“ الصِّ
ilet.” anlamına gelirken Ya’kûb’un  َراط  es-sirâta” şeklindeki okuyuşu “Sanki yol kendisini takip edeni“ السِّ
yutuyor.” anlamına gelmektedir. İlk görüşe ittiba ederek ve İmâm Mushaf’ın hattına uygun okumak 
daha iyidir (el-Begavî 1989: 1/54; ez-Zemahşerî 1987: 1/15). Burada bu ifadeden asıl murat olunan şey, 
hak yol demek olup bu da İslâm dini manasındadır (en-Nesefî 1998: 1/32-33). Öncelikle buradaki 
راطَ  راط es-ṣırâta” şeklindeki okuyuş aktif bir rehberlik talebini ifade ederken“ الصِّ  ”es-sirâta“ السِّ
şeklindeki okuyuş yolun kendisinin bizzat aktif ve yutucu karakterde olduğunu ifade etmektedir. İkinci 
olarak Resmü’l-Mushaf metninin, erken dönem İslam tarihinde kıraat tercihlerinde belirleyici rol 
oynadığı görülürken farklı okuyuşların kabul edilmesi de yorumsal esnekliğin varlığını işaret etmektedir. 
Üçüncü olarak Kureyş lehçesinin tercih edilmesi, İslam’ın yayılma sürecinde Mekke merkezli dilsel 
normların nasıl İslamî metinlerin standart okuyuşunda belirleyici hale geldiğini göstermektedir. 
Dördüncü olarak İslamî gelenekte pratik kolaylığın da kıraat tercihlerinde önemli bir faktör olduğunu 
göstermektedir. Son olarak İslamî gelenekte Cumhur görüşüne uymanın, sadece sayısal çoğunluk 
meselesi değil, aynı zamanda metin bütünlüğüne saygının bir göstergesi olduğu da anlaşılmaktadır. 
Ubeyy b. Ka’b (öl. 33/654), aynı âyetteki اِھْدِنَا “ihdinâ” kelimesini ثیَتِّنَْا “s̱ebbitnâ” şeklinde okurken 
‘Abdullah b. Mes‘ûd (öl. 32/652), ارَْشِدنَْا     “erşidnâ” şeklinde okumuştur. Sahih okuyuş اِھْدِنَا “ihdinâ” 
“Bizi dosdoğru yola ilet.” anlamına gelirken şâz okuyuş ثیَتِّنَْا s̱ebbitnâ “Bizi dosdoğru yolda sabit kıl.” 
ve  ارَْشِدنَْا “erşidnâ” da “Bizi dosdoğru yolda irşad et.” anlamına gelmektedir (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/20; 
ez-Zemahşerî 1987: 1/16). Âyet اِھْدِنَا “ihdina” şeklinde okunduğunda henüz yolu bulamamış olanların 
ilk hidâyeti talep etmesi, ثیَتِّنَْا “s̱ebbitnâ” şeklinde okunduğunda yolda olan ancak hidâyette sebat etmeyi 
isteyen müminlerin duası ve ارَْشِدنَْا “erşidnâ” şeklinde okunduğunda ise sürekli rehberlik arayan kemale 
eren müminlerin irşadı talep etme niyazı ifade edilmektedir. Bu çeşitlilik, Kur’ân-ı Kerim’in farklı 
manevi seviyelerdeki insanlara hitap edebilme kapasitesini ortaya koymaktadır. Her okuyuş, farklı bir 
manevi ihtiyaca karşılık gelmektedir. Bu durum bir yandan İslamî kavramların çok katmanlı yapısını 
gösterirken diğer taraftan İslamî düşüncede hidâyetin statik değil, dinamik bir süreç olduğunu 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 506                                                                  
 

göstermektedir. Ayrıca Ubeyy b. Ka’b ve ‘Abdullah b. Mes‘ûd gibi önde gelen sahabîlerin farklı 
okuyuşları, Hz. Peygamber döneminde Kur’ân-ı Kerim metninin belirli bir okuyuş çeşitliliğine sahip 
olduğunu göstermektedir. Bu durum sahabe otoritesinin kıraat geleneğinin oluşumundaki kritik rolünü 
de ortaya koymaktadır. 

3. Bakara Suresinde Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti 

Cumhur, Bakara 7. âyeti Kureyş lehçesi ile  ٌغِشاوَة “ġışâvetün” şeklinde okurken ‘Âsım’dan rivâyetle 
Mufaddal,  ًغِشاوَة “ġışâveten” şeklinde okumuştur. Ayrıca Ukl kabilesi  ٌغُشاوَة “ġuşâvetün” şeklinde 
okurken Rebîa’ kabilesi de  ٌغَشاوَة “ġaşâvetün” şeklinde okumaktadır. Cumhur’un merfu okuyuşunda 
durum bildirisi vardır. Anlam “Gözlerinin üzerinde de bir perde vardır.” şeklinde olurken ‘Âsım’dan 
rivâyetle Mufaddal’ın okuyuşunda ise eylem bildirisi vardır. Anlam “Gözlerinin üzerine perde çekti.” 
şeklinde olmaktadır. (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/30). Buradaki farklılık, sadece ses değişimi değil aynı 
zamanda sentaktik yapı ve anlam değişimini de içermektedir. Ayrıca Cumhur kıraatinin, Kureyş 
lehçesini temsil etmesi, İslam’ın doğduğu bölgenin dil özelliklerinin korunduğuna da işaret etmektedir. 
Bunun yanında kıraatlerin, dilbilimsel bir hazine olduğu ve Arapça’nın tarihsel gelişimini anlamamız 
için kritik veriler sunduğu görülmektedir. 

Kûfeliler ile İbn ‘Âmir, Bakara 9. âyeti  َیَخْدَعُون “yeḫde‘ûne” şeklinde okurken İbn Kesir ve Ebû 
‘Amr,  ًیخَُادِعُون “yüḫâdi‘ûne” şeklinde okumuştur. Kûfeliler ile İbn ‘Âmir’in okuyuşunda doğrudan 
aldatma eylemi vardır. Anlam “Oysa sadece kendilerini aldatırlar da farkında değillerdir.” şeklinde 
olurken İbn Kesîr ve Ebû ‘Amr’ın okuyuşunda karşılıklılık, süreklilik ve çaba anlamı vardır. Anlam 
“Münafıklar içlerinde sakladıkları küfür yüzünden açıkladıkları imanı bozarak Allah’ı ve müminleri 
aldatmaya kalkışır ki ne Allah’ı ne de müminleri aldatabilmişlerdir. Allah Teâlâ onlara hemen azap 
etmeyerek mühlet vermiş ancak onlar bunu anlamamışlardır. Böylece karşılıklı olarak birbirlerini 
aldatmalarının vebalini yine kendileri çekerler.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/31). Aldatma 
olayı Münafıkların içinde ve onlardan ayrılmayan, kendilerine yapışmış bir şeydir. Onlardan başkasına 
geçmez. Fakat bunlar, aldatmalarının sonucunda doğacak ve kendilerine dönecek olan şeyin yine de 
farkında olmazlar (en-Nesefî 1998: 1/48). Bu örnek, öncelikle Arapça fiil kalıplarının semantik açıdan 
zenginliğini göstermektedir. Her iki kıraatte geçerli (sahih) kabul edildiğine göre, Kur’ân-ı Kerim 
metninin aynı anda birden fazla anlam düzeyinde işlev gördüğü anlaşılmaktadır. Bu da metnin 
zenginliğini ve yorumsal esnekliğini göstermektedir. İki okuyuş arasındaki kıraat farklılığı, aldatma 
eyleminin niteliğini tamamen değiştirmektedir. Ayrıca ikinci kıraatin yorumunda münafıklığın 
psikolojik karmaşıklığı da vurgulanmaktadır. 

‘Âsım’dan rivâyetle Ebân’ın dışında Kûfeliler, Bakara 10. âyeti  َیكَْذِبوُن “yekẕibûn” şeklinde okurken 
Cumhur,  َیكَُذِبّوُن “yükeẕẕibûn” şeklinde okumuştur. ‘Âsım’dan rivâyetle Ebân’ın dışında Kûfelilerin 
okuyuşuna göre anlam “Söyledikleri yalana karşılık da onlara elem dolu bir azap vardır.” şeklinde 
olurken Cumhur’un okuyuşuna göre anlam “Israrla yalan söylemeleri- Peygamber’in (s.a.v.) getirip 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
507                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

haber verdikleri şeyleri yalanlamaları -İnkârcı olmaları sebebiyle…” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 
2001: 1/32). İki sahih kıraati cemettiğimizde anlam “Onların hem yalancı hem de inkârcı olmaları 
sebebiyle…” şeklinde olmaktadır.  َیكَُذِبّوُن “Yükeẕẕibûn” kıraatini tercih eden âlimler münafıkların sadece 
yalan söylemekle can yakıcı bir azabı hak etmeyeceklerini, bu azabı ancak Allah’ın Peygamberini ve 
kitabını yalanlayarak inkâra düşmekle hak edeceklerini söylemişlerdir. Taberi bu görüşe katılmadığını, 
 yekẕibûn” kıraatinin daha sahih olduğunu söylemiştir (et-Taberî 2000: 1/284). Burada, yalan“ یكَْذِبوُنَ 
söyleme karakterle ilgili davranışken tekzîb etme vahyin inkârına dayanmaktadır. Bu ayrım, günah 
kategorilerinin teolojik hiyerarşisini de göstermektedir. Bu durum, kıraatlerin sadece filolojik değil, aynı 
zamanda teolojik ve hermenötik bir fenomen olduğunu da ortaya koymaktadır. 

Cumhur, Bakara 20. âyeti  ُیخَْطَف “yeḫtafü” şeklinde okurken Ebân b. Tağleb ve ‘Âsım’dan rivâyetle 
Yezid,  ُیَخْطِف “yeḫtıfü” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunda anlam “Şimşek neredeyse 
(hızlıca/âniden/az kalsın) gözlerini alıverecek.” şeklinde olurken Ebân b. Tağleb ve ‘Âsım’dan rivâyetle 
Yezid’in okuyuşunda anlam “Genel ve sürekli bir eylem olarak soymak ve kapmak.” şeklinde 
olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/41). 

Cumhur, Bakara 24. âyeti وَقوُدُھَا “veḳûdühâ” şeklinde okurken Hasen ve Katade,  وُقوُدُھَا 
“vuḳûduhâ” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna göre anlam “O halde yakıtı insanlarla taşlar 
olan ateşten sakının.” şeklinde olurken Hasen ve Katade’nin okuyuşuna göre anlam “İnsanlar ve taşlarla 
tutuşan ateşten sakının.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/44).  Bu, diğer ateşlerden farklı öyle 
bir ateştir ki, bu ateş insanlar ve taşlar ile tutuşturulup yanan bir ateştir. Onlar dünyada iken taptıkları 
putlardan ve putlaştırdıkları şeylerin heykellerinden ayrılmadıkları için cehennemde de beraber 
olacaklardır (en-Nesefî 1998: 1/67). Bu örnekte mastar kalıplarının semantik nüanslar üzerindeki etkisi 
ortaya çıkmaktadır. Şöyle ki فعَوُل “fe‘ûl” kalıbı ile وَقوُدھَُا “veḳûdühâ” şeklindeki okuyuşta cehennem 
ateşinin beslendiği malzeme olan maddi unsura yani yakıta vurgu varken ve ateşin ne ile yandığı ifade 
ediliyorken فعُوُل “fü‘ûl” kalıbı ile وُقوُدھَُا “vuḳûdühâ” şeklindeki okuyuşta cehennem ateşinin nasıl 
yandığı ifade edilmektedir. Bu durum, Arapça mastar morfolojisinin anlam üzerindeki etkisini ve 
minimal kıraat farklılıklarının bile derin teolojik ve felsefi sonuçlar doğurabileceğini göstermektedir. 

Cumhur, Bakara 26. âyeti  ًبعَوُضَة “be‘ûḍaten” şeklinde okurken Nâfi’ den rivâyetle Asmai’,  َُھو 
“hüve” zamiri takdiriyle merfu olarak  ٌبعَوُضَة “be‘ûḍatün” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna 
göre anlam “Allah bir sivrisineği ondan daha da ötesi bir varlığı örnek olarak vermekten çekinmez.” 
şeklinde olurken Nâfi’ den rivâyetle Asmaî’nin okuyuşuna göre anlam “Sivrisineğin küçük bir türünü 
misal vermekten çekinmez.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/47). Bu örnekte, i’râb 
farklılığının sadece gramatikal değil, ontolojik fonksiyon taşıdığı da görülmektedir. Şöyle ki  ًبعَوُضَة 
“be‘ûḍaten” şeklinde okunduğunda, kelime tamlama yapısında muzâf ileyh olmaktadır ve “Sivrisineğin 
daha büyük ya da küçük olanını…” şeklinde karşılaştırmalı anlam ifade etmektedir. Bu okuyuşta en 
küçükten en büyüğüne kadar her şey örnek olabilir. Merfu ve müstakil isim olarak  ٌبعَوُضَة “be‘ûḍatün” 
şeklinde okunduğunda ise “Sivrisineğin küçük türünü…” şeklinde kategorik olarak sınıflandırmayı 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 508                                                                  
 

ifade etmektedir. Burada, müfessirlerin kıraat tercihlerinde dilbilimsel uzmanlıklarının etkisi, 
metodolojik yaklaşımlarının yansıması ve ilmi arka planlarının belirleyiciliği görülmektedir. 

Cumhur, Bakara 2/30. âyeti  ”yüseffikü“ یسَُفِّكُ  yesfikü”  şeklinde okurken İbn Mukassim“  یسَْفِكُ   
şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna göre anlam “Orada bozgunculuk yapacak kan dökecek 
birini mi yaratacaksın?” olurken İbn Mukassim’in okuyuşuna göre de “Çok kan dökecek birini mi 
yaratacaksın? dediler.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/51). Bu örnekteki her iki kıraat, 
meleklerin insanoğlunun şiddete eğilimli olacağına dair endişelerini dile getirirken ikinci kıraat, bu 
endişenin daha yoğun bir biçimde ifade edildiğini göstermektedir. Arapçada fiil kalıplarının ne kadar 
hassas anlam farklılıkları meydana getirdiği, Kur’ân-ı Kerim metninin farklı kıraatlerle çok katmanlı 
anlamlar taşıdığı görülmektedir. Sadece bir hareke (şedde) farkının anlamı genel bir kan dökme 
eyleminden yoğun, sürekli, çok miktarda kan dökme eylemine dönüştürmesi Kur’ân-ı Kerim’in 
dilbilimsel mükemmelliğine işaret etmektedir. Ayrıca kıraatler İslamî geleneğin farklı görüşlere yer 
verme konusundaki toleransına da şahitlik etmektedir. 

Çoğunluk, Bakara 2/34. âyeti  ِلِلْمَلاَئكَِة “lil-melâiketi” şeklinde okurken Ebû Ca’fer ile A’meş, 
Ezdişenue kabilesi lehçesiyle vasl ile  ُلِلْمَلاَئكَِة “lil-melâiketü” şeklinde okumuştur (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/54). Bu okuyuş farklılığı anlamı değiştirmemekle beraber bazı âlimler bu şekilde okuyuşun hatalı 
olduğunu söylemişlerdir. Ebû Hayye bu okuyuşun bir lehçe farklılığı olduğunu, bunun için Ebû 
Ca’fer’in bu okuyuşuyla hata ettiğini söylemenin uygun olmadığını belirtmiştir (Ebû Hayyân 2002: 
1/127; İbn Atiyye 2001: 1/124; en-Nehhâs 2002: 1/45; ez-Zeccâc 1988: 1/111-12; ez-Zemahşerî 1987: 
1/254). Bu örnek Arapçada kelimelerin bağlanarak okunmasında fonetik değişimlerin doğal olduğunu 
göstermektedir. Sahih kıraatlerin bile bazı âlimler tarafından eleştirilebileceğini ve İslamî gelenekte farklı 
görüşlerin açıkça tartışılabildiğini ortaya koymaktadır. Anlam değişmese bile telaffuz farklılıklarının 
ciddi tartışmalara yol açabildiği ve Kıraat ilminde sadece anlamsal değil, fonetik doğruluğun da 
önemsendiğini göstermektedir. Ezdişenue kabilesinin belirli bir okuyuş sistematiğinin olduğu ve Arap 
lehçelerinin rastgele değil, düzenli fonetik sistemlere sahip olduğu anlaşılmaktadır. Belirli kabilelerin 
kendilerine özgü dil özelliklerinin korunması ve tanınması İslam’ın Arap kültürel çeşitliliğini tamamen 
ortadan kaldırmadığını göstermektedir. Ebû Hayye’nin savunması, lehçe farklılığının hata olarak 
görülmemesi gerektiğini vurgularken dil çeşitliliğine karşı da toleranslı bir tutumu yansıtmaktadır. Ebû 
Hayye’nin Ebû Ca’fer’i savunması, İslamî gelenekte âlimlerin birbirlerini koruma eğilimini, şahsi 
eleştiriden ziyade ilmi yaklaşımların önemsendiğini haksız eleştiriye karşı durma geleneğinin varlığını 
ortaya koymaktadır. 

Çoğunluk Bakara 2/35. âyeti شِئتْمَُا “şi’tümâ” şeklinde okurken Sûsî, Ebû ‘Amr ve Ebû Ca’fer,  ِتمَُایْ ش  
“şiytümâ” şeklinde okumuştur. Hamze de vakf yapacağı zaman bu şekilde okumuştur. Çoğunluğun 
okuyuşuna göre anlam “Orada dilediğiniz gibi bol bol yiyin.” şeklinde olurken Sûsî, Ebû ‘Amr ve Ebû 
Ca’fer’in okuyuşunda anlam “Cennette istediğiniz neresi ise, orada dilediğiniz gibi istediğiniz kadar 
cennet nimetlerinden bol bol ve geniş olarak yiyin.” şeklinde olmaktadır (en-Nesefî 1998: 1/81). Bu 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
509                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

örnekteki her iki kıraat, birbiri ile çelişkili değil, anlamı tamamlayıcı şekilde zenginleştirmektedir. 
Çoğunluğun kıraati, miktar ve tarz bakımından nasıl yeneceği üzerine odaklanırken azınlığın kıraati ise 
buna mekân özgürlüğünü de ilave ederek cennetteki mutluluğun, sadece materyal bolluğunu değil, 
özgürlük hissini de içerdiğini göstermektedir. Bu da cennet kavramının daha kapsamlı anlaşılmasını 
sağlamaktadır. 

Dokuz kıraat imamı Bakara 2/36. âyeti فَأزََلَّھُمَا “feezellehümâ” şeklinde okurken Hamze  فَأزََالھَُمَا 
“feezâlehümâ” şeklinde okumuştur. Dokuz kıraat imamının okuyuşuna göre anlam “Derken, şeytan 
ayaklarını oradan kaydırdı.” şeklinde olurken Hamze’nin okuyuşuna göre anlam “Ve böylece her ikisini 
de içinde bulundukları huzurlu cennet hayatından çıkardı- onları oradan uzaklaştırdı.” şeklinde 
olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 56). Birinci okuyuş, ani, anlık bir düşüşle ayağını kaydırmayı ikinci 
okuyuş ise uzaklaştırma ve çıkarmanın sistematik ve süreç içerisinde olduğunu ifade etmektedir. Bu 
fark, şeytanın taktiklerinin hem ani kandırma hem de aşamalı uzaklaştırma şeklinde olabileceğini 
göstermektedir. Bu da insan-şeytan etkileşiminin karmaşık doğasını yansıtmaktadır. Birinci kıraat daha 
çok eyleme odaklanırken ikinci kıraat sonuca odaklanmaktadır. Bu da günahta hem eylem hem de sonuç 
boyutunun önemli olduğunu vurgulamaktadır. Ayağın kayması kontrolsüz, istem dışı bir düşüş imajını 
ve ayağın tekrar yerine konulabileceğini, uzaklaştırılma ise bilinçli, yönlendirilmiş bir hareket imajını ve 
kapsamlı bir geri dönüş süreci gerektirdiğini ifade etmektedir. Bu farklılık, günahın hem kontrolsüz bir 
zayıflık hem de bilinçli bir tercihin sonucu olabileceğini göstermektedir. Bütün bu izahlar, İslamî 
gelenekte bireysel görüşün de değerli olduğunu, çoğunluğun her zaman tek doğru olmadığı ilkesini de 
ortaya koymaktadır. Bu iki kıraat ayrıca farklı ruhsal durumlardaki okuyucular için farklı teselliler 
sunmaktadır. Anlık hata yapan biri için birinci kıraat daha teselli edici iken köklü değişim arayan birisi 
için ikinci kıraat daha uyarıcı olabilir. 

İbn Kesîr, Bakara 2/37. âyeti  ِعَلیَْھ فتَابَ  كَلِماتٌ  رَبِّھِ  مِنْ  آدمََ   feteleḳḳâ Âdeme min Rabbihî“ فتَلَقََّى 
kelimâtün” şeklinde okurken diğer kıraat imamları,  ِفتَلَقََّى آدمَُ مِنْ رَبِّھِ كَلِماتٍ فتَابَ عَلیَْھ “feteleḳḳâ Âdemü min 
Rabbihî kelimâtin” şeklinde okumuştur. İbn Kesîr’in kıraatine göre anlam “Âdem’e Rabbinden 
birtakım kelimeler (ilhamlar) geldi/ sunuldu.” şeklinde olurken diğer kıraat imamlarının okuyuşuna 
göre anlam “Derken Âdem (vahiy yoluyla) Rabbinden birtakım kelimeler aldı (Onlarla amel edip 
Rabb’ine yalvardı).” şeklinde olmaktadır. Âdem’in aldığı ve tövbe ettiği kelimelere A’râf 7/23. âyet 
güzel bir örnektir (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/57; en-Nesefî 1998: 1/82). İbn Kesîr’in kıraatinde Âdem 
eylemin nesnesi iken diğer kıraat imamlarının okuyuşuna göre Âdem eylemin öznesidir. İbn Kesîr’in 
kıraatinde ilahi lütfun önceliği diğerlerinin kıraatinde ise insani gayretin önemi vurgulanmaktadır. Her 
iki kıraat birlikte değerlendirildiğinde tam bir tövbe teolojisi ortaya çıkmaktadır. Pratik tövbe 
formüllerinin Kur’ân-ı Kerim’de mevcut olması bu formüllerin evrensel ve her dönem için geçerli 
olmasını gerektirmektedir. Bu iki kıraat beraber düşünüldüğünde, günahkâr insanın ne hissetmesi 
gerektiği, tövbenin sadece pişmanlık değil aynı zamanda umut içermesi ve ilahi merhamet kapısının her 
zaman açık olduğu mesajını içermesi gerekmektedir. 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 510                                                                  
 

Cumhur, Bakara 2/38. âyeti  ٌفلاََ خَوْف “felâ ḫavfün” şeklinde, Ya’kûb,  َفلاََ خَوْف “felâ ḫavfe” şeklinde 
ve İbn Muhaysın da  ُخَوْف  felâ ḫavfu” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna göre anlam“ فلاََ 
“Tarafımdan size bir yol gösterici (Peygamber) gelir de kim ona uyarsa, onlar için herhangi bir korku 
yoktur, onlar üzülmeyeceklerdir.” şeklinde olurken Ya’kûb’un okuyuşunda “Kim benim gönderdiğim 
rehbere uyarsa artık onlara azap korkusu yoktur, onlar ölüm anında da üzülmezler.” şeklinde 
olmaktadır. İbn Muhaysın’ın okuyuşuna göre de “Kim benim gönderdiğim rehbere uyarsa artık onlara 
ileride azap korkusu yoktur, onlar ölüm anında da üzülmezler.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/58). Cumhur’un okuyuşunda genel, soyut korku kavramının reddi yani hayat boyu geniş bir korku 
yokluğu söz konusudur. Ya’kûb’un okuyuşunda ise somut, belirli korku durumlarının reddi söz konusu 
olmaktadır. İbn Muhaysın’ın okuyuşuna göre de özel, tanımlı spesifik korku türlerine karşı koruma söz 
konusu olmaktadır. Her kıraat, farklı korku türlerine hitap etmektedir. Her üç kıraatte ilahi rehberliğin 
koruyucu etkisi vurgulanırken bu korumanın kapsamı ve şiddeti farklı yorumlanmaktadır. Bu durum 
da iman edenlerin güvenlik duygusunun çok boyutlu olduğunu göstermektedir. Buradaki farklı gramer 
yaklaşımlarının hepsi sahih kabul edilmektedir. Bu durum, Arapça gramerde tekdüzeliğin olmadığını 
gösterdiği gibi dilbilimsel çeşitliliğin teolojik zenginlik meydana getirdiğini de göstermektedir. 

Cumhur, Bakara 2/40-41. âyetleri standart emir formu ile فَارْھَبوُن “ferhebûn” ve فَاتَّقوُن “fetteḳûn” 
şeklinde okurken Ya’kûb, hem vakf hem de vasl da vurgulu, şahıslaştırılmış emir formu ile فَارْھَبوُنِي 
“ferhebûnî” ve فَاتَّقوُنِي “fetteḳûnî” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna göre anlam “Yalnız 
benden korkun.” ve “Bana karşı gelmekten sakının.” şeklinde olurken Ya’kûb’un okuyuşuna göre 
anlam “Yalnız bana bana karşı gelmekten korkun.” ve “Yalnız benim, ben’im emirlerime uyup 
yasaklarımdan sakının.” şeklinde olmaktadır (en-Nesefî 1998: 1/84). Bu örnekte, zamirin eklenmesi, 
muhataba yönelik daha güçlü bir çağrı oluşturmakta ve mesajın zihinde daha kalıcı olmasını 
sağlamaktadır. Her iki kıraatte Allah’ın eşsizliğini vurgulamaktadır. Buradaki kıraat farklılıkları bir 
yandan Allah-kul ilişkisinde yakınlık ve mesafe dengesini yansıtırken diğer taraftan Allah korkusunun 
mahiyeti hakkında farklı perspektifler sunmaktadır. 

Ebû ‘Amr ve Ya’kûb, Bakara 2/48. âyeti  ُتقُْبَل “tüḳbelü” şeklinde okurken diğer kıraat imamları 
 yüḳbelü” şeklinde okumuştur. Ebû ‘Amr ve Ya’kûb’un okuyuşuna göre anlam “Îman etmiş olan“ یقُْبَلُ 
bir kimseden inanmamış birine (kâfir kimseye) şefâat etmesi kabul olunmaz, aracılığına izin verilmez.” 
şeklinde olurken diğer kıraat imamlarının okuyuşuna göre anlam “Öyle bir günden sakının ki, o gün 
hiç kimse bir başkası iadına bir şey ödeyemez. Hiçbir kimseden herhangi bir şefaat kabul olunmaz. 
Onlara yardım da edilmez.” şeklinde olmaktadır. Ebû ‘Amr ve Ya’kûb’un  ُتقُْبَل “tüḳbelü” şeklindeki 
kıraati Mu’tezilenin büyük günah işleyenlere şefâat olunmaz tarzındaki görüşlerini reddetmektedir. 
Çünkü âyet kâfirler için şefâatin kabul edilmeyeceğini ifade ederken Mü’min olup da büyük günah 
işleyenlere şefâat olunmayacağını ifade etmemektedir. Ahfeş, “Fâil ile fiilinin arası açılınca müzekker 
okumak daha güzel olmuştur.” derken Ebû ‘Ali el-Fârisî, İbn Mes‘ûd’un “Kur’ân-ı Kerim’de bir kelime 
müzekker mi müennes mi diye ihtilaf ettiğinizde kelimeyi müzekker yapın.” sözünü delil getirerek 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
511                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

müzekker okumanın daha uygun olduğunu söylemiştir (el-Fârisî 1993: 1/53; el-Evsat 1990: 1/95-96). 
Burada, kıraat farklılıklarının sadece dilbilimsel değil, aynı zamanda teolojik ve mezhebi tartışmalarla 
nasıl iç içe geçtiğine dair son derece zengin örnekler sunulmaktadır. Farklı kıraatlerin mezhebi 
tartışmalarda delil olarak kullanılması, kıraatin sadece dilbilimsel olmadığını, kıraat tercihlerinin 
mezhebi aidiyeti yansıtma ihtimali olduğunu ve Cumhur kıraatinin resmi olarak kabul görmesi bilgi-
iktidar ilişkisinin dini metinlerdeki yansımalarını göstermektedir. 

Ebû ‘Amr ve Ebû Ca’fer, Bakara 2/51. âyeti Hz. Mûsâ ile karşılıklı olarak vaadleşme şeklinde değil 
de Allah’ın va’dinin tek olmasından dolayı  ve‘adnâ” “Mûsâ’ya kırk geceyi tamamlamasını“  وَعَدنَْا  
va’dettik- kırk gecenin bitmesini va’dettik.” şeklinde okurken ‘Âsım’dan rivâyetle Ebân sadece 
Bakara’da ”ve‘adnâ” şeklinde okumuştur. Diğer Kurra“  وَعَدنَْا    vâ‘adnâ” “Hani biz Mûsâ ile kırk  عَدنَْاوٰ   
gece için sözleşmiştik.” şeklinde okumuştur (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/64). Bu örnek, tek bir fiil 
değişikliğinin bile teolojik düşüncede ne kadar derin etkiler meydana getirebileceğini göstermektedir. 
Vahiy sürecinin mahiyeti ve Allah-peygamber ilişkisinin nasıl anlaşılması gerektiği konusunda önemli 
teolojik perspektifler sunmaktadır. وَعَدنَْا “ve‘adnâ” okunduğunda Allah’ın tek taraflı vaadi/emri 
anlaşılırken وٰعَدنَْا “vâ‘adnâ”  okunduğunda karşılıklı anlaşma/sözleşme anlaşılmaktadır. 

Cumhur, Bakara 2/54. âyeti  ْبَارِئكُِم “bâriiküm” şeklinde harekeli okurken Yezidi ile Ebû ‘Amr’dan 
rivâyetle ‘Abdülvâris,  ْبَارِئكُْم “bâri’küm” şeklinde okumuştur. Bu okuyuş anlama etkisi olmayan tamamen 
lehçe ruhsatıyla ilgilidir. Sîbeveyh; Ebû ‘Amr  ْبَارِئكُِم “bâriiküm” gibi harekelerin arka arkaya geldiği 
benzer kelimelerdeki hemzeyi çalar, yutardı. O nedenle işitenler sakin okudu sanırlardı, hâlbuki sakin 
okumazdı.” demiştir (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/66). Bu örnek, kıraat ilminin sadece semantik farklılıklarla 
değil, aynı zamanda fonetik ve lehçe özellikleriyle de ilgili olduğunu göstermektedir. Ebû ‘Amr’ın 
hemzeyi tam olarak telaffuz etmeden geçmesi, dinleyicilerin de sakin okuduğunu sanması, fonetik 
yanılsamaya da örnek teşkil etmektedir. 

Cumhur, Bakara 2/58. âyeti   ٌحِطَّة “ḥıttatün” şeklinde okurken İbn Ebi Able,  ًحِطَّة “ḥıttaten” 
şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna göre anlam “Ya Rabbi, bizi affet.” şeklinde olurken İbn 
Ebi ‘Able’in okuyuşuna göre “Günahlarımızı nasıl bağışlatmak gerekiyorsa öylece bağışlamanı isteriz.” 
şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/69). Bu okuyuş her ne kadar Arapça grameri açısından doğru 
bir okuyuş olsa da şâz’dır. Bu örnekte, Arapça’da i’rab değişikliklerinin anlam üzerindeki etkisi ve farklı 
kıraat yaklaşımlarının teolojik perspektifler sunduğunu görülmektedir. Cumhur’un kıraatinde 
doğrudan, güven ve cesaret dolu bir yaklaşımla talep varken İbn Ebi ‘Able’nin kıraatinde tevazu ve 
hikmetle dolaylı bir talep vardır. Bu fark, konuşma ediminin gücünü ve nezaket derecesini değiştirmekte 
ve farklı manevī mizaçlara hitap etmektedir. Cumhur’un okuyuşunda basit, doğrudan merhamet talebi 
varken İbn Ebi ‘Able’nin okuyuşunda Allah’ın bağışlama metodolojisine güven ve teslimiyet hatta 
O’nun bilgisinin üstünlüğüne vurgu vardır. ‘Âsım, Hamze ve Kisâî, aynı âyeti  ْلكَُمْ خَطایاكُم  neġfir“ نغَْفِرْ 
leküm ḫatâyâküm” şeklinde okurken ‘Âsım’dan rivâyetle Nâfi’ ile Ebân,  ْیُ غْفَ ر “yüġfer” şeklinde İbn ‘Âmir 
de  ْتُ غْفَر “tüġfer” şeklinde okumuştur. Âsım, Hamze ve Kisâî’nin okuyuşunda anlam “Biz de sizin 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 512                                                                  
 

hatalarınızı bağışlayalım.” şeklinde olurken Nâfi’ ile Ebân’ın okuyuşunda “Sizin hatalarınızı bağışlasın.” 
ve İbn ‘Âmir’in okuyuşuna göre de “Hatalarınız bağışlansın.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/69). Bu örnek, fiil çatısı ve şahıs değişikliklerinin teolojik anlam üzerindeki etkilerini göstermektedir. 
Sırasıyla aktif çoğul özne ile ilahi azamet ve çokluk ifadesi, aktif tekil özne ile ilahi teklik vurgusu ve 
pasif yapı ile ilahi iradenin mutlaklığına vurgu yapılmaktadır. 

Cumhur, Bakara 2/61. âyeti  ٌفوُم “fûm” şeklinde okurken Übey b. Kâ‘b ile ‘Abdullah b. Mes‘ûd,  ٌثوُم 
“s̱ûm” şeklinde şâz olarak okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna göre anlam “Buğday ve hububat.” iken 
(Mealde “Sarımsak.” olarak ifade edilmiştir) Übey b. Kâ‘b ile ‘Abdullah b. Mes‘ûd’un okuyuşuna göre 
“Sarımsak.” olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 69; et-Taberî 2000: 130). Bu örnekte, tek harf farkının 
tamamen farklı kelimenin oluşmasına ve farklı anlama yol açması görülmekle birlikte her iki kelimenin 
de âyetin genel bağlamına uygun olduğu görülmektedir. Ayrıca bu seviyedeki şahsiyetlerin farklı 
okuması bir yandan erken dönem çeşitliliğini gösterirken diğer taraftan sahabe düzeyindeki okuyuşun 
bile şâz sayılabileceğini göstermektedir. Bu durum sahabenin de hata yapabileceğini değil farklı 
rivayetler nakledebileceği gerçeğini ortaya koymaktadır.  

Cumhur, Bakara 2/62. âyette geçen  َابئِیِن  es- ṣâbiîne” kelimesini Kur’ân-ı Kerim’in her yerinde“ الصَّ
hemze ile “Sâbiîler.” şeklinde okurken Nâfi’ hiçbirini hemze ile okumamıştır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/73).  
Bu kelime kök itibariyle  َ  .ṣabee” kelimesinden alınmadır ve “Dinden çıkmak.” manasına gelir“ صَبَا
Bunların, Yahûdîlik ve Hıristiyanlık dinini bırakıp meleklere tapan bir toplum olduğu diğer bir tefsire 
göre de Zebûr’a îman eden bir toplum oldukları ifade edilmektedir (en-Nesefî 1998: 1/95). Kelimenin 
aslı  َّصَب “ṣabbe” fiilidir. Bu fiil “Dökmek.” manasına gelmektedir. Bu durumda Sâbiîlik’te “Çokça 
yıkanıp temizlenenler.” anlamına gelmektedir. Araplar da bunları   مُغْتسَِلَة“muġtesile” “Yıkananlar.” diye 
adlandırmaktadır (Gündüz 2008: 35/341-44). Bu örnek, kıraat farklılıklarının dinî kimlik tanımlamaları 
üzerindeki etkilerini göstermektedir. Birinci okuyuşta din değiştirenler negatif, ikinci okuyuşta Zebur’a 
inananlar pozitif ve üçüncü okuyuşta da temizlik odaklı ibadet edenler nötr bir çağrışım gösterirken 
Bakara 2/62. âyette Sâbiîlerin, İman edenler, Yahudiler ve Hıristiyanlarla beraber zikredilmeleri onların 
pozitif bir listede yer aldıklarını göstermektedir. Görüldüğü üzere kıraat farklılıklarının sosyal, teolojik 
ve etik sonuçlarının olduğu görülmektedir. 

Cumhur, Bakara 2/74. âyeti  َتعَْمَلوُن “te’melûn” şeklinde okurken İbn Kesîr  َیعَْمَلوُن “ye’melûn” 
şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşuna göre anlam “Allah yaptıklarınızdan hiçbir zaman habersiz 
değildir.” şeklindeyken İbn Kesîr’in okuyuşunda anlam “Allah onların yaptıklarından hiçbir zaman 
habersiz değildir.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/79). Bu örnek, şahıs zamiri 
değişikliklerinin hitap biçimi ve teolojik vurgu üzerindeki etkilerini göstermektedir. Cumhur, 
muhataplara hitap şeklinde, İbn Kesîr ise üçüncü şahıslar hakkında bilgi verme şeklinde okumuştur. Bu 
fark, muhataplar üzerinde farklı psikolojik etkiler meydana getirmektedir. Şöyle ki; birinci yaklaşım acil, 
doğrudan hesap verme bilinci uyandırır ve daha sert tondadır. İkincisi ise genel, uzaktan hesap verme 
bilinci oluşturur ve daha yumuşak tondadır. Bunlardan birincisi daha etkili ama ikincisi daha kapsayıcı 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
513                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

olabilmektedir. Birinci okuyuş okuyucuyu doğrudan konuya dahil edip katılımcı yaparken ikinci okuyuş 
okuyucuyu gözlemci konumda tutmaktadır. Doğrudan hitap sert uyarı gereken durumlarda, dolaylı 
hitap ise yumuşak bilgilendirme gereken durumlarda kullanılabilir. Birinci okuyuş şimdi ve burada 
geçerli iken ikinci okuyuş her zaman ve her yerde geçerlidir. Kıraat farklılıklarının sadece gramatik 
konularla ilgili değil, aynı zamanda iletişim stratejileri ve pedagojik tercihler de sunduğu görülmektedir. 

Cumhur, Bakara 2/81. âyeti  ُُخَطِیئتَھ “ḫaṭîetühû” şeklinde okurken Nâfi‘  ُُخَطِیئاَتھ “ḫaṭîâtühû” şeklinde 
okumuştur. Cumhur’un okuyuşunda anlam “Evet, kötülük işleyip suçu benliğini kaplamış (ve böylece 
şirke düşmüş) olan kimseler var ya, işte onlar cehennemliklerdir.” şeklinde olurken Nâfi’in okuyuşunda 
anlam “Suçları onları kuşatırsa.” şeklinde olmaktadır. Kuşatanın kuşatılandan daha çok olacağı 
prensibine göre kötülük iyiliği kuşatırsa onu yok eder (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/83; en-Nesefî 1998: 1/104-
105). Bu örnekte, her iki kıraat farklı yorumsal zenginlikler sunmaktadır. Buradaki kıraat farklılığı iyilik 
ve kötülük arasında sürekli bir mücadelenin varlığını ortaya koymaktadır. Kötülüğün baskın hale 
gelmesi hem bireysel hem de toplumsal düzeyde iyiliği yok edebilmektedir. 

‘Âsım ve İbn ‘Âmir, Bakara 2/83. âyeti hitap sigası ile   َلا َ تعَْبدُوُنَ الاَِّ �ّٰ  “lâ te’büdûne illallâhe” şeklinde 
okurken İbn Kesîr, Hamze ve Kisâî haber manasında  َیعَْبدُوُن “ye’büdûne” şeklinde okumuştur. ‘Âsım 
ve İbn ‘Âmir’in okuyuşuna göre anlam “Allah’tan başkasına ibâdet etmeyeceksiniz.” şeklinde olurken 
İbn Kesîr, Hamze ve Kisâî’nin okuyuşuna göre anlam “Allah’tan başkasına ibadet (kulluk) etmesinler.” 
şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/83). ‘Âsım ve İbn ‘Âmir’in okuyuşunda doğrudan hitap ve 
emir, muhataba yakınlık ve dolaysızlık, şahsi sorumluluk vurgusu ve kişisel hitap varken İbn Kesir, 
Hamze ve Kisai’nin okuyuşunda dolaylı anlatım, üçüncü şahıslardan bahsetme, daha objektif bir ton 
ve genel bir durum tespiti vardır. Bu farklılık, Kur’ân-ı Kerim’in aynı mesajı farklı söylemsel stratejilerle 
iletebileceğini gösterdiği gibi Kur’ân-ı Kerim’in farklı sosyal bağlamlarda nasıl okunabileceğini de 
göstermektedir. Bu örnek, kıraat farklılıklarının sadece telaffuz meselesi olmadığını, her varyantın farklı 
teolojik vurgu taşıdığını ve aynı mesajın farklı retorik stratejilerle iletilebileceğini göstermektedir. ‘Âsım 
ve İbn ‘Âmir aynı âyetteki حسنا kelimesini mastar kalıbında حُسْنًا “ḥusnen” şeklinde okurken Hamze ve 
Kisâî حَسَنًا sıfat-ı müşebbehe kalıbında “ḥasenen” şeklinde okumuştur. Bu iki okuyuş arasındaki fark 
şudur: İlk okuyuş, söz söylemenin niteliğine vurgu yapar ve “İnsanlara güzellikle söyleyin, güzellikle 
konuşun!” demek olurken ikinci okuyuş “İnsanlara sözün güzelini söyleyin!” anlamına gelmektedir. Bu 
okuyuşa göre çirkin söz söylemek yasaklanmıştır (İbnü’l-Cevzî, 2001, 1/84). 

‘Âsım ve Kisâî, Bakara 85. âyetteki  َتَ ظَ اھَ رُ ون “teẓâherûne” “Kötülük ve zulümde yardımlaşarak.” 
kelimesini  َتظُْھِرُون “tüẓhirûne” “İzhar ediyor, ortaya çıkarıyorsunuz.” anlamına gelecek şekilde okurken 
İbn Kesîr, Nâfi‘, Ebû ‘Âmr ve İbn ‘Âmir  َتظََاھَرُون “teẓẓâherûne” şeklinde okumuştur. Teẓâhürât 
yardımlaşmak demektir. İbn Kuteybe bunu “Birbirine sırt vererek kuvvet kazanma.” olarak tarif 
etmiştir. Buna göre âyet “Birbirinize günahta ve düşmanlıkta sırt veriyor, destek oluyorsunuz.” 
anlamına gelmektedir. Yine aynı âyetteki اسري kelimesini Hicazlılar “sükârâ” kalıbında اسَُارَي “üsârâ” 
şeklinde okurken Hamze “sekrâ” kalıbında اسَْرَي “esrâ” diye okumuştur. Bu iki okuyuş arasındaki fark, 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 514                                                                  
 

anlamda ortaya çıkar. Hamze’nin okuyuşunda mana “Elle tutulan esirler.” demek olurken muteber 
görüşe göre de “Elleri kelepçelenmiş esirler.” anlamına gelmektedir (İbnü’l-Cevzî, 2001: 1/85). Bu 
örnekte, ‘Âsım ve Kisâî’nin okuyuşunda bireysel eylem vurgusu ve kişisel sorumluluk odaklı yaklaşım 
varken Cumhur’un okuyuşunda kolektif eylem vurgusu ve sosyal dinamik odaklı yaklaşım vardır. 
Hicazlıların okuyuşunda kategorik tanımlama varken Hamze’nin okuyuşunda ise belirli fiziksel durum 
somut görüntüleme söz konusudur. 

İbn Kesîr, Bakara 2/87. âyeti  ِْالْقدُس “el-ḳudsi” şeklinde okurken diğer kıraat âlimleri  ُِالْقدُس “el-
ḳudüsi” şeklinde okumuştur. İbn Kesîr’in okuyuşuna göre anlam “Mukaddes olan Ruh ile destekledik.” 
şeklinde olurken diğer kıraat âlimlerinin okuyuşuna göre anlam “Onu Ruhu’l-kudüs (Cebrail) ile 
destekledik.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/85). Ruhun, Kudüs kelimesiyle nitelenmesi 
tahsîs ve takrîb maksadıyladır. Bununla, Hz. Îsa’nın ruhuna şeytan tarafından dokunulmadığı ve onun 
Allah’a olan yakınlığı ifade edilmek istenmiştir. Ya da Cebrâîl (a.s) ile desteklenmesi sebebiyle ona böyle 
denmiştir. Yahut da Kur’ân-ı Kerim’de de belirtildiği gibi İncîl ile desteklemiştir. Yahut da okunmasıyla 
ölülerin diriltildiği İsm-i A’zam duasıyla teyid ettik denilmiştir (en-Nesefî 1998: 1/107-108). Bu örnek, 
çok küçük dilbilgisel farklılıkların büyük anlam değişiklikleri meydana getirebileceğini göstermektedir. 

Cumhur, Bakara 2/88. âyeti  ٌغُلْف “ġulfün” şeklinde okurken İbn Muhaysın, şâz olarak  ٌغِلاَف 
“ġilâfün” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunda anlam “Yahudiler ‘Kalplerimiz muhafazalıdır’ 
dediler.” şeklinde olurken İbn Muhaysın’ın okuyuşunda “Kalplerimiz ilimlerin kaplarıdır.” şeklinde 
olmaktadır. Yahûdîler bununla “Bizim kalplerimiz zaten ilimlerin kasasıdır. Bu açıdan bizim 
başkalarından ilim almaya bir ihtiyacımız da yoktur.” demek istiyorlar (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/86; en-
Nesefî 1998: 1/108). Taberî ise şâz kıraate itibar edilemeyeceğini dile getirmektedir (et-Taberî 2000: 
1/327). 

İbn Kesîr ve ‘Âsım, Bakara 2/102. âyeti  َوَلكَِنَّ الشَّیَاطِین “velâkinneş-şeyâṭîne” şeklinde okurken İbn 
‘Âmir ve Kisâî,  ُالشَّیَاطِین  velâ kini’ş-şeyâṭîne” şeklinde okumuştur. Birinci okuyuşa göre anlam“ وَلكَِنِ 
“Fakat Şeytanlar küfre girdiler.” şeklinde olurken ikinci okuyuşa göre anlam “Halka sihri öğretmek 
suretiyle, bununla onları aldatmayı, saptırmayı ve yoldan çıkarmayı amaçladıklarından kâfir oldular.” 
şeklinde olmaktadır. aynı âyeti İbn ‘‘Abbâs ve Zührî,  ِالْمَلِكَیْن “el-melikeyni” “Bâbil’de iki krala.” şeklinde 
okurken Cumhur  ِالْمَلكََیْن “el-melekeyni” “Bâbil’de Hârut ve Mârut adlı iki meleğe.” şeklinde okumuştur 
(İbnü’l-Cevzî 2001: 1/93). İbn Kesîr ve ‘Âsım’ın okuyuşunda şeytanların doğası gereği kötü olması ve 
zaten kâfir olmaları hakkında bilgi varken İbn ‘Âmir ve Kisâi’nin okuyuşunda şeytanların yaptıkları 
eylemler nedeniyle kötü sayılmaları ve kafir hale gelmeleri vardır. İkinci okuyuş, sihrin sadece bir beceri 
değil sistemli bir sapkınlık aracı olduğunu, bilgi aktarımında niyetin önemini, kişinin öğrettiklerinden 
sorumlu olduğunu ve bilgiyi kötüye kullanmanın sorumluluğunu vurgulamaktadır. 

Cumhur, Bakara 2/104. âyeti رَاعِنَا “râ‘inâ” şeklinde okurken Hasen, A’meş ve İbn Muhaysın  ً  رَاعِنا
“râ‘inen” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunda anlam “Bizi gözet.” şeklinde okurken Hasen, 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
515                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

A’meş ve İbn Muhaysın’ın okuyuşunda anlam “Cahil ve ahmak demeyin.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-
Cevzî 2001: 1/98; en-Nesefî 1998: 1/107-108). Kelbi “Bu kelime için, Yahudi dilinde birbirlerine dil 
uzatmak için kullandıkları kötü bir sövgü ifadesiydi. Yahudiler Hz. Peygamber'in huzuruna gelir, 
“râ‘inâ” diyerek gülerlerdi. Onların sergilediği davranışın aksine Mü’minlere bu yasaklanmıştır.” 
demiştir (el-Mâturidî 2005: 1/529). Bu örnekte, aynı kelime Mü’min bağlamında saygılı talep, Yahudi 
bağlamında gizli hakaret ve dilbilimsel bağlamda kültürel sövgü ifade etmektedir. Aynı form, farklı 
niyetler taşıyabilmektedir. 

İbn ‘Âmir dışında kıraat imamları, Bakara 2/106. âyeti  ْننَْسَخ “nensaḫ” şeklinde okurken İbn Âmir 
 nunsiḫ” şeklinde okumuştur. Birinci okuyuşa göre anlam “Biz herhangi bir ayetin hükmünü“ ننُْسِخْ 
yürürlükten kaldırırsak.” şeklinde olurken ikinci okuyuşa göre anlam “Herhangi bir ayetin hükmü 
yürürlükten kaldırılırsa…” şeklinde olmaktadır. Bu örnekte Cumhur’un okuyuşunda aktif yapı söz 
konusu iken İbn ‘Âmir’in okuyuşunda pasif yapı söz konusudur. Aynı âyeti Nâfi‘, ‘Âsım, Ebû Ca’fer, 
Ya’kub ve Halefü’l-‘Âşir ننُْسِھَا “nünsihâ” şeklinde okurkren İbn Kesîr ve Ebû ‘Amr ننَْسَأھََا “nenseehâ” 
şeklinde okumuştur. Birinci okuyuşa göre anlam “Onu unutturur (ya da ertelersek).” şeklinde olurken 
ikinci okuyuşa göre anlam “Onu geciktirirsek, tehir edersek, ertelersek.”  şeklinde olmaktadır (İbnü’l-
Cevzî 2001: 1/98).  

Kurrâ’nın çoğu, Bakara 2/119. âyeti  َُتسُْأل “tüs-elü” şeklinde okurken Nâfi‘ ile Ya’kûb  َْتسَْأل “tes-el” 
şeklinde okumuştur. Kurra’nın çoğunun okuyuşuna göre anlam “Sen Cehennemlik olanlardan sorumlu 
ttulacak değilsin.” şeklindeyken Nâfi‘ ile Ya’kûb’un okuyuşuna göre anlam “Cehennemliklerin 
durumunu sorma.” şeklinde olmaktadır. Bu da kâfirlerin karşı karşıya bulundukları azabın önemini ve 
büyüklüğünü göstermektir (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/106; en-Nesefî 1998: 1/125). Bu örnek, önceki 
örnekten farklı olarak, sadece gramer değişikliği değil, aynı zamanda hitap tarzının da değiştiğini 
göstermektedir. Bu durum, Kur’ân-ı Kerim’in çok katmanlı hitap üslûbunu ve farklı psikolojik etki 
meydana getirme kapasitesini göstermektedir. Her iki kıraatten çıkan ortak tema azabın büyüklüğüdür. 
Bu da Kur’ân-ı Kerim’in farklı okuyuşlarla bile aynı temel mesajı vermeye odaklandığını 
göstermektedir. Bu durum kıraat farklılıklarının çelişki olmadığını aksine anlamsal zenginlik kattığını 
ortaya koymaktadır. Nâfi’in Medine, Ya’kub’un Basra kıraat geleneğini temsil etmesi, farklı İslamî 
merkezlerde farklı anlayış yaklaşımlarının geliştiğini gösterebilir. Bu tür örnekler, kıraat ilminin sadece 
fonetik değil, aynı zamanda hermenötik bir disiplin olduğunu ortaya koymaktadır. 

Cumhur, Bakara 2/124. âyeti  ُإبِْراھِیمَ رَبُّھ “İbrâhîme rabbühû” şeklinde okurken Ebû Hanîfe ve İbn 
‘Abbâs  ُھُ رَبَّ   إبِْراھِیم  “İbrâhimü rabbehû” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunda anlam “Bir zaman 
Rabbi İbrahim’i birtakım emirlerle sınamış…” şeklinde olurken Ebû Hanîfe ve İbn ‘Abbâs’ın 
okuyuşuna göre anlam “İbrâhîm dualardan oluşan birtakım kelimelerle, âdeta denemeye tâbi tutulan 
biri gibi Rabbine dua edip çağırdı.” şeklinde okumuştur (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/108). Bu örnek, kıraat 
ilminin sadece fonetik bir disiplin olmadığını, aynı zamanda teolojik, hermenötik ve felsefi boyutları 
olan kapsamlı bir alan olduğunu kanıtlamaktadır. Aynı zamanda İslamî metinlerin tarihsel yorumlama 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 516                                                                  
 

süreçlerindeki dinamikliği ve çok boyutlu anlam üretme kapasitesini somut olarak ortaya koymaktadır. 
Bu örnek, kıraat farklılıklarının en radikal anlamsal değişiklik meydana getiren türüne aittir. Bu durum, 
aynı ayetin iki farklı teolojik paradigmayı destekleyebileceğini göstermektedir. Cumhur’un okuyuşuna 
göre İbrahim sınanan, test edilen figürken İbn ‘Abbâs ve Ebû Hanîfe’nin okuyuşunda İbrahim aktif 
dua eden, çağıran figür konumundadır. Arapçada fail-mef‘ul esnekliğinin bu kadar gramatik anlam 
değişikliği meydana getirmesi, Kur’ân-ı Kerim’in dilsel zenginliğinin ve çok katmanlılığının 
göstergesidir. Her iki okuyuşun da İslamî gelenekte meşru kabul edilmesi, İslam düşüncesinin çok sesli 
yapısını ve farklı teolojik yaklaşımlara alan açma kapasitesini göstermektedir. 

Kisâî, Bakara 2/125. âyeti وَاتَّخِذوُا “vetteḫiẕû” şeklinde okurken Nâfi‘ ile İbn Amir وَاتَّخَذوُا 
“vettaḫaẕû” şeklinde okumuştur. Kisâî’nin okuyuşuna göre anlam “Siz de Makam-ı İbrahim’den 
kendinize bir namaz yeri edinin.” şeklinde emirken Nâfi‘ ile İbn ‘Âmir’in okuyuşuna göre anlam “Onlar, 
Makam-ı İbrâhîm’i bir namaz yeri edindi.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/110). Bu örnek, 
kıraat farklılıklarının sadece dilbilgisel değil, aynı zamanda teolojik, hukukî ve ritüel boyutları olduğunu 
göstermektedir. Farklı okuyuşlar, metnin farklı işlevsel katmanlarını açığa çıkararak, İslamî düşüncenin 
zenginliğine katkıda bulunmaktadır. Kisâî’nin okuyuşu İbrahim’in makamının gelecekteki nesiller için 
sürekli bir namazgah olması gerektiği vurgusu yaparak hukuki bir yükümlülük ifade ederken diğer 
okuyuş bu uygulamanın tarihsel olarak gerçekleşmiş olduğu bilgisini vermektedir. Bu kıraat farkı, 
Kur’ân-ı Kerim’in geçmiş, şimdi ve gelecek arasındaki bağlantıları nasıl kurduğuna dair önemli ipuçları 
vermektedir. Nâfi (Medine) ve İbn Âmir’in (Şam) aynı okuyuşu benimsemeleri, Hicaz ve Şam 
bölgelerinde benzer bir tefsir anlayışının hâkim olduğunu düşündürebilir. 

Nâfi‘ ve Ebû Ca’fer, Bakara 2/132. âyeti وَأوَْصَى “ve evṣâ” şeklinde okurken diğerleri وَوَصَّى “ve 
veṣṣâ” şeklinde okumuştur. Nâfi‘ ve Ebû Ca’fer’in okuyuşu “Vasiyet etti.” anlamındayken diğerlerinin 
okuyuşu “Tavsiye etti.” anlamındadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/325). Vasiyet okuyuşu, Allah’ın 
peygamberler aracılığı ile verdiği emirler ontolojik zorunluluk taşırken tavsiye okuyuşu, insanların 
epistemolojik rehberliği ile sınırlıdır. Vasiyet kavramı, ölüm sonrası hesap verebilirlik içerirken tavsiye 
kavramı dünyevi fayda odaklıdır. Bu kıraat farkı, fıkıh ilminin oluşum sürecindeki farklı yaklaşımları 
yansıtıyor olabilir. Medine’de yerleşik kültürün olduğu yerde vasiyet, diğer bölgelerde ise tavsiye 
şeklinde yorumlanmış olabilir. 

Cumhur, Bakara 2/138. âyeti  ِ َّ� ِ  ṣıbġatellâhi” şeklinde okurken İbn ‘Able“ صِبْغَةَ  َّ�  صِبْغَةُ 
“ṣıbġatullâhi” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşu “Biz Allah’ın boyasıyla boyanmışızdır.” 
anlamındayken İbn ‘Able’nin okuyuşu “Bu Allah’ın boyasıdır.” anlamındadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/115). Bu örnekte, Cumhur’un eylem odaklı okuduğu İbn ‘Able’nin de varlık odaklı okuduğu 
görülmektedir. Buradaki i’rab farkının teoloji, felsefe, belağat, sosyoloji, antropoloji, dilbilim, dinler 
tarihi gibi onlarca disiplini ilgilendiren çok boyutlu etkiler meydana getirdiği görülmektedir. 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
517                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

İbn Kesîr, Nâfi‘, ‘Âsım’dan rivâyetle Ebû Bekir ve Ebû ‘Amr, Bakara 2/140. âyeti  َأمَْ یقَوُلوُن “em 
yeḳûlûne” şeklinde okurken İbn ‘Âmir, Hamze ve ‘Âsım’dan rivâyetle Hafs,  َاَ مْ  تقَوُلوُن “em teḳûlûne” 
şeklinde okumuştur. Birinci okuyuş “Yoksa onlar ……idiler mi diyorlar?” şeklinde olurken ikinci 
okuyuş “Yoksa siz ……idiler mi diyorsunuz?” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/117).  

İbn Kesîr, Ebû ‘Amr, Nâfi‘ ve ‘Âsım, Bakara 2/144. âyeti  َیعَْمَلوُن “ye’melûn” şeklinde okurken 
bunların dışındakiler  َتعَْمَلوُن “te’melûn” şeklinde okumuştur. Birinci okuyuş “Allah onların 
yaptıklarından habersiz değildir.” şeklindeyken ikinci okuyuş “Allah sizin yaptıklarından habersiz 
değildir.” şeklindedir. Birinci okuyuş inkâr edip haktan kaçan kâfirler için cezâ ve azap ile tehdit manası 
içerirken ikinci okuyuş mü’minlere sevap verme, vaad ve söz vermedir (en-Nesefî 1998: 1/140-142). 

Cumhur, Bakara 2/148. âyeti مُوَلِّیھَا “müvellîhâ” şeklinde okurken İbn ‘Amir ile Velid b. Ya’kûb, 
ھَا  müvellâhâ” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunda anlam “Herkesin yöneldiği bir yön“ مُوَلاَّ
vardır.” şeklinde olurken İbn ‘Amir ile Velid b. Ya’kûb’un okuyuşunda “Sizden olsun, sizden başkaları 
olsun her milletin yönelmek ile emrolunduğu bir yönleri vardır..” şeklinde olmaktadır  (İbnü’l-Cevzî 
2001: 1/122; en-Nesefî 1998: 1/141). 

İbn Kesîr, Ebû Ca’fer ve ‘Âsım, Bakara 2/164. âyeti  ِیَاح الرِّ  ve teṣrîfirriyâḥi” şeklinde“ وَتصَْرِیفِ 
okurken Hamze ve Kisai cinsi kastederek  ِیح الرِّ  ve teṣrîfirrîḥi” şeklinde okumuştur. Birinci“ وَتصَْرِیفِ 
okuyuşta anlam “Rüzgârlar.”  olurken ikinci okuyuşta anlam “Rüzgâr.” şeklindedir (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/129). 

‘Âsım ve Kisâî, Bakara 2/165. âyeti  وَلوَْ یَرَي “velev yerâlleẕîne ẓalemû” şeklinde okurken Nâfi‘ ve 
Ya’kûb, Hz. Peygamber’e hitaben ترََي  velev terâlleẕîne ẓalemû” şeklinde okumuştur. Birinci“ وَلوَْ 
okuyuşta anlam “Zulmedenler azaba uğrayacakları zaman bütün kuvvetin Allah’ın olduğunu ve Allah’ın 
azabının pek şiddetli olduğunu bir bilselerdi!” şeklinde olurken ikinci okuyuşta anlam “Ey Muhammed, 
sen zalimlerin azabı gördüklerindeki hallerini bir görmüş olsaydın.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 
2001: 1/130). Taberi, “velev terâlleẕîne ẓalemû” kıraatini tercih etmiş ve “hitap Resulullah’a ise de asıl 
kastedilen onun dışındakilerdir.” demiştir (et-Taberî 2000: 1/285). Nesefi’de bu konuda “Şirkleri 
yüzünden büyük bir zulüm ve inkâr içinde olanlar, her bakımdan sevap verme ve cezalandırmada güç, 
kuvvet ve kudretin Allah’a âit olduğunu, Allah’a denk tuttukları varlıkların bir hiç olduklarını keşke 
bilmiş olsalardı. Kıyamet gününde Allah’ın zalimlere uygulayacağı azabın şiddetini bilselerdi, onlarda 
görülecek ve duyulacak pişmanlık ve üzüntünün tarifi anlatılamazdı” şeklinde izah etmiştir (en-Nesefî 
1998: 1/148). 

Cumhur, Bakara 2/185. âyeti  َشَھْرُ رَمَضَان “şehru rameḍâne” şeklinde okurken Mu‘âviye, Hasen, 
Yahya b. Ya’mer,  َشَھْرَ رَمَضان “şehra rameḍâne” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunun anlamı 
“(O sayılı günler)…Kur’ân’ın kendisinde indirildiği Ramazan ayıdır.” şeklinde olurken Mu‘âviye, 
Hasen, Yahya b. Ya’mer’in okuyuşunun anlamı “Öyleyse içinizden kim bu aya ulaşırsa, onu oruçla 
geçirsin.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/143). 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 518                                                                  
 

Nâfî‘, İbn Kesîr ve ‘Âsım, Bakara 2/191. âyeti  ْتقَُاتِلوُھُم    یقَُاتِلوُكُم…”ve lâ tüḳâtilûhüm“ وَلاَ 
“yuḳâtilûküm” şeklinde okurken Hamze, Kisâî ve Ḫalef  ْتقَْتلُوُھُم  یقَْتلُوُكُمْ  …”velâ taḳtülûhüm“ وَلاَ 
“yaḳtülûküm” şeklinde okumuştur (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/155). Birinci okuyuşta anlam “Yalnız Mescid-
i Haram yanında, onlar sizinle savaşmadıkça siz de onlarla savaşmayın. Sizinle savaşırlarsa (siz de onlarla 
savaşın) onları öldürün.” Şeklinde olurken ikinci okuyuşta anlam “Mescid-i Haram’da onlar sizi 
öldürmedikçe siz de onları öldürmeyin, eğer onlar sizi öldürürse, siz de onları öldürün.” şeklinde 
olmaktadır. Birinci de karşılıklı olarak birbirini öldürme, çarpışma ve savaşma olurken ikinci de 
müşareket olmadan birinin diğerini öldürmesi söz konusudur (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/155). 

Kurrâ’nın çoğu, Bakara 2/196. âyeti  َالْعمُْرَة “el-‘umrate” şeklinde okurken İbn Mes‘ûd, Ebû Rezin, 
Hasen, Şa’bî, Ebû Ca’fer’den rivâyetle Kisâî,  ُالْعمُْرَة “el-‘umratü” şeklinde okumuştur. Birincisinde anlam 
“Haccı da umre de Allah için tamamlayın.” şeklinde olurken ikincisinde “Haccı tamamlayın ve Allah 
için umre yapın.” şeklinde olmaktadır. Hz. ‘Ali, İbn ‘Ömer, İbn ‘‘Abbâs, Ahmed ve Şafi‘i umrenin vacip 
olduğunu söylerken İbn Mes‘ûd, Ebû Hanîfe ve İmam Mâlik’ten de onun sünnet ve nafile olduğu 
rivâyet edilmiştir (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/161). 

Hasen, Bakara 2/210. âyeti  ِالملائكة “el-Melâiketi” şeklinde okurken Ebû Ca’fer مع    الملئكة “me‘a’l-
melâiketi” takdirinde, diğer kıraat âlimleri ise  ُالملائكة “el-Melâiketü” şeklinde okumuştur. Hasen’in 
okuyuşunda anlam “Allah’ın, bulutların gölgeleri içinde ve meleklerin arasında gelmesinden başka bir 
şey mi bekliyorlar?” şeklinde olurken Ebû Ca’fer’in okuyuşunda “Onlar ancak Allah’ın meleklerle 
birlikte buluttan gölgeler içinde gelmesini mi bekliyorlar?” şeklinde diğer kıraat imamlarının 
okuyuşunda da “Onlar (böyle davranmakla) bulut gölgeleri içinde Allah’ın (azabının) ve meleklerin 
kendilerine gelmesini ve işin bitirilmesini mi bekliyorlar?” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/175; el-Cezerî t.y.: 1/227; et-Taberî 2000: 1/261).  

‘Âsım, Bakara 2/210. âyeti  ُترُْجَع “türce‘u” şeklinde okurken İbn Amir, Hamze ve Kisai  ُترَْجِع 
“terci‘u” şeklinde okumuştur. ‘Âsım’ın okuyuşunda anlam “Bütün işler Allah’a döndürülür.” şeklinde 
olurken İbn ‘Âmir, Hamze ve Kisâî’nin okuyuşunda anlam “Bütün işler Allah’a döner, Allah’a varır.” 
şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/175). 

Kurra’nın çoğu, Bakara 2/213. âyeti  َلِیَحْكُم “liyeḥküme” şeklinde okurken Ebû Ca‘fer  َلِیحُْكَم 
“liyüḥkeme” şeklinde, Mücahid de Hz. Peygamber’e (s.a.v.) hitap olarak  َلِتحَْكُم “liteḥküme” şeklinde 
okumuştur. Birinci okuyuşta anlam “Anlaşmazlığa düştükleri şeyler konusunda aralarında hüküm 
vermek üzere kitapları hak olarak indirdi.” şeklinde olurken ikinci okuyuşta anlam “Anlaşmazlığa 
düştükleri şeyler konusunda aralarında hükmedilsin diye...” olmaktadır. Üçüncü okuyuşta da “Ey 
Peygamber anlaşmazlığa düştükleri şeyler konusunda aralarında hükmedesin diye...” şeklinde 
olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/177). 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
519                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

Cumhur, Bakara 2/214. âyeti  َیقَوُل “yeḳûle” şeklinde, Nâfi‘  ُیقَوُل “yeḳûlü” şeklinde okumuştur. 
Cumhur’un okuyuşunda anlam “…Peygamber deyinceye kadar…” şeklinde olurken Nâfi‘in 
okuyuşunda anlam “…ta ki peygamber şöyle dedi....” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/179). 

Kurrânın çoğu, Bakara 2/219. âyeti  ٌكَبیِر “kebîr” şeklinde okurken Hamze ile Kisâî  ٌكَثیِر “kes̱îr” 
şeklinde okumuştur. Birinci okuyuşta anlam “Ama günahları yararlarından büyüktür.” şeklinde okurken 
ikinci okuyuşta anlam “Ama günahları yararlarından daha çoktur.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 
2001: 1/184). Ebû ‘Amr, aynı âyeti  ُالْعفَْو “el-‘afvü” şeklinde okurken diğerleri  َالْعفَْو “el-‘afve” şeklinde 
okumuştur. Ebû ‘Amr’ın okuyuşunda anlam “İnfak edeceğin şey ihtiyaç fazlasıdır.” şeklinde olurken 
diğerlerinin okuyuşunda anlam “İhtiyaçtan arta kalanı.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/185). 

‘Âsım’dan rivâyetle Ḥafs, Bakara 2/222. âyeti  َیطَْھُرْن  ḥattâ yeṭhürne” şeklinde okurken“ حَتَّى 
‘Âsım’ın râvisi Ebû Bekir  َیطََّھَّرْن  ḥattâ yeṭṭahherne” şeklinde okumuştur. Hafs’ın okuyuşunda“ حَتَّى 
anlam “Temizleninceye kadar onlara yaklaşmayın.” şeklinde okurken Ebû Bekir’in okuyuşunda anlam 
“Gusledinceye kadar onlarla cinsel ilişkide bulunmayın.” şeklinde olmaktadır (el-Cezerî t.y.: 1/227; İbn 
Mücâhid 1980: 1/182). “Ḥattâ yeṭhürne” kıraatine göre, hayız halinden temizlenen kadın, yıkanmadan 
kocasına helaldir. Bu görüş, Süfyan es-Sevrî ve ‘İkrime’den nakledilmiştir. Ṭaberî “ḥattâ yeṭṭahherne” 
kıraatini tercih etmiştir. Ancak bu görüşte olan âlimler, âdet gören kadınların, kendilerini 
temizlemelerinden maksadın ne olduğu hakkında farklı görüşler zikretmişlerdir. Bazılarına göre burada, 
kadınların kendilerini temizlemelerinden maksat, adet halinden sonra bütün vücutlarını yıkayıp banyo 
yapmalarıdır. Kadınlar ancak bundan sonra kocalarına helal olurlar. Diğer bazılarına göre ise, kadının 
sadece âdet gördüğü avret mahallini yıkamasıdır. Kadın bundan sonra kocasına helal olur. Taberi, 
yıkandıktan sonra temizlenmiş olacaklarını söyleyen görüşü tercih etmiştir (et-Taberî 2000: 1/383-385).  

‘Âsım, İbn ‘Âmir ve Ebû ‘Amr, Bakara 2/236. âyeti  َّلَمْ  تمََسُّوھُن “lem temessûhünne” “Kendilerine 
el sürmeden ya da mehir belirleden kadınları boşarsanız size bir günah yoktur.” şeklinde okurken 
Hamze, Kisâî ve Halef  َّتمُاسَُّوھُن “tümâssûhünne” birleşmenin karşılıklı olmasını ifade edecek şekilde 
okumuştur (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/211).   

Ebû ‘Amr, Hamze, İbn ‘Âmir, Bakara 2/240. âyeti  ًوَصِیَّة “vaṣiyyeten” şeklinde okurken İbn Kesir, 
Nâfi’ ve Kisai  ًوَصِیَّة “vaṣiyyetün” şeklinde okumuştur. Birinci okuyuşun anlamı “Eşlerinin geçimliğini 
vasiyet etsinler.” şeklinde olurken ikinci okuyuşun anlamı “Vasiyet size farz kılındı.” şeklinde 
olmaktadır.  Burada (ölenden) maksat ölüme yaklaşan kimse demektir (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/217). 

İbn Kesîr, Hamze ve Kisâî, Bakara 2/245. âyetteki  ُیبَْصُط “yebṣuṭu” kelimesindeki sad harfini sin 
harfi ile  ُیبَْ سُ ط “yebsüṭu” ve  ًبسَْطَة “besṭaten” “Dilediğinin rızkını daraltır, dilediğininkini de bollaştırır.” 
şeklinde okurken Nâfi‘ sad harfi ile  ُوَیبَْصُط “yebṣuṭu” ve  ًبَ صْ طَة “beṣṭaten” “Rızkı Allah daraltır ve 
genişletir.” şeklinde okumuştur (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/222).   



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 520                                                                  
 

Nâfi‘ ve Ebû ‘Amr, Bakara 2/249. âyeti  ًَغَرْفة “ġarfeten” şeklinde okurken İbn ‘Âmir, ‘Âsım ve 
Kisâî  ًَغُرْفة “ġurfeten” şeklinde okumuştur. Nâfi‘ ve Ebû ‘Amr’ın okuyuşunun anlamı “Ancak eliyle bir 
defa alan başka.” şeklinde olurken İbn ‘Âmir, ‘Âsım ve Kisâî’nin okuyuşunun anlamı “El dolusu 
almak.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/226). Bu kelimenin ilk harfi fethalı okununca bir 
kere içmek anlamı ortaya çıkmaktadır. Böylece ayette anlatılan Tâlût’un ordusunun imtihan olacakları 
nehirden elleriyle bir sefer içebilecekleri anlamı ortaya çıkmaktadır. Burada içilen su miktarı 
belirtilmemiş olmaktadır. Bu kelimenin ilk harfi dammeli okunduğunda ise anlam bir avuç su içmek 
olmaktadır. Böylece ordunun imtihan olacakları nehirden sadece bir avuç su içebilecekleri anlamı ortaya 
çıkmakta ve içecekleri su mikdarı belirtilmiş olmaktadır. İkinci okuyuşa göre Tâlût’un ordusunun 
imtihanı daha çetin olmaktadır (Ateş 2011: 136). 

Cumhur, Bakara 2/251. âyeti  ِ وَلوَْلاَ دِفَاعُ   def‘ullâhi” şeklinde okurken Nafî‘, Ya’kûb ve Ebân“ دفَْعُ �َّ
 velevlâ difâ‘ullâhe” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunun anlamı “Eğer Allah’ın insanların“ اللهَ 
bir kısmıyla diğerlerini savması olmasaydı...” şeklinde olurken Nafî‘, Ya’kûb ve Ebân’ın okuyuşunun 
anlamı “Eğer Allah kendisine itaat edenleri kendine isyan edenlere karşı müdafaa etmeseydi.” şeklinde 
olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/226).  

‘Âsım, İbn ‘Âmir ve Kisâî, Bakara 2/259. âyeti  ُنْشِزُھَان  “nünşizühâ” şeklinde, Hicaz ve Basra ekolü, 
 .nenşüruha” şeklinde okumuştur“ ننَْشُرُھَا nünşiruhâ” şeklinde ve ‘Âsım’dan rivâyetle Ebân’da“ ننُْشِرُھَا
Birinci okuyuşun anlamı “(Eşeğin) kemikler (in)e de bak; nasıl onları bir araya getiriyor, sonra onlara 
nasıl et giydiriyoruz? şeklinde olurken ikinci okuyuşun anlamı “O kemiklere bak! Ölümünden sonra, 
onları nasıl diriltiyoruz da sonra onlara et giydiriyoruz.” şeklinde, üçüncü okuyuşun anlamı da “Bu 
dürülü bir şeyi açmaktır. Sanki ölüm onu dürmüş, diriltme de onu açmıştır.” şeklinde olmaktadır 
(İbnü’l-Cevzî 2001: 1/235; el-Cezerî t.y.: 1/231; Ebû Hayyân 2002: 1/220; İbn Mücâhid 1980: 1/189; 
el-Kurtubî 1964: 1/295; ez-Zeccâc 1988: 1/344; ez-Zemahşerî 1987: 1/491). Bu örnek, tek bir âyetin 
çok katmanlı anlam yapısına sahip olabileceğini ve farklı okuyuşların bu katmanları açığa çıkardığını 
göstermektedir. Şöyle ki; “nünşizühâ”: Fiziksel yeniden yapılandırma süreci (kemikleri bir araya 
getirme), “nünşiruhâ”: Yaşam gücünün geri verilmesi (diriltme) ve “nenşüruhâ”: Metaforik açılım 
(dürülmüş şeyin açılması) şeklinde yeniden dirilişi farklı perspektiflerden ele almaktadır. Aynı âyeti 
‘Âsım,  ُأعَْلَم “a’lemü” şeklinde okurken Hamze ve Kisâî  ْأعِْلَم “i’lem” şeklinde, Ebû Bekir’den rivâyetle 
Cu’fî’de  ْأعَْلِم “e’lim” şeklinde okumuştur. ‘Âsım’ın okuyuşunun anlamı “Şimdi biliyorum ki...” şeklinde 
olurken Hamze ve Kisâî’nin okuyuşunun anlamı “Bil ki Allah her şeye kâdirdir, buyurdu.” şeklinde, 
Cu’fî’nin okuyuşunun anlamı da “Başkalarına bildir.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/235).  

Cumhur, Bakara 2/260. âyeti  َّفَصُرْھُن “feṣurhünne” şeklinde okurken Ebû Ca’fer, Hamze, Halef 
ve ‘Âsım’dan rivâyetle Mufaddal  َّفَصِرْھُن “feṣırhünne” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunun 
anlamı “Onları parçalayıp...” şeklinde olurken Ebû Ca’fer, Hamze, Halef ve Mufaddal’ın okuyuşunda 
anlam “Onları kes ya da onları parça parça et.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/237).  Buna 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
521                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

bir de yanında bulundur anlamı verilmiştir (el-Mâturidî 2005:250).  Sad harfinin ötresiyle de okunsa 
esresiyle de okunsa “Sen onları parçala.” anlamına gelmektedir. Ancak, Sad harfinin ötresiyle okunması 
daha evladır. Çünkü yaygın olan kıraat budur (et-Taberî 2000: 1/501). Bu örnek, kıraat ilminin tefsir 
metodolojisindeki merkezi rolünü ortaya koyarken aynı zamanda yaygınlık prensibinin kıraatlerin 
tercihinde önemli rol oynadığı görülmektedir. 

Cumhur, Bakara 2/269. âyeti  َیؤُْت “yü’te’l-ḥikmete” şeklinde okurken Ya’kûb  ِیؤُْت “yü’ti’l-ḥikmete” 
şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşumda anlam “Kime hikmet verilmişse…” şeklinde olurken 
Ya’kûb’un okuyuşumda anlam “Allah kime hikmet verirse.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 
1/242). Bu kıraat farkı, İslam düşüncesinin en temel epistemolojik meselelerinden biri olan hikmetin 
kaynağı, doğası ve insana ulaşma biçimine değinmektedir. 

‘Âsım’dan rivâyetle Ebû Bekir, Bakara 2/271. âyeti  ُوَنكَُفِّر “ve nükeffîrü” şeklinde okurken İbn 
‘Âmir  ُیكَُفِّر “yükeffirü” şeklinde okumuştur. Ebû Bekir’in okuyuşunda anlam “Sizin günahlarınızdan  bir 
kısmına da bağışlarız.” şeklinde olurken İbn ‘Âmir’in okuyuşunda anlam “Sizin günahlarınızdan  bir 
kısmına da kefaret olur.” şeklinde olmaktadır (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/244). Birinci kıraatte Allah’ın 
merhametine vurgu varken ikinci kıraatte amelin (sadaka vermenin) günahları örten kefaret etkisine 
vurgu vardır. 

Hamze ve Ebû Bekir, Bakara 2/279. âyeti فَآذِنوُا “feâẕinû” şeklinde okurken Ebû ‘Amr ve İbn 
‘Âmir فَأذْنَوُا “fe’ẕenû” şeklinde okumuştur. Hamze ve Ebû Bekir’in okuyuşunun anlamı “Allah ve 
Rasûlünün onlara karşı açacağı harbi bildirin.” şeklinde olurken Ebû ‘Amr ve İbn ‘Âmir’in okuyuşunun 
anlamı “Allah ve Resûlüyle savaşa girdiğinizi bilin.” şeklinde olmaktadır. İbn ‘Abbâs şöyle demiştir. 
“Faiz yiyene kıyamet gününde: Silahını al, savaşa hazırlan denir.” (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/246). Buradaki 
fark, faizle ilgili âyetin muhatabına yönelik farklı sorumluluk düzeyleri ortaya koymaktadır. Birinci 
okuyuş, toplumsal/kolektif bir sorumluluk yüklerken ikinci okuyuş bireysel farkındalık gerektiren bir 
durumdur. Burada faiz sadece ekonomik bir mesele değil, Allah’la varoluşsal bir çatışma durumudur. 

İbn ‘Abbâs, Bakara 2/285. âyeti  ِوَكِتاَبِھ “vekitâbihî” “Kitabına.” şeklinde okumuş ve kitab’ın 
kütüb’den daha kapsamlı olduğunu söylemiştir. Kitap, cins isim olduğundan bütün semavi kitapları 
kapsamaktadır. Hamze, Kisâî ve Halef’de İbn ‘‘Abbâs’ın bu okuyuşuna katılmışlardır. İbn Kesîr, Nafi‘, 
‘Âsım’dan rivâyetinde Ebû Bekir, Ebû ‘Amr ve İbn Âmir “vekütübihî” “Kitaplarına.” şeklinde 
okumuştur. Cumhur’un aynı âyetteki  ُق  یفَْرَقُ  nüferriḳu” şeklinde okuduğu kelimeyi Ya’kûb“ نفَُرِّ
“yefraḳu” şeklinde okumuştur. Cumhur’un okuyuşunun anlamı “Onun peygamberlerinden hiçbirini 
diğerlerinden ayırt etmeyiz.” şeklinde olurken Ya’kûb’un okuyuşunun anlamı “Hepsi de O’nun 
elçilerinden hiçbiri arasında ayırım yapmaz.” şeklinde okumuştur (İbnü’l-Cevzî 2001: 1/255). 

4. Sonuç 

Bu çalışmada, Fâtiha ve Bakara surelerindeki kıraat farklılıklarının anlam üzerindeki etkileri, klasik 
tefsir kaynaklarına dayalı karşılaştırmalı bir metodoloji ile sistematik olarak incelenmiştir. Yapılan 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 522                                                                  
 

analizler neticesinde kıraat ilminin, tarihin derinliklerinde kalmış sadece fonetik bir disiplin olmadığı, 
aynı zamanda teolojik, hermenötik ve filolojik boyutları bulunan çok katmanlı bir alan olduğu tespit 
edilmiştir. Bu ilim, Kur’ân-ı Kerîm’in lafzî ve manevî bütünlüğünü koruma görevini üstlenen ve onun 
ilahi bir metin olduğunu ispatlayan eşsiz bir disiplin olarak öne çıkmaktadır. 

Araştırma, Fâtiha ve Bakara surelerindeki örnekler üzerinden, kıraat farklılıklarının Kur’ân-ı Kerim 
metninde bir çelişki veya eksiklik teşkil etmediğini, bilakis metnin anlam derinliğini artıran ilahi bir 
mucize olduğunu ortaya koymaktadır. Sahih kıraatlerin, ilahi muradın farklı veçhelerini aydınlatarak 
Kur’ân-ı Kerim’in evrensel mesajını zenginleştirdiği görülmüştür. Buna karşılık, şâz kıraatlerin ise 
özellikle sahabe ve tabiûn dönemlerindeki tefsir anlayışlarını yansıtması ve metnin yorum tarihindeki 
esnekliğe ışık tutması bakımından değerli birer veri kaynağı olduğu anlaşılmıştır. 

Mekki b. Ebi Talip, kıraatlerin sahih kabul edilebilmesi için; Hz. Peygamberden sahih bir senetle 
nakledilmesi, “Hz. Osman’ın istinsah ettirdiği Mushaf’lardan herhangi birinin hattına uyması ve bir 
yönüyle de olsa Arap dili gramerine uygun olması gerekir” demiştir.  Ancak bulgular, kıraatlerin sahih 
kabul edilebilmesi için öne sürülen “Arap dili gramerine bir yönüyle uygun olma” şartının, mutlak bir 
tespit kriterinden ziyade, müfessirlerin okuyuşlar arasında yaptıkları tercihlerde başvurdukları bir 
“tercih kriteri” niteliği taşıdığına işaret etmektedir. Bu durum, farklı âlimlerin sahih kıraatler arasında 
neden ve nasıl tercihlerde bulunabildiğini de açıklamaktadır. 

Kıraat İlmi, Kur’ân-ı Kerim’in hem lafzî muhafazasını hem de manevî derinliğini korumada büyük 
öneme sahip olduğu gibi Kur’ân-ı Kerim’in doğru anlaşılması ve yaşanması için de çok önemlidir. Bu 
çalışma, Fâtiha ve Bakara surelerindeki kıraat farklılıklarının, Kur’ân-ı Kerim’in anlaşılmasında ve 
yorumlanmasında sağladığı geniş perspektifi ortaya koyarak, onun ilahi mesajının evrenselliğini ve 
sürekliliğini tekrar vurgulamaktadır. 

Sonuç olarak bu çalışma, kıraat farklılıklarının tefsir, fıkıh, kelam ve dil bilimleri gibi temel İslami 
disiplinlerin gelişiminde oynadığı kurucu role dikkat çekmektedir. Müfessir, fakih, kelâm âlimleri ve 
dilbilimcilerin asırlardır bu farklılıklardan istifade ettikleri görülmektedir. Bu da kıraatlerin sağladığı çok 
anlamlılıkla Kur’ân-ı Kerim’in her asırda insanlığın ihtiyaçlarına cevap verebilecek dinamik bir rehber 
olduğunu göstermiştir. Kur’ân-ı Kerim’in çok anlamlılığı, kıraatler sayesinde donuklaşmadan korunmuş 
ve ümmetin dinî birliğini güçlendiren bir miras olarak günümüze ulaşmıştır. 

Dolayısıyla, Fâtiha ve Bakara sureleri özelinde yapılan bu inceleme, kıraat olgusunun Kur'ân-ı 
Kerim’in ilahi mesajının evrenselliğini ve sürekliliğini temin eden temel bir mekanizma olduğunu somut 
delillerle göstermektedir. Bu bağlamda, kıraatlerin daha fazla araştırılması ve anlaşılması, Kur’ân-ı 
Kerim’in rehberliğinden istifade etmek isteyenler için önemli bir hedef olacaktır. 

 

 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
523                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

Kaynakça 
Altuntaş, Halil., & Şahin, Muzaffer. (2006). Kur’an-ı Kerim Meâli, Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Ateş, A. E. (2011). Bakara Suresindeki Kıraat Farklılıklarının Dilbilimsel Analizi (Mütevâtir ve Meşhûr Kıraatler). 
İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

el-Aḥfeş, E. (1990). Kitâbü Me’âni’l-Ḳur’ân (H. M. Karâ’a, Ed.). Kahire: Mektebetü’l-Hancî. 

el-Beġavî, F. (1989). Me’âlimu’t-Tenzîl (M. A. en-Nemîr, O. C. Dâmiriyye, & S. M. el-Harş, Ed.). Riyâd: Dâru 
Taybe. 

el-Cezerî, E.-H. (1999). Müncidü’l-Muḳriîn ve Mürşidü’t-Ṭâlibîn. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye. 

el-Cezerî, E.-H. (t.y.). en-Neşr fi’l-Ḳırâʾâti’l-ʿAşr (A. M. ed-Dabbâ‘, Ed.). el-Matba‘atü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ. 

el-Endelûsî, E.-H. (2002). el-Baḥru’l-Muḥîṭ (‘Âdil Aḥmed ‘Abdü’l-Mevcûd & ‘Ali Muḥammed Mu‘avviẕ, Ed.). 
Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye. 

el-Endelûsî, İ.-‘A. (2001). el-Muḥarraru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-‘Azîz (A.-S. A.-Ş. Muhammed, Ed.). Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

el-Fârisî, E.-‘A. (1993). el-Ḥücce li’l-Ḳurrâʾi’s-Sebʿa (B. Kahvecî & B. Cüveycâtî, Ed.). Beyrut: Dâru’l-Me’mûn 
li’t-Türâs. 

el-Ḳurṭubî, E.-‘A. (1964). el-Câmiʿ li-Aḥkâmi’l-Ḳurʾân (A. el-Berdûnî & İ. Etfeyyiş, Ed.). Kâhire: Dâru’l-
Kütübi’l-Mısriyye. 

el-Mâturîdî, E.-M. (2005). Te’vîlâtü Ehli’s-Sünneh (M. Baslûm, Ed.). Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye. 

en-Neḥḥâs, E.-C. (2002). İ’râbü’l-Ḳur’ân. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye. 

en-Nesefî, E.-B. (1998). Tefsîru’n-Nesefî. Beyrut: Dâru’l-Kelimet’t-Tayyib. 

Gündüz, Ş. (2008). Sâbiîlik. İstanbul: TDV İslâm Ansiklopedisi. 

İbn Mücâhid, E.-B. (1980). Kitâbü’s-Sebʿa fi’l-Ḳırâʾât (Ş. Dayf, Ed.). Mısır: Dâru’l-Meârif. 

İbnü’l-Cevzî, E.-F. (2001). Zâdü’l-Mesîr fî İlmi’t-Tefsîr (A. el-Mehdî, Ed.). Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî. 

Râgıb el-İsfahânî, E.-K. (1992). el-Müfredât fî Ġarîbi’l-Ḳur’ân (S. A. ed-Dâvûdî, Ed.). Beyrut: Dâru’l-Kalem. 

Ṭaberî, E.-C. (2000). Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli Âyi’l-Ḳurʾân (A. M. Şâkir, Ed.). Müessesetü’r-Risâle. 

Zeccâc, E.-İ. (1988). Meʿâni’l-Ḳurʾân ve İʿrâbüh (A. A. Şelebî, Ed.). Beyrut: ‘Âlimü’l-Kütüb. 

Zemaḫşerî, E.-K. (1987). el-Keşşâf ‘an Ḥaḳā’iḳı Ġavāmiḍı’t-Tenzîl ve ‘Uyūni’l-Eḳāvīl fî Vücūhi’t-Te’vîl (3. bs). 
Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî. 



İsmail ÖZTÜRK 

 

 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal of Social Sciences Research                                                                 524                                                                  
 

Extended Abstract 
The Holy Qur’ān has been preserved not only through the meticulous preservation of written manuscripts, 

but also through the uninterrupted continuation of the oral tradition of narration. Although there was no explicit 
order to dictate the Holy Qur’ān at the time of its revelation, the Prophet had the Companions both memorize 
and dictate the Holy Qur’ān and preserve it “in lines” (on pages) and “in breasts” (hearts). As a result of the 
efforts of the Companions and the Successors, the Holy Qur’ān has reached the present day in the integrity of 
words and meaning without being distorted thanks to the science of qiraat, which deals with the transmission 
of the Holy Qur’ān through narration and systematically analyses the differences in the recitation of the Holy 
Qur’ān. There is never any contradiction in the Holy Qur’ān despite the existence of qiraat differences. 

The science of qiraat has played a very important role in the development of sciences such as tafsir, fiqh, 
language and theology from past to present, and has played an indispensable role in understanding the deep 
impact of the Holy Qur’ān both in individual worship and social life and in shaping Islamic thought. It has kept 
the multi-meaningful structure of the Holy Qur’ān alive both in the scientific and practical plan and at the same 
time has been a living heritage that is the memory of the religious tradition. This situation directly concerns both 
the authenticity of individual worship and the religious unity of ummah. For this reason, it is of great importance 
to explain the questions that may arise about the qiraats based on scientific data. Mekki b. Abi Talib said that in 
order for the qiraat to be accepted as authentic, it must be transmitted from the Prophet with a sound script, ‘it 
must be in accordance with the calligraphy of any of the Mushafs that the caliphate of 'Uthman had had it 
copied, and it must be in accordance with the grammar of the Arabic language, even if only in one aspect. The 
commentators have made preferences between the qiraats. Therefore, we are of the opinion that the condition 
that the qiraat must be in accordance with the grammar of the Arabic language, even in one aspect, is not a 
determination criterion, but a preference criterion. If this criterion was a requirement, then no preference could 
be made between the qiraats. 

The science of qiraat has a critical importance in preserving and transmitting the depth of meaning of the 
Holy Qur’ān as well as its verbal preservation. While the authentic qiraats reveal different dimensions of the 
divine will, the anomalous (shādh) qiraats shed light on the understanding of tafsir in the period of the 
Companions and Successors. Since the differences expressed under the heading of fabricated (mawdū’) 
recitation are not recitations at all, it is important to keep them separate from the authentic, āhād recitations and 
mudraj interpretations. In this context, the fact that qiraat is a guide in understanding and living the Holy Qur’ān 
constitutes one of the main motivations of our study. 

In this study, the effects of qiraat differences on meaning in Surahs Al-Fatiha and Al-Baqara were 
systematically examined using a comparative methodology based on classical Tafsir (exegesis) sources. The 
resulting analyses determined that the science of qiraat is not merely a phonetic discipline relegated to the depths 
of history, but a multilayered field encompassing theological, hermeneutical, and philological dimensions. This 
science stands out as a unique discipline that undertakes the duty of preserving the literal and spiritual integrity 
of the Holy Qur’ān, thereby proving its divine nature. 

The research demonstrates, through the specific examples from Al-Fatiha and Al-Baqara, that qiraat 
differences do not constitute a contradiction or deficiency in the Holy Qur’anic text; rather, they are a divine 



Anlama Etki Eden Kıraatlerin Tespiti (Fâtihâ ve Bakara Sûresi Örneği) 

 

 
525                                                          Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi | The Journal Of Social Sciences Research 

miracle and richness that significantly increases the depth of the texts meaning. It has been observed that sahih 
(authentic) qiraat enrich the universal message of the Holy Qur’ān by illuminating different facets of the divine 
intention. Conversely, shādh qiraat are understood to be valuable sources of data, particularly as they reflect the 
tafsir understandings during the periods of the Companions and the Successors, shedding light on the flexibility 
in the text’s interpretative history. These findings further demonstrate that qiraat differences are not solely 
related to grammatical issues but also present various communication strategies and pedagogical preferences. 

Therefore, this specific examination focusing on Surahs Al-Fatiha and Al-Baqara demonstrates with 
concrete evidence that the phenomenon of qiraat is a fundamental mechanism ensuring the universality and 
continuity of the Holy Qur’ān’s divine message. In this context, further research and understanding of the qiraat 
will be an important goal for those who wish to benefit from the guidance of the Holy Qur’ān. It is 
recommended that future studies examine qiraat differences that affect meaning in other Surahs of the Holy 
Qur’ān to contribute to the field of tafsir. Furthermore, it is advised that studies in tafsir and translation should 
be conducted while considering the rhetoric and qiraat differences of the Holy Qur’ān. 

 

 

 

 


