
 

 

 
 
 

İŞE YARAR BİR ŞEY FİLMİNDE VAROLUŞÇU 
FEMİNİZM PERSPEKTİFİNDE KADININ TEMSİLİ 

THE REPRESENTATION OF WOMEN IN THE FILM SOMETHING 
USEFUL FROM THE PERSPECTIVE OF EXISTENTIAL FEMINISM 

Erdem İS*1 

 

 
 
1. Lisansüstü Öğrencisi, Selçuk Üniversitesi 
e-posta/e-mail: erdemis121@gmail.com 

: 0009-0007-1791-3112 
 
 
* Sorumlu Yazar / Corresponding 
Author: Erdem İS 
 
 
Atıf/Citation: İs, E. (2025) “İşe Yarar Bir 
Şey” Filminde Varoluşçu Feminizm 
Perspektifinde Kadının Temsili. KOSTİD, 
1(1), 106-124. 
 
 
Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız.  
Peer-review: Externally peer-reviewed. 
 
 
 
 
 
 

Çıkar Çatışması: Yazarlar çıkar çatışması 
bildirmemiştir. 
Conflict of interest: The authors 
declared that they have no conflict of 
interest. 
 
 
Geliş tarihi/Received: 
25.06.2025 
Kabul tarihi/Accepted: 
24.07.2025 

Özet 
Bu çalışma, Pelin Esmer’in 2017 yapımı İşe Yarar Bir Şey filmini temel alarak kadın 
temsillerini varoluşçu feminizm yaklaşımıyla eleştirel bir incelemeye tâbi tutmayı 
amaçlamaktadır. Sartre’nin varoluş felsefesi yaklaşımı bireyin dünyayı keşfinin ancak 
özgürlükle mümkün olabileceğini söylemektedir. Öyle ki insan dünyaya fırlatılmış şekilde 
hiçbir şeyden habersiz bir şekilde gelir. Kendi seçimi dışında dünyaya gelen insan kendi 
özüne sahip değildir. İnsan, kendi özü üzerinde özgür tercihleri aracılığıyla hem tasarımcı 
hem de yaratıcısı konumundadır. Bu bağlamda Jean-Paul Sartre, varoluş felsefesinde bireyin 
dünyayı ve kendini anlamlandırma sürecinin merkezine özgür seçimi yerleştirirken; Simone 
de Beauvoir ise bu kuramsal çerçeveyi, özellikle kadın kimliğinin özgürce inşa edilebilme 
boyutuna odaklanarak daha da derinleştirmiştir. Bu bağlamda, araştırmanın kuramsal 
çerçevesini Beauvoir’in varoluşçu feminizm anlayışı oluşturmaktadır. Çalışmada, filmdeki 
kadın karakterlerin özgürlük inşası, öznel seçme süreçleri ve toplumsal normlar karşısındaki 
konumları ayrıntılı bir şekilde analiz edilmiştir. Nitel araştırma deseni doğrultusunda amaçlı 
örnekleme uygulanmış; film, feminist film eleştirisi yöntemi ve yorumsamacı bir yaklaşım 
temelinde incelenmiştir. Elde edilen bulgular, İşe Yarar Bir Şey ’deki kadın karakterlerin, 
toplumsal cinsiyet kalıplarını sorgulayan temsiller sunduğunu ve öznel varoluşlarını aktif 
olarak inşa etmeye çalıştıklarını ortaya koymaktadır. 
Anahtar Kelimeler: Varoluş Felsefesi, Feminizm, Kadın Temsili, Sinema, Toplumsal 
Cinsiyet. 

Abstract 
This study aims to develop a critical approach to representations of women from an 
existential feminist perspective through Pelin Esmer's 2017 film İşe Yarar Bir Şey 
(Something Useful). Sartre's existentialist philosophy asserts that an individual's discovery 
of the world is only possible through freedom. So much so that a human being comes into the 
world, unaware of anything. A human being, born without their own choice, does not possess 
their own essence. Human beings are both designers and creators of their own essence 
through their free choices. Therefore, while Jean Paul Sartre's existential philosophy argues 
that the individual's understanding of the world and themselves is based on free choice, 
Simone de Beauvoir deepens this theory in the direction of the free construction of female 
identity. In this context, Beauvoir's existentialist feminist understanding forms the 
theoretical framework of the research. In this study, the construction of freedom, subjective 
choice processes, and the positions of female characters in the film to social norms are 
analyzed in detail. Purposive sampling was applied in line with the qualitative research 
design; the film was examined based on feminist film criticism methodology and an 
interpretive approach. The findings reveal that the female characters in İşe Yarar Bir Şey 
present representations that question gender stereotypes and actively strive to construct their 
subjective existence. 
Keywords: Existential Philosophy, Feminism, Representation of Women, Cinema, Gender.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Kocatepe Sanat Tasarım ve İletişim Dergisi 
Kocatepe Art Design and Communication Journal 

 
Cilt/Volume: 1, Sayı/Issue: 1, Sayfa/Pages: 106-124 

 

 

https://orcid.org/0009-0007-1791-3112


Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 107 

 

GİRİŞ  

Toplumsal yapının aynası olarak işlev gören sinema, güçlü anlatı dili sayesinde, ataerkil 

düzenin kadın imgesini açık biçimde yeniden üretmektedir. Geleneksel film kurguları, erkek 

karakterleri faal ve belirleyici, kadınları ise kurtarılmayı bekleyen, pasif figürler olarak sunar. 

Oysa Pelin Esmer’in İşe Yarar Bir Şey filminde, bu ikili yapı tersine çevrilerek, kadınların özne 

konumu vurgulanmıştır. Film, iki kadının tesadüfi karşılaşması üzerinden patriarkal baskıyı 

sorgularken; varoluşçu feminizmin en temel kavramlarından olan seçim, özgürlük ve 

sorumluluk ekseninde ilerleyen bir anlatı inşa etmektedir.  

Patriarkal sistem, toplumsal yapıda erkek egemenliğinin tüm karar mercilerinde baskın 

olmasına ve kadın bireylerin pasif görülmesine neden olmaktadır. Feminist düşüncenin 

gelişmesiyle kadınlar; kendilerini pasif kılan toplumsal hiyerarşiye ve maruz kaldıkları 

sistematik baskılara karşı hak arama sürecini başlatmışlardır. Toplumsal dönemlerin getirdiği 

yükümlülükler özelinde incelenen feminist hareket; sosyal olaylar, ekonomik değişimler, 

savaşlar ve kültürel değerler çerçevesinde dört ayrı döneme ayrılmıştır. 

Feminizmin tarihsel ve teorik altyapısında, varoluşçu felsefenin etkisi dikkate değerdir. 

Varoluşçuluk, bireyin kendi varlığını tanımlama ve özünü oluşturma çabasını merkeze alırken, 

toplumsal normlar ve iktidar yapılarının birey üzerindeki etkilerini de sorgular. Bu bağlamda 

Simone de Beauvoir (2000), Jean-Paul Sartre'nin varoluşçu düşüncelerinden esinlenerek 

geliştirdiği varoluşçu feminizm anlayışıyla, kadının tarih boyunca ‘ikincil cinsiyet’ olarak 

tanımlanmasını eleştirmiştir. Beauvoir, ataerkil sistemin kadınlara dayattığı annelik, eşlik 

rollerinin ve ev içi diğer rollerin kadınların bireysel özgürlüklerini ve özlerini 

gerçekleştirmelerini engellediğini savunur. Ona göre kadınların özgürleşmesi, ancak 

kendilerini erkekler gibi aşkın bir varlık olarak görmeye başlamalarıyla mümkün olabilir. 

Bu çalışma, Pelin Esmer’in İşe Yarar Bir Şey filmini varoluşçu feminizm bakışıyla ele alarak; 

sinemadaki kadın temsillerinin nasıl dönüştürüldüğünü tartışmayı amaçlamıştır. Sorunsal 

olarak, patriarkal sinema anlatılarında kadının edilgenleştirilmesine karşılık, filmin dişil özne 

kurgusunun hangi mekanizmalarla oluşturulduğu incelenmiştir. Amaç; İşe Yarar Bir Şey 

üzerinden varoluşçu feminizm perspektifinin film çözümlemesine nasıl rehberlik ettiğini 

ortaya koymaktır. Nitel bir araştırma tasarımının belirlendiği çalışmada, örneklem 

belirlenirken amaçlı örnekleme yöntemi kullanılarak İşe Yarar Bir Şey filmi üzerinde 

çalışmaya karar verilmiş; filmin analizi ise yorumsamacı bir perspektifle feminist film 

çözümleme yöntemiyle gerçekleştirilmiştir.  

Feminizm her alanda etkili olduğu gibi sinema alanında da etkisini göstermektedir. Film 

anlatıları genellikle eril bakışın etkisi altında şekillenmektedir. Bu anlatılarda erkekler güçlü 

ve aktif rollerdeyken, kadınlar pasif ve zayıf karakterler olarak, kurtarılmayı bekleyen kişiler 

şeklinde ele alınmaktadır. Klasik anlatıda kadının bu temsili; anne, ev işleri ile ilgilenen, 

erkeğin koruması altında olan karakterler olarak gösterilmektedir.  

Varoluşçu Felsefe ve Feminizm Çerçevesinde Kadının Varlığı 

Toplumsal anlamda insanın evrimi incelendiğinde ilk olarak avcı-toplayıcı toplumundan söz 

edilir. Avcı-toplayıcı toplum yapısına bakıldığında toplum içerisindeki bireyler arasında bir iş 

bölümüne dayanır (Beauvoir, 1993, s.139). Bu iş bölümünde erkek, ailenin beslenme ihtiyacını 

karşılamak için avlanır. Kadınlar, doğurganlık işlevleri aracılığıyla toplumun sürekliliğini 



İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 108 

 

garanti eden temel aktörler olarak konumlanmakta; aynı zamanda içinde yaşadıkları mekânı 

birleştirici ve düzenleyici bir “toplayıcı” rolünü üstlenmektedir. Kadının toplumsal statüsü, ilk 

çağlardan itibaren neredeyse kesintisiz bir tartışma alanı oluşturmuştur. Bu tartışmalarda ise 

kadın, sıklıkla erkeğin ardından gelen ikincil bir konumda konumlandırılmıştır. Toplumsal 

cinsiyet kavramı, bu anlayışı bir eşitsizlik sorunu olarak görür ve kadının ataerkil sistem içinde 

edilgen bir konumda bulunduğunu vurgular. Feminizm hareketleri ile birlikte kadının toplum 

özelindeki konumu tartışmaya açılmış ve erkek hegemonyasından kurtulması, 

ötekileştirilmeden özgürleştirilmesi amaçlanmıştır. Bu bakımdan Simone de Beauvoir, bu 

tartışma çerçevesinde kadının özgürleştirilmesi meselesini ele almış ve Jean-Paul Sartre’nin 

varoluşçu felsefesinden etkilenerek varoluşçu feminizm felsefesini oluşturmuştur. Beauvoir’in 

varoluşçu feminizm felsefesine geçmeden önce feminizm kuramına ve tarihsel sürecine 

bakmanın araştırma çerçevesinde daha yararlı olacağı düşünülmektedir.  

Feminizm kuramına genel bir bakış 

Feminizm kuramının kesin çıkış tarihi bilinmese de Fransız Devrimi sonrası belirginleştiği 

düşünülür (Bayraktar, 2023, s.50). Feminizm kelime anlamı olarak Latince’de kadın anlamına 

gelen “femine” sözcüğünden türetilmiştir (Notz, 2012, s.9-11). Feminizm, kadınların toplum 

içinde erkek bireylere göre edilgin ve ikincil konumda görülmelerine karşı çıkan; cinsiyet 

eşitliği kuramını savunan ve cinsler arası iktidar çatışmasını dönüştürmeyi amaçlayan politik 

bir akım olarak tanımlanır (Arat, 2010, s.29–30) ve aynı zamanda İngiltere’de kadın hakları 

ile toplumsal cinsiyet eşitliği mücadelesini şekillendiren toplumsal hareketi ifade eder 

(Marshall, 2005, s.240). Bununla birlikte Andree Michel tarafından feminizm “Kadınlar, erkek 

egemen toplumun norm ve değerlerine ile cinsiyetçi politikalara karşı bir mücadele başlatmış; 

bu süreçte, kendi aralarında dayanışma ağları oluşturarak karşıt bir direniş pratiği 

geliştirmişlerdir.” şeklinde açıklanmaktadır (Michel, 1984, s.6-7). Öyle ki Michel (1984, s.6-7) 

kadın ve erkek bireyler arasında toplumda oluşan eşitsizliğin biyolojik bir temelde olmadığını, 

sosyal yaşamın özelinde geliştiğini belirtmektedir.  

Söz konusu feminizm kuramı üzerine yapılan tanımlamalardan da anlaşılacağı üzerine 

Feminizm, yalnızca kadınların erkek hegemonyası altında yaşadığı ikincilleşmeyi konu 

edinmez; aynı zamanda, kamusal ve özel yaşam alanlarında gasp edilen haklara, cinsiyetçi 

tutumlara ve kadın bedenine yönelik röntgenci, dikizci bakışlara karşı geliştirilen özgün bir 

düşünsel ve eylemsel mücadele zemini olarak da şekillenmektedir. Feminizm kuramı en genel 

ifade ile ataerkil düzene karşı çıkmış bir mücadele olarak bilinmektedir. Atarekil düzen ise 

toplumda erkek bireyler tarafından oluşturulan bir iktidar yapısıdır ve bu iktidar yapısında 

kadının konumu ikincil bir konum olarak gösterilmektedir. Ataerkil düzen, erkeklerin 

soylarının devamını güvence altına almak amacıyla, kadınların cinsel yaşamları üzerinde 

sistematik bir tahakküm kurar. Bu tahakküm, aile ve toplum yapıları içinde iktidarın yeniden 

üretimini garanti altına alır. Dolayısıyla kadınların bedensel özerkliği, erkek egemen idealler 

tarafından şekillendirilmektedir. Ataerkil toplumlarda kadına yüklenen annelik ve eşlik rolleri, 

onu kamusal alandan uzaklaştırıp yalnızca ev içinde kalmaya mahkûm etmiş ve böylece 

yüzyıllar boyunca erkeklerin kadınlar üzerindeki üstünlüğü algısını pekiştirmiştir (Gilmore, 

1990, s.29-32).  

Feminizm kuramının kökenleri Neolitik Döneme dek uzanır; avcı-toplayıcı topluluklarda 

kadın bedeninin Değiş-Tokuş nesnesine indirgenmesi, soy sürekliliği belirsizliğinin kadın 



Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 109 

 

merkezli üretim tasavvurunu beslemesine yol açmıştır (Özgün, 2018, s. 380). Tarımın 

yükselişiyle birlikte mülkiyet ilişkileri ve artı değer üretimi, kadının toplumsal konumunu 

kökten dönüştürerek evlilik kurumunun anneden babaya kaymış soy çizgisinin simgesi haline 

gelmesine neden olmuştur. Ağır emek gerektiren iş bölümü ise ataerkil düzeni pekiştirerek 

erkeği neredeyse kutsal bir otorite mertebesine yükseltmiştir. Rönesans’ın özgürlük vurgusu, 

cinsiyet eşitliği talebinin ilk tohumlarını atmıştır. Bu bağlamda, 1647 yılında İngiltere’de 

burjuva kadınlar tarafından sunulan dilekçe, hareketin hem erken hem de somut bir örneği 

olarak değerlendirilmektedir (Özgün, 2018, s.380). XVIII yüzyılda Fransız Devrimi’nin 

yarattığı toplumsal sarsıntı, feminist bilincin entelektüel tartışma sınırlarını aşarak toplumsal 

zemine nüfuz etmesini sağlamıştır (Notz, 2012, s.38–39).  

Mary Wollstonecraft, 1792’de yayımladığı Kadın Haklarının Gerçekleştirilmesi adlı eserinde 

kadınlara seçme ve seçilme, mülkiyet ve eğitimde eşit fırsatlar tanınmasını savunmuş; böylece 

birinci dalga feminizmin temelleri atılmıştır (Wollstonecraft, 2012, s.86–117). Yoğun 

toplumsal baskı ve direniş sonucunda Yasama Meclisi, 20 Eylül 1792’de kadınlara boşanma 

hakkı tanımak zorunda kalmış; ertesi yıl ise Devrimci Kadınlar Derneği kurulmuştur 

(Bendason, 1990, s. 34–35; Rowbotham, 1994, s. 44). Sanayileşme süreciyle birlikte kadın 

emeği üretim alanlarında görünürleşmiştir. Bu görünürlük, eşitsiz ücret ve sınırlı çalışma 

hakları üzerinden yeni adaletsizlikler yaratmaktadır (Scott, 1996, s.121). Ataerkil kapitalizm, 

kadın işçilerin emeğini değersizleştiren bir yapı olarak öne çıkar. Rasyonellikten mahrum 

sayılan kadınlar, ne kamusal alanda eşit yurttaşlık hakkı elde edebilir ne de kendi aralarındaki 

sosyo-ekonomik eşitlikten pay alabilmektedir. Bu nedenle işçi sınıfındaki kadınlar, öncelikle 

çalışma koşullarının iyileştirilmesi için mücadele ederlerken; burjuva kesimindeki kadınlar ise 

siyasal temsil eksikliğine karşı çeşitli politik talepler geliştirmişlerdir (Scott, 1996, s.125). 

Farklı sınıfsal konumlar, verilen tepkilerin biçimlenmesinde belirleyici olmaktadır. Feminist 

söylem, XVII yüzyıldan itibaren izlenebilir. XVIII yüzyılda fabrika zeminine taşınan kadın 

emeği, eşitlik temelli ilk isyanları tetiklemiştir. IX yüzyılda sınıf odaklı örgütlenmeler ön plana 

çıkmıştır. XX yüzyılda ise kadınlar hem kamusal hem de özel alanda eşit hak mücadelesini 

kararlılıkla sürdürmektedir. Hareketlerin dönemlere göre farklılaşması; taleplerin 

çeşitlenmesi ve özgün feminist perspektiflerin ayrışmasıyla açıklanabilir (Bayraktar, 2023, 4).  

Feminizm temelde dört dönemden oluşmaktadır. Birinci dalga feminizmin, esas olarak ‘hak’ 

kavramı üzerinde yoğunlaştığı ve bu doğrultuda önemli mücadeleler verdiği bilinmektedir. Bu 

bağlamda, ikinci dalga feminizm ise odak noktasını ‘özgürlük’ kavramına kaydırarak, sosyal 

haklar ve kadının özgürleşmesi ekseninde şekillenmiştir (Collins, 1991, s. 165). Buna karşın, 

1990'ların başında ortaya çıkan üçüncü dalga feminizm, ikinci dalga feministlerinin 

oluşturduğu evrensel ve tek tip kadın figürüne yönelik eleştirilerle dikkat çekmiştir. Üçüncü 

dalga savunucuları, eşit haklar talebinden ödün vermeksizin, toplumsal eşitsizliklerin yalnızca 

cinsiyet temelli olmadığını; etnik, dinsel ve ırksal farklılıkların da bu eşitsizliklerde önemli bir 

rol oynadığını ileri sürmüşlerdir. Dahası, yalnızca erkek egemenliğine değil, kadınlar 

arasındaki güç ilişkilerine de eleştirel bir bakış açısı sunmuşlardır. Buna ek olarak, üçüncü 

dalga feminizmin, ‘cinsel yönelim’ temelli tartışmaları ön plana çıkardığı ve bu konulara özel 

bir vurgu yaptığı görülmektedir (Durutürk, 2018, s. 78). Dördüncü dönem feminist dalga ise 

internetin yayılması ve sosyal medyanın da gelişimi özelinde 2010 yılında ortaya çıkarılmıştır. 

Bir diğer deyişle dijital feminizm olarak tanımlanmaktadır. Sosyal medya aracılığıyla ile 



İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 110 

 

kadınlar kendi aralarında daha hızlı bir iletişim olanağı yakalamış ve protestolar, 

örgütlenmeler konusunda daha geniş çevrelere ulaşım sağlamıştır. 

Sinema, feminizmin etki alanına dâhil edilen diğer bir önemli kanadını oluşturmaktadır. 

Feminizmin sinema ile ilişkisi ikinci feminist dalga dönemine denk gelmektedir. Feminist film 

kuramı, kadınların ataerkil sistemler içerisinde ötekileştirilmesini eleştirel bir biçimde ele 

alarak, toplumsal cinsiyete dayalı eşitsizliklerin ardındaki mekanizmaları açığa çıkarmayı ve 

bu dinamikleri izleyicinin bilincine taşımayı amaçlar (Cemiloğlu, 2021, s.14). İkinci dalga 

feminizm hareketinin felsefi temelini oluşturan Simone de Beauvoir, kadınların maruz kaldığı 

baskıları psikolojik, sosyolojik ve felsefi açıdan derinlemesine ele aldığı İkinci Cins adlı eserini 

1949 yılında yayımlamıştır (Beauvoir, 2000, s. 17–18). Feminizmin bir kuram olarak sinema 

alanında kendine yer bulması Laura Mulvey ve Anneke Smelik’in önemli katkıları ile 

gerçekleştiği belirtilmektedir (Mulvey, 1997). Öztürk ve Akbulut’a (2022) göre Mulvey, 

patriarkal bir bakışla ele alınan filmlerde kadının anlam üreten bir özne olmaktan çıkarılarak, 

erkeğin arzularını ve fantezilerini yansıtan bir gösterge ve nesne olarak temsil edildiğini 

savunur.  

Varoluşçu felsefe perspektifinde varoluşçu feminizm 

Varoluşçu felsefenin anlam katmanlarına göre tek bir kalıp anlam içerisine almak doğru 

değildir, çünkü varoluş felsefesi insanı konu edinen, insanın varoluşunun sorgulayan bir 

anlama yönelmektedir. Nitekim meselenin insan olması, anlamın kişiden kişiye değişmesine 

sebep olmaktadır. Örneğin; Varoluşçuluk, Bezirci’nin (1985, s. 7) belirttiği üzere, Hamelin’in 

“bunaltı”, Mounier’in “umutsuzluk”, Marcel’in “özgürlük”, Foulquie’nin “saçmalık” ve Wahl’ın 

“başkaldırı” kavramları çerçevesinde tanımlanmış; bu yüzden tek bir anlamla 

sınırlandırılamayan, birden çok katmanı bünyesinde barındıran bir felsefi yönelim olarak 

karşımıza çıkar. Her ne kadar varoluş felsefesi adına ortak bir öz veya katı bir felsefi sistem 

tanımlamak mümkün olmasa da onun bir düşünce biçimi olduğu açıktır.  

Varoluş felsefesi genel olarak XX yüzyıl felsefesi olarak kabul görmektedir (Bezirci, 1985, s.8). 

Dönemin siyasi ve sosyo-kültürel atmosferinden de etkilendiği belirtilmektedir (Gürsul, 2013). 

Varoluş felsefesi siyasi ve sosyo-kültürel açıdan sadece modern dönemde değil, geleneksel 

dönemin düşünürleri tarafından da sorgulanan bir kavramdır. Bundan sebep modern 

dönemdeki varoluşçuluğu anlamak için geleneksel döneme de değinmek çalışmanın daha iyi 

anlaşılması için yerinde olacaktır.  

Geleneksel toplumlarda maddi ve manevi değerler birbirini tamamlayan bir örgü oluşturur; bu 

bütünsellik içinde kutsala atfedilen anlam, toplumsal yaşamı şekillendiren hem görünür hem 

de örtük bir normlar dizgesi sunar (Halis, 2011, s. 1). Orta Çağ felsefesi boyunca varoluş, Tanrı 

merkezli bir perspektiften yorumlanmış, insan doğası ve yaratılışın amacı dinî buyruğun 

gölgesinde tartışılmıştır (Cevizci, 2017, s. 94–95). Kilise otoritelerinin toplumu düzenleme 

gücü, felsefi söylemin dogmaya sıkı sıkıya bağlanmasına neden olmuş; bu süreçte bireyin 

özerkliği ikincil bir mesele olarak kalmıştır. Aydınlanma ise tam aksine, aklı ve bilimi 

epistemolojik üstünlük konumuna taşımış; bilgi üretimini, değişmeyen evrensel doğrulardan 

ziyade deney ve akıl yoluyla ilerleyen bir süreç olarak tanımlamıştır (Halis, 2011, s. 3). Böylece 

geleneksel toplum düzeninden modern topluma geçiş, yalnızca teknolojik ve ekonomik bir 

dönüşüm değil, aynı zamanda insanlık hali ve toplumsal ilişkiler bakımından kökten bir 



Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 111 

 

yeniden tanımlama sürecine dönüşmüştür. Rönesans’tan beslenen bu akılcı paradigmada 

birey, soyut bir ‘öz’ten ziyade sürekli gelişime açık bir varlık olarak kurgulanmış; toplumsal 

düzenin ana ekseni bireyin özgür iradesine dayandırılmıştır.  

Ne var ki, Horkheimer ve Adorno’nun Aydınlanmanın Diyalektiği adlı yapıtında ileri sürüldüğü 

gibi, bu özgürlük söylemi, faşizmin çelişkili doğasında yankı bulmuş ve ilgili yapı, zaman 

içerisinde kendi dinamikleri çerçevesinde baskı odaklı bir mekanizmaya evrilmiştir. Zira 

aydınlanmacı aklın normatif gücü, kapitalist üretim ilişkileri içinde bireyi bir nesneye 

indirgemiş; metalaşan insanın, sistemin işleyişindeki aksamayan bir dişliye dönüşmesine yol 

açmıştır (Serarslan ve Lekesiz, 2022, s.197). Böylelikle modern felsefenin sağladığı rasyonel 

ilerleme vaatleri, toplumsal eşitsizlikleri derinleştiren ve insanî boyutu geri plana iten 

paradoksal bir tablo sergilemiştir. Ayrıca, aydınlanma idealinin bireye herhangi bir üstünlük 

sağlamaktan ziyade, bireyi baskı altına aldığı ifade edilmektedir. Adorno ve Horkheimer 

insanın doğal çöküşünün, toplumsal ilerlemenin yarattığı dinamiklerden bağımsız bir şekilde 

ele alınamayacağına özellikle dikkat çekmektedir (Serarslan ve Lekesiz, 2022, s.198). Öyle ki 

oluşturulan bu kapitalist sistem bireyin kendi hakimiyetini devirerek belirli bir üstünlük 

sağlama amacındadır.  

Akıl, kültürün bir parçası olmaktan çıkarılıp alınıp satılabilen bir meta hâline getirilirken; 

Aydınlanma ise, bir düşünsel hareket olmanın ötesine geçip, belirli bir sistem mantığıyla 

devletin yönetim modeline dönüştürülmektedir. Nitekim Adorno ve Horkheimer yaşanan bu 

gelişmeler çerçevesinde gerçek bir aydınlanmanın yaşanmadığını belirtmektedirler. Serarslan 

ve Lekesiz’e (2022, s. 199) göre modernizm, insanlığı müphemlik ve belirsizlikten; vahşet, 

barbarlık ve geri kalmışlıktan (bir başka deyişle aydınlanmamışlıktan) kurtarmayı hedefler. 

Ancak modernleşme insanların kurumlara olan itaatini sağlayan bir kavramdır. Modernleşme 

kavramı, toplumsal yapı içinde neyin iyi ya da kötü olduğunu ve bireyin yaşadığı belirsizliği 

hangi kurumların giderebileceğini belirler. Ayrıca bu kavram, insanların bu kurumlara 

duyduğu güveni pekiştirir ve bu davranışları benimsemelerini sağlamaktadır. Bauman’ın 

düşüncesine göre onaylanmış ve güvenilir kurum başta devlettir (1998, s. 40 ve 42). Orta 

Çağ’da varoluş felsefesi, kilisenin mutlak otoritesi altında şekillenmiştir. 20. yüzyıl ise 

kapitalist sistemin egemenliğinde gelişmiştir (Avcı, 2016, s.322). Bu dönemde savaşlar, 

soykırımlar ve ekonomik buhranlar; varoluşsal sorgulamayı insanın kendisine yöneltmektedir. 

Böylece insan, toplumsal yapının öznesi olarak ele alınmaya başlamıştır.  

Varoluşçuluk, bireyin özünü kendisinin inşa etmesi gerektiğini savunur. Özgürlük, bu inşa 

sürecinin temel unsuru olarak görülür. Modern şehir yaşamının monotonluğu, bireyin 

kendisini ‘fazlalık’ olarak algılamasına zemin hazırlar. Varoluşçuluğa göre anlam arayışı, 

yeniden inşa ve eyleme dönüşür; seçimler ise hem özgürlüğü hem de insan özünü tanımlar. 

“Varoluşun özden önce gelmesi” ilkesi, bireyin seçimlerinin ve özgürlüğünün felsefenin 

temelinde yer aldığını göstermektedir. İnsanın kendi özünü ve varoluşunu anlamlandırma 

çabası, tümüyle kendi sorumluluğu altında gerçekleşmektedir (Serarslan ve Lekesiz, 2022, s. 

199). Gül’e (2014, s.29-31) göre ise insanın yaşadığı yalnızlık, bunalmışlık, tekdüzelik bir 

anlamsızlık duygusu ile kendi gerçekliği ile yüzleşmesine olanak tanımaktadır.  

Varoluş felsefesi düşünürler tarafından ortaya çıkarılan öğretiler kapsamında ikiye 

ayrılmaktadır: Søren Kierkegaard, Karl Jaspers ve Gabriel Marcel gibi düşünürlerin varoluşun 

kaynağını Tanrı’da aradıkları anlayışa göre insan, ölüm ve Tanrı korkusunu taşısa da kendi 



İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 112 

 

varlığının bilincindedir; Kierkegaard için ‘ben’ ile ‘varoluş’ özdeştir (Cevizci, 2000, s. 557). 

Jaspers, özgürlüğün nihai anlamını Tanrı’nın kesinliğinde temellendirmekte ve bireyin 

Tanrı’yı inkâr etmesini, aynı zamanda kendi özgürlüğünü reddetmesi olarak 

değerlendirmektedir. Ona göre, özgürlük ile ilahi kesinlik arasındaki bu bağlantı, bireyin 

varoluşsal bütünlüğü açısından vazgeçilmez bir öneme sahiptir (1986, s. 72). Marcel de aynı 

Kierkegaard ve Jaspers gibi varoluş sorunlarına dinî bir perspektiften bakmaktadır. Marcel’e 

göre varoluş ve öz, yalnızca Tanrı’nın varlığının kabulü ve benimsenmesi sonucunda ortaya 

çıkar. Bu kabul süreci, öznenin gerçeklikle buluştuğu ve varoluşunu mümkün kıldığı temel 

aşamadır. İnsanın yazgısını Tanrı’nın varoluşuyla ilişkilendirmekte ve Tanrı’nın 

mevcudiyetinin ancak sezgi yoluyla kavranabileceğini ileri sürmektedir. Bu yaklaşım, bireyin 

sınırlı bilişsel yetilerini aşan bir anlayış gerekliliğini vurgulamakta ve sezgisel deneyimlerin 

metafizik gerçekliğin anlaşılmasındaki merkezi rolüne dikkat çekmektedir (Reneaux, 1994, 

s.81).  

Nietzche, Heidegger ve Sartre gibi düşünürler ise Kierkegaard, Jaspers ve Marcel’in aksine 

varoluşun kaynağını insanda bulmaktadırlar. Nitekim Nietczche, varouluş felsefesini insanın 

öncelikle kendi gücüne inanmasında kendisini keşfetmesinde bulmuştur (Cevizci, 2017, s.675). 

Heidegger’e göre ise insan kendi varoluş amacının farkında değildir (Serarslan ve Lekesiz, 

2022, s. 200). Selahattin Hilav’a (2008, s. 242) göre asıl tehlike, insanın varoluşunun anlamı 

ve amacını kavramadan ölmektir; Heidegger’e göre ölüm, yaşamı bütünüyle kavramamızı 

sağlayan temel gerçekliktir; bu bağlamda bireyin sahte varoluştan kurtularak özgün varlığa 

geçiş yapması zorunludur. Ölümün ne zaman gerçekleşeceğinin belirsiz olması, insanı 

potansiyelini ertelemeden şimdi ve hemen gerçekleştirmeye yönlendirir. Böylelikle birey, 

varoluşsal sorumluluğunu üstlenerek kendi özünü inşa etme sürecini ihmal etmemelidir. Söz 

konusu varoluş felsefesi olduğunda Marcel’den Heidegger’e kadar olan düşünürlerle birlikte 

akla ilk gelen isim Jean-Paul Sartre’dir. Onun düşünce sisteminin esası varlık üzerine 

görüşlerine dayanmakla birlikte eylem, seçme, bunaltı, özgürlük, yalnızlık, sorumluluk, 

yabancılaşma gibi kavramlar Sartre’ın varoluşçu felsefesini özetleyen anahtar sözcüklerdir 

(Avcı, 2016, s. 325).  

Sartre varoluş felsefesini iki sorudan yola çıkarak açıklamaktadır. Sartre’nin varlık 

ontolojisinde sorduğu ilk soru varlığın kaynağının ne olduğu, ikinci soru ise varlığın neden var 

olduğu üzerine oluşmaktadır (Avcı, 2016, s. 326). Nitekim Sartre’ye (1985) göre varlığın temeli 

‘öz’dür. Söz konusu özü ve varlığı Sartre belirlemiştir, ancak Tanrının belirsizliği ile özün 

varoluşunun belirlenmesinin de anlamını yitirdiğini belirlemiştir. Düşünürün tanrıtanımaz 

varoluşçuluğuna göre, Tanrı yoksa da varoluşu özden önce gelen bir varlık mutlaka vardır. 

Sartre’a (1985) göre insan, önce dünyada var olur ve ancak özgür seçimleriyle kendini 

tasarlayıp tanımlayarak özünü inşa eder. Burada Sartre’nin değinmek istediği durum şu 

şekildedir; İnsanın kendisi varolmadan önce bir öze sahip değildir. İnsan varoluşunu kendi 

seçimleri ve istekleri üzerinde tasarlayarak oluşturur. Bu tasarlama sürecinde insan kendi nasıl 

olmak istiyorsa varolma çabasına bürünür. Yani insan kendi özünü yaratandır. Çünkü insan 

kendi iradesi dışında dünyaya atılandır. Bu sebepten insan yaptıklarından sorumludur ve 

insan ancak kendini aşarak varolabilmektedir. Sartre, bu yaklaşımı 'varoluşçu hümanizm' 

olarak adlandırır. İnsanın kendisinin yalnız, bir başına bırakılmasından ve insanın kendi içsel 

boşluklarını yine kendi varolma çabaları ile gidermeye çalışmasından olduğunu 

belirtmektedir.  



Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 113 

 

Gürsul’e (2013) göre tanrının yokluğunda insan, kendi evreninin hem yasa koyucusu hem de 

tanrısal otoritesi konumuna yükselir. İnsanın kendi özünü oluşturabilmek için fırlatıldığı bu 

dünya da varlığını kendi özünü bularak tasarlayabilme sürecinde Sartre’nin değindiği bir diğer 

konu ise “özgürlük” tür. Çünkü Sartre, dünyayı keşfetmenin ancak özgür olabilmekle 

sağlanabileceğini savunur. Ona göre “İnsan özgür olmaya mahkûmdur; çünkü 

yaratılmamıştır. Özgürdür; çünkü yeryüzüne geldi mi, dünyaya atıldı mı bir kez artık bütün 

yaptıklarından sorumludur.” şeklinde belirtmektedir (1985, s.72). Jean-Paul Sartre’a göre 

birey, özünü varlığını yaratarak inşa eder; her seçim, özgürlüğün bir tezahürüdür ve sadece 

kendimizin değil, başkalarının da varoluşunu yeniden tasarlar (Serarslan & Lekesiz, 2022, 

s. 201).  

Bu düşünce, Simone de Beauvoir’in varoluşçu feminizm geliştirmesinde temel teşkil etmiş; o 

da toplumsal cinsiyet rollerinin, bireyin kendi ‘kendine varlık’ ve ‘kendisi için varlık’ 

ayrımındaki deneyimleri üzerinden çözümlenebileceğini savunmuştur (Aydınalp, 2020, 

s. 480). Özellikle patriarkal düzenin kadınları edilgenleştiren yapısına karşı Marksist, 

psikanalitik ve liberal teorilerden beslenen feminist kuramcılar, alternatif çözüm yolları 

ararken de Beauvoir’in bu ontolojik bakış açısından yararlanmışlardır (İmançer, 2002, s. 152). 

Böylece Sartre ve Beauvoir’in hem entelektüel hem kişisel ilişkileri, varoluşçu etik çerçevesinde 

insanın özgür iradesini ve toplumsal cinsiyete dair algılarını derinlemesine ele almayı mümkün 

kılmıştır. 

Jean-Paul Sartre’a göre ‘dünya kendine varlıktır’; buna karşılık ‘kendisi için varlık’, onu kendi 

kendisi olmayanlardan ayıran bilinçtir (Sartre, 1943, s. 9). Her bilinç bir şeyin bilincidir 

önermesiyle Sartre, bilinçsiz bir kendinde-varlığın mutlak bir saçmalık olduğunu savunur. 

Bilinç, yalnızca bir nesnenin farkında olmakla kalmayıp, bir de bu farkındalığın bilincinde 

bulunarak dinamik bir akış içinde sürer. Çelebi’nin de belirttiği üzere, insan dışındaki varlıklar 

özde tanımlı iken, Sartre felsefesini insanın somut varoluşu ve özgürlük bilinci üzerine inşa 

eder (Çelebi, 2014, s. 64). Bu çerçevede birey, “kendisi için varlık” ve özgürlük bilinci 

aracılığıyla evrenle ilişkisini sorgular ve iradesi doğrultusunda seçimler yapar.  

Simone de Beauvoir ise varoluşçu perspektifi, tarihsel süreçte kadınların kimliğinin erkek 

egemen bir bağlamda şekillendiği düşüncesiyle zenginleştirir. Simone de Beauvoir’e göre, 

ataerkil toplum yapısı kadınları ‘kendinde varlık’ statüsüne hapseder; bu statü, doğurganlık, 

annelik ve ev içi emeğin sürekli yinelenen yükümlülükleriyle pekiştirilir (Aydınalp, 2020, 

s. 482). Erkekler ise yalnızca biyolojik bir işlevin ötesine geçip özgür iradelerine dayalı eylemler 

geliştirerek varlıklarını aşkın bir düzeye taşır; böylece hem kendileri hem de toplumsal düzen 

üzerinde bir hegemonya kurma imkânı bulurlar (Beauvoir, 1970, s. 78). Sartre’ın varlık 

ikiliğinde kadınların ‘kendinde varlık’ı seçime kapalı kalırken, erkekler ‘kendisi için varlık’ın 

özerk ve aşkın konumunu benimser (Donovan, 2007, s. 233). Bu ayrım, tarihten güç alan 

ataerkil bakış açısının tarihselliğini unutmalarına yol açar; çünkü kadının öznel deneyimleri, 

içkinlik sınırları ve toplumsal dayatmalarla gölgelenir. Beauvoir, deneyime öncelik veren 

yöntemiyle kadının kişisel bilincini derinleştirmesini ve bu bilinci özgür tercihleri 

doğrultusunda eyleme dönüştürmesini savunur. Ona göre özgürlük, yalnızca toplumsal 

rollerin ötesine geçmekle değil; aynı zamanda bu rollerin neden olduğu baskıyı eleştirel bir 

perspektifle sorgulamakla mümkün olur. Kadınlar, kendilerine biçilen tekdüze varoluş 

biçimlerini terk edip yeni bir toplumsal kimlik inşa ettiklerinde, varlıklarını salt biyolojik veya 



İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 114 

 

ev içi işlevlerle sınırlamaktan kurtulacaklardır. Bu dönüşüm süreci, kadının hem kendi içsel 

özbilincini hem de kültürel bağlamdaki varoluş dinamiklerini temel alarak kendini 

gerçekleştirmesini sağlamaktadır. 

Beauvoir’e göre annelik ve evlilik gibi etkenler kadına içerisinde olduğu toplumsal gereçler 

tarafından (yasalar, gelenekler, kültür vb.) zorunlu kılınmış roller olarak görmektedir. Bu 

açıdan kadın erkek karşısında edilgen bir yapıya ikincil bir konuma getirilmiştir.  Öyle ki 

kadınlar, tarihsel süreç içerisinde erkeklerin onlara biçtiği roller çerçevesinde kalmış, onların 

kendi içlerinden gelerek verdiklerine sahip olmuş ve onun dışında hiçbir şey almamışlardır. 

Çünkü bir beraberlik içerisinde bu duruma karşı gelecek bir yapı özelinde olamamışlar bu tarz 

bir örgütlenmeden yoksun kalmışlardır. Söz konusu, yoksunluk hâlini Beauvoir İkinci 

Cinsiyet’te şu şekilde açıklamıştır; “Kadınlar, tarihsel ve kültürel bağlamda ortak bir kimlikten 

yoksun bırakılmış; sınıfsal, mekânsal ya da duygudaş temellere dayanan bir dayanışma ağı 

kuramadan, erkeklerin dünyasında dağılmış bireyler olarak var olmuşlardır (2019, s.28).” 

Beauvoir’e (1993) göre kadın özgürlüğü; toplumsal olarak üstüne yüklenen rollerin bilincine 

varılması ve bu farkındalığın rehberliğinde özbilincini ve varoluşunu özgürleştirmek üzere 

kontrolü ele alması yoluyla elde edilebilir. Simone de Beauvoir, cinsiyet rollerini biyolojik ya 

da özcü yaklaşımlarla değil, toplumsal düzlemdeki güç ve iktidar ilişkileri bağlamında 

çözümlemektedir. Kadının tarihsel olarak ikinci plana itilmişliğini ve özgürlüğünün önündeki 

engelleri, tarihsel, felsefi ve antropolojik bir perspektifle ele alan Beauvoir, ataerkil zihniyetin 

kadın üzerindeki baskıcı yapısını hem bireysel deneyimlerine hem de klasik felsefi metinlere 

dayanarak açığa çıkarmaktadır. Bunun yanı sıra, kadının özgürleşmesi için sorumluluk 

bilincinin, seçme iradesinin ve eylemsel bir öz farkındalığın önemini vurgulamaktadır.  

Simone de Beauvoir’in Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Toplumsal Cinsiyet 

ve Kadın Temsili 

Beauvoir’e göre kadın, erkeğin ‘kendi için varlık’ anlayışı içinde nesneleşir. Oysa asıl özgürlük, 

kadının kendi bilincini inşa etmesinden geçer. Toplumsal roller ise erkek egemen normlarca 

biçimlendirilir ve eşitliği zedeler. Cinsiyet, biyolojik ve fiziksel farklılıklara dayanan nesnel bir 

gerçekliği tanımlarken; toplumsal cinsiyet, kültürün bireylere yüklediği anlamlar ve toplumsal 

normlar temelinde inşa edilen, değişken ve kültürel yapısı güçlü bir olgudur (Aydınalp, 2020, 

s. 466). Bu bağlamda, toplumsal cinsiyetin yalnızca biyolojik unsurlarla sınırlı bir olgu 

olmadığı, aksine bireyin içinde bulunduğu kültürel bağlamda şekillenen bir dinamik olduğu 

ileri sürülmektedir. Özellikle toplumsal cinsiyetin, bireyin rol ve davranışlarını belirleyen 

sosyal bir inşa olarak değerlendirilmesi gerektiği vurgulanmaktadır (Pehlivan, 2017, s. 498).  

Toplumsal cinsiyet kavramının özünde aile ve ataerkil gelenekler çıktığı görülmektedir. 

Ataerkil gelenek ya da ideoloji içerisinde kadın olmak ve erkek olmak birçok psikolojik ve 

sosyolojik özellikleri beraberinde getirmektedir. Dolayısıyla bu ideolojik anlayışta kadına daha 

çok edilgenlik, korunma, savunma ve sakınma rolleri yüklenmektedir. (Bingöl, 2014, s. 108-

109). Nitekim kadın bedenin üzerindeki bu etki biyolojik farklılıklar değil bilhassa erkek 

hegemonyasının varlığını korumak ve hakimiyet kurmak istemesidir. Ataerkil düzen içinde 

erkeklik, güç ve hâkimiyet ilişkileriyle özdeşleştirilir. Bu bakış açısına göre erkek olmak; 

otoritenin elinde tutulması, iktidarın sürdürülmesi anlamına gelir. Erkek, sahip olduğu iktidarı 



Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 115 

 

korumak amacıyla kadına belirli sınırlar çizmekte ve bu iktidarı yitirme kaygısıyla onu ‘ikinci 

cins’ veya öteki konumuna iterek sürekli bir gerilim yaratmaktadır (Kandiyoti, 1997, s. 75).  

Annelik, babalık ya da öğretmenlik gibi kimliksel kodlar, bireyleri toplum içindeki görev ve 

statülerine göre konumlandırır. Bu roller, tarihsel süreçte ataerkil bir çerçevede şekillenmiş; 

kadınlar çoğunlukla ev ve bakım işlerine, erkekler ise ailenin ekonomik ve fiziki ihtiyaçlarına 

odaklanmaya zorlanmıştır. Geleneksel sinema anlatılarında da benzer bir yansıma görülür: 

Kadınlar korunmaya muhtaç ‘öteki’ olarak, erkeklerse koruyup denetleyen aktörler olarak 

betimlenir. Böyle bir düzen, cinsiyetler arası eşitsizliği derinleştirir. Simone de Beauvoir’ın da 

belirttiği gibi, düşük ücretli ve niteliksiz işlerde istihdam edilen kadın, ekonomik bağımlılığını 

pekiştirir ve ev içi emek sorumluluklarıyla toplumsal cinsiyet rollerini yeniden üretir 

(Beauvoir, 2006, s. 42).  

Moderniteyle birlikte beden, sabit bir gerçeklik olmaktan çıkmış; kimlik ve benlik inşasında 

belirleyici bir öğeye dönüşmüştür. Bu dönüşüm özellikle kadın bedeni üzerinde yoğunlaşmıştır 

(Şişman, 2013, s. 19-20). Modern dönem ile kadının toplum içindeki rolleri de farklılıklar 

göstermeye başlamaktadır. Özellikle kadın bireyler kapitalist sistemin getirisiyle işçi sınıfına 

dâhil olmuşlardır. Ancak bu durumda erkek egemenliğinin kapitalist toplumla aynı tarafta 

durması ile yine kadın bireyler mağdur durumuna düşmüştür. Kadının bu dönemde emek 

hakkı bağlamında haksızlığa uğratıldığı görülmektedir.  

Başka bir pencereden bakıldığında bu dönemde kadın aynı zamanda cinsel bir obje konumuna 

getirilmektedir. Televizyon ve reklam enstitüsünün gelişimi kadını bir haz nesnesi konumuna 

getirmektedir. Bauman (2000, s. 227)’ye göre kapitalist toplumda beden; yalnızca üretim 

sürecinin aracı olmakla kalmayıp, aynı zamanda tüketim arzularına, hazlara ve çeşitli 

deneyimlere taşıyıcı işlevi üstlenerek özgün bir sosyolojik anlam kazanmaktadır. Televizyon 

içeriklerinde kadın, çoğunlukla cinsellik bağlamında ön plana çıkarılmaktadır. (Söğüt, 2019, s. 

212-231). Aynı zamanda reklamlarda kadın temsili, onları ‘iyi ya da kötü’, ‘bakımlı’, ‘anne’, ‘eş’ 

ya da doğrudan bir nesne olarak kodlayarak, toplumsal cinsiyet kalıplarını yeniden 

üretmektedir (Küçükşen & Soydan, 2022, s. 20).  

Modern dönem kadının sinemadaki temsil durumu da aynı çizgide devam etmektedir. 

Kadınlar, sinemada birer haz nesnesi olarak gösterilmektedir. Kadın bedeni, Mulvey’nin (1997, 

s. 42) vurguladığı üzere, görsel haz üretiminin merkezine yerleştirilmekte ve çoğunlukla 

seyirlik, erotize edilmiş bir nesne olarak temsil edilmektedir. Kadın bedenin haz nesnesi olması 

ile birlikte erkek bakışın etkisi ve kontrolü altında gösterilmektedir. Mulvey (1997, s. 40) bunu 

skopofili terimi ile açıklar. Skopofili genel anlamıyla, insanları nesneler gibi ele almaya ve 

onları denetleyici, meraklı bir bakışa tabi tutmakla ilgilidir. Nitekim bu skopofilili durumu 

bakma eylemenin aşırılığı durumunda narsisistik bir yönün ortaya çıkmasına olanak 

vermektedir.  

Simone de Beauvoir, toplumsal ve kültürel düzlemlerde gözlemlenen ayrılıkçı söylemin, 

biyolojik özellikler tarafından desteklendiğini öne sürmektedir. Bu iki kavram arasındaki 

ayrımı vurgulayan Beauvoir, cinsiyetin doğadan ziyade toplumun kuralları ve normları 

çerçevesinde şekillendiğini ifade eder (Yıldırım, 2019, s. 147). Erkeğin, kadının biyolojik 

özelliklerini esas alarak ona belirli toplumsal roller yüklemesi, kadının cinsiyetçi algılar 

çerçevesinden kurtulmasını güçleştirmekte ve onu belirli bir yazgıya mahkûm etmektedir. 



İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 116 

 

Kadının doğası gereği yaşadığı doğurma, emzirme ya da âdet görme gibi, erkeğin biyolojisinde 

yer almayan durumlar ise sıklıkla eril bakış açısının kadına yönelik hem korkularını hem de 

aşağılamalarını besleyen unsurlar arasında yer almaktadır. Bu tür biyolojik farklılıkların, 

kadının toplumsal hayattaki konumunu belirlemede bir tür meşruiyet zemini olarak görülmesi, 

ataerkil yaklaşımların sürekliliğini sağlama işlevi görürken, kadının birey olarak 

özgürleşmesini daha da zorlaştırmaktadır. Kadın, erkeğin mutlak özneselliğini vurgulamak 

üzere inşa edilen ‘öteki’ kimliğiyle onun doğurma ve emzirme işlevleri gibi eksikliklerini 

tamamlarken erkeksi normalliğin karşıt kutbunu oluşturur (Coşkuner Kalın, 2016, s. 229; 

Beauvoir, 1971, s. 17). Sonuç olarak kadına biçilen rol çerçevesinde kadın kendi öz kimliğinden 

uzaklaşmıştır. Bu bilgiler doğrultusunda Simone de Beauvoir’nın “Kadın doğulmaz, kadın 

olunur.” sözü, Butler’ın (2014) yorumuyla birlikte ele alındığında, kadınlığın biyolojik değil, 

toplumsal süreçler içinde inşa edilen bir kimlik olduğunu vurgular (2014, s.191).  

Simone de Beauvoir, kadınları erkek egemen bir düzenin ürünü olarak tanımlayıp evlilik ve 

anneliği bağımlılığın kaynağı sayarken entelektüel baskıya maruz kalmadığını iddia etmesi, 

İkinci Cins’teki Avrupalı kadını genelleyici ve beden odaklı yaklaşımı ile sunduğu çözüm 

önerilerinin yetersizliği nedeniyle eleştirilmiştir (Akbudak, 2017, s.128-129). Simone 

de Beauvoir’in, kadının toplumsal cinsiyet rolleri ve varoluşu üzerine getirdiği yaklaşımlar bazı 

düşünürlerce sorunlu görülse de varoluşçu feminizm düşüncesi birçok disiplinlerarası alana 

önemli katkılar sunmuştur.  

Feminist film kuramı çerçevesinde, bir filmin yalnızca kadın bir yönetmen tarafından çekilmiş 

olması onu otomatik olarak feminist kılmaz; önemli olan, filmin eril bakış açısını aşarak dişil 

bir perspektifi benimseyip benimsemediğidir (Yerlikaya, 2020, s. 83). Zira sinema 

endüstrisinin üretim mekanizmalarındaki eril egemenlik, kadın yönetmenlerin dahi ataerkil 

normları yeniden üretmesine yol açabilmektedir. Bu noktada Beauvoir (2022, s. 37), bir 

erkeğin kadının varoluşsal deneyimini tam anlamıyla kavrayamayacağını, bu sebeple kadınlara 

özgü yaşam gerçekliklerinin ancak dişil bir söylem aracılığıyla temsil edilebileceğini öne sürer. 

Feminist kuramcılar Mulvey (1975), Johnston (1999) ve Kuhn (1982) ise feminist sinemayı, 

geleneksel anlatı kalıplarına alternatif geliştiren, yapıbozumcu ve karşı sinema anlayışıyla 

ilişkilendirir. Türk sinemasında bu bağlamda kadın yönetmenlerin filmleri üzerine yapılan 

çalışmalar, kadınların deneyimlerinden beslenen, erkek söylemini kıran ve dişil bir ifade alanı 

açan anlatı biçimlerini öne çıkarır (Öztürk, 2004, s. 12). 1980’lerden itibaren gelişen kadın 

yönetmen sineması, özellikle 2000’li yıllarla birlikte Handan İpekçi, Yeşim Ustaoğlu, Melisa 

Önel gibi bağımsız yönetmenlerin katkılarıyla dönüşüm sürecine girmiş; kadın karakterlerin 

toplumsal cinsiyet rollerine ve varoluşsal sorunlarına odaklanarak feminist film pratiklerinin 

gelişmesine zemin hazırlamıştır (Baydar Şen, 2019, s. 35). 

AMAÇ VE YÖNTEM  

İlkel toplumlardan itibaren toplumsal hiyerarşi, erkek egemen bir düzlemde şekillenmiştir. 

Avcı-toplayıcı topluluklarda kadın, karar alma süreçlerinin dışında tutulmuş; itaatkâr bir 

konumda kalmıştır. Bu edilgenlik, Fransız Devrimi’ne dek sürmüştür. İlk feminist tepkiler de 

işte bu dönemde ortaya çıkmıştır. Birinci dalga feminizm; eğitim, çalışma, vatandaşlık ve 

mülkiyet haklarında erkeklerle eşitliği savunmuştur. Ardından gelen ikinci dalga, kamusal 

alandaki eşitsizliğin yanı sıra cinsel özgürlük taleplerini yükseltmiştir. Feminizm, kadınların 

bu ortak mücadelede örgütlenmesini mümkün kılmıştır. Simone de Beauvoir, feminizmi 



Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 117 

 

“erkeklerin, kadınları baskı altında tutmak için icat ettiği bir mit” olarak tanımlar (Beauvoir, 

2000, s. 131–159). Ona göre kadın, “diğer” olmaktan çıkarak kendi öznesini inşa edebilir; fakat 

ataerkil toplumsal örüntüler ve geleneksel normlar, bu özneleşme sürecini engeller (Beauvoir, 

2000, s. 155–159). Varoluşçu feminizm de tam olarak bu perspektifi temel alır. Buradan 

hareketle feminist film teorisi, 1970’lerin ortasında toplumsal cinsiyet eşitliği ve kadın hakları 

hareketlerinin sinemaya yönelik eleştirel bir bakış açısıyla kesişmesi sonucu ortaya çıkmış; 

yalnızca film metinlerindeki kadın temsillerini sorgulamakla kalmayıp, aynı zamanda yapım 

ve dağıtım süreçlerindeki güç ilişkilerini de mercek altına almıştır. Bu yaklaşım, kadın 

karakterlerin beyazperdede hangi anlatı kalıpları içinde yer aldığını inceleyerek, sinemada 

“erkek bakışı”nın nasıl inşa edildiğini ve görsel hazzın toplumsal cinsiyet normlarını nasıl 

pekiştirdiğini ortaya koymaya çalışır (Aslan, 2018, s. 200). Diğer yandan, kadın yönetmen ve 

senaristlerin deneyimleri üzerinden şekillenen çalışmalar; kadınların film yapımındaki 

görünürlük, imkân ve kısıtlılıklarını tartışarak alanda yeni politika önerileri geliştirmeye 

yönelir (Öz & Seçen, 2019, s. 471). Sinema, edebiyat, resim ve drama gibi birden çok sanat 

dalından beslenen disiplinlerarası yapısıyla, toplumsal cinsiyet kodlarının yeniden üretildiği 

veya dönüştürüldüğü dinamik bir mecra sunar. Bu çerçevede, feminist teorisyenler sinemada 

dişil bir dil geliştirerek eril egemen anlatıları deşifre etmeyi ve kadın deneyimlerinin anlatıda 

daha görünür olmasını sağlamayı amaçlarlar; böylece hem sinema pratiğinde hem de eleştirel 

okumalarda toplumsal cinsiyet eşitliğine katkıda bulunacak dönüştürücü adımlar 

atılabilmektedir.  

BULGULAR   

Pelin Esmer’in 2017 yılında yönetmenliğini üstlendiği İşe Yarar Bir Şey, lise yıllarından beri 

şiire tutkuyla bağlı Avukat Leyla’yı (Başak Köklükaya) ve hemşirelik öğrencisi Canan’ı (Öykü 

Karayel) beklenmedik bir tren yolculuğunda bir araya getirir; Leyla’nın defalarca ötelenen içsel 

hesaplaşmaları ile Canan’ın, ötanazi izni almak amacıyla felçli bir hastayı ziyarete gitmesi 

arasında örülen son derece ince ve nüanslı çizgi, hem karakterlerin psikolojik derinliğini hem 

de etik boyutun karmaşıklığını eş zamanlı olarak gözler önüne sermektedir. Film, Jean‑Paul 

Sartre’ın varoluşçu felsefesinden ilham alarak yaşam ve ölüm arasındaki etik ikilemleri 

sorgular ve Yavuz karakterini canlandıran Yiğit Özşener ile Emine rolündeki Ayşenil 

Şamlıoğlu’nun diyaloglarına da ustalıkla yer verir. Durağan temposu ve minimal diyaloglarıyla 

dikkat çeken yapım, Leyla ve Canan’ın zamana direnerek örülen ilişkisini; aksiyonun değil, 

insan ruhunun derinliklerinin aslında ‘işe yaradığını’ gösteren zarif bir anlatımla sunmaktadır. 

İşe Yarar Bir Şey filmi, kadınların patriarkal toplum yapısındaki konumlarını sorgulayan 

farklı bir bakış açısı ile alınmaktadır. Patriarkal düzenin kadınları ikincilleştirip erkek 

hegemonyası altında edilgenleştirmesine tepki olarak geliştirilen varoluşçu feminizm, Sartre’ın 

‘özgürlük’ tanımının kadınlara uygulanamadığını ve patriarkal sistemin seçim sonuçlarının 

kadınların omuzlarına yüklendiğini ortaya koyar. 

Filmde yaşanan karşılaşmalar birçok sanat dalında da kullanıldığı gibi bu durum bir kader 

birliğini yansıtmaktadır. Kader birliği olgusu Bakhtin’e (2001, s. 317) göre, farklı dönemlerden, 

sınıflardan ve kültürel kimliklerden bireylerin yolları, zaman ve mekânda kesişen ortak bir 

noktada birleşmektedir. Aynı zamanda film içerisinde trenin kullanımı sadece bir ulaşım aracı 

niteliği değildir. Tren sanatın birçok dalında döneme ve iktidara yapılan vurguların bir imgesi 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  



İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 118 

 

Leyla’nın bu şair kişiliğini yolculuk boyunca seyirci tarafından hissedilmektedir. Canan ise bir 

hastanede hemşirelik yapan fakat hayali oyuncu olmak isteyen bir kadın olarak sunulmaktadır. 

Bu karşılaşma, aynı zamanda Beauvoir’in (Beauvoir, 1993) “kadın doğulmaz, kadın olunur.” 

deyişi bağlamında, cinsiyet rollerinin toplumsal inşa süreçlerine dair bir sorgulamayı tetikler 

Tren istasyonundaki ilk karşılaşmada Canan’ın babası, Canan’ı hiç tanımadığı Leyla’ya emanet 

eder. Canan karakterine karşı seyircinin buradaki ilk bakışı klasik anlatıda sürekli yinelenen 

“korunan kadın” temsilini akıllara getirmektedir. Ancak bir fark ile burada Canan yine kadın 

olan Leyla’ya emanettir. Canan’ın babası burada eril bakışı temsil etmektedir. Eril bakışa 

karşılık dişil bakışın temsilcisi ise Leyla’dır. Öyle ki bir tren yolculuğu boyunca filmi Leyla 

karakterinin bakış açısından izleriz.  

Leyla, şairliğin ona kattığı bir özellik olarak sürekli bir gözlem hâlindedir. Çevresinin bilincinde 

ve sorgulayan bir yapıdadır. Yolculuk devam ederken, Leyla ile Canan’ın hikayesi daha da ilginç 

bir hâl almaya başlar. Leyla’nın sorgulayıcı tavrı Canan’ın içinde onu sürekli rahatsız eden 

sırrını açığa çıkartır. Canan, doktoru tarafından felç geçirerek yatağa bağımlı hale gelen 

Yavuz’un ötenazi talebinin yerine getirilmesi amacıyla yola çıktığını ifade eder. Canan içinde 

olduğu bu durum Leyla’nın dikkatini çeker. Yolculuk boyunca ölüm ile yaşamak arasında bir 

sorgulama seyirciye yansıtılır. Söz konusu sorgulama, Leyla’nın şair kimliği ve edebi duyarlılığı 

temel alınarak, şiirsel bir perspektif ve bütüncül bir bakış açısı içerisinde ele alınmaktadır. 

Bununla birlikte Leyla’nın şair bakışı, film boyunca hem imgesel hem de tematik bir işlev 

görür. Tren vagonunda pencereden dışarı baktığı anlarda, Türkiye’nin sosyal ve mekânsal 

dokusuna dair imgeler, onun varoluşsal iç monoloğunu besleyen bir fon oluşturur. Bu 

sahnelerde görülen gece karanlığında güçsüz bir kadının trenden indirilmesi, ataerkil düzenin 

kadını pasifleştiren stereotiplerini simgelerken; Leyla’nın sorgulayan tutumu, o stereotipi 

kırma iradesinin göstergesidir. Öte yandan Canan’ın getirdiği ölüm isteği (‘ötenazi’ olarak 

sunduğu eylem), Sartre’nın (Sartre, 1985, s. 72) “insan özgür olmaya mahkûmdur; çünkü 

yaratılmamıştır” önermesinin somut bir yansımasıdır Canan, kendi iradesi dışında ‘fırlatıldığı’ 

dünyada, Yavuz’un yaşam-sonlanım kararına aracılık ederek özgürlüğün yalnızca teorik değil, 

eylemsel bir boyutu olduğunu ortaya koyar.  

Leyla ve Canan trenin kafeteryasında oturdukları sırada yanlarına iki kadın karakter daha 

gelir. Yolculuk esnasında ilk başlarda kendi aralarında konuşsalar da daha sonra Leyla ile 

Canan’ın sohbetlerine ortak olurlar. Bu iki kadın karakterden biri dansçı, diğeri de şarkıcı 

olduklarını belirtirler. Pelin Esmer yolculuk esnasında bizlere tanıttığı kadın karakterler güçlü 

kişilikleri ve toplumsal yapı içerisindeki belirgin rolleri ile karşımıza çıkmaktadır. Leyla ve 

Canan erkek egemen toplum yapısına karşın kamusal alanda var olmayı başarmış, kendi 

seçimlerini kendileri alabilen karakterler olarak karşımıza çıkmaktadır. Öyle ki Canan 

babasının isteğine karşılık oyuncu olmak isterken, Leyla ise her ne kadar avukat olsa bile 

arzuladığı ve sevdiği şairlik yolunda gitmeyi seçmişlerdir. Geleneksel sinema anlatılarında, 

doğrusal ve dinamik yapılarıyla öne çıkan eril kurgu; hükmeden erkek figürüyle özdeşleşmeyi 

teşvik ederken, daha kırılgan, pasif kadın temsilleri ise doğrusal olmayan, acı odaklı dişil 

anlatılarla bütünleşir (Williams, 1987, s. 301). Klasik anlatıda erkek karakterler güçlü ve aktif 

bir roller gösterilirken, kadın karakterler ise daha pasif ve edilgen bir yapıda ele alınırlar. De 

Lauretis (1984, s.58), ‘kadın’ kavramının toplumsal ve söylemsel düzeyde inşa edilmiş bir 

kurgu olduğunu belirtirken, sinemanın kadın temsilleri aracılığıyla kadını özne olmaktan 

alıkoyduğunu ve dışlayıcı bir pozisyona hapsettiğini ileri sürer. Yani kadın karakterler daha 



Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 119 

 

çok erkek bakışının özelinde, bir öteki olarak ele alınmaktadır. Kadınlar daha çok nesne 

konumunda kullanılırlar. Ancak Pelin Esmer filmde bunun tam tersi bir anlayış sergiler. 

Nitekim filmde toplumsal cinsiyet kodları, en bariz biçimde tren kafeteryası sahnesinde deşifre 

edilir. Geleneksel ‘eril bakış’ kalıplarında erkek seyirci arzunun nesnesi hâline getirdiği 

kadından geri dönüş bekler; burada ise Leyla ve Canan’ın itirazcı suskunluğu, erkek bakışını 

etkisiz bırakır. İzleyici, dişil bakışın yalnızca erkeğe değil, patriarkal normlara karşı da 

durduğunu fark eder. Bu sahne, Mulvey’in (Mulvey, 1975) patriarkal sinemada kadını ‘görsel 

haz objesi’ne indirgediği eleştirisini aşan bir pratiğe işaret eder Öyle ki Leyla ve Canan filmin 

öznesi konumundadırlar. Filmde bu sefer nesne olarak erkek konumlanmaktadır. 

Leyla’nın yolculuğu boyunca pencereden dışarıya duygusal bir bakış atışı izlenir. Türkiye’nin 

çok katmanlı sosyal ve kültürel dokusuna dair imgeler, duraksayan trenin yanı başında belirir. 

Tren arızalandığında Leyla ile Canan, karanlık sokaklarda dolaşıp kahvehaneye sığınır; bu 

mekân ise erkek egemenliğin sembolüdür. Ne var ki kadınların gece sokaklarında özgürce 

hareket etmesi, direncin güçlü bir temsiline dönüşür. Canan’ın sırrı Leyla’yı varoluşsal 

sorgulamalara iter. Yolculuk ilerledikçe, Leyla’nın ve Canan’ın birbirlerine açılması, 

dayanışmanın varoluşçu feminist eylem olduğunu gösterir. Canan’ın sırrını ifşa edişi ve 

Leyla’nın bu süreçte sergilediği “kendisi için varlık” bilinci, Beauvoir’in (Beauvoir, 1993)  

“kadınların, kendilerine dayatılan rollerin ötesine geçerek öz bilinçlerini eyleme 

dönüştürebilecekleri” görüşünü örnekler Leyla’nın iç monoloğu, tren vagonundaki ‘karga’ 

motifiyle kesişir. Karga motifi birçok mitolojide ölüm ile ilişkilendirilmektedir. Örneğin; karga 

ve kuzgun motifleri, Polonya kültüründe önemli bir yer tutar. Polonya halkı, bu kuşları 

sefaletin, açlığın, hatta ölümün habercisi olarak görmüştür. ‘Kuzgun karası’ adıyla anılan siyah 

tüyler, keskin ve boğuk ötüşler ile leş yiyici içgüdüler, kuşların uğursuz simgeler haline 

gelmesini pekiştirmiştir. Böylece, karga ve kuzgunun koyu tüy rengi, ölüm sembolizminin en 

temel görsel unsurlarından biri olarak işlev kazanmıştır (Krôl ve Hernik, 2020, s.21). Aynı 

zamanda Türk mitolojisinde, karga, Azrail’in kişileştirildiği bir varlık olarak betimlenir; çoğu 

anlatıda bu kuş, ölüm meleğinin simgesel tezahürü hüviyetindedir. Bu çerçevede karga, 

yalnızca soğuk bir motif değil, aynı zamanda ahiret inancının somutlaştırılmış bir temsilcisi 

olarak öne çıkar (Büyükkol ve Öztütüncü, 2021, s.134). Buradan hareketle filmde karga, 

ölümün metaforu olarak belirginleşir. Yavuz (Yiğit Özşener) ise dış dünyayı sadece 

penceresinden takip eden, felçli ve yaşama dair umudunu yitirmiş bir karakterdir. Ölüm arzusu 

ile varoluş arasındaki gerilim, Lacan’a göre benliğin kaybı inkârıyla şekillenir; ölüm, yokoluş 

olarak değil, öznenin kendini yeniden tahayyül etme süreci olarak anlaşılmalıdır (Clero, 2011, 

s. 55). Gösteren, öznede bir sıçrama yaratarak onu düşüncesiz bir varoluştan bilinçli bir 

özneliğe taşır. Bu geçiş, göstergenin ‘ölümü’yle mümkün hâle gelir; zira gösterenin son buluşu, 

öznenin gerçek varoluşunu açığa çıkarır. Hayat, bir göstergeye dönüştüğünde, öznenin yaşamı 

da bu göstergenin anlamına nüfuz eder. Sartre (Sartre, 1943) açısından ölüm, özgürlüğün 

simgesidir, çünkü ‘dünyaya atılmış’ insan, kendi seçimleriyle kendini biçimlendirir ve sonunu 

kendi tasarlar. Filmde Yavuz’un deneyimi ise varoluşçu özgürlüğün bir temsili gibidir. Kadın 

karakterler, kendi seçimlerinin sahibi olduklarını gösterirler. Leyla, Yavuz’u yaşamaya ikna 

edişiyle bunu kanıtlar. Otele birlikte sığınmaları, dostluk ve dayanışmanın eyleme 

dönüşmesidir. Arkadaşlarının Leyla’ya duyduğu haset, erkek egemen sisteme boyun eğmiş 

rollerini sorgulamaktan kaynaklanır. Beauvoir’in (Beauvoir, 1949) ‘kendisi için varlık’ 

kavramına göre Leyla, kendi varlığını erkek iktidarının ötesinde kurar Böylece erkekler, onun 



İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 120 

 

dünyasında yalnızca birer nesne hâline gelir. Erkek bakışı ne skopofili ne de voyörizm 

barındırır; salt görmekten öteye geçmez. Leyla, Beauvoir’in varoluşçu feminizm felsefesindeki 

özgürlüğün, kendisi için bir varlığın temsilidir. Canan da yine aynı amaçla kendi hayalleri ve 

kendi seçimleri için orada bulunmaktadır. En son sahnede Leyla ile Canan’ın binadan ayrılışını 

ve Leyla’nın Yavuz’un dairesine doğru attığı son bakışını Yavuz’un penceresinden izleriz. 

Yavuz’un penceresinden Leyla ve Canan’a doğru uzanan uzun çekim, ‘özgürlüğün yalnızca 

bireysel değil, toplumsal bir direnç pratiği2 olduğuna dikkat çeker. Kuş gölgelerinin tavana 

yansıması, ölümün ötesinde ‘yeniden tahayyül’ü simgeler; varoluşun özden önce geldiği fikri 

hem karakterlerin hem de seyircinin deneyimine dönüştürülür. Film boyunca yer alan karga 

figürünün bir yansıması olarak ölüm ile yaşam arasındaki varoluşsal sancıları niteler bir 

biçimde seyirciye sunulmaktadır.  

TARTIŞMA VE SONUÇ  

Kadınların toplumsal yapılardaki konumları, tarihsel süreç boyunca çoğunlukla ikincil 

düzeyde ve pasif rollerle sınırlandırılmıştır. Kadının bu edilgen durumuna karşılık ortaya çıkan 

feminist hareketler kadının birçok alanda hakkını savunmasını ve kadının varlığının hiçbir 

etken altında kalmadan özgür olabileceğini göstermiştir. Feminist hareketler, sinemada 

sıklıkla kurtarılmayı bekleyen, zayıf ve yalnızca aile içi sorumluluklarıyla ilişkilendirilen kadın 

temsillerinin yerini alarak, kadının sadece özel alanda değil kamusal alanda da güçlü bir aktör 

olarak görünmesini mümkün kılmıştır. Bu dönüşüm, sinematik anlatıda cinsiyet kalıplarının 

kırılmasına ve kadın karakterlerin çok katmanlı kimliklerle ele alınmasına zemin hazırlamıştır. 

Kadının toplumsal cinsiyet rollerindeki edilgen konumlarını Simone de Beauvoir varoluşçu 

feminizm çerçevesinde ele almaktadır. Sartre’nin varoluş felsefesinden etkilenen Beauvoir 

kadının erkeğin ötekisi olmadığını, kendi özünü kendisinin seçimleri ile erkek egemen 

iktidarının etkisinde olmadan özgürce yapması gerektiğini ve yine sonuçlarına kendi seçimleri 

bağlamında katlanabileceğini vurgulamaktadır. Bununla birlikte Simone de Beauvoir, İkinci 

Cinsiyet adlı eserinde, cinsiyetçi ve özcü belirlenimlerden titizlikle kaçınarak, toplumsal 

cinsiyet rollerinin arkasındaki güç ve iktidar dinamiklerini ele alır. Bu bağlamda, kadının tarih 

boyunca ikinci plana itilmişliğini ve özgürlük önündeki engelleri, tarihsel, felsefi ve 

antropolojik bir perspektiften analiz eder. Ayrıca, erkek egemen düşünce sisteminin 

oluşturduğu tarihsel mutlakiyetin geçerliliğini sorgular ve ataerkil zihniyetin kadını 

köleleştiren yapısını açığa çıkarır. Bu eleştirel çözümlemesini yalnızca kişisel deneyimlerinden 

yola çıkarak değil, aynı zamanda temel felsefi metinlere ve önemli düşünürlerin görüşlerine 

dayanarak gerçekleştirir. Bunun ötesinde, kadını özgürleştirme noktasında sorumluluk 

bilincinin, iradi seçimlerin ve eyleme geçme cesaretinin, kadınların kendi varoluşsal 

farkındalıkları içerisinde nasıl deneyimlenebileceğine dair yollar aramayı da öncelikli bir 

mesele olarak görür (Aydınalp, 2020, s. 483).  

Beauvoir’in varoluşçu feminizm felsefesi perspektifinde ele alınan İşe Yarar Bir Şey filminde 

kadının toplum yapısındaki temsili yeniden ele alınarak yorumsamacı bir yaklaşımla 

eleştirilmiştir. Pelin Esmer’in İşe Yarar Bir Şey adlı filmindeki kadın temsillerini, Beauvoir’in 

varoluşçu feminizm anlayışı ve Sartre’ın özgürlük vurgusu ekseninde incelediğinde, filmin hem 

kuramsal hem de estetik düzeyde patriarkal anlatı kalıplarını tersine çevirdiği ortaya çıkmıştır. 

Kadın karakterler Leyla ve Canan, yalnızca pasif edilgen rollerin ötesine geçmekle kalmayıp; 

kendi varoluşlarını aktif olarak kurgulayan özneler olarak belirmiştir. Özneleşme sürecinde, 



Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 121 

 

Leyla’nın şair bakışı ve Canan’ın ötenazi kararına aracılık etmesi, özgürlüğün salt teorik değil; 

pratikte de bir sorumluluk ve dayanışma pratiği olduğunu göstermiştir. Filmdeki tren 

yolculuğu metaforu, bireyin tarihsel-kültürel bağlam içinde ‘fırlatılmışlık’ hâlini simgelerken; 

bu bağlamdan bağımsız özgürleşme olanaklarının ancak dişil bakışın farkındalığı ve eyleme 

dönüşen dirençle mümkün olabileceğini vurgulamaktadır. Tren istasyonundan otele, oradan 

Yavuz’un dairesine uzanan mekânsal karşılaşmalar, Sartre’ın ‘varoluşun özden önce gelmesi’ 

ilkesini hem karakterlerin hem de seyircinin deneyimine dönüştürür. Karanlık sokaklarda gece 

yolculuğu yapan iki kadının dayanışması, Beauvoir’in ‘kendisi için varlık’ bilincinin toplumsal 

ayartmalara ve toplumsal cinsiyet rollerine karşı geliştirdiği eleştirel öznelliğin somut bir 

örneğidir. 

Bu bağlamda, İşe Yarar Bir Şey, feminist film kuramının öngördüğü ‘eril bakıştan kopuş’u; 

sadece kadın yönetmen olmanın ötesinde, dişil bir söylemin görsel ve anlatısal stratejilerle 

inşası üzerinden gerçekleştirir. Film, Mulvey’in patriarkal sinemada kadını ’görsel haz 

objesi’ne indirgeme eleştirisini aşarak; kadını hem kurmaca hem de seyirci nezdinde bir özne 

olarak konumlandırır. Bu dönüşüm, feminist sinema pratiğine ve teorik literatüre önemli bir 

katkı sunar. Sonuç olarak, Pelin Esmer, varoluşçu feminizm çerçevesini estetik bir biçimle 

tasarlayarak; kadın karakterlerin özgür seçim, sorumluluk ve dayanışma ekseninde yeniden 

inşa süreçlerini görünür kılmıştır. Film, patriarkal sinema geleneklerine karşı sadece tematik 

bir itiraz değil, aynı zamanda biçimsel bir direniş pratiği de ortaya koyar. Kadınların kendi 

varoluşlarını sahiplenme sürecinin hem bireysel hem de toplumsal düzeyde dönüştürücü 

gücünü gözler önüne seren bu eser, feminist film eleştirisine yeni bir bakış açısı 

kazandırmaktadır. 

 

KAYNAKÇA 

Akbudak, E. H. (2017). Simone de Beauvoir’ın Yaşamı ve Yapıtlarında Özgürlük ve Bağımlılık 
Arasındaki İlişki [Yüksek Lisans, İstanbul Üniversitesi].  

Arat, N. (2010). Feminizmin ABC'si. Say Yayınları.  

Aslan, M. (2019). Sinemada Kadın: Başka Dilde Aşk Filmi Üzerine Bir İnceleme [Woman in 
cinema: A review onlove in another language]. Selçuk İletişim, 12(1), 199-215. 
https://doi.org/10.18094/josc.457945  

Aydınalp, E. B. (2020). Varoluşçu Özgürlük Bağlamında Kadın: Simone de Beauvoir ve İkinci 
Cinsiyet [Woman in the Context of Existentialist Freedom: Simone de Beauvoir and 
The Second Sex]. Litera: Journal of Language, Literature and Culture Studies, 30(2), 
465-488. https://doi.org/10.26650/LITERA2020-0066  

Bakhtin, M. (2001). Karnavaldan Romana- Edebiyat Teorisinden Dil Felsefesine Seçme Yazılar 
(C. Soydemir, Çev..). Ayrıntı Yayınları.  

Baydar Şen, E. (2019). 2000 sonrası Türk sinemasında kadın yönetmenlerin filmlerinde kadın 
temsillerine feminist bakış: Yeşim Ustaoğlu ve Çiğdem Vitrinel sinemasından örnek 
incelemeler [Yüksek Lisans, Anadolu Üniversitesi].  

Bayraktar, G. (2023). İkinci Dalga Feminist Hareketin Feminizmin Gelişimindeki 
Dönüştürücü Rolü [The Transformative Role of the Second Wave Feminist Movement 
in the Development of Feminism]. Advances in Women’s Studies, 5(2), 49-56. 
https://doi.org/10.5152/atakad.2023.23042   

Beauvoir, S. (1970). Evlilik Çağı (7.b.) (B. Onaran, Çev.). Payel Yayınları 

https://doi.org/10.18094/josc.457945
https://doi.org/10.26650/LITERA2020-0066
https://doi.org/10.5152/atakad.2023.23042


İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 122 

 

Beauvoir, S. (1993). Kadın “İkinci Cins”, (B. Onaran Çev.). Payel Yayınları. 

Beauvoir, S. (2006). Bir Genç Kızın Anıları, (S. Selvi Çev.).  Payel Yayınları,  

Beauvoir, S. (2019). İkinci Cinsiyet (G. Savran, Çev.). Koç Üniversitesi Yayınları,  

Bendason, N. (1990). Başlangıcından günümüze kadın hakları. İletişim Yayınları. 

Bezirci, A. (1985). Önsöz, Varoluşçuluk, Say Yayınları, 

Bingöl, O. (2014). Toplumsal Cinsiyet Olgusu ve Türkiye&#039;de Kadınlık [Toplumsal 
Cinsiyet Olgusu ve Türkiye&#039;de Kadınlık]. Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi 
Sosyal Ve Ekonomik Araştırmalar Dergisi, 2014(3), 108-114. https:// 
doi.org/10.18493/kmusekad.36760  

Bozkurt Avcı, İ. (2016). Jean-Paul Sartre’ın Varoluşçu Düşüncesinin İzlerini Modern Sinemada 
Aramak: Çölde Çay Filmi [Jean-paul sartre’in varoluŞÇu dÜŞÜncesİnİn İzlerİnİ 
modern sİnemada aramak: Çölde Çay fİlmİ]. Selçuk İletişim, 9(3), 321-342. 
https://doi.org/10.18094/si.24705  

Butler, J. (2008). Cinsiyet Belası 

Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi (B. Ertür, Trans.). Metis Yayıncılık.  

Cemiloğlu, M. (2021). Türkiye’de Kadın Sinemasına Bir Bakış. Literatürk Academia. 

Cevizci, A. (2000). Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları,  

Cevizci, A. (2017). Felsefe Tarihi, Say Yayınları,  

Clero, Jean Pierre, (2011). Lacan Sözlüğü, (Özge Soysal Çev.), Say Yayınları,  

Collins, P. H. (1991). Black feminist thought: Knowledge, consciousness and the politics of 
empowerments. Routledge.  

Coşkuner Kalın, C. (2016). Simone de Beauvoir: Ötekiliğin Kabulü. Beytulhikme An 
International Journal of Philosophy, 6(2), 227-243. https:// 
search.trdizin.gov.tr/en/yayin/detay/215965  

Cuarón, A. (2013). Gravıty W. Brothers;  

Çelebi, V. (2014). Jean Paul Sartre'ın varoluşçuluk düşüncesi. Beytulhikme An International 
Journal of Philosophy, 4(2), 63-76. https://search.trdizin.gov.tr/tr/yayin/detay/ 
166012/jean-paul-sartrein-varolusculuk-dusuncesi  

De Lauretis, T. (1984). Alice Doesn’t: Feminism, Semiotics, Cinema. Bloomington: Indiana 
University. 

De Lauretis, T. (2000). Alice Doesn't : Feminism, Semiotics, Cinema. Indiana University Press.  

Durutürk, B. (2018). Feminizm ve Çokkültürlülük arasındaki ilişki üzerine bir İnceleme. Bilgi 
Sosyal Bilimler Dergisi, 20(2), 76-90. https://dergipark.org.tr/tr/pub/bilgisosyal/ 
issue/41701/473877  

Gilmore, D. D. (1990). Manhood in the making: Cultural concepts of masculinity. Yale 
University Press.  

Gürsul, E. (2013). Heıdegger ve Sartre’da Varoluş-Öz Kavramlarının İlişkisi Açısından 
Hümanizm Sorunu [Yüksek Lisans, Hacettepe Üniversitesi].  

Halis, M. (2011). Pre-Modernden Postmoderne Örgütsel Evrim, Mehmet Zorlu Sakarya İl Milli 
Eğitim Müdürlüğü. 

Hilav, S. (2008). Felsefe Yazıları, Yapı Kredi Yayınları 

İmançer, D. (2002). Feminizm ve Yeni Yönelimler. Doğu Batı Dergisi, 151-169 

https://doi.org/10.18094/si.24705


Erdem İS 
 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 123 

 

İnce, K. (2017). The body and the screen-female subjectivities in contemporary women's 
cinema Bloomsbury..  

Jaspers, K. (2010). Felsefe Nedir? (İ. Z. Eyüboğlu, Çev.). Say Yayınları.  

Kuhn, A. (1994). Women's Pictures: Feminism and Cinema. Verso Books. https:// 
books.google.com.tr/books?id=8BU6d7vmLs0C  

Johnston, C. (1973). Women Cinema as Counter-Cinema. In C. Johnston (Ed.), Notes on 
Women’s Cinema (pp. 24-31). Society for Education in Film and Television. 
Reproduced in S. Thornham (Ed.) (1999) Feminist Film Theory: A Reader (pp. 31-40). 
Edinburgh University Press. 

Kandiyoti, D. (1997). Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler, çev. 
A. Bora vd., İstanbul: Metis Kadın Araştırmaları. 

Kaplan, E. A. (2000). Women and film: both sides of the camera. Routledge. 

Lekesiz, F., & Serarslan, M. (2022). Kadın Yaşamak İster: Antonia’nın Yazgısı Filminde 
Kadının “Aşkın” Varoluşu. SineFilozofi, 7(14), 194-214. https://doi.org/ 
10.31122/sinefilozofi.984497  

Marshall, G. (2005). Sosyoloji sözlüğü. Bilim ve Sanat Yayınları. 

Michel, A. (1984). Feminizm. Kadın Çevresi Yayınları. 

Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. Screen, 16(3), 6-19. 
https://doi.org/10.1093/screen/16.3.6  

Notz, G. (2012). Feminizm. Phoenix Yayınları. 

Öztürk, S. R. (2004). Sinemanın dişil yüzü Türkiye'de kadın yönetmenler, Om Yay. 

Öz, G., & Seçen, D. (2019). Türk Sinemasında Kadının Temsil Sorununa Alternatif Bir 
Yöntemle Bakmak: Bechdel Test [An Alternative Method to The Look At The 
Representation Problem of Women In Turkish Cinema: Bechdel Test]. Erciyes İletişim 
Dergisi, 6(1), 467-486. https://doi.org/10.17680/erciyesiletisim.460827  

Öztürk, B., & Akbulut, Ö. (2022). Laura Mulvey'in Eril Bakış Perspektifinden Susuz Yaz 
Filminde Kadının Nesneleştirilmesi [Objectification of woman in susuz yaz from the 
perspective of laura mulvey’s male gaze]. Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi 
Elektronik Dergisi, 10(2), 1046-1067. https://doi.org/10.19145/e-gifder.1103969  

Pehlivan, P. V. (2017). Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Kuramsal Yaklaşımlar: Bir Literatür 
Taraması. İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 497-521.  

Rowbotham, S. (1994). Kadınlar direniş ve devrim. Payel Yayınları. 

Sartre, J. P. (1985). Varoluşçuluk, (A. Bezirci, Çev.) Say Yayınları. 

Scott, J. W. (1996). Feminism and history. Oxford University Press. 

Soydan, E., & Küçükşen, K. (2022). Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliğinin Medyadaki İzdüşümleri. 
Al Farabi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 7(3), 18-28. 

Söğüt, F. (2019). Yeni Medya Ve Temsil: İnternet Gazeteciliğinde Cinsiyet Kimliklerinin 
Sunumu. Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi(31), 212-231. https:// 
doi.org/10.31123/akil.531977  

Şişman, N. (2013) Emanetten Mülke: Kadın-Beden-Siyaset, İz Yayıncılık. 

Yerlikaya, B. (2020). Türk Sineması’nın Üretken Kadınları Öteki’den Özne’ye. Nobel Bilimsel 
Eserler.  

Zinn, G., & Stanley, M. T. (Eds.). (2012). Exile through a gendered lens-women's displacement 
in recent European history, literature, and cinema, Palgrave Macmillan. 

https://books.google.com.tr/books?id=8BU6d7vmLs0C
https://books.google.com.tr/books?id=8BU6d7vmLs0C
https://doi.org/10.1093/screen/16.3.6
https://doi.org/10.17680/erciyesiletisim.460827
https://doi.org/10.19145/e-gifder.1103969
https://doi.org/10.31123/akil.531977
https://doi.org/10.31123/akil.531977


İşe Yarar Bir Şey Filminde Varoluşçu Feminizm Perspektifinde Kadının Temsili 

  

KOSTİD: KOCATEPE SANAT TASARIM VE İLETİŞİM DERGİSİ 124 

 

Zygmunt, B. (1998). Postmodern Etik (A. Türker, Trans.). Ayrıntı Yayınları.  

Wollstonecraft, M. (2012). Defendıng Women’s Rıghts. Doruk Yayımcılık.  

Williams, L. (2018). “Something Else Besides a Mother”: Stella Dallas and the Maternal 
Melodrama. JCMS: Journal of Cinema and Media Studies, 1000, 2-27. 
https://doi.org/10.1353/cj.2018.0091 

 

EXTENDED ABSTRACT 

Simone de Beauvoir's existentialist feminist understanding focuses on women's freedom and the construction of 

social subjectivity. Beauvoir defined feminism as “a myth invented by men to keep women under their control” and 

emphasized that gender is socially constructed rather than biological with her famous principle, “One is not born a 

woman, one becomes one.” Within this framework, Pelin Esmer's film İşe Yarar Bir Şey (2017) was subjected to 

feminist film analysis from an existentialist feminist perspective, thereby attempting to offer a comprehensive 

interpretation of women's existential struggles within the social structure. Qualitative sampling was used in the 

research to examine the textual elements of the film, and an interpretive feminist criticism approach was adopted. 

Using this method, the film's narrative tools and cinematic techniques were used to focus on women's quest for 

freedom and the impositions of gender roles. The analysis reveals that elements highlighting women's inner worlds 

are effectively used in the film's visual and auditory narrative. According to the analysis, Esmer's film prioritizes the 

perspectives of female characters; women's subjective experiences are conveyed to the audience through 

cinematographic tools such as images, editing, and sound. The characters Leyla and Canan are highlighted in the 

film's narrative. These two women are portrayed as strong, effective, and determined individuals who have broken 

free from the restrictive roles of a patriarchal society, in line with Beauvoir's definition of “being for oneself.” In 

particular, the film constructs the main narrative from Leyla's perspective, thereby eliminating the male gaze and 

placing women at the center of the narrative. According to the findings of the study, Leyla is not only a lawyer but 

also an inner poet who deeply observes and questions her surroundings, while Canan is a nurse who chooses to 

pursue her dream of becoming an actress. With these choices, both defy patriarchal expectations. For example, 

rather than embodying the image of a “protected woman” that Canan's father desires, Leyla is entrusted with and 

empowered by female solidarity, highlighting the contrast between male and female perspectives in the film. 

Similarly, the other women they meet during their journey (a dancer, a singer, etc.) have taken on active roles in the 

public sphere, reinforcing the presence of women in social spaces with their strong identities. Within this narrative 

structure, İşe Yarar Bir Şey takes shape around the theme of “existential anguish between death and life”; Leyla's 

poetic gaze and Canan's decision to undergo euthanasia transform the dilemma of life and death into a profound 

questioning of women's position in society. Ultimately, the film develops a cinematic language that transcends 

patriarchy by portraying women as powerful subjects rather than victims. The findings are consistent with 

Beauvoir's philosophical legacy. While Sartre's existentialist philosophy emphasizes the freedom and responsibility 

of each person in relation to their own choices, Beauvoir points out that women cannot sufficiently access this 

freedom within the patriarchal order. Esmer's narrative also reflects this; Leyla and Canan reject patriarchal 

impositions and demonstrate their will to determine their own destinies. The characters' determined choices 

cinematically embody Beauvoir's view that women have the potential to construct their own subjectivity. Thus, the 

film goes beyond the possibilities and highlights women's desire to design their own lives and the need to question 

the social roles imposed on them in the process. In conclusion, the feminist analysis of İşe Yarar Bir Şey is fully 

consistent with Beauvoir's existentialist feminist perspective. Pelin Esmer's film elevates women to the position of 

powerful subjects by developing a feminine perspective as an alternative to the male gaze, thereby creating a new 

cinematic language for the representation of women. The findings reveal that the film strongly highlights women's 

efforts to construct their own existence and their questioning stance against patriarchal norms. In this respect, the 

study emphasizes that İşe Yarar Bir Şey makes a unique contribution to the feminist cinema tradition and 

successfully incorporates existential feminism's emphasis on women's freedom and subjectivity into cinematic 

narrative. 

https://doi.org/10.1353/cj.2018.0091

