
316 
 

   Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi  

Journal of Bingol University Faculty of Theology 

 

e-ISSN 2687-5128 

Sayı: 26   / Aralık 2025 Issue: 26 / December 2025 
 

Kur’an’da Ortografik Benzerlik ve Semantik Farklılaşma (سُنَّة/s-n-n, سِنَة/v-s-n ve سَنَة/s-

n-h/s-n-v Köklerinin Karşılaştırmalı Analizi) 

Orthographic Similarity and Semantic Differentiation in the Qur'an: A Comparative Analysis of the 

Roots s-n-n ( ة
َّ
ة) w-s-n ,(سُن

َ
ة) and s-n-h/s-n-w ,(سِن

َ
 (سَن

Remzi NAZLI1 

1 Öğr. Gör., Gaziantep İslam Bilim ve Teknoloji Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 

Gaziantep, Türkiye. 

 Lecturer, Gaziantep İslam Bilim ve Teknoloji University, Faculty of Theology, 

Gaziantep, Türkiye. 

 
 
E-posta adresi: 

remzi.nazli@gibtu.edu.tr 

   ORCID: 0009-0008-9916-8247  

Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi/Research Article 

Atıf / Citation: Nazlı, Remzi. “Kur’an’da Ortografik Benzerlik ve Semantik Farklılaşma ( سُنَّة/s-n-n, َسِنة/v-s-n ve َسَنة/s-n-

h/s-n-v Köklerinin Karşılaştırmalı Analizi)”. Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26 (Aralık 2025), 316-327.  

https://doi.org/10.34085/buifd.1757927 
 

ÖZ 
 

Geliş Tarihi 

04.08.2025 

 

 

Kabul Tarihi 

24.11.2025 

 

 

Yayın Tarihi 

25.12.2025 

 

 

Anahtar 

Kelimeler: 
 

 

Bu çalışma, Kur’ân-ı Kerîm'de yazımsal olarak birbirine çok yakın olan sünnet (سنَُّة), sine (َسِنة) ve sene (َسَنة) 

kelimelerinin, bu şekilsel benzerliğe rağmen nasıl tamamen farklı ve keskin anlamsal sınırlara sahip olduğunu 

analiz etmektedir. Makalenin temel tezi, bu durumun bir anlam karmaşası değil, aksine Kur'an'ın dilsel 

hassasiyetini ve i'câzını (mucizeviliğini) ortaya koyan bilinçli bir tercih olduğudur. Çalışma; etimoloji, Câhiliye 

şiiri ve tefsir kaynaklarını birleştiren disiplinler arası bir yaklaşımla bu üç kelimenin köklerini (“s-n-n”, “v-s-n”, 

“s-n-h/s-n-v”) incelemektedir. Analiz, her bir kökün özgün bir teolojik kavramı inşa ettiğini göstermektedir. 

“Parlatmak ve yol açmak” anlamındaki “s-n-n” kökü, Allah’ın tarih ve toplumdaki değişmez yasalarını ifade eden 

sünnetullah (ilâhî kanun) kavramına evrilir. “Uyuklama” anlamındaki “v-s-n” kökünden türeyen sine kelimesi, 

Âyetü’l-kürsî’de en hafif bir gaflet halini dahi nefyederek Allah’ın mutlak hayat (el-Hayy) ve yönetim (el-Kayyûm) 

sıfatlarını ispatlayan bir ilâhî tenzih ilkesine dönüşür. “Zamanla bozulma” ve “yıl/kıtlık” gibi çift yönlü anlamlara 

sahip “s-n-h/s-n-v” kökleri ise, lem yetesenneh (bozulmamış) mucizesiyle Allah’ın tabiat ve zaman üzerindeki 

mutlak egemenliğini kanıtlayan bir ilâhî kudret delili haline gelir. Böylece bu üç kök, birbirini tamamlayan ve 

İslâm'ın tevhîd tasavvurunun temelini oluşturan üç ana teolojik sütunu (kanun, tenzih, kudret) meydana getirir. 

Arap Dili Belâgatı, İ'câzü'l-Kur'an, Etimoloji, Semantik, Sünnet, Sine, Sene. 

ABSTRACT 
 

Date of 

Submission 

04.08.2025 

 

Date of 

Acceptance 

24.11.2025 

 

Date of 

Publication 

25.12.2025 

 

 

 

 

Keywords: 

 

This study analyzes how the words sunnah (سنَُّة), sinah (َسِنة), and sanah (َسَنة), which are orthographically proximate 

in the Qur'an, possess entirely different and sharply defined semantic boundaries despite their visual similarity. 

The core thesis of the article is that this phenomenon is not a source of ambiguity but rather a conscious authorial 

choice that demonstrates the linguistic sensitivity and inimitability (iʿjāz) of the divine text. Employing an 

interdisciplinary approach that combines etymology, pre-Islamic poetry, and exegetical (tafsīr) sources, the study 

examines the roots of these three words: "s-n-n," "w-s-n," and "s-n-h/s-n-w". The analysis reveals that each root is 

employed to construct a distinct theological concept. The root "s-n-n," from the meaning "to polish and pave a 

way," evolves into the concept of Sunnatullāh (Divine Law), which signifies God's immutable laws governing 

history and society. The word sinah, derived from the root "w-s-n" meaning "slumber," becomes a principle of 

Divine Transcendence in Āyat al-Kursī; by negating even the slightest state of unawareness, it proves God's 

absolute attributes of life (al-Hayy) and self-subsistence (al-Qayyūm). The roots "s-n-h/s-n-v," carrying dual 

meanings of "decay over time" and "year/drought," serve as evidence of Divine Power over nature and time, 

exemplified in the miracle of lam yatasannah ("it has not been altered by years"). Thus, these three roots establish 

three complementary theological pillars (Law, Transcendence, and Power) that form the foundation of the Islamic 

conception of Tawhid (Oneness of God). 

Arabic Rhetoric, I'jaz al-Qur'an, Etymology, Semantics, Sunnah, Sinah, Sanah. 

 

https://orcid.org/0000-0002-0943-8813


317 
 

GİRİŞ 

Kur’ân’ı Kerîm'in lafız-mâna ilişkisi üzerine inşa edilen derinliği, onun ilâhî mahiyetinin ve dilsel 

mucizeviliğinin (i'câz) en temel tezahür alanlarından biridir. Metnin her bir kelimesi, sadece bir anlam 

taşıyıcısı olmakla kalmaz, aynı zamanda ilâhî mesajın hassasiyetini ve estetik bütünlüğünü yansıtan bilinçli 

bir seçimin ürünüdür. İslâmî ilimler geleneğinde vücûh ve nezâir gibi disiplinler, bu zenginliği, tek bir lafzın 

çoklu anlamlarını (vücûh) veya farklı lafızların ortak anlamını (nezâir) inceleyerek ortaya koymuştur. Bu 

çalışmanın ele aldığı konu ise bu yaklaşımdan daha farklı ve incelikli bir boyuta işaret eder: ortografik 

(imlasal) benzerliğe sahip kelimelerin Kur'an metninde ne denli keskin anlamsal sınırlarla ayrıldığı. Bu 

makalede kullanılan “ortografik benzerlik” tabiri, kelimelerin özellikle erken dönem harekesiz ve noktasız 

kûfî yazıdaki gibi, temel harf iskeletleri itibariyla görsel bir yakınlık sergilemesini ifade eder. Bu durum Kur’an 

ilimleri literatüründe et-teşâbühü’l-lafzî (lafzî benzerlik) olgusuyla yakından ilgilidir. Bu şekilsel yakınlığa 

karşın, kelimelerin tamamen farklı anlam alanlarına ait olmasına ise “semantik farklılaşma” denir. Dolayısıyla 

bu çalışma, polisemi (çok anlamlılık) veya sinonimi (eş anlamlılık) değil, farklı köklere ait lafızların yazımdaki 

benzerliğinin ardındaki anlamsal ayrışmayı analiz eder. Bu durum, ilâhî metnin sadece anlam katmanlarıyla 

değil, aynı zamanda lafzî yapısının kendisiyle de okuyucusuna mesaj verdiğini gösterir. 

Anlamsal ve ortografik durumun en dikkat çekici örneklerinden birini, sünnet (ة
َّ
ة) sine ,(سُن

َ
ة) ve sene (سِن

َ
 (سَن

kelimeleri oluşturur. Bu üç kelime, temel harf yapılarındaki ve yazılışlarındaki çarpıcı benzerlik sebebiyle, 

yüzeysel bir bakışta veya dilin inceliklerine vakıf olmayan bir zihin için potansiyel bir anlam karmaşası 

(iltibas) kaynağı gibi durmaktadır. Ancak bu görünürdeki benzerlik, metinsel bir zafiyet değil, aksine 

Kur'an'ın dilsel hassasiyetini ve her bir kelimeyi kendi özgün kavramsal çerçevesine ne denli büyük bir 

vukufla yerleştirdiğini ortaya koyan bir araştırma konusudur. 

Bu makalenin temel tezi şudur: Bu üç kök arasındaki şekilsel yakınlık, bir tesadüf veya anlam bulanıklığı 

sebebi olmayıp, okuyucuyu lafzın ötesindeki mânayı aramaya teşvik eden ve Kur'an'ın dilsel i'câzının bir delili 

olarak işlev gören bilinçli bir tercihtir. Çalışma, bu kelimelerin sadece farklı anlamlara gelmekle kalmadığını, 

aynı zamanda birbirini tamamlayan ve İslâm'ın tevhîd tasavvurunun temelini oluşturan üç ana teolojik 

sütunu (ilâhî kanun, ilâhî tenzih, ilâhî kudret) inşa ettiğini savunmaktadır. Bu tezi ispatlamak amacıyla 

çalışma, etimolojik analiz, filolojik-tarihsel bağlam ve teolojik yorum sacayaklarına dayanan disiplinler arası 

bir metot izleyecektir. Her bir kelimenin kökünün (iştikâk) en somut anlamlarından yola çıkarak semantik 

evrimi incelenecek; Câhiliye şiirindeki metaforik kullanımlarının Kur'an'da nasıl dönüştürüldüğü analiz 

edilecek ve son olarak tefsir ilmi ışığında bu kelimelerin Kur'an'da ulaştığı nihai teolojik anlamlar ve İslâm 

akidesindeki merkezî konumları ortaya konulacaktır. 

Bu çerçevede makale, üç ana başlığa ayrılmıştır. Birinci başlıkta “s-n-n” kökü ve bu kökün Kur'an'da “ilâhî 

kanun” (sünnetullah) kavramını nasıl inşa ettiği ele alınacaktır. İkinci başlıkta “v-s-n” kökünden türeyen sine 

kelimesinin, Âyetü'l-kürsî bağlamında “ilâhî tenzih” ilkesinin temel bir unsuru haline gelişi incelenecektir. 

Üçüncü başlıkta ise “s-n-h” ve “s-n-v” köklerinin, “ilâhî kudret”in zaman ve tabiat üzerindeki tezahürlerini 

ifade etmek için nasıl kullanıldığı analiz edilecektir. Makale, söz konusu üç kökün karşılaştırmalı analizi ve 

elde edilen bulguların sentezlendiği sonuç bölümüyle tamamlanacaktır. 

1. Yol, Kanun ve Gelenek: “س ن ن/s-n-n” Kökünün Semantik Gelişimi 

İslâmî ilimlerin temel kavramlarından biri olan “ة
َّ
ن  sünnet”, lafzî sadeliğinin ardında derin bir etimolojik/السُّ

kökene ve tarihsel süreçte zenginleşen çok katmanlı bir anlam dünyasına sahiptir. Kelimenin, en somut 

fiziksel eylemlerden yola çıkarak soyut bir “yol” ve “kanun” metaforuna, oradan da İslâm hukuk ve 

düşüncesinin ikinci temel kaynağını teşkil eden ıstılâhî (terimsel) bir anlama evrilmesi, Arap dilinin 

dinamizmini ve İslâm medeniyetinin kavramsal inşasını yansıtan dikkat çekici bir örnektir. 



318 
 

 

1.1. Lugavî Köken 

Klasik Arap dilcileri, “س ن ن” kökünün temelinde somut ve fiziksel eylemlerin yattığı konusunda birleşirler. 

Bu eylemlerin merkezinde ise “parlatma, keskinleştirme, düzeltme ve şekil verme” gibi fiiller bulunur. 

Kelimenin en temel eylemsel formu olan “  ن  ;bir şeyi diğerine sürterek keskinleştirmek veya parlatmaktır ,”السَّ

ي   “ ,”bıçağın bileği taşı/المِسَن  “
ِّ
ك  bıçağın bileği taşı üzerinde bilenmesi” bu anlamın en somut örneğidir.1/سَنُّ السِّ

İbn Sîde (ö. 458/1066), bu “parlatma ve pürüzsüzleştirme” eyleminin, kökün birçok mecazi anlamının temelini 

oluşturduğunu belirtir. Bu kökten türeyen ve mızrağın ucunu ifade eden “ان
َ
ن  kelimesinin de bu adı ”السِّ

almasının sebebi, onun parlaklığı ve pürüzsüzlüğüdür.2 Aynı şekilde kök, “  ن جَل ,diş/السِّ
ْ
 المِن

ُ
ان
َ
سْن
َ
 ”orağın dişleri/أ

gibi sivri ve tırtıklı yapılar ile “وم
ُ
 bir diş sarımsak” gibi parçaları ifade etmek için de kullanılmıştır.3/سِنٌّ من ث

Kökün bir diğer fiziksel anlamı ise, suyun bir yüzeye yumuşak ve düz bir hat şeklinde dökülmesini ifade eden 

 eyleminde görülür; bu da kökün “düz bir hat üzerinde akma veya akıtma” anlamını ortaya koyar.4 ”سَنُّ المَاءِ “

Fiziksel anlamdaki “düzeltme, hat çizme ve parlatma” eylemleri, zamanla soyut kavramları ifade eden zengin 

metaforlara dönüşmüştür. S-n-n kökünün en önemli metaforik açılımı “yol” anlamındadır. “رِيق
َّ
 ُ الط

َ  ,ifadesi ”سَي 

yolun ana hattını, patikasını belirtir. el-Ezherî'nin (ö. 370/980) Şemir'den (ö, 255/869) aktardığına göre, 

“sünnet”in aslı, “ilk insanların açtığı ve böylece sonrakiler için takip edilen bir patika haline gelen yoldur.”5 

Bu tanım, sünnetin sadece statik bir yol değil, aynı zamanda bir “öncülük etme, çığır açma” ve “o yola uyma” 

dinamiği içerdiğini gösterir. Nitekim Hz. Peygamber'in “ 
ً
ة
َ
 حَسَن

ً
ة
َّ
 Kim iyi bir çığır açarsa...” hadisi, bu/مَنْ سَنَّ سُن

“yol açma” anlamının en yetkin örneğidir.6 Kökün bir diğer metaforik kullanımı ise “suret ve görünüş” 

alanındadır. “الوَجْه  
ُ
ة
َّ
 yüzün suretini, hatlarını ve parlaklığını ifade eder. İbnü's-Sikkît'ten (ö. 244/858) ,”سُن

aktarılan “birine ‘sünnet’ (görünüş) ve ‘ümmet’ (boy-pos) olarak ne kadar da benziyor” ifadesi bu anlamı teyit 

eder.7 Kur'an'daki “mesnûn” kelimesinin bir yorumunun da “şekil verilmiş, tasvir edilmiş” olması bu 

metaforla ilişkilidir.8 

1.2. Câhiliye Şiirindeki Kullanımlar 

S-n-n kökü Câhiliye şiirinde de yukarıda zikredilen anlamlarda kullanılmıştır. Nitekim Hüzeyl kabilesinden 

bir şair, kişinin kendi başlattığı bir eylemin sonuçlarına katlanması gerektiğini ifade ederken “sünnet” 

kelimesini kullanır: 

ا 
َ
ه ُ  مَنْ يَسِي 

ً
ة
َّ
لُ رَاضٍ سُن وَّ

َ
أ
َ
هَا     ف

َ
ت  سِِْ

َ
ت
ْ
ن
َ
ةٍ أ
َّ
جْزَعَنْ مِنْ سُن

َ
 ت
َ
لَ
َ
 ف

Kendi başlattığın bir 'sünnet'ten (gidişattan) dolayı sızlanma; zira bir sünneti (yolu) ilk kabul eden, onu bizzat yürüyen 

kişidir.9 

 
 

1 Halîl b. Ahmed, Ebû ʿ Abdurrahmân el-Ferâhîdî, Kitâbü'l-ʿAyn (thk. Mehdî el-Mahzûmî - İbrâhîm es-Sâmerrâî, Beyrut: Mektebetü'l-Hilâl, 

1988), 7/196; Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd, Tâcü'l-luga ve sıhâhu'l-ʿarabiyye (thk. Ahmed ʿAbdülgafûr ʿAttâr, 4. basım, Beyrut: 

Dârü'l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1407/1987), 5/2139. 
2 Ebû el-Hasan ʿAlî b. İsmail b. Sîde el-Mursî İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam, thk. ʿAbd el-Hamîd Hendâvî (Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421/2000), 8/415. 
3 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî el-Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, thk. Muhammed ʿAvd Mirʿab (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâssi’l-

ʿArabî, 2001), 12/214; Ebû Nasr el-Cevherî, Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, 5/2140. 
4 Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, 12/211; İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam, 8/418. 
5 Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, 12/209. 
 

 

6 Muhammed b. ʿAlî b. el-Kâdî Muhammed Hâmid b. Muhammed Sâbir el-Fârûkî el-Hanefî et-Tahânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn ve’l-

ʿulûm, thk. ʿAlî Dahrûc (Beyrut: Mektebetu Lubnân Nâşirûn, 1996), 1/979. 
7 Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, 12/213. 
8 Ferâhîdî, Kitâbu’l-ʿayn, 7/197; Ebû Nasr el-Cevherî, Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, 5/2139. 
9 Şu’arâu Huzeliyyîn, Dîvânü’l-hüzeliyyîn, thk. Muhammed Mahmud eş-Şenkitî (Kahire: ed-Dârü’l-Kavmiyye li’t-Tibâ‘a ve’n-Neşr, 1965), 

3/1/157. 



319 
 

Nâbiga ez-Zübyânî (ö. 604 [?]), bir çobanın sürüsüne olan özenini ve iyi bakımını, “parlatma” anlamına gelen 

“senn” fiiliyle mecazi olarak ifade eder: 

مُ     
ُ
ه ومُهُم عنهم وغر 

ُ
 حُل

ْ
ت
َّ
ل
َ
ي المُعِيدِي  سَنُّ ض

عْزِيبِ ف 
َ
يٍ وت

ْ
رَع   

Akılları başlarından gitti ve onları, (sıradan) göçebe çobanın sürüsüne iyi bakıp (uzak meralarda) otlatması (yani bu 

rahatlıkları) aldattı. 10  

Ebû Kılâbe el-Hüzelî (ö. ?), kavminden kaçan bir grubu hızlarından dolayı süratli develere benzetirken 

“senen” kelimesini kullanır: 

رَابِ 
ِّ
ِ الط

 َ ي  السَّ
َ
 ك
ُ
ي    ح هَا الرِّ

ْ
ت
َ
ف
َ
     ز

ٌ
اع رَى سَِِ

ْ
خ
ُ
 أ
ٌ
ا عُصْبَة

َّ
 وَمِن

Bizden bir diğer grup daha var ki süratledir; rüzgâr onları, coşkun/süratli ‘senen’ (develer) gibi ileri sürükledi.11  

Burada es-senen, “hızlı koşan deve” anlamına gelmektedir. Bu kullanım, kelimenin kökündeki “düz bir hat 

üzerinde kesintisiz ve hızlı hareket” anlamını yansıtır. A'şâ el-Kebîr (ö. 7/629 [?]), savaşta mızrakla hasmını alt 

edişini anlatırken es-senen kelimesini “öncüler, önde gidenler” anlamında kullanır: 

 ْ 
َ ي   السَّ

َ
ولَ

ُ
مْحِ يَحْبِسُ أ اءِ     بِالرُّ

َ
ق
ِّ
 يَوْمَ الل

َ
عَنُ القِرْن

ْ
ط
َ
 ت
ْ
د
َ
 وَق

Savaş gününde hasmını, (düşman birliğinin) ilk öncülerini durduran bir mızrakla yere serersin.12  

Burada geçen ûlâ's-senen ifadesi, “yolda ilk gidenler, öncüler, öncü birlikler” anlamına gelmektedir.  

eş-Şenferâ el-Ezdî (ö. 525 [?]), meşhur Lâmiyyetü'l-Arab kasidesinde esir düşme durumunu tasvir ederken 

“senen” kelimesini somut bir “yol” anlamında kullanır: 

بِ 
َ
جْن
ُ
ابِ وَأ

َ
ك ِ الرِّ

 َ  سَي 
َ
 إِلَ

ْ
رَن
ْ
ق
ُ
     أ

ً
وَة
ْ
ي عَن ِ

ون 
ُ
ذ
ُ
خ
ْ
 يَأ
ْ
، إِن

ٌ
ا امْرُؤ

َ
ن
َ
 وَأ

Ben öyle biriyim ki, eğer beni zorla yakalarlarsa, bineklerin yoluna (onların yanına) bağlanırım ve yedekte götürülürüm.13  

Burada senenü'r-rikâb ifadesi, bir kervanın veya yolcu grubunun takip ettiği belirli ve somut patikayı ifade 

eder. Kelime bu kullanımıyla, soyut bir “ilke” veya “kanun”dan ziyade, fiziksel ve coğrafi bir “yol”u belirtir. 

Hassân b. Sâbit (ö. 54/674), eski yurt kalıntıları için ağlayanlara şaşkınlığını dile getirirken, kendi gözyaşlarının 

ardı arkası kesilmeyen akışını es-senen kelimesiyle tasvir eder:  

مَنِ 
ِّ
 الد

َ
 لِمَنْ يَبْكِي عَلَ

ُ
ي عَجِبْت

ِ     إِن ِّ
 َ ي  اجَ بِالسَّ

َ
مْعٍ ه

َ
جَالِ، لِد لرِّ

َ
 يَا ل

Ey adamlar! Şu sürekli akışla (peş peşe) coşan gözyaşına bir bakın! Ben (asıl), eski yurt kalıntıları için ağlayanlara 

şaşarım.14  

Burada senen, “peş peşe gelme, sürekli ve düzenli akış” anlamına gelir. Bu, kökün “suyun bir hat üzerinde 

akıtılması” (sennü'l-mâ') şeklindeki somut anlamından doğan ve gözyaşlarının kesintisiz akışını betimleyen 

güçlü bir metaforik kullanımdır. Görüldüğü üzere Câhiliye şiirindeki bu kullanımlar, s-n-n kökünün hem 

somut bir ‘yol’ ve ‘hat’ hem de mecazi olarak ‘gelenek, öncülük etme ve sürekli akış’ gibi anlamlarda 

kullanılarak Kur’an’daki ‘sünnetullah’ kavramının anlamsal zeminini hazırladığını göstermektedir. 

1.3. Kur’an’da Sünnet Kavramının Kullanımı 

 
10 Ebû’l-Haccâc Yûsuf b. Suleymân b. ʿÎsâ eş-Şentemerî el-Endulusî el-Aʿlem eş-Şentemerî, Eşʿâru’ş-şuʿarâʾi’s-sitteti’l-Câhiliyyîn (b.y.: y.y., 

ts.), 34. 
11 Şu’arâu Huzeliyyîn, Dîvânü’l-hüzeliyyîn, 3/3/35. 
 

 

12 Ebû Basîr Meymûn b. Kays el-A’şâ, Divânu’l-A’şâ el-kebîr, thk. Mahmud İbrahim, Muhammed er-Rıdvanî (Katar: Vezâratu’s-Sekâfe ve’l-

Funûn ve’t-Türâs, 2010), 1/146. 
13 Aʿlem eş-Şentemerî, Eşʿâru’ş-şuʿarâʾi’s-sitteti’l-Câhiliyyîn, 83. 
14 Ebu’l-Velîd el-Münzir el-Hazrecî el-Ensârî Hassân b. Sâbit, Dîvânu Hassân b. Sâbit, thk. Velid ’Arafat (Beyrut: Dâru Sâdır, 2006), 1/319. 
 



320 
 

Kur’ân-ı Kerîm, “sünnet” kelimesinin ve ilgili köklerin lugat anlamlarını daha da derinleştirerek ilahî bir 

çerçeveye oturtur. Bu kök, Kur'an'da “yol, âdet, kanun, şekil verme ve değişme” gibi birbiriyle ilişkili 

anlamlarda kullanılır.15 

اللِ   
ُ
ة
َّ
 Sünnetullah: Kur'an'daki en merkezî kullanımlardan biri olan bu terkip, Allah'ın evrene, tarihe ve/سُن

insan toplumlarına koyduğu, zaman ve mekânla değişmeyen, genel geçer ve şaşmaz kanunlarını ifade eder. 

Bu kanunların değişmezliği, “ 
ً
بْدِيلَ

َ
ت  ِ

َّ
اللَّ ةِ 

َّ
لِسُن  

َ
جِد

َ
ت ن 

َ
 Sen, Allah’ın kanununda asla bir değişme bulamazsın”16/وَل

âyetiyle kesin bir dille vurgulanır. Râgıb el-İsfahânî'ye (ö. 502/1108) göre bu ilâhî kanunların temel amacı, nefsi 

arındırmak ve onu Allah'ın rızasına hazırlamaktır.17 

  
َ  Sünen: “Sünnet” kelimesinin çoğulu olan “sünen”, hem olumlu hem de olumsuz yolları ifade etmek için/سُي 

kullanılır. Nitekim Nisâ Sûresi’nde “ ْم
ُ
بْلِك

َ
ق مِن  ذِينَ 

َّ
ال  َ 

َ سُي  مْ 
ُ
هْدِيَك  ve sizi, sizden öncekilerin (doğru) yollarına.../وَي  َ

iletmek”18 ifadesiyle, geçmiş peygamberlerin ve sâlih toplulukların takip ettiği doğru yol ve hayat biçimleri 

kastedilir. Buna karşılık “ َ  لِي وَّ
َ ْ
الْ  

ُ
ة
َّ
 sünnetü'l-evvelîn” terkibi, genellikle olumsuz bir bağlamda, kendilerine/سُن

gönderilen peygamberleri yalanlayan kavimlerin başına gelen kaçınılmaz ilâhî muameleyi ve helak ediliş 

biçimini anlatır. Zira Kehf Sûresi'nde, inkârcıları imandan alıkoyan şeyin, “ َ  لِي وَّ
َ ْ
الْ  

ُ
ة
َّ
سُن تِيَهُمْ 

ْ
أ
َ
ت ن 

َ
أ  

َّ
 ancak/إِلَّ

öncekilerin sünnetinin kendilerine de gelmesini beklemeleri”19 olduğu belirtilir. ez-Zeccâc (ö. 311/923) bu 

ifadeyi, “öncekilerin azabı bizzat gözleriyle görmeleri” durumu olarak açıklar.20 

ون
ُ
ونٍ “ Mesnûn: Hicr Sûresi'nde insanın yaratılışını anlatan/مَسْن

ُ
سْن  mesnûn bir balçıktan”21  ifadesindeki/مِنْ حَمَأٍ مَّ

“mesnûn” kelimesi, tefsir ve lugat alimleri arasında zengin tartışmalara konu olmuştur. Bu kelime için üç 

temel yorum öne çıkar: 

1. Müteğayyir/Müntin (değişmiş/kokuşmuş): En yaygın yorumdur. Suyun uzun süre beklemesiyle renginin 

ve kokusunun değişmesini ifade eder. el-Ferrâ (ö. 207/822), bu anlamı “iki taş birbirine sürtüldüğünde 

aralarından çıkan kötü kokulu tortuya benzeterek somutlaştırır.22  

2. Musavver/Masbûb (şekil verilmiş/dökülmüş): Kelimenin “şekil verme” kökenine dayanan bu yoruma 

göre, balçığın bir kalıba dökülerek insan suretine büründürülmesini ifade eder.23 

3. Mümelles (pürüzsüzleştirilmiş): Yüzün pürüzsüzlüğünü ifade eden “sünnetü'l-vech”ten hareketle, 

çamurun pürüzsüz ve düzgün hale getirildiğini belirtir. Bu farklı yorumlar, kelimenin hem “değişim ve 

bozulma” hem de “şekil verme ve biçimlendirme” gibi çift yönlü bir anlama sahip olduğunu gösterir.24 

2. Mutlak Tenzih ve Gafletten Münezzeh Olma: “وسن/V-s-n” Kökünün Semantik Gelişimi 

Arap dilinde her kelime kökü, bir anlam evreninin kapısını aralar. “وسن/V-s-n” kökü de bu zenginliğin en 

çarpıcı örneklerinden biridir. Gündelik dilde uykunun başlangıcını ifade eden bu kök, Câhiliye şiirinde mecâzi 

anlamlar kazanmış, Kur’ân-ı Kerîm'in en bilinen âyetlerinden olan Âyetü'l-kürsî'de ise İslâm akidesinin 

temelini oluşturan tenzih ilkesinin anahtarı haline gelmiştir. 

 
 

15 Bk. el-Bakara 2/259; el-Enfâl 8/38; el-Hicr 15/26, 28; el-Kehf 18/55; el-Ahzâb 33/62; Fâtır 35/43; el-Feth 48/23 
16 Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2009), el-Fetih 48/23. 
17 Ebû’l-Kâsım el-Huseyn b. Muhammed er-Râğıb el-Isfehânî, el-Mufredât fî ğarîbi’l-Kurʾân, thk. Safvân ʿAdnân ed-Dâvûdî (Dımaşk; 

Beyrut: ed-Dâru’ş-Şâmiyye, 1412), 469. 
18 en-Nisâ 4/26. 
19 el-Kehf 18/55. 
20 İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam, 8/416. 
21 el-Hicr 15/26. 
22 Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, 12/211. 
23 Ebû ʿAbdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1420), 19/138. 
 

24 Ebû ʿAbdullâh Muhammed b. Ahmed el-Hazrecî el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-âhkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed el-Berdûnî-İbrahim İtfeyyiş 

(Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 1384/1964), 10/21-22. 



321 
 

2.1. Lugavî Köken 

“V-s-n” kökü, Arap dilinin en yetkin sözlük bilimcileri tarafından ortak bir temel anlam etrafında 

incelenmiştir: uykunun başlangıcı, uyku ağırlığı ve tam bir uyku (nevm) öncesindeki uyuklama hali.25 Bu 

temel anlam, farklı türevler ve mecazlarla zenginleşir. Kökün en yaygın türevi olan  
ُ
ة
َ
ن  es-sine, uykudan/السِّ

önceki mahmurluk, gevşeme ve hafif uyku durumunu ifade eder. Klasik sözlükler, sine ile  ٌوْم
َ
 nevm arasında/ن

net bir ayrım yapar.26 Sine, bilincin henüz tam kaybolmadığı, iradenin zayıfladığı ancak dış dünyayla bağın 

kopmadığı bir ara durumdur. Nitekim Leys b. Muzaffer (ö. 188/804), “el-vesen, uyku ağırlığıdır”27 derken, 

Râgıb el-İsfahânî bu durumu “gaflet ve gafve (hafif uyku)”28 olarak tanımlar. İbn Fâris (ö. 395/1004) ise kökün 

temel anlamını “uyuklama” olarak belirler.29 

Bu kökten türeyen sıfatlar, uyuklama halindeki kişiyi nitelemek için kullanılır,  
ٌ
ان
َ
 ,vesnân uyuklayan erkek/وَسْن

 ”vesnâ ise uyuklayan kadın anlamına gelir. el-Ezherî, vesnâ kelimesinin ayrıca mecazen “baygın bakışlı/وَسْن َ 

veya refahın getirdiği bir “tembellik ve sükûnet” içindeki kadın için de kullanıldığını belirtir.30 Kökün anlam 

dünyası bu somut durumla sınırlı kalmayıp soyut kavramlara doğru da genişler. Nitekim el-Ecda' el-

Hemdânî'nin (ö. ?) şiirinde görüldüğü üzere, v-s-n kelimesi mecazen “gaflet, ihmal, dalgınlık” anlamında 

kullanılmıştır.31 Benzer şekilde el-Cevherî, “Onun tek derdi ve arzusu budur” anlamına gelen “ ٌوَسَن 
َ
مٌّ وَلَّ

َ
 ه
ُ
ه
َ
مَا ل

 
َ
لِك

َ
 ذ

َّ
  ifadesini aktararak, kelimenin “kaygı, istek, arzu” gibi anlamlara da gelebildiğini göstermektedir.32 ”إِلَّ

2.2. Câhiliye Şiirindeki Kullanımlar 

Klasik Arap şiirinde “v-s-n” kökü, uyuklama ve zihin bulanıklığı gibi hem fiziksel hem de psikolojik 

durumları ifade etmek üzere kullanılmıştır. Bu kullanıma örnek olarak, Berre bint el-Hâris el-Kinâniyye'nin 

(ö. ?), oğlunun ölüm döşeğindeki çaresizliğini ve yorgunluktan bilincini yitirmeye başladığı anı anlattığı şu 

mısraları zikredilebilir: 

رِ 
ْ
ك السُّ

َ
، ك
ُ
ه
ْ
مَالَ بِهِ      وَسَنٌ يُسَاوِرُ، مِن

َ
، ف سِي

ْ
رَى رَأ

َ
 وَرَمََ الك

Derken uyku başımı sardı da, onu sarhoşluk gibi boğuşan bir uyku hâli (vesen) eğdi.33 

Şiirde “v-s-n” kökünün kazandığı mecazî anlamlardan biri de “gaflet” ve “yanılgı”dır. el-Ecda' b. Mâlik el-

Hemdânî, rakip lider Dureyd’in sergilediği öngörüsüzlüğü ve kabilesinin gücünü idrak edemeyişini bir 

“gaflet” hali olarak nitelendirerek bu anlama işaret eder ve şöyle der: 

وَسَنْ 
َ
رَيْدٍ ل

ُ
ا مِنْ د

َ
ذ
َ
 ه
َّ
مْ؟      إِن

ُ
ك
َ
هْبًا ل

َ
مْ ن

ُ
ورَه

ُ
مْ د

ُ
حَسِبْت

َ
  أ

Onların yurtlarını kendinize bir ganimet mi sandınız? Şüphesiz bu, Dureyd'in bir gafletidir (le-vesen).34  

Bu örnekler, Câhiliye döneminde ‘v-s-n’ kökünün, fiziksel uyuklama halinin ötesinde, zihinsel bir ‘gaflet’ ve 

‘yanılgı’ durumunu ifade eden mecazi bir anlam kazandığını göstermektedir. Kur’an, bu mecazi anlamı alıp 

ilahî bir tenzih ilkesine dönüştürecektir. 

 

 
25 Ferâhîdî, Kitâbu’l-ʿayn, 7/303; Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, 13/54; İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam, 8/615. 
26 Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, 13/54-55; İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam, 8/615-616. 
27 Ferâhîdî, Kitâbu’l-ʿayn, 7/303. 
28 Râğıb el-Isfehânî, el-Mufredât fî ğarîbi’l-Kurʾân, 872. 
29 Ebû’l-Huseyn Ahmed b. Fâris el-Kazvînî İbn Fâris, Muʿcemu mekâyîsi’l-luğa, thk. ʿAbdusselâm Muhammed Hârûn (b.y.: Dâru’l-Fikr, 

1979), 6/111. 
30 Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, 13/54. 
31 Hasan Îsâ Ebû Yâsîn, Şiʿru Hemdân ve Ahbâruhâ fi’l-Câhiliyye ve’l-İslâm: Cemʿ ve Tahkîk ve Dirâse (Riyad: Dâru’l-Ulûm, 1983), 232. 
32 Ebû Nasr el-Cevherî, Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, 7/6/2214. 
 

 

33 Ebû’l-Mehâsin ʿAlî b. Suleymân el-Âhfeşu’l-Esğar, el-İhtiyâreyn, thk. Fahru’d-Dîn Kabâve (Beyrut: y.y., 1420/1999), 292. 
34 Ebû Yâsîn, Şiʿru Hemdân, 232. 



322 
 

2.3. Kur'an'da Sinetun Kavramının Kullanımı 

“V-s-n” kökü, Kur’ân-ı Kerîm'de sadece bir kez, türevi olan  
ٌ
ة
َ
 sine formuyla ve İslâm inancının merkezinde/سِن

yer alan Âyetü'l-kürsî'de geçer: “ ٌوْم
َ
ن  
َ
 وَلَّ

ٌ
ة
َ
هُ سِن

ُ
ذ
ُ
خ
ْ
أ
َ
 ت
َ
ومُ  لَّ يُّ

َ
ق
ْ
ال  ُّ حَي

ْ
ال وَ 

ُ
 ه

َّ
 إِلَّ

َ
ه َٰ 
َ
إِل  

َ
ُ لَّ

َّ
 ,Allah, O’ndan başka ilah yoktur. O/اللَّ

Hayy’dır (ezelî ve ebedî hayat ile diridir), Kayyûm’dur (varlığı kendinden olup her şeyi ayakta tutan ve 

yönetendir). O’nu ne bir uyuklama (sine) ne de bir uyku (nevm) tutar.35 Bu kullanım, basit bir dilsel tercihin 

ötesinde, derin teolojik anlamlar barındırır. Ayette uyuklamayı ifade eden “sine” kelimesinin uykuyu belirten 

“nevm”den önce gelmesi, bilinçli bir retorik tercihtir ve “terakkî”36 sanatını oluşturur. Bu kullanım, en zayıf 

olasılığı reddederek daha güçlü olanı geçersiz kılma mantığına dayanır. En hafif bir gaflet hali olan “sine”nin 

Allah hakkında söz konusu olmaması, tam bir bilinç kaybı olan “nevm”in zaten mümkün olamayacağını 

gösterir. Bu ifade biçimi, Allah’ın her türlü eksikliğin bütün aşamalarından münezzeh olduğunu en kapsayıcı 

ve etkili yolla teyit etme işlevi görür.37 

Ayetteki “Lâ te’huzuhû sinetün ve lâ nevm” (O’nu ne bir uyuklama ne de bir uyku tutar) ifadesi, kendisinden 

önce zikredilen “el-Hayy” ve “el-Kayyûm” ism-i şeriflerinin anlamını teyit ve tefsir eden merkezi bir 

fonksiyona sahiptir. Bu nefy (olumsuzlama), öncelikle Allah’ın “el-Hayy” ismiyle ifade edilen mutlak hayat 

sıfatını pekiştirir. Zira ilâhî hayat, yaratılmışların biyolojik arazlarla ve kesintilerle mâlûl olan hayatından 

mahiyet olarak farklıdır. Yorulma, dinlenme ve uyuma gibi ihtiyaçlar, yaratılmış hayatının sonluluğunun ve 

bir başka şeye bağımlılığının göstergeleridir. Uyku ve uyuklama, hayatın veya bilincin askıya alındığı 

durumlar olması hasebiyle, “el-Hayy” isminin ima ettiği bu mutlak, kesintisiz ve kâmil hayat tasavvuruyla 

ontolojik olarak bağdaşmaz. Bu mutlak hayat sıfatının zorunlu bir sonucu olarak, O’nun “el-Kayyûm” ismiyle 

ifade edilen kâinatı yönetme ve ayakta tutma keyfiyeti de kesintisizdir. “el-Kayyûm” ismi, varlık âleminin 

tamamını ve her bir zerresini, varlıklarını ve nizamlarını sürdürmeleri için anlık olarak ayakta tutan 

demektir.38 Fahreddin er-Râzî’nin de isabetle vurguladığı gibi, varlığın bekası O’nun kesintisiz yönetimine 

(tedbîr) bağlıdır. Eğer O’nu en hafif bir uyuklama hali dahi kuşatabilseydi, O’nun yönetimi ve koruması 

altındaki kozmolojik düzenin devamlılığı imkânsız hale gelirdi. Dolayısıyla “kayyûmiyyet” sıfatının tam 

tecellisi, O’nun her türlü gaflet ve ihmalden mutlak surette münezzeh olmasını mantıken zorunlu kılar.39 

Nihâyetinde bu iki sıfatın doğal bir sonucu olarak ilgili nefy ifadesi, İslâm akîdesinin temel prensibi olan 

“tenzih”in, yani Allah’ı yaratılmışlara özgü her türlü noksanlıktan arındırmanın en veciz örneklerinden birini 

oluşturur. Uyku, yaratılmışlar için bir ihtiyaç ve zafiyet belirtisiyken, bu âyet Allah'ı bu tür antropomorfik 

(beşerî) hallerden tenzih ederek O’nun mutlak aşkınlığını (müteâl oluşunu) ve başkalığını tekit eder. Böylece 

âyet, kısa ve öz bir ifadeyle hem ilâhî sıfatların derinliğini açıklar hem de İslâm’ın temel tenzih ilkesini en beliğ 

şekilde ortaya koyar.40 

3. Zaman, Değişim ve Kıtlık: “سنه/s-n-h” ve “ سنو/s-n-v” Köklerinin Semantik Gelişimi 

Arap dilinin en dikkat çekici özelliklerinden biri, aynı veya benzer harflerden oluşan köklerin, ince anlamsal 

farklarla zengin bir mâna evreni oluşturmasıdır. Bu durumun en belirgin örneklerinden ikisi “سنه” ve “سنو” 

 
35 el-Bakar 2/255. 
36 Terakkî (ّالترقي) Sanatı, belâgatta bedî‘ ilminin anlamla ilgili sanatlarından (muhassinât-ı ma‘neviyye) biridir. Bir düşünceyi, hükmü 

veya vasfı ifade ederken, en düşük, en basit veya en az önemli olandan başlayıp aşamalı ve tedricî bir şekilde daha yüksek, daha güçlü, 

daha kapsamlı veya daha önemli olana doğru ilerleme sanatıdır. 
37 Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî et-Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî teʾvîli ʾÂyi’l-Kur’ân, thk. ʾAhmed Muhammed Şâkir (b.y.: 

Muʾessesetu’r-Risâle, 1420/2000), 5/389-390; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 7/8; Kurtubî, el-Câmiʿ li-âhkâmi’l-Kur’ân, 3/272. 
 

 

38 Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. ʿAmr ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakâîkı ğavâmidi’t-tenzîl (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1407), 1/299-300. 
39 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 7/8. 
40 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 7/5. 
 



323 
 

kökleridir. Klasik lugatçiler arasında kökenlerine dair bir tartışma mevcut olsa da, her iki kök de zamanla hem 

lugatte hem de Kur'an ve şiir gibi kullanım alanlarında belirgin anlamlar kazanmıştır.  

3.1. Lugavî Köken ve Kelimenin Etimolojisine Dair Dilbilimsel Tartışma 

 Bu kök, temel olarak “değişim, bozulma ve başkalaşım” anlamları etrafında şekillenir.41 :(S-n-h) ”سنه“

Zamanın yıpratıcı etkisi bu kökün anlam dünyasının merkezindedir. Klasik dilbilimcilerin önemli bir kısmı, 

“sene” (yıl) kelimesinin aslının bu köke dayandığını ve “ 
ٌ
هَة
ْ
 senhetun” şeklinde olduğunu savunur. Bu/سَن

görüşü destekleyen temel deliller, kelimenin ism-i tasgiri (küçültme formu) olan “ 
ٌ
يْهَة

َ
 süneyhetun” ve “yıllık/سُن

anlaşma yapmak” anlamındaki “ 
ٌ
هَة
َ
 müsânehetun” kullanımlarıdır.42 İbn Fâris, bu kökün “zamâna delalet/مُسَان

eden tek bir aslî kök” olduğunu belirtirken43, Cevherî (ö. 393/1003) “التسنه/tesennuh” kelimesini “ekmeğin 

üzerinde oluşan küf, bozulma” olarak tanımlayarak kökün bu temel anlamını pekiştirir.44 Dolayısıyla, “s-n-h” 

kökünün birincil anlamı “bir şeyin üzerinden zaman geçmesiyle bozulması, renginin, tadının veya yapısının 

değişmesi” olarak özetlenebilir. 

 S-n-h” köküyle etimolojik bir bağa sahip olan “s-n-v” kökü, ondan daha geniş bir semantik“ :(S-n-v) ”سنو“

alana sahiptir. Bu kök, temel olarak “yıl” zaman birimini ifade etmesinin yanı sıra, “kıtlık, kuraklık”, “verimsiz 

toprak” ve hatta “ışık, parlaklık” gibi birbiriyle ilişkili veya zıt kavramları da kapsar. Arap dilbilimcileri 

arasında yaygınlık kazanan bir görüşe göre, “yıl” anlamındaki “ 
ٌ
ة
َ
 ,kelimesinin aslî kökü “s-n-v” olup ”سَن

orijinal formu “ 
ٌ
وَة
ْ
 senvetun” şeklindedir. Bu tezi destekleyen en güçlü morfolojik kanıt, kelimenin düzenli/سَن

dişil çoğul (cem-i müennes-i sâlim) formunun, aslî harf olan “vâv”ı ( و) ortaya çıkararak “ 
ٌ
وَات

َ
 ”senevât/سَن

şeklinde gelmesidir. Zamanla kelime, semantik bir daralma veya mecazî bir dönüşümle, özellikle sıkıntılı ve 

zorlu geçen yılları nitelemek için kullanılmıştır. Hatta bu mecazî kullanım o denli yaygınlaşmıştır ki, “es-sene” 

kelimesi mutlak kullanıldığında, birincil olarak zihinde “kıtlık ve kuraklık yılı” anlamını çağrıştıracak şekilde 

bilinir olmuştur.45 

3.2. Câhiliye Şiirindeki Kullanımlar 

“S-n-h” kökünün “bozulma” ve “kötüleşme” anlamı, klasik Arap şiirinde de incelikli bir şekilde işlenmiştir. 

Ebü’t-Tayyib el-Veşşâ'ya (ö. 325/936) atfedilen bir beyit, bu durumu açıklayan en güzel örneklerden biridir: 

ه
َ
ائِكِهَا مُحْسِن

َ
تِ بِإِعْط

ْ
ن
ُ
يْتِنِيهَا، وَمَا      ك

َ
عْط

َ
 أ
ٌ
ة
َ
  سُوسَن

 
ْ
ه
َ
هْوُ سُوءُ سَن

َ
هَا، ف

ْ
      آخِرِ مِن

ْ
تِ بِال

ْ
 جِئ

ْ
إِن
َ
رُ اسْمِهَا سُوءٌ، ف

ْ
ط
َ
 ش

Bana bir zambak (sûsen) verdin, ama onu vermekle iyilik etmiş olmadın. Onun isminin yarısı kötülüktür; diğer yarısını 

getirirsen, o da ‘sûu seneh’ (bozulmanın/kötü bir yılın kötülüğü) olur.46 

“Sene” kelimesinin “kıtlık ve kuraklık diyarı” anlamı, Câhiliye şiirinde somut bir şekilde kullanılmıştır. Şair 

Evs b. Hacer (ö. 620 [?]), düşmanlarını sürdükleri çorak araziyi şöyle tasvir eder: 

مِ 
َّ
حَل
َ
مْ ت

َ
هَا ل

ُ
ان
َ
ةٍ جِرْذ

َ
 سَن

َ
هُمْ      إِلَ

َ
ن
ْ
رَد

َ
ط
َ
َ العَصَا، ف حْي

َ
هُمُ ل

َ
حَيْن

َ
 ل

Onları, (ağacın kabuğunu soyan) bir sopa gibi soyup başlarına bela olduk ve onları öyle bir kıtlık diyarına (sene) sürdük 

ki, (açlıktan) tarla fareleri bile henüz ergenliğe ulaşamamıştı.47  

 
 

41 Ferâhîdî, Kitâbu’l-ʿayn, 4/8; İbn Fâris, Muʿcemu mekâyîsi’l-luğa, 3/103; Râğıb el-Isfehânî, el-Mufredât fî ğarîbi’l-Kurʾân, 429-430. 
42 Ferâhîdî, Kitâbu’l-ʿayn, 4/8; İbn Fâris, Muʿcemu mekâyîsi’l-luğa, 3/103; Râğıb el-Isfehânî, el-Mufredât fî ğarîbi’l-Kurʾân, 429-430. 
43 İbn Fâris, Muʿcemu mekâyîsi’l-luğa, 3/103. 
44 Ebû Nasr el-Cevherî, Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, 6/2236. 
45 Muhammed b. Muhammed b. ʿAbdurrezzâk ez-Zebîdî, Tâcu’l-ʿarûs min cevâhiri’l-kâmûs, thk. Heyet (b.y.: Dâru’l-Hidâye, ts.), 38/320; 

Muhammed b. Mukerrem Cemâluddin İbn Manzûr, Lisânu’l-ʻArab (Beyrût: Dâru Sâdır, 1414), 13/501. 
 

 

46 Ebû’t-Tayyib Muhammed b. Ahmed el-Veşşâ, ez-Zarf ve’z-zurefâ, thk. Kemâl Mustafâ (Mısır: y.y., 1371), 173. 
47 Muhammed b. el-Mubârek b. Muhammed b. Meymûn el-Bağdâdî İbn Meymûn, Munteha’t-taleb min eşʿâri’l-ʿarab (b.y.: y.y., ts.), 65. 



324 
 

Câhiliye şiirindeki bu kullanımlar, ‘sene’ kelimesinin sadece bir zaman birimini değil, aynı zamanda niteliksel 

olarak ‘zorluk, kıtlık ve bozulma’ gibi olumsuz çağrışımları da bünyesinde barındırdığını ortaya koymaktadır. 

Kur’an, bu anlam zenginliğini hem ilahi kudretin bir delili hem de bir ceza aracı olarak kullanacaktır. 

3.3. Kur’an’da Sene Kavramının Kullanımı 

Kur’ân-ı Kerîm bu iki kökü, kendi özgün bağlamlarında kullanarak ilâhî mesajın derinliğini ve dilsel 

zenginliğini ortaya koymuştur. Bir yanda Allah'ın zamanı hükümsüz kılan mucizesi “bozulmama” ile 

anlatılırken, diğer yanda insanlık tarihi ve ilâhî kanunlar “yıllar” ve onun tezahürleri olan “kıtlık” ve 

“parlaklık” ile betimlenmiştir. 

ه
َّ
سَن

َ
مْ يَت

َ
 “.Bozulmamak (s-n-h): Allah'ın mutlak kudretini gösteren bir mucize bağlamında geçer/ل

ى
ذي مَرَّ عَلَ

َّ
ال
َ
وْ ك
َ
ا

  
ٌ
اوِيَة

َ
َ خ رْيَةٍ وَهِي

َ
 ق

َ
الَ ك

َ
 ق
ُ
ه
َ
مَّ بَعَث

ُ
 عَامٍ ث

َ
ة
َ
ُ مِائ

ه
 اللَّ

ُ
ه
َ
مَات
َ
ا
َ
 مَوْتِهَا ف

َ
ُ بَعْد

ه
ذِهِ اللَّ

َٰ
 يُحْ ي ه

ن ى
َ
الَ ا

َ
 عُرُوشِهَا ق

ى
 عَلَ

َ
ة
َ
 مِائ

َ
ت
ْ
بِث
َ
الَ بَلْ ل

َ
وْ بَعْضَ يَوْمٍ ق

َ
 ا
ً
 يَوْما

ُ
ت
ْ
بِث
َ
الَ ل

َ
 ق
َ
ت
ْ
بِث
َ
مْ ل

 
ُ
ظ
ْ
اسِ وَان

َّ
 لِلن

ً
يَة
ى
 ا
َ
ك
َ
جْعَل

َ
 وَلِن

َ
 حِمَارِك

ى
رْ اِلَ

ُ
ظ
ْ
 وَان

ْ
ه
َّ
سَن

َ
مْ يَت

َ
 ل
َ
ابِك َ

َ
 وَسَِ

َ
عَامِك

َ
 ط

ى
رْ اِلَ

ُ
ظ
ْ
ان
َ
 عَامٍ ف

َّ
ن
َ
مُ ا

َ
عْل
َ
الَ ا

َ
 ق
ُ
ه
َ
بَي َّ َ ل

َ
ا ت مَّ

َ
ل
َ
 ف
ً
حْما

َ
ا ل
َ
سُوه

ْ
ك
َ
مَّ ن

ُ
ا ث
َ
ه شَِ ُ

ْ
ن
ُ
يْفَ ن

َ
امِ ك

َ
عِظ

ْ
 ال

َ
  رْ اِلَ

لِّ 
ُ
 ك

ى
عَلَ  َ

ه
ديرٌ اللَّ

َ
ق ءٍ  ْ ي

َ
سَ   / Yahut altı üstüne gelmiş, ıssız bir kasabaya uğrayan kimseyi (düşün). ‘Allah, burayı 

ölümünden sonra nasıl diriltecek?’ demişti. Bunun üzerine Allah onu yüz yıl ölü bıraktı, sonra diriltti. (Ona) 

‘Ne kadar kaldın?’ diye sordu. O da, ‘Bir gün veya bir günden daha az kaldım’ dedi. Allah, ‘Hayır, yüz yıl 

kaldın. Yiyeceğine ve içeceğine bak, henüz bozulmamış (lem yetesenneh). Bir de eşeğine bak! (Bunu) seni 

insanlara bir delil kılalım diye (yaptık). Kemiklere bak, onları nasıl bir araya getiriyor, sonra onlara nasıl et 

giydiriyoruz!’ dedi. Durum kendisi için anlaşılınca, ‘(Artık kesin olarak) biliyorum ki Allah’ın her şeye gücü 

yeter’ dedi.”48 Ayet, Allah'ın biyolojik ve fiziksel kanunların üzerinde bir güce sahip olduğunu göstermek için 

“ 
ْ
ه
َّ
سَن

َ
مْ يَت

َ
 fiilini kullanır.49 ”ل

Zaman Birimi/Yıl (s-n-v): “ 
ٌ
ة
َ
وَاتٍ  sinîn ve/سِنِي  َ  ,sene/سَن

َ
 senevât” formlarında, peygamberlerin tebliğ/سَن

sürelerini, belirli dönemleri veya ilâhî bir ölçüyü ifade etmek için kullanılır. Bu kullanımın en hassas 

örneklerinden biri Hz. Nûh’un tebliğ süresini anlatan âyettir: “مْسِي  َ عَامًا
َ
 خ

َّ
ةٍ إِلَّ

َ
فَ سَن

ْ
ل
َ
 فِيهِمْ أ

َ
بِث

َ
ل
َ
 Onların arasında /ف

dokuz yüz elli yıl kaldı.”50 Bu âyet, Kur’an’ın lafız seçimindeki derinliğine işaret eden klasik bir delildir. Klasik 

belâgat ve tefsir kaynakları, genellikle zorluk, çile ve kuraklıkla geçen yıllar için “ 
ٌ
ة
َ
 ,kelimesinin, bolluk ”سَن

refah ve rahatlıkla geçen yıllar için ise “ ًعَام” kelimesinin kullanıldığına dikkat çekerler.51 Bu bağlamda, Hz. 

Nûh’un kavmini davetle geçirdiği 950 yıllık çileli ve meşakkatli dönemin sene ile ifade edilmesi, istisna tutulan 

50 yıllık dönemin ise (tufan sonrası veya tebliğ öncesi dönem olarak yorumlanan) ‘âm kelimesiyle belirtilmesi, 

sadece niceliksel bir hesabı değil, niteliksel bir anlam ayrımını da ortaya koyar.52 Bu durum, s-n-v kökünün 

lugat analizinde belirtilen “kıtlık” ve “zorluk” yan anlamının, metnin teolojik mesajını nasıl derinleştirdiğini 

gösteren ve çalışmanın ana tezini destekleyen kusursuz bir örnektir. 

Kıtlık Yılları (s-n-v): Kelimenin mecazi anlamı, Kur'an'da ilâhî bir ceza bağlamında kullanılır. “ َآل ا 
َ
ن
ْ
ذ
َ
خ
َ
أ  
ْ
د
َ
ق
َ
وَل

مَرَاتِ 
َّ
صٍ مِنَ الث

ْ
ق
َ
نِي  َ وَن  بِالسِّ

َ
 Andolsun biz, Firavun ailesini, ders alsınlar diye kıtlık yılları (bi's-sinîn) ve ürün /فِرْعَوْن

eksikliği ile cezalandırdık.”53 

Işık/Parlaklık (s-n-v): Kökün daha az bilinen “ا
َ
 .senâ” formu, “ışık, parlaklık, şimşek” anlamında kullanılır/سَن

بْصَارِ “
َ ْ
بُ بِالْ

َ
ه
ْ
ا بَرْقِهِ يَذ

َ
 سَن

ُ
اد
َ
 O’nun şimşeğinin parıltısı (senâ) neredeyse gözleri alıverir.”54 /يَك

 

 
48 el-Bakara 2/259. 
49 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 7/31-32. 
 

 

50 el-Ankebût 29/14; Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakâîkı ğavâmidi’t-tenzîl, 3/445. 
51 Râğıb el-Isfehânî, el-Mufredât fî ğarîbi’l-Kurʾân, 598; Ebu’l-ʿAbbâs Şihâb ed-Dîn Ahmed b. Yûsuf b. ʿAbdiddâîm es-Semîn el-Halebî, 

ʿUmdetu’l-huffâz fî tefsîri eşrefi’l-elfâz, thk. Muhammed Bâsil ʿUyûn es-Sûd (b.y.: y.y., 1417), 3/143. 
52 Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakâîkı ğavâmidi’t-tenzîl, 3/445. 
53 el-A’râf 7/130; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî teʾvîli ʾÂyi’l-Kur’ân, 13/45. 
54 en-Nûr 24/43; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî teʾvîli ʾÂyi’l-Kur’ân, 19/202; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 24/405. 
 



325 
 

4.Karşılaştırmalı Değerlendirme ve Analiz 

S-n-n, v-s-n ve s-n-h/s-n-v köklerinin etimolojik ve bağlamsal analizi, Kur'an'ın Câhiliye döneminde mevcut 

olan dilsel mirası nasıl devraldığını, dönüştürdüğünü ve yeni bir teolojik çerçeveye oturttuğunu 

göstermektedir. İncelenen kelimelerin nüzul öncesi dönemdeki kullanımları ile Kur'an'daki anlamları 

karşılaştırıldığında, basit bir anlam devamlılığından ziyade, bilinçli bir anlamsal derinleştirme ve teolojik 

yeniden yapılandırma sürecinin işlediği görülür. 

S-n-n kökü, Câhiliye şiirinde kabilenin takip ettiği somut patika, öncülerin açtığı çığır veya bir gidişat 

anlamında kullanılıyordu. Bu kullanım, sosyal bir norm ve geleneği ifade etse de, seküler ve beşerî bir 

çerçeveye sahipti. Kur'an ise bu “yol, gelenek” anlamını alarak onu ilâhî bir boyuta taşımıştır. Artık “sünnet”, 

insanların veya kabilelerin değil, Allah’ın tarih ve toplumlar için belirlediği, zaman ve mekân üstü, şaşmaz ve 

değişmez kanunları ifade eden sünnetullah kavramına dönüşmüştür. Böylece beşerî ve izafî olan “gelenek”, 

ilâhî ve mutlak olan “kanun” mertebesine yükseltilmiştir. Bu, Kur’an’ın mevcut bir kelimeye evrensel ve 

teolojik bir kimlik kazandırmasının tipik bir örneğidir. 

V-s-n kökü, nüzul öncesi dönemde hem fiziksel bir “uyuklama”yı hem de mecazen insanın içine düştüğü 

“gaflet” ve “yanılgı” halini betimlemek için kullanılıyordu. Bu, yaratılmışlara özgü bir zafiyet ve eksiklik 

durumudur. Kur'an, bu kelimeyi alıp Âyetü’l-kürsî’de olumsuzlama (nefy) edatıyla kullanarak tam tersi bir 

anlam üretir: “Lâ te’huzuhû sinetün…” (O’nu ne bir uyuklama tutar…). Böylece, insana ait bir eksikliği ifade 

eden kelime, Allah hakkında kullanılınca O’nun mutlak kemâlini, kesintisiz hayatını (el-Hayy) ve kâinat 

üzerindeki mutlak yönetimini (el-Kayyûm) ispatlayan bir tenzih deliline dönüşür. Kur'an, beşerî bir zafiyet 

kavramını, ilâhî aşkınlığı ve yetkinliği kanıtlayan bir araca dönüştürerek diyalektik bir anlam inşası 

gerçekleştirmiştir. 

S-n-h/s-n-v kökleri ve türevi olan sene kelimesi, Câhiliye şiirinde genellikle zorluk, kıtlık ve zamanın yıpratıcı 

etkisini çağrıştıran olumsuz bir bağlamda kullanılmıştır. Kur'an, kelimenin bu yerleşik olumsuz anlamını iki 

farklı teolojik amaç için kullanır. Birincisi, Firavun kavminin cezalandırılmasında olduğu gibi, bi’s-sinîn (kıtlık 

yıllarıyla) ifadesiyle, bu dünyevi felaketi ilâhî bir ceza aracına dönüştürür. İkincisi ise, lem yetesenneh 

(bozulmamış) mucizesinde, zamanın doğası gereği getirdiği bu “bozulma” kanununu askıya alarak Allah’ın 

tabiat ve zaman üzerindeki mutlak kudretini ispatlar. Yani Kur’an, kelimenin Câhiliye zihnindeki olumsuz 

çağrışımını hem bir ilâhî adalet tecellisi hem de bir ilâhî kudret delili olarak yeniden anlamlandırmıştır. 

Sonuç olarak, bu üç kök, Kur’an’ın dilsel i'câzının temel bir karakteristiğini ortaya koyar: Mevcut dilsel 

malzemeyi alıp onu tevhid merkezli bir dünya görüşünün yapı taşı haline getirmek. Şekilsel benzerlikleri, bir 

anlam karmaşası değil, aksine her bir kelimenin kazandığı özgün teolojik fonksiyonu daha da belirgin kılan 

retorik bir zemin oluşturur. Bu durum, Kur'an'ın kelimeleri sadece kullanmadığını, aynı zamanda onları 

yeniden yarattığını ve ilâhî mesajın hizmetine sunduğunu göstermektedir. 

SONUÇ 

Bu makalede yürütülen analiz, Kur’ân-ı Kerîm'in, şekilsel olarak benzeşen kelimeleri ne denli keskin anlamsal 

ve teolojik sınırlarla ayrıştırdığına dair temel tezi somut delillerle ispatlamıştır. Bu çalışmada incelenen “s-n-

n”, “v-s-n” ve “s-n-h/s-n-v” kökleri, Arap dilinin ve Kur'an'ın semantik katmanlarının zenginliğini tebarüz 

ettiren müstesna örneklerdir. Analizimiz, bu köklerin temelde somut (hissî) eylemlerden yola çıkarak Câhiliye 

şiirinde mecazi bir genişlemeye uğradığını ve nihâyet Kur’ân-ı Kerîm'de her birinin özgün bir teolojik kavramı 

inşa ettiği en yüksek anlam mertebesine ulaştığını ortaya koymuştur. Sünnet, Allah'ın toplumsal ve tarihsel 

alandaki şaşmaz kanununu; sine, O'nun mutlak hayat ve yönetim sıfatlarını ispatlayan bir tenzih aracını; sene 

ise zaman ve tabiat üzerindeki mutlak kudretini gösteren bir delili ifade etmek üzere, ilâhî bir vukufiyetle 

seçilmiş sözlüksel birimler olarak karşımıza çıkmıştır. 



326 
 

Nihâyetinde bu çalışma, kelimeler arasındaki şekilsel benzerliğin bir anlam belirsizliğine veya dilsel bir 

kusura değil, tam aksine Kur'an'ın lafzî i'câzının (dilsel mucizeviliğinin) bir tezahürüne işaret ettiği sonucuna 

varmaktadır. Kur'an, her bir harfi ve kelimeyi, belirli bir ilâhî maksadı en hassas ve en beliğ şekilde ifade 

etmek üzere seçmiştir. Bu kelimelerin her birinin kendi özgün bağlamında kazandığı anlamsal kesinlik, ilâhî 

kelamın derinliğinin, yüzeysel okumaların ötesinde bir tefekkür ve tedebbür gerektirdiğini kanıtlamaktadır. 

Dolayısıyla, bu tür etimolojik ve bağlamsal analizler, Kur'an'ı anlama çabalarında filoloji (lugat), hermenötik 

(tefsir) ve teoloji (akide) disiplinlerinin birbirinden ayrılmaz bir bütün teşkil ettiğini ve bu bütüncül yaklaşımın 

ne denli vazgeçilmez olduğunu bir kez daha teyit etmektedir. Bu yaklaşım, Kur'an metnini sadece bir 

dilbilimsel nesne olarak gören parçacı yaklaşımlara karşı, metnin lafzî yapısı ile teolojik gayesi arasındaki 

kopmaz ilişkiyi merkeze alan bir okuma teklif eder. 

Bu çalışmada tatbik edilen ve ortografik benzerliğe sahip kökleri; etimoloji, Câhiliye şiiri ve Kur'an'daki 

teolojik bağlam ekseninde karşılaştırmalı olarak analiz eden metodoloji, Kur'an'ın dilsel i'câzının farklı 

boyutlarını ortaya çıkarmak için yeni imkânlar sunmaktadır. Gelecekte yapılacak araştırmalar, bu yaklaşımı 

Kur'an'daki diğer anlamdaş (sinonim) veya şekilce benzer (paronim) kelime gruplarına da uygulayabilir. 

Örneğin, قلب/kalb ve فؤاد/fuâd; جعل/ce'ale ve خلق/halaka; veya حياة/hayât ve معيشة/maîşet gibi kavram çiftlerinin 

benzer bir metodolojiyle incelenmesi, Kur'an'ın her bir kelimeyi ne denli hassas bir ilâhî maksatla seçtiğine 

dair yeni ve derinlikli bulgular ortaya koyma potansiyeli taşımaktadır. Bu tür çalışmalar, ilâhî metnin lafız 

hassasiyetinin yalnızca istisnai örneklerle sınırlı olmadığını, aksine metnin bütününe yayılan temel bir 

karakteristik olduğunu göstermeye hizmet edecektir.  

Sonuç olarak, sünnet, sine ve sene kelimeleri örneği, Kur'an'ın her bir harfinin ve kelimesinin, bütüncül bir 

tevhidî mesajı en hassas ve en beliğ şekilde ifade etmek üzere ilâhî bir vukufiyetle seçildiğini; metnin, hem 

lafzı hem de mânasıyla, ilâhî bir kelam olduğunu kanıtlayan parlak bir delil olarak karşımızda durduğunu 

göstermektedir. 

 



327 
 

Kaynakça/References 

Âhfeşu’l-Esğar, Ebû’l-Mehâsin ʿAlî b. Suleymân el-. el-İhtiyâreyn. thk. Fahru’d-Dîn Kabâve. Beyrut: y.y., 

1420/1999. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2009. 

A’şâ, Ebû Basîr Meymûn b. Kays el-. Divânu’l-A’şâ el-kebîr. thk. Mahmud İbrahim, Muhammed er-Rıdvanî. 

Katar: Vezâratu’s-Sekâfe ve’l-Funûn ve’t-Türâs, 1. Basım., 2010. 

Aʿlem eş-Şentemerî, Ebû’l-Haccâc Yûsuf b. Suleymân b. ʿÎsâ eş-Şentemerî el-Endulusî el-. Eşʿâru’ş-şuʿarâʾi’s-

sitteti’l-Câhiliyyîn. b.y.: y.y., ts. 

Ebû Nasr el-Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî el-Fârâbî. Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye. thk. 

Ahmed ʿAbdulğafûr ʿAttâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1407/1987. 

Ebû Yâsîn, Hasan Îsâ. Şiʿru Hemdân ve Ahbâruhâ fi’l-Câhiliyye ve’l-İslâm: Cemʿ ve Tahkîk ve Dirâse. Riyad: Dâru’l-

Ulûm, 1.Basım., 1983. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî el-. Tehzîbu’l-luğa. thk. Muhammed ʿAvd Mirʿab. 

Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâssi’l-ʿArabî, 2001. 

Ferâhîdî, Halîl b. Ahmed el. Kitâbu’l-ʿayn. thk. Mehdî el-Mahzûmî, İbrâhîm es-Sâmerrâʾî. 8 Cilt. b.y.: 

Mektebetu’l-Hilâl, ts. 

Hassân b. Sâbit, Ebu’l-Velîd el-Münzir el-Hazrecî el-Ensârî. Dîvânu Hassân b. Sâbit. thk. Velid ’Arafat. Beyrut: 

Dâru Sâdır, 2006. 

İbn Fâris, Ebû’l-Huseyn Ahmed b. Fâris el-Kazvînî. Muʿcemu mekâyîsi’l-luğa. thk. ʿAbdusselâm Muhammed 

Hârûn. 6 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr, 1979. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mukerrem Cemâluddin. Lisânu’l-ʻArab. 15 Cilt. Beyrût: Dâru Sâdır, 1414. 

İbn Meymûn, Muhammed b. el-Mubârek b. Muhammed b. Meymûn el-Bağdâdî. Munteha’t-taleb min eşʿâri’l-

ʿarab. b.y.: y.y., ts. 

İbn Sîde, Ebû el-Hasan ʿAlî b. İsmail b. Sîde el-Mursî. el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam. thk. ʿAbd el-Hamîd 

Hendâvî. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421/2000. 

Kurtubî, Ebû ʿAbdullâh Muhammed b. Ahmed el-Hazrecî el-. el-Câmiʿ li-âhkâmi’l-Kur’ân. thk. Ahmed el-

Berdûnî-İbrahim İtfeyyiş. Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 1384/1964. 

Râğıb el-Isfehânî, Ebû’l-Kâsım el-Huseyn b. Muhammed er-. el-Mufredât fî ğarîbi’l-Kurʾân. thk. Safvân ʿAdnân 

ed-Dâvûdî. Dımaşk; Beyrut: ed-Dâru’ş-Şâmiyye, 1412. 

Râzî, Ebû ʿAbdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-. Mefâtîhu’l-ğayb. Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Turâsi’l-ʿArabî, 1420. 

Semîn el-Halebî, Ebu’l-ʿAbbâs Şihâb ed-Dîn Ahmed b. Yûsuf b. ʿAbdiddâîm es-. ʿUmdetu’l-huffâz fî tefsîri 

eşrefi’l-elfâz. thk. Muhammed Bâsil ʿUyûn es-Sûd. 4 Cilt. b.y.: y.y., 1417. 

Şu’arâu Huzeliyyîn. Dîvânü’l-hüzeliyyîn. thk. Muhammed Mahmud eş-Şenkitî. Kahire: ed-Dârü’l-Kavmiyye 

li’t-Tibâ‘a ve’n-Neşr, 1965. 

Taberî, Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî et-. Câmiʿu’l-beyân fî teʾvîli ʾÂyi’l-Kur’ân. thk. ʾAhmed 

Muhammed Şâkir. 24 Cilt. b.y.: Muʾessesetu’r-Risâle, 1420/2000. 

Tahânevî, Muhammed b. ʿAlî b. el-Kâdî Muhammed Hâmid b. Muhammed Sâbir el-Fârûkî el-Hanefî et-. 

Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn ve’l-ʿulûm. thk. ʿAlî Dahrûc. 2 Cilt. Beyrut: Mektebetu Lubnân Nâşirûn, 1996. 

Veşşâ, Ebû’t-Tayyib Muhammed b. Ahmed el-. ez-Zarf ve’z-zurefâ. thk. Kemâl Mustafâ. Mısır: y.y., 1371. 

Zebîdî, Muhammed b. Muhammed b. ʿAbdurrezzâk ez-. Tâcu’l-ʿarûs min cevâhiri’l-kâmûs. thk. Heyet. 4 Cilt. 

b.y.: Dâru’l-Hidâye, ts. 

Zemahşerî, Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. ʿAmr ez-. el-Keşşâf ʿan hakâîkı ğavâmidi’t-tenzîl. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Kitâbi’l-ʿArabî, 1407. 


