
Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/2 (Aralık 2025), 653-679 | Araştırma Makalesi 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi 
Uygarlığının Rolü 

Muammer Ulutürk  0000-0002-0255-0220 m.uluturk@gmail.com 
Doç. Dr. Necmettin Erbakan Üniversitesi, 

Sosyal ve Beşeri Bilimler Fakültesi, 
Tarih Anabilim Dalı 

Konya, Türkiye 

 ROR : 013s3zh21  

Öz 

Bu makale, MÖ 2600–1900 yılları arasında gelişen İndus Vadisi (Harappa) Uygarlığı’nın dinî 
dünyasını ve bu dünyanın Vedik Hinduizm’in erken biçimleriyle muhtemel temas 
noktalarını tartışmaktadır. Çalışmanın çıkış noktası, yazısı hâlâ çözülememiş olan bir 
uygarlığın maddi kalıntılarından -mühürler, terracotta figürinler, ateş sunakları, ölü 
gömme pratikleri ve kent dokusu- hareketle dinî inanç ve ritüel örüntülerini yeniden 
kurmaktır. Literatürde Sir John Marshall, Jonathan Mark Kenoyer ve Walter A. Fairservis’e 
uzanan yelpaze, İndus Vadisi ile Vedik Hinduizm ilişkisini “doğrudan süreklilik” ile 
“bağımsız gelişim” kutupları arasında ele almaktadır. Bulgular, İndus dinî hayatının 
merkezî bir ruhban sınıfı ve anıtsal tapınak mimarisinden ziyade, yerel ve topluluk temelli 
ibadet etrafında şekillendiğini göstermektedir. Harappa ve Mohenjo-Daro’da saptanan kent 
planlaması, su yönetimi ve arınma alanları, suyla ilişkili ritüel temizliğin önemine, 
Kalibangan’daki ateş sunakları ise Agni aracılığıyla sunu/kurban pratiğinin erken 
örneklerine işaret etmektedir. Çeşitli gömme biçimleri (kremasyon, tabutlu gömü, mezar 
eşyaları) ve ölüm sonrası yaşama dair göstergeler, daha sonra Vedik ve klasik Hindu 
düşüncesinde olgunlaşacak ruhun sürekliliği ve yeniden doğuş kavramlarıyla tematik bir 
paralellik kurmaktadır. Pipal ağacı kültü, ana tanrıça/doğurganlık figürleri ve insan-
hayvan karışımı kompozit tasvirler, doğa merkezli ve panteistik eğilimli bir kutsallık 
anlayışını görünür kılmaktadır. Bu bağlamda, “paşupati” (proto-Şiva) yorumu etrafında 
temerküz eden mühürler, insan–hayvan–doğa üçgeninde kurulan kozmik düzen fikrini 
sembolize etmekte, Şiva/Şakti ikiliğinin daha sonraki metafizik çerçevesine ikonografik bir 
ön zemin sunmaktadır. Makale, Rig Veda’nın pastoral ve savaşçı temalarıyla İndus 
Vadisi’nin kentsel ve zanaatkâr dünyası arasındaki yapısal farklılıkları değerlendirerek, 
“tek hatlı tarih” kurgusundan kaçınmaktadır. Buna rağmen, arınma, kurban, bereket ve ev 
içi/yerel ibadet gibi ritüel motiflerin iki gelenekte de güçlü biçimde bulunması, kültürel 
etkileşimin birikimli ve çok katmanlı seyrettiğini düşündürmektedir. Bu çerçevede Vedik 
Hinduizm’in, yalnızca Aryan göçleriyle taşınan bir inanç sistemi değil, aynı zamanda İndus 
Vadisi mirasıyla temas ve dönüşüm içinde biçimlenen melez bir yapı olduğu görülmektedir. 
İndus Vadisi dini, doğa, doğurganlık ve döngüsellik ekseninde, gündelik hayatla iç içe, 
hiyerarşiden ziyade pratik ritüel ağıyla dokunmuş görünmektedir. Bu özellik, Hint 
coğrafyasında halk dindarlığı çizgisinin erken bir evresi olarak yorumlanabilir. İndus Vadisi 
Uygarlığı’nın yazısının çözülememiş oluşu, betimleme ile yorum arasındaki mesafeyi 

https://orcid.org/0000-0002-0255-0220
mailto:m.uluturk@gmail.com
https://ror.org/013s3zh21


654  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

artırmakta ve doğrudan teolojik sonuçlara ulaşmayı kısıtlamaktadır. Bu nedenle makale, 
görsel benzerliklerin tek başına “süreklilik kanıtı” olarak görülmemesi gerektiğini, 
kronoloji ve bağlamın zorunlu olduğunu vurgulamaktadır. Yine de mühür ikonografisi, 
ritüel altyapı ve ölü gömme pratikleri birlikte okunduğunda, İndus Vadisi ile Vedik 
Hinduizm çizgisinde sembolik rezonansın güçlü olduğu anlaşılmaktadır. Söz gelimi su, ateş 
ve ağaç üçlüsü, dişil/eril ilkenin tamamlayıcılığını ifade etmektedir. Makale, Vedik 
Hinduizm’in kökenleri üzerine yürütülen tartışmalara iki önemli katkı sunmaktadır. İlk 
olarak, yalnızca kutsal metinlere dayanan açıklamaların sınırlılığını aşmak için, arkeolojik 
ve ikonografik verileri de içine alan çok yönlü bir kanıt zemini önermektedir. Böylece hem 
yazılı hem de maddi kültür unsurlarını birlikte değerlendiren, daha bütüncül bir yaklaşım 
geliştirilmiştir. İkinci olarak ise, Vedik Hinduizm’in İndus Vadisi Uygarlığı’yla ilişkisini 
açıklarken, iki uçtaki görüşten yani “tam bir tarihsel süreklilik” ve “tam bir kopuş” 
tezlerinden farklı olarak, ekolojik ve ritüel benzerlikler üzerinden kurulan bir ara model 
önermektedir. Bu yaklaşım, Hindu düşüncesinin erken biçimlerinin, yerli İndus mirasının 
uzun dönemli etkileriyle birlikte şekillenmiş olabileceğini ortaya koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler 

Dinler Tarihi, İndus Vadisi Uygarlığı, Harappa, Mohenjo-Daro, Vedik Hinduizm, Ritüel. 

Atıf Bilgisi 

Ulutürk, Muammer. “Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi 
Uygarlığının Rolü”. Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/2 (Aralık 2025), 653-679. 
https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.10  

Geliş Tarihi 09.08.2025 
Kabul Tarihi 01.12.2025                              
Yayım Tarihi 31.12.2025     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve 

yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – Turnitin 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 

çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.10
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


The Journal of Near East University Faculty of Theology 11/2 (December 2025), 653-679 | Research Article 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

A Discussion on the Origins of Vedic Hinduism: The Role of the Indus 
Valley Civilization 

Muammer Ulutürk 000-0002-0255-0220 m.uluturk@gmail.com 
Assoc. Prof. Necmettin Erbakan University, 

Faculty of Social and Human 
Sciences, History Department 

Konya, Türkiye 

 ROR : 013s3zh21  

Abstract 

This article discusses the religious world of the Indus Valley (Harappan) Civilization, which 
flourished between 2600 and 1900 BCE, and explores its possible points of contact with the 
early forms of Vedic Hinduism. The study is based on reconstructing patterns of belief and 
ritual through the material remains of a civilization whose script remains undeciphered—
such as seals, terracotta figurines, fire altars, burial practices, and urban design. In the 
literature, scholars ranging from Sir John Marshall to Jonathan Mark Kenoyer and Walter 
A. Fairservis have addressed the relationship between the Indus Valley and Vedic Hinduism 
within the polarity of “direct continuity” versus “independent development.” The findings 
indicate that the religious life of the Indus Valley was shaped not around a centralized 
priestly class or monumental temple architecture, but around local and community-based 
forms of worship. The urban planning, water management systems, and purification areas 
discovered in Harappa and Mohenjo-Daro point to the ritual significance of water and 
cleanliness, while the fire altars at Kalibangan suggest early examples of offering or 
sacrifice rituals performed through Agni, the Fire Deity. Various burial types—cremations, 
coffin burials, and grave goods—along with evidence of belief in an afterlife, reveal 
thematic parallels with later Vedic and Classical Hindu ideas of the continuity and rebirth 
of the soul. The cult of the pipal tree, mother goddess and fertility figurines, and composite 
human–animal representations reflect a nature-centered and pantheistic sense of the 
sacred. Within this framework, the seals associated with the “Pashupati” (proto-Shiva) 
motif symbolize the cosmic harmony between human, animal, and nature, providing an 
iconographic prototype for the later metaphysical concept of the Shiva–Shakti duality. The 
article avoids a “single-line historical narrative” by acknowledging the structural 
differences between the pastoral and warrior-oriented world of the Rig Veda and the urban 
and artisanal context of the Indus Valley. Nevertheless, the presence of shared ritual 
motifs—such as purification, sacrifice, fertility, and household or local worship—suggests a 
cumulative and multilayered cultural interaction. Accordingly, Vedic Hinduism emerges 
not solely as a religion brought by Aryan migrations, but as a hybrid formation that 
developed through contact and transformation alongside the Indus heritage. The religion 
of the Indus Valley appears to have been woven around practical ritual networks 
emphasizing nature, fertility, and cyclical renewal rather than hierarchical institutions—a 
pattern that can be interpreted as an early phase of folk religiosity in the Indian 

https://orcid.org/0000-0002-0255-0220
mailto:m.uluturk@gmail.com
https://ror.org/013s3zh21


656  •  A Discussion on the Origins of Vedic Hinduism: The Role of the Indus Valley Civilization 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

subcontinent. The undeciphered state of the Indus script widens the gap between 
description and interpretation, limiting direct theological conclusions. Thus, the article 
emphasizes that visual similarities alone should not be regarded as definitive evidence of 
continuity; chronology and cultural context are indispensable for interpretation. Even so, 
when seal iconography, ritual structures, and burial practices are read together, a strong 
symbolic resonance can be discerned along the Indus–Vedic continuum—for instance, the 
triad of water, fire, and tree expresses the complementarity of feminine and masculine 
principles. Ultimately, the article makes two major contributions to the debate on the 
origins of Vedic Hinduism. First, it establishes a multi-dimensional evidential framework 
that integrates archaeological and iconographic data to overcome the limitations of purely 
text-based approaches, thereby creating a more holistic interpretive model. Second, in 
examining the relationship between Vedic Hinduism and the Indus Valley Civilization, it 
proposes an intermediate model based on ecological and ritual continuities—distinct from 
the extremes of “total historical continuity” and “radical rupture.” This approach suggests 
that the early forms of Hindu thought were shaped in dialogue with, and under the long-
term influence of, the indigenous religious heritage of the Indus Valley Civilization. 

Keywords  

History of Religions, Indus Valley Civilization, Harappa, Mohenjo-Daro, Vedic Hinduism, 
Ritual. 

Citation 

Ulutürk, Muammer. “A Discussion on the Origins of Vedic Hinduism: The Role of the Indus 
Valley Civilization”. The Journal of Near East University Faculty of Theology 11/2 (December 
2025), 653-679. https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.10  
 

Date of Submission 09.08.2025 
Date of Acceptance 01.12.2025                              
Date of Publication 31.12.2025     
Peer-Review Double anonymized - Two External 
Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while 

carrying out and writing this study and that all the sources used have been 
properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - Turnitin 
Conflicts of Interest The author has no conflict of interest to declare. 
Grant Support The author acknowledge that they received no external funding in support 

of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work 

licensed under the CC BY-NC 4.0. 

https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.10
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


Muammer Ulutürk  • 657 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Giriş 

MÖ 3. binyılda, Eski Mezopotamya ve Eski Mısır’la çağdaş olarak gelişen İndus Vadisi 
Uygarlığı din, tarih ve kültür araştırmaları açısından incelemeye değer konulardan biridir. 
Bu uygarlığın, insanlık tarihinin en erken şehirleşmiş toplumlarından biri olarak gelişmiş 
kent planlaması, kanalizasyon sistemleri, standartlaşmış ağırlık ölçüleri ve zanaat 
teknolojisi gibi alanlarda ortaya koyduğu başarılar, insanlık tarihindeki ilk büyük şehirli 
toplumlar arasında önemli bir örnek teşkil etmektedir.  

Bu çalışmanın konusu, İndus Vadisi Uygarlığı’nın dinî inanç sistemi ile Vedik Hinduizm 
arasındaki muhtemel bağlantıların arkeolojik veriler üzerinden incelenmesidir. Araştırma 
problemi, İndus toplumunun doğa merkezli inanç yapısının, daha sonraki Vedik 
geleneklerin biçimlenmesinde nasıl bir rol oynadığı sorusudur. Bu konuya ilişkin literatür 
değerlendirmesi, arkeolojik verilerden hareketle farklı yorumlar geliştiren Sir John 
Marshall, Jonathan Mark Kenoyer ve Walter A. Fairservis, Sir R. E. Mortimer Wheeler gibi 
araştırmacıların özgün katkıları doğrultusunda yapılandırılmıştır. Türkçe akademik 
yazında bu uygarlığın dinî yapısına odaklanan kapsamlı araştırmaların son derece sınırlı 
olduğu görülmektedir. Dolayısıyla bu çalışma, söz konusu eksikliği gidermeyi ve alandaki 
boşluğu doldurmayı amaçlamaktadır. Çalışmanın alana katkısı, İndus dini ile Vedik 
Hinduizm arasındaki ilişkiyi dinler tarihi perspektifinden inceleyen Türkçe literatürdeki az 
sayıdaki örnekten biri olmasında yatmaktadır.  

Çalışmanın yöntemi, üç temel eksen üzerine kurulmuştur. Birincisi, Harappa, Mohenjo-
Daro, Kalibangan gibi merkezlerde ortaya çıkarılmış arkeolojik materyalin (mühürler, 
figürinler, mezarlar, ateş sunakları) ikonografik çözümlemesidir. İkincisi, bu verilerin 
Vedik metinlerdeki ritüel, sembol ve tanrı–tanrıça tasvirleriyle karşılaştırılmasıdır. 
Üçüncüsü ise bu karşılaştırmaların, kültürel süreklilik ve dinî dönüşüm olguları açısından 
dinler tarihi perspektifinden değerlendirilmesidir. 

Arkeolojik bulgular, ikonografik veriler ve karşılaştırmalı dinler tarihi yaklaşımı birlikte 
değerlendirilmiş; mevcut yorumlar içerik analizi yoluyla çözümlenmiştir. Bu bütüncül 
yaklaşım, İndus dinî pratiğinin doğa, doğurganlık ve ritüel merkezli karakterini anlamaya 
ve Vedik Hinduizm’e olası etkilerini ortaya koymaya yöneliktir. Vedik Hinduizm’in 
kökenlerinin İndus Vadisi halklarının dinî yapısıyla ilişkili olabileceği yönündeki 
varsayımlar, ancak eldeki arkeolojik bulgular çerçevesinde yorumlanmaktadır. Bu nedenle 
“bir din hakkındaki yazılı belgelerin kıtlığı dikkate alındığında arkeolojik belgelerin paha 
biçilmez bir değere sahip olduğu görülmektedir.”1 Günümüz Pakistan sınırları içinde 
bulunan Harappa, Rig Veda metinlerinde adı geçen Hariyupiya ile özdeşleştirilir.2 İndus 

                                                           
1  Mircea Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi II, çev. Ali Berktay (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 

2003), 2/162.  
2  Anup Singh, “Importance and Impacts of Indus Valley Civilisation”, International Journal of 

Academic Research and Development 3/2 (2018), 75. 



658  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Vadisi halklarının din ve inanç sisteminin, özellikle sonraki dönem Hint dinlerinde görülen 
tanrılar ve ritüellerle olan muhtemel bağlantılarını ortaya koymak, bu erken uygarlığın 
dinler tarihi açısından taşıdığı özgün önemi vurgulamak bakımından önem arz etmektedir. 
İndus Vadisi Uygarlığı’nın dinî yapısını anlamaya yönelik en somut kanıtların sınırlı olması 
ve İndus yazısının hâlâ çözülememiş bulunması3, elde edilen sonuçların büyük ölçüde 
spekülatif kalmasına neden olmakta, bu yorumlar çoğu zaman, çok daha sonraki Hindu 
perspektifine dayanan geriye dönük çıkarımlar olarak değerlendirilmektedir.4 Fairservis’in 
de belirttiği üzere, yazısı henüz çözülememiş bu uygarlık hakkında yapılabilecek 
araştırmalar, şimdilik arkeolojik kayıtlardan elde edilen bulgu ve çıkarımlara dayanarak 
yürütülmek durumundadır.5 Bu nedenle çalışmamızda, bölgeden elde edilen arkeolojik 
veriler, bunları yorumlayan araştırmacıların görüşleri değerlendirilmiş ve bu konuya bir 
katkı sunmak hedeflenmiştir. 

1. İndus Vadisi Uygarlığı Hakkındaki Çalışmalar 

İngiliz Arkeoloji Araştırmaları yöneticisi Marshall (1876–1958) tarafından 1924 yılında 
İndus Nehri boyunca daha önce bilinmeyen bir kültür gün yüzüne çıkarılmış ve bu kültür, 
İndus Vadisi Uygarlığı (Harappa) olarak adlandırılmıştır. Ardından Wheeler’ın Harappa’da 
ve diğer araştırmacıların Mohenjo-Daro’da yürüttüğü çalışmalar, bu uygarlığın MÖ 
2600’lere kadar uzanan, kapsamlı ve gelişmiş şehir merkezli bir kültür olduğunu ortaya 
koymuştur.6 İndus Vadisi Uygarlığı’na dair arkeolojik kalıntılar, 1924’de Marshall’ın 
Harappa’da başlattığı kazılardan önce sistematik olarak incelenmemişti. Ancak 
Harappa’nın kalıntıları aslında 19. yüzyılda Charles Masson ve Sir Alexander Cunningham 
tarafından fark edilmişti. Gezgin Masson, 1820’lerin sonunda Harappa’yı tesadüfen 
keşfetmiş, gözlemlerini ise dört ciltlik Narrative of Various Journeys in Balochistan, Afghanistan 
and The Panjab 7 adlı eserinde yayımlamıştı. Yaklaşık kırk yıl sonra Cunningham, bölgede 

                                                           
3  Son dönemlerde yapılan önemli bir araştırma sonucuna göre İndus yazı sisteminin 417 ile 694 

arasında işarete sahip olduğu tahmin edilmektedir. Yazılar oyma, kabartma, kazıma, kakma, 
kalıplama, boyama gibi çeşitli tekniklerle işlenmiş, kemik, fildişi, seramik, bakır, fayans, altın, alçı, 
kumtaşı, gümüş, steatit ve pişmiş toprak gibi farklı malzemeler üzerine uygulanan logo-hecesel 
bir sistem olup, çoğunlukla mühürler ve tabletler üzerinde bulunmuştur. Bu yazıların dinî mi 
yoksa idari amaçlı mı olduğu belirsizliğini korumaktadır. Bk. Shruti Daggumati - Peter Z. Revesz, 
“A Method of Identifying Allographs in Undeciphered Scripts and Its Application to the Indus 
Valley Script”, Humanities and Social Sciences Communications 8/1 (2021), 8. 

4  Geoffrey Samuel, The Origins of Yoga and Tantra: Indic Religions to the Thirteenth Century (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2008), 3. 

5  Walter A. Fairservis, “The Script of the Indus Valley Civilization”, Scientific American 248/3 (1983), 
58. 

6  A. Jones Constance - James D. Ryan, “Indus”, Encylopedia of Hinduism (New York: Facts On File, 2007), 
196. 

7  bk. Charles Masson, Narrative of Various Journeys in Balochistan, Afghanistan, the Panjab & Kalât 
(London: Richard Bentley, 1844). 



Muammer Ulutürk  • 659 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

kazılar yaparak mühürler çıkarmış ve dikkat çekmişti. Bu erken keşiflere rağmen 
kalıntıların önemi uzun süre anlaşılamamış, ancak Marshall’ın 1920’de Illustrated London 
News’da Harappa ve Mohenjo-Daro bulgularını duyurmasıyla bölgeye yönelik arkeolojik ilgi 
artmış ve kazı çalışmaları başlamıştır.8 Bu araştırmalara göre yaklaşık beş bin yıl önce, 
kuzey Hindistan ile Pakistan ve Afganistan’ın bazı bölgelerinde ortaya çıkan bu gelişmiş 
uygarlığın halkı, İndus ve Sarasvati nehirlerinin verimli topraklarında tarım ve hayvancılık 
faaliyetleri yürütmüştür. Halkı, zarif çanak çömlekler, değerli taşlardan mücevherler ve taş 
ile metalden heykeller üretmiştir. Ancak MÖ 1700 dolaylarında bu uygarlık aniden ortadan 
kaybolmuştur. Bazı tarihçiler, depremler, taşkınlar ve kuraklık gibi doğal afetlerin, bölge 
halkını yaşadıkları yerlerden göçe zorlamış olabileceğini öne sürmektedir.9 Bu uygarlığın 
çöküşünün nedenlerinden biri de Aryan istilası olabileceği yönündedir.10 Ayrıca bu 
uygarlığın kültürel mirası, çok daha sonraki dönemlerde halk geleneklerinde dolaylı 
biçimlerde yaşamaya devam etmiştir.11 Çalışmamızda, işte bu dolaylı biçimlerde yaşamaya 
devam eden Hint dinî ve kültürel pratiklerinin kökenlerinde, söz konusu uygarlığın 
etkilerinin bulunup bulunmadığı sorusuna yanıt arayacağız. 

Hinduizm’in arkeolojik kökenlerine ilişkin araştırmalar genellikle Hindistan’ın farklı 
bölgelerinde tespit edilen tarih öncesi kültlerle başlatılmaktadır. MÖ 3. binyılda gelişen 
kentsel İndus Uygarlığı’na ait bazı kültürel unsurların, daha sonraki Hindu ikonografisi ve 
düşünsel idealleriyle ilişkilendirilmeye çalışıldığı görülmektedir. Ancak bu bağlantılar hâlâ 
spekülatif olup, kesinleşmemiştir.12 Örneğin, Hindu milliyetçiliğinden etkilenen bazı 
arkeologlar, İndus ve Ganj nehirleri arasındaki bu yerli uygarlığın hem tarihsel Hindu 
toplumunun hem de erken Vedik geleneğin temelini oluşturduğunu savunmaktadır.13 Neha 
Gupta, arkeolojik kanıtların tarih yazımında nasıl kullanıldığını inceleyerek, arkeoloji, 
Hindistan tarihi ve milliyetçilik arasındaki ilişkiye dair daha geniş kapsamlı bir tartışma 
başlatmıştır. Özellikle Mohenjo-Daro ve Harappa gibi ilk kazılan İndus yerleşimlerinden 

                                                           
8  Charise Javonillo, “Anlaşılmaz, İbret Verici ve Deşifre Edilmemiş Yönleriyle İndus Vadisi 

Medeniyeti”, çev. Yalçın Kayalı, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 7 (Nisan 2015), 194. 
9  Virginia Schomp, Ancient India (New York: Marshall Cavendish Corporation, 2010), 16; Malati J. 

Shendge, “Floods and the Decline of the Indus Civilization”, Annals of the Bhandarkar Oriental 
Research Institute 71/1-4 (1990), 219. 

10  Mircea Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi I, çev. Ali Berktay (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 
2003), 1/241; Turgay Ovalı, “Bir Medeniyet Tasavvuru Olarak Kurucu Hint Metinleri”, Medeniyet 
Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2019), 126. 

11  Halide Rumeysa Küçüköner, “Hint Alt-Kıtasının Dini ve Kültürel Yapısının Şekillenmesinde 
Arilerin Rolü”, Şarkiyat 10/2 (Mayıs 2018), 615. 

12  bk. Namita Sanjay Sugandhi, “The Archaeology of Hinduism”, Oxford Research Encyclopedia of 
Anthropology (Oxford: Oxford University Press, 2023). 

13  Neha Gupta, “Why the Social Context of Archaeology Matters in the Study of the Indus Valley 
Civilization: Insight on Banerji’s ‘Pre‐Buddhist’ Period at Mohenjodaro”, Journal of Multidisciplinary 
Studies in Archaeology 1 (2013), 39. 



660  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

yararlanarak, bu alanların belgelenmesinin kazıcıların edebî kaynakları göz ardı ederek, 
yalnızca bulunan eserler ve manzaralardan oluşan bir koleksiyon aracılığıyla kentsel ve 
hiyerarşik bir toplum yapısına dair kanıtlar sunmasına imkân tanıdığını ifade etmiştir.14  

Antik Hindistan, dünya tarihindeki başlıca dinî geleneklerin doğuşuna sahne olmuş 
önemli bir kültürel ve tarihsel bir merkezdir. Hint toplumunun şekillenmesinde en büyük 
rolü oynayan din ise Hinduizm’dir. Günümüzde Hindistan ve diğer ülkelerde 1,2 milyardan 
fazla insan bu kadim inancı yaşamaya devam etmektedir. Kurucusu olmayan Hinduizm, 
kimi uzmanlara göre antik İndus Vadisi Uygarlığı’nın inançları ile Hindistan’a yerleşen 
Aryanların dinî geleneklerinin birleşiminden doğmuştur.15 Hindistan’ın en eski 
uygarlıklarından biri olan İndus Vadisi Uygarlığı, bazı araştırmacılarca Vedik Hinduizm ve 
kültürünün önemli temellerinden biri olarak kabul edilmiş, farklı ve ona kıyasla daha üstün 
görülmüştür. İki gelenek arasında belirgin bir devamlılık olduğu öne sürülmüş olsa da bu 
iddiayı destekleyen kanıtlar yukarıda zikrettiğimiz arkeolojik verilerin yorumlarıyla 
sınırlıdır. Zaman ve mekân açısından farklı dönemlere ve bölgelere ait olan bu iki yapı inanç 
ve ritüeller bakımından kimi özellikleriyle benzemekte ya da ayrışmaktadır. Nagendra 
Rao’nun değerlendirmesine göre, İndus Vadisi Uygarlığı’nda çoktanrılı ve doğa merkezli bir 
inanç sisteminin hâkim olduğu; bitki ve hayvan kültleri ile eril ve dişil tanrılara yönelik 
tapınma pratiklerinin yaygın biçimde sürdürüldüğü anlaşılmaktadır. Buna karşılık, Vedik 
dönemdeki halkın putlara tapmadığı, dolayısıyla inanç biçimlerinin farklılaştığı 
düşünülmektedir. Bununla birlikte Harappa yerleşimlerinde, Vedik panteonun başlıca 
tanrıları arasında yer alan İndra, Varuna ve Agni’ye ilişkin herhangi bir arkeolojik bulguya 
rastlanmamıştır. Bu kültürel farklılıklar, bilim insanları arasında uzun süre Aryan ve Aryan 
olmayan topluluklar üzerine tartışmalara yol açmıştır.16 Bununla birlikte, İndus 
Uygarlığı’nın dinî yapısının tamamen Vedik inançlardan bağımsız olduğu da kesin olarak 
söylenemez. İndus Vadisi Uygarlığı’ndaki Ana Tanrıça figürleri, Hinduizm’in erken 
dönemlerinde görülen Şakti kültüyle ilişkilendirilmiştir. Doğurganlık ve bereketi 
simgeleyen Şakti kültü, İndus halkının doğa ve doğurganlıkla ilişkili tanrıçalara yönelik 
tapınma pratikleriyle paralellik göstermektedir. Bu durum, İndus halkının dinî 
inançlarının, Hinduizm’in erken dönem inançlarıyla benzerlik taşıdığına işaret etmektedir. 
Arkeolojik bulgular, İndus toplumunda cenaze ritüellerinin çoğunlukla kremasyon yoluyla 
gerçekleştirildiğini ancak bazı durumlarda toprağa gömülme uygulamalarının da 
görülebildiğini, ölüye yiyecek, içecek ve kişisel eşyalar bırakıldığını, bazen de ölünün 
yönünün belirli yıldızlara veya kutsal sayılan nehirlere dönük biçimde yerleştirildiğini 
göstermektedir. Bu uygulamalar, Hinduizm’deki ölü yakma geleneği ile ölüye sunular 

                                                           
14  Gupta, “Why the Social Context of Archaeology Matters in the Study of the Indus Valley 

Civilization: Insight on Banerji’s ‘Pre‐Buddhist’ Period at Mohenjodaro”, 39. 
15  Schomp, Ancient India, 20. 
16  Nagendra Rao, “Continuity and Change: Harappan Religion, the Vedic Religion and Classical 

Hinduism”, Cultural Contours of History and Archaeology Volume VII: Buddhism and Other Religions 
(Delhi: B.R. Publishing Corporation, 2015), 261-264. 



Muammer Ulutürk  • 661 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

bırakma (piṇḍa-dāna) ve ruhun sonraki yaşama geçişini kolaylaştırmaya yönelik (antyeṣṭi) 
ritüelleriyle benzerlik taşımaktadır. Hinduizm’de, ölülerin ruhlarının yeniden doğacağına 
(saṃsāra) inanılması da bu benzerliği güçlendirmektedir. Bu da İndus halkının ölüm sonrası 
yaşamla ilgili benzer bir inanca sahip olduğunu düşündürmektedir. Bunun yanı sıra, İndus 
halkı karmaşık hayvan figürleri ve hayvan başları tasvirlerine sıklıkla yer vermiştir. Bu 
figürlerin, doğa güçlerine ya da ilahî varlıklara göndermede bulunduğu anlaşılmaktadır. 
Hinduizm’de de bazı tanrılar hayvan formunda veya hayvanlarla ilişkilendirilmiş, Ganesha 
örneğinde olduğu gibi bu tanrılardan bazıları belirli hayvanlarla özdeşleştirilmiştir. Bu 
etkileşim yalnızca dinî sembol ve ritüeller düzeyinde değil, aynı zamanda kültürel hafıza, 
mekânsal kullanım ve toplumsal örgütlenme biçimlerinde de izlenebilmektedir. Özellikle 
ateş kültü, arınma pratikleri ve doğurganlıkla ilişkili ikonografinin, Aryan sonrası dönemde 
yeni anlam katmanları kazanarak Vedik gelenek içinde yeniden yorumlandığı 
görülmektedir. Böylece İndus geleneğine ait unsurların, yalnızca erken Hinduizm’in 
oluşumuna zemin hazırlamakla kalmayıp, Vedik dönemde ortaya çıkan ritüel çeşitliliğin ve 
sembolik düalizmin şekillenmesinde de rol oynadığı söylenebilir. Bu çerçevede İndus–
Aryan buluşması, salt bir kültürel devralma süreci değil, aynı zamanda her iki geleneğin 
ritüel pratiklerini dönüştüren karşılıklı bir yeniden anlamlandırma dinamiği olarak 
değerlendirilebilir.17  

Öte yandan eski Hint metinleriyle arkeolojik bulgular yan yana değerlendirildiğinde, 
Rig Veda’nın (yaklaşık MÖ 1500) şehirleşmiş bir topluma dair herhangi bir iz sunmaması ve 
metinlerde sıkça yer verilen büyük savaş atlarının İndus Vadisi’nde arkeolojik olarak 
doğrulanamaması, İndus Vadisi Uygarlığı ile Vedik Hinduizm arasında varsayılan süreklilik 
iddialarını zayıflatmaktadır. Nitekim Rig Veda’da yerleşik şehir yaşamına, anıtsal yapılara 
veya gelişmiş bir kentsel düzene ilişkin hemen hiçbir betimleme bulunmazken, ilahilerin 
göçebe-pastoral bir yaşam düzenini yansıttığı görülür. Benzer şekilde, Vedalarda tasvir 
edilen iri yapılı ve güçlü atlara ilişkin kalıntılar yalnızca Vedik toplulukların yaşamış 
olabileceği Kuzey Pencap bölgesinde tespit edilmiş, İndus Vadisi’nin diğer yerleşimlerinde 
ise bu tür atlara dair doğrulanabilir bir arkeozoolojik buluntuya rastlanmamış, yalnızca 
daha küçük boyutlu yerli Hint atı kalıntıları belirlenmiştir.18 Ayrıca İndus Vadisi 
Uygarlığı’nın dinî ve kültürel doğasına ilişkin süregelen tartışmalardan biri olan dil 
meselesidir. Kimi uzmanlar bu bölgedeki yazının bir Dravidya dilini yansıttığına ve İndus 
Vadisi halklarını çağdaş Dravid dilini konuşanlara bağladığına inanmaktadır. Kimileri ise 
yazının dilinin Hint-Aryan olduğuna inanmaktadır.19 Yerli Dravidyen kültürü ile Aryan 
kültürünün sentezinden doğan Hinduizm içerisinde, İndus Uygarlığı’na ait unsurlar da yer 

                                                           
17  Kashinath Narayan Dikshit, Prehistoric Civilization of The Indus Valley (New Delhi: Sir William Meyer 

Lectures, University of Madras, 1939), 33-39. 
18   A. Jones Constance - James D. Ryan, “Indus Valley Civilisation”, Encylopedia of Hinduism (New York: 

Facts On File, 2007), 196-197. 
19  A. Jones Constance - James D. Ryan, “Dravidian”, Encylopedia of Hinduism (New York: Facts On File, 

2007), 137. 



662  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

almakta ve bu unsurlar, yerli kültürel mirasın bir bölümünü yansıtmaktadır.20 Öte yandan 
Rig Veda’nın aksine her ne kadar efsanevi unsurlar barındırsa da Mahabharata Destanı 
İndus Vadisi Uygarlığı’na ait şehirler hakkında önemli bilgiler sunmaktadır.21 

İlk Hindu kutsal metinleri, Aryanların dili olan Sanskritçe yazılmış dua ve ilahilerden 
oluşan Vedalar’dır. MÖ 1500 ile MÖ 500 yılları arasındaki Hint tarihi dönemi, bu kutsal 
metinlerden esinlenerek genellikle Vedik dönem olarak adlandırılır.22 Vedizm, MÖ 2. binin 
ortalarından itibaren Hindistan’a göç eden Aryan kökenli din adamlarının teşkil ettiği 
Brahmanlar ve onların oluşturduğu kutsal Veda külliyatı etrafında meydana gelen bir inanç 
sistemidir. Vedik Hinduizm’in doğuşuna giden süreci ve Hindistan’daki kültürel değişimleri 
anlayabilmek için, İndus Vadisi Uygarlığı’nı anlamak gerekmektedir. Hindistan coğrafyası, 
sembolik süreklilikleri, ritüel benzerlikleri ve yerleşim pratiklerini inceleyerek kültürel 
etkileşimlerin izini sürmek açısından önemli veriler sunmaktadır. Ayrıca, sürdürülebilir 
kentleşme modelleri açısından da İndus Vadisi Uygarlığı, bugünün dünyasına ilham 
verecek niteliktedir. Çevreyle uyumlu şehir planlaması, kamu sağlığına yönelik 
kanalizasyon sistemleri ve merkezi olmayan kent yapılanmaları, günümüz şehircilik 
sorunlarına tarihsel perspektiften bakmayı mümkün kılmaktadır. İndus Vadisi 
Uygarlığı’nın anlaşılması, arkeoloji veya tarih disiplini için olduğu kadar antropoloji, dinler 
tarihi, mimarlık, çevre tarihi ve dilbilim gibi pek çok farklı akademik alan için de zengin ve 
henüz tam anlamıyla keşfedilmemiş bir araştırma alanı sunmaktadır. Bu çok disiplinli 
potansiyel, onu insanlık tarihinin en değerli inceleme alanlarından biri hâline getirecek 
pozisyondadır. İndus Vadisi’nde eski dünyanın diğer antik uygarlıklarının karakteristik 
özelliği olan krallara, saraylara ve büyük tapınak komplekslerine dair kanıtlar henüz 
netleşmemiş olsa da arkeolojik buluntular üzerinden bu uygarlığın dini, ritüelleri ve dinî 
örgütlenmesi hakkında birtakım karinelere ulaşmak mümkündür. Buradan itibaren İndus 
Vadisi Uygarlığı’nın inanç sistemi hakkında bilgi veren bazı bulguları zikredebiliriz. 

2. İndus Vadisi Kazılarının Ortaya Koyduğu Dinî ve Kültürel Veriler 

2.1. Mühürler ve Tarihsel Değeri 

İnsanlık tarihinin ilk dönemlerinden itibaren mühürler, malların ya da belgelerin 
damgalanarak sahiplenilmesi, bir metaın bireye ya da topluluğa ait olduğunu doğrulama, 
üretim kaynaklarına erişimi sağlama ve ticari ürünlerin güvenliği ile dağıtımını düzenleme 
amacıyla kullanılmıştır. Bu uygulama çağdaşı olan Mısır ve Mezopotamya’da olduğu gibi 
İndus Uygarlığı’nda yaygın biçimde görülmektedir. Özellikle delikli bir çıkıntıya veya 
topuza sahip kare biçimli mühür türü, İndus Uygarlığı’nda ilk kez yaklaşık MÖ 2600 
dolaylarında ortaya çıkmıştır.23 Harappa’da yapılan son kazılara göre, boynuzlu boğa gibi 

                                                           
20  Küçüköner, “Hint Alt-Kıtasının Dini”, 614. 
21  bk. Ovalı, “Bir Medeniyet Tasavvuru Olarak Kurucu Hint Metinleri”, 120. 
22  Schomp, Ancient India, 17. 
23  Ercüment Yıldırım - Kadriye Leyla Gökşen, “Harappa – İndus Medeniyetinde Mühürler”, History 



Muammer Ulutürk  • 663 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

hayvan figürlerinin yer aldığı kare mühürler, yazılı en eski mühürler arasında yer 
almaktadır. Yazı bulunan mühürlerdeki hayvan oymaları, sonraki dönemlerdeki mühürlere 
göre daha keskin ve köşeli, yazılar ise daha kıvrımlı bir yapıya sahiptir. Daha sonraki 
mühürlerde ise hayvan figürleri daha yumuşak, yuvarlak hatlara sahip olurken, yazılar sert 
ve geometrik bir biçimde oyulmuştur.24 Marshall’ın 1922–1927 yılları arasında Mohenjo-
Daro’da gerçekleştirilen kazılarda bulunan bir mühür üzerindeki figürü, tanrı Şiva’nın 
prototipi olarak tanımladığı yayınıyla birlikte,25 dinî yorumlara yönelik neredeyse tüm 
çalışmalar bu figür etrafında şekillenmeye başlamıştır.26 Bu bağlamda, Harappa 
kazılarından elde edilen bulguların Hinduizm’e dair yorumları etkilediği kabul edilen 
çalışmalar arasında Marshall’ın araştırmaları özellikle dikkat çekmektedir. Bağdaş kurmuş, 
boynuzlu başlık taşıyan ve etrafında hayvanlar bulunan bu erkek figür, ereksiyon hâlindeki 
penisi, manda başlığı ve yogik bir duruşla tasvir edilmiş olması nedeniyle Marshall’ın yanı 
sıra sonraki bazı araştırmacılar tarafından da Vedik Hinduizm’de Şiva’nın bir sıfatı olan 
Paşupati yani “hayvanların efendisi” figürü ile ilişkilendirilmiş ve bu mühre proto-Şiva 
yorumu getirilmiştir. Bu tür İndus Vadisi kalıntıları, daha sonraki Vedik kültürü ve 
Aryanlar arasındaki ilişkiye dair pek çok tartışmaya konu olmuştur.27 Sözü geçen 
“hayvanların efendisi” ile ilişkilendirilen hayvanlar, bir gergedan ve bir su  mandası, bir fil 
ve bir kaplan ve başı dönük bir keçidir. Fairservis’in yorumu, yazıtta görülen mandanın 
“yüce olan”, “şeflerin efendisi” biçiminde anlaşılması gerektiği yönündedir.28 Hint dinî 
geleneği içinde Dravidyen kökenleri güçlü olan unsurlardan biri, su mandası kültü ve buna 
bağlı mitolojilerdir. Bu bağlamda, mühürde yer alan insan biçimli manda figürünün, bu 
geleneğe yeni bir ışık tutup tutamayacağı konusu uzun süredir tartışılmaktadır.29 Öte 
yandan Kiş’teki buluntularla benzerlik arz eden tek boynuzlu hayvan tasvirli mühür,30 İndus 
mühür geleneğinin Mezopotamya ile ikonografik düzeyde birtakım ortaklıklar ya da 
etkileşimler taşıyabileceğini düşündürmektedir.  

 

                                                           
Studies 15/1 (Şubat 2023), 258-259. 

24   J. M. Kenoyer, “The Origin, Context and Function of the Indus Script: Recent Insights from 
Harappa”, Mohen Jo Daro 1/1 (2025), 149. 

25  bk. Marshall Sir John, Mohenjo Daro and the Indus Civilization  Vol-I (London: Stephen Austin and Sons 
Ltd., 1931).  

26  Alf Hiltebeitel, “The Indus Valley ‘Proto-Siva’, Reexamined through Reflections on the Goddess, 
the Buffalo, and the Symbolism of vãhanas”, Anthropos 73/5 (1978), 767. 

27  Constance - Ryan, “E.H.”, 2007; bk. Sudeshna Guha, “Negotiating Evidence: History, Archaeology 
and the Indus Civilisation”, Modern Asian Studies 39/2 (2005), 399-426. 

28  “The Script of the Indus Valley Civilization”, 60. 
29  Hiltebeitel, “The Indus Valley Proto-Shiva”, 773. 
30  Charise Joy Javonillo, “Indus Valley Civilization: Enigmatic, Exemplary, and Undeciphered”, ESSAI 

8/21 (2010), 70. 



664  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Şekil 1. “Paşupati” (“Hayvanların Efendisi”) olarak yorumlanan figür (Proto-Şiva).31 

 
Ercüment Yıldırım ve Kadriye Leyla Gökşen’in tespitine göre, bu hipotez 

doğrulanabildiği takdirde önemli iki sonuç ortaya çıkacaktır: Birincisi, Hinduizm’e ait kimi 
unsurların kökeninin Vedalardan daha erken bir döneme uzandığı; ikincisi ise Aryanların 
yerli halkı istila ederek Vedik gelenekleri inşa ettikleri yönündeki yaygın anlatının tarihsel 
geçerliliğinin tartışmalı hâle geldiğidir. Henüz çözümlenmemiş bir mühre dayanan bu 
hipotezlerin her ikisinin de tarihsel gerçekliği yeniden şekillendireceği açıktır.32 Bununla 
birlikte, konuya ilgi duyan bir araştırmacı bu tür eşleştirmeleri yalnızca görsel 
benzerliklere dayandığı için doğrudan bir dinî süreklilik kanıtı saymayabilir. Figürinlerde 
sıkça rastlanan doğurganlık temalı kadın heykelciklerin ise ana tanrıça kültünün varlığına 
işaret ettiği düşünülebilir. Bu figürlerin çoğunda abartılı cinsel özelliklerin vurgulanması, 
doğurganlık, bereket ve yeniden doğuş gibi temalarla ilişkilendirilebilir. Bu durum, İndus 
Vadisi halkının doğa ile iç içe bir inanç sistemi geliştirmiş olduğunu düşündürmektedir.  

Harappa, Mohenjo-Daro, Lothal ve Kalibangan gibi merkezlerde keşfedilen mühürler, 
pişmiş toprak figürinler, mimari yapılar ve mezar uygulamaları, bu uygarlığın inanç sistemi 
hakkında dolaylı ipuçları sunmaya devam etmektedir. Harappa dönemine ait mühürlerde, 
mühür muskalarında, bakır levhalarda ve kilden yapılmış insan figürlerinde; boynuz, boğa 
kulağı, toynak ve kuyruk gibi unsurların eklenmesiyle belirgin biçimde hayvan–insan 
karışımı (hibrid) temsiller ortaya konmuştur. Ayrıca, yalnızca Mohenjo-Daro’da bulunan ve 
üzerine bir kalemle kazınmış insan figürleriyle bezenmiş küçük, düz bakır levhalar veya 
muskalar da bu bağlamda dikkat çekicidir. Bu figürler, boynuzlu hayvan maskeleri 
takmakta ve yapraklardan, postlardan, derilerden ya da yapağıdan yapılmış, hatta bir tür 
kamuflaj işlevi gören giysiler giymektedir. Hayvan biçimli süslemelerle bezeli bu figürler 
çoğunlukla yay ve ok taşır. Bu durum, Harappa döneminde belirli dinî ritüellerin veya 
törensel uygulamaların var olmuş olabileceğini göstermektedir.33 Yine örneğin, boğa 

                                                           
31  Marshall, Mohenjo Daro and the Indus Civilization, 1/52. 
32  “Harappa – İndus Medeniyetinde Mühürler”, 261. 
33  E. C. L. During Caspers, “Rituals and Belief Systems in the Indus Valley Civilization”, Ritual, State 



Muammer Ulutürk  • 665 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

kuyruklu ve boynuzlu bir fille, yanlara doğru yayılmış spiral şekilli boynuzlara sahip koç 
benzeri hayvan figürleri ile karşılaşılmakta ve bu boynuzlar üzerinde belirgin bir şekilde 
çizilmiş böbrek deseni bulunmaktadır. Gövde yapıları ise, sığır ve kaplan karışımı kompozit 
figürler ile iki başlı ya da yak benzeri yaratıklardan oluşmaktadır. En dikkat çekici unsur ise, 
birçok örnekte, geleneksel olarak yemlik figürlerinin yerini alan, üç dal ya da fidan üzerine 
eğilmiş tavşan figürlerinin yer almasıdır.34 Bu veriler ışığında, İndus mühürlerinin yalnızca 
ekonomik veya idari işlevlere sahip olmadığı, aynı zamanda dönemin dinî sembolizmini, 
ritüel anlayışını ve mitolojik tasavvurunu da yansıttığı anlaşılmaktadır. Mühürlerdeki 
figürler, doğa, bereket, koruyuculuk ve kutsallık temaları etrafında şekillenmiş bir inanç 
sisteminin maddi yansımaları olarak değerlendirilebilir. Dolayısıyla, mühürler hem İndus 
toplumunun dinsel dünyasını anlamada anahtar bir kaynak işlevi görmekte hem de Vedik 
döneme uzanan kültürel sürekliliğin izlerini taşımaktadır.                             

2.2. Tanrılar ve Tanrıçalar              

Bölgede gerçekleştirilen kazılar, Hinduizm’in tarihsel gelişimi açısından, bu dindeki 
sonraki evreleri haber veren bazı unsurları ortaya çıkarmıştır. Buluntular arasında, tanrıça 
merkezli tapınma biçimlerine işaret eden eserler de bulunmaktadır. Bu tanrısal formlar, 
Avrupa’da yapılan neolitik dönem kazılarına çok benzemektedir. İndus Vadisi’nden ele 
geçen eserler arasında, ticari işlevlere sahip ve üzerinde hayvan, insan ile tanrı–tanrıça 
betimlemeleri bulunan çok sayıda mühür yer almaktadır. Bu mühürlerden biri, bir ağacın 
önünde konumlanan ve kendisine tapınıldığı düşünülen dişi bir tanrıçayı betimlemekte 
olup bu ikonografi daha sonraki dönemlerde görülen yakşa ya da ağaç ruhlarına yönelik 
tapınma pratikleriyle dikkat çekici benzerlikler taşımaktadır. Rig Veda’da, başlıca tanrılar 
arasında Agni ve İndra, erkek ilahlar olarak öne çıkar. Metinde adı geçen tanrıların büyük 
çoğunluğu da erildir35 Bununla birlikte Hindistan’da tanrıçaya tapınmanın muhtemelen 
Neolitik çağlarda başlamış olabileceğine dair bazı görüşler mevcuttur. İndus Vadisi 
kazılarında bulunan bazı figürinler, tanrıça tasvirlerini andırmakta ve ilahi dişilliğe 
odaklanıldığını düşündürmektedir. Bunlar arasında belki de en önemlisi Vak, yani konuşma 
tanrıçasıdır. Çünkü Vedik bağlamda konuşma, özellikle mantra biçiminde, ritüel gücün 
kaynağı veya temel taşıyıcısıdır. Nitekim Rig Veda’da bu tanrıçaya adanmış bir dizede, 
ondan “konuşmanın kişileşmiş hâli, sözün ve ruhun ilk tezahürü ve temsilcisi, insanlar ile 
tanrılar arasındaki iletişimin aracı” olarak söz edilir. Ayrıca onun Rişi Ambhrina’nın kızı 
olduğu da belirtilir.”36 Vedalarda adı geçen diğer önemli tanrıçalar Ushas (şafak), Ratri 
(gece) ve Aditi’dir.37 Tüm inançların odak noktası Ana Tanrıça olarak görülmektedir. 

                                                           
and History in South Asia (Leiden: Memoirs of the Kern Institute, 1992), 107. 

34  During Caspers, “Rituals and Belief Systems”, 108. 
35  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi I, 1/243. 
36  bk. Anonymous, Rig Veda (Complete – Sakala Shakha), çev. Ralph T.H. Griffith (London: Kegan Paul, 

Trench, Trübner & Co., 1896)10/125. 
37  A. Jones Constance - James D. Ryan, “Goddess”, Encylopedia of Hinduism (New York: Facts On File, 



666  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Vadinin üst sınıfları arasında, Ana Tanrıçaya doğurganlık ve tarımın tanrıçası olarak 
tapınılmıştır. Harappa’dan alınmış bir mühürde bu tanrıça, karnından ağaç çıkmış olarak 
tasvir edilmiştir. Birden fazla tablette görülen bir diğer tanrıça betimi, çatallı bir pipal 
ağacının dalında duran bir figürü göstermektedir. Bu figürün muhtemelen aynı Ana 
Tanrıçayı temsil ettiği düşünülmektedir. Bu sahnelerde tapınan kişi, kurban amacıyla bir 
keçi getirirken, sahnenin alt kısımdaki insanlar ise bir kurban törenine katılmış gibi 
görünmektedir. Pipal ağacının kutsiyeti günümüze kadar gelmiştir ancak bu ağacın Ana 
Tanrıça ile olan ilişkisi aynı derecede devam etmemiştir. Keçilerin kurban edilmesine dayalı 
ritüeller, Şakti tapınmasının karakteristik özelliklerinden biri olup, bu pratiğin İndus dinî 
mirasının dikkate değer unsurlarından biri olarak sürdüğü düşünülmektedir.38 Ana 
Tanrıçanın Vedik Hinduizm’de “toprak ana” olarak görülmesi, bu kültün kökeninin 
Harappa olabileceği izlenimini uyandırmaktadır. Örneğin, bir Vedik metin ölü bir kişiye 
şöyle hitap eder: “Toprak ana, sana doğru yürüsün! Seni ölümden korusun!” Bu ifade, Hint 
toprak kültünün kökenine işaret eder ve Toprak Ana, âdeta Roma mitolojisinde tanrıların 
yaratıcısı olarak bilinen Tellus Mater gibi tasvir edilir. Bu sahne, Hint dinî tarihinde Toprak 
Ana’nın ölüme karşı koruyucu bir tanrıça olarak görüldüğü ve değer olarak en azından 
belirli bir zümre tarafından önemsendiği bir dönemi yansıtır.39 

Ana Tanrıça kültünün geniş bir alanda yayıldığı bilinmektedir. Örneğin, Romalı 
Galya’nın “Venüs” heykellerinde ve Batı Asya’da çok eski çağlara dayanan tasvirlerde 
görülmektedir. Öte yandan, taş heykellerde oturur biçimde tasvir edilen erkek figürlerinin 
bir tapınma duruşunu temsil ettiği düşünülmektedir. Ancak, bu yorumu destekleyecek 
başka dinsel sembollerin bulunmaması nedeniyle, söz konusu figürlerin gerçekten bir 
ibadet sahnesini yansıtıp yansıtmadığı kesin olarak belirlenememektedir. Mühürlerdeki 
Şiva figürü kesin bir şekilde tanımlanmamış olsa da bu figürün, tarihsel Hindistan’ın büyük 
tanrısının gücünü yansıttığı düşünülmektedir. Bazı araştırmacılar, günümüze kadar 
süregelen Şiva’ya tapınma ve linga geleneğinin kökenlerinin Harappa uygarlığına 
uzanabileceğini ileri sürmektedir. Bu dönemde boğa sembolünün yaygın olarak görüldüğü, 
diğer hayvanların da sembol olarak kullanıldığı bilinmektedir. Şüphesiz, bu sembollerin 
yaygın olarak kullanılması, bölgenin dinî inançlarının karmaşıklığını ve değişimini 
göstermektedir.40 Marshall’ın, bu figürü Şiva veya onun prototipi olarak tanımlamasındaki 
en büyük etkenlerden biri, İndus tanrısının üç yüzlü olarak tasvir edilmesidir. Klasik Hint 
sanatında da Şiva’nın üç yüzlü gösterilmesi, bu benzerliği desteklemektedir. Ayrıca, İndus 
tanrısının yoga benzeri duruşu, büyük yogi ve münzevilerin kralı olarak bilinen 
Mahayogi’yi –Şiva’nın bir sıfatı- çağrıştırmaktadır. Bir diğer neden ise yukarıda 
                                                           

2007), 168. 
38  Dikshit, Prehistoric Civilization of The Indus Valley, 33. 
39  Mircea Eliade, Dinler Tarihi (İnançlar ve İbadetlerin Morfolojisi), çev. Mustafa Ünal (Konya: Serhat 

Kitabevi, 2005), 24-25. 
40  Mortimer Wheeler, Cambridge History of India the Indus Civilization (London: Cambridge At The 

University Press, 1953), 82. 



Muammer Ulutürk  • 667 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

değindiğimiz İndus figürünün etrafındaki vahşi hayvan topluluğunun, Şiva’nın Paşupati 
(hayvanların efendisi) rolüne işaret etmesidir. İndus figürünün boynuzları ve başlığı, 
yalnızca tanrısallık sembolü olmakla kalmayıp aynı zamanda Şiva’nın en önemli 
sembollerinden biri olan trisula (üç dişli mızrak) için de bir kaynak teşkil etmektedir.  

İndus toplumunun suya ve arınma pratiklerine önem verdiği arkeolojik bulgulardan 
anlaşılmakta ancak bu uygulamaların doğrudan dinî ritüellerin bir parçası olup olmadığı 
kesinlik taşımamaktadır. Benzer şekilde, İndus halklarının doğa güçleriyle ilişkili tanrı ve 
tanrıçalara taptığına dair yorumlar bulunmakla birlikte, bu iddialar da mevcut veriler 
ışığında tam olarak doğrulanamamaktadır. Bununla birlikte, suya atfedilen arındırıcı işlev 
ve doğa unsurlarına yönelik saygının, güneşin, yağmurun ve nehirlerin tarımsal yaşamı 
sürdürülebilir kıldığı diğer erken dönem uygarlıkların inanç pratikleriyle belirli 
paralellikler taşıdığı söylenebilir.41  

Son dönemlerde İndus Vadisi’nde yapılan arkeolojik araştırmalar, dokuz bin yıl 
öncesine tarihlenen bir avcı-toplayıcı yerleşiminde bulunan dik üçgen taşları, bir tanrıça 
kültüne ait bir sunak olarak yorumlanmış olup, bu sunak, günümüzde hâlâ kullanılan bazı 
örneklerle benzerlik göstermektedir. Harappa ve Mohenjo-Daro’nun şehir katmanlarında 
yapılan kapsamlı kazılar, çok sayıda toprak kadın figürünü gün yüzüne çıkarmış ve bu 
durum, MÖ 3. ve 2. binyıllarda İndus Vadisi’nde tanrıça kültlerinin yaygın olduğunu 
göstermiştir. Dikkat çekici örneklerden biri olan DK 6847 numaralı mühür, bir incir ağacının 
altında yer alan bir tanrıça figürü ile kurban edilmek üzere ağaca doğru yönlendirilen bir 
markhor keçisini betimlemektedir. Tanrıçanın önünde, ellerini yukarı kaldırmış diz çökmüş 
bir erkek tapınan ve ağacın altında dizilmiş yedi kadın figürü görülmektedir. Başka bir 
mühürde bir kadının bir ağaç doğurduğu, diğerlerinde ise güçlü bir manda başlı tanrının 
yer aldığı görülür. Ancak, Vedalar ortaya çıkana kadar bu tanrılara dair isim, mit ya da 
ritüellere ışık tutacak herhangi bir yazılı kaynak bulunmamaktadır.42 Üst sınıflar arasında 
Ana Tanrıça’ya yönelik ibadet, diğer dinî uygulamaların merkezinde yer almaktadır. Bu 
ibadet, terracotta figürinlerle ve Harappa’dan gelen bir mühürde tanrıçanın rahminden 
çıkan ağaç motifiyle temsil edilmiştir. Bir tablette yer alan bir diğer önemli sembol, pipal 
ağacının iki dalı arasında duran tanrıça figürüdür. Bu figürün muhtemelen aynı Ana 
Tanrıçayı temsil ettiği düşünülmektedir. Bu tablette ibadet eden kişinin getirdiği keçi, bir 
kurban törenine katılan insanlarla birlikte görülmektedir. Pipal ağacının kutsallığı 
günümüze kadar sürerken, Ana Tanrıça ile ilişkisi aynı ölçüde devam etmemiştir. Hayvan 
kurbanı, özellikle keçi, Şakti ibadetinin belirgin bir özelliği olmuş ve bu, İndus dinînden 
önemli bir miras olarak varlığını sürdürmüştür.43 

                                                           
41  Jane Shuter, The İndus Valley (Chicago: Heinemann Raintree, Reed Educational and Professional 

Publishing, 2002), 8. 
42  David M. Knipe, “Goddesses in Prehistory and the Vedas”, Encyclopedia of India, ed. Stanley Wolpert 

(Farmington Hills: Thomson Gale, 2006), 1/320. 
43  Dikshit, Prehistoric Civilization of The Indus Valley, 5. 



668  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Bölgede ele geçen figürinler, çoğunlukla kil malzemeden yapılmış çeşitli plastik formlar 
sunmaktadır. İndus Vadisi kültürüne ait bu figürinlerin önemli bir bölümü, cinsellik ve 
dinî/büyüsel niteliklerle ilişkilendirilen kadın bedenlerini betimlemektedir. Kadın 
figürlerinin bu belirgin ağırlığı, Mezopotamya’da da görülen Ana Tanrıça merkezli inanç 
yapılarıyla paralellik kurmamıza imkân tanıyan bir veri olarak değerlendirilmektedir. 
Terracotta figürinler genellikle çıplak olarak, abartılı kalça hatları, belirgin göğüs formları 
ve özenle işlenmiş saç detaylarıyla doğurganlığı sembolize ettikleri düşünülmektedir. Bazı 
figürinlerde ise siyah ya da kırmızı renkte çizgisel süslemelere de rastlanmaktadır.44 
Mohenjo-Daro ve Harappa’nın daha geç dönem İndus Vadisi Uygarlığı’na ait çok sayıda 
mühür, ritüel obje ve yoni/lingam yapıları da kadın cinselliğinin kutsallığının ve dünyanın 
doğurganlığıyla ilişkisinin erken dönemde anlaşıldığına işaret etmektedir. Dişi ilkeye 
duyulan saygı ve onun insan ile bitki yaşam döngülerini düzenlediğine dair inanç, bu 
uygarlığın dünya görüşünün temel unsurlarından biri olarak değerlendirilmektedir.45 Öte 
yandan Mağara resimleri ve heykellerde, -Mohenjo-Daro’daki “dans eden kız”dan 
başlayarak sonraki dönemlere ait çok sayıdaki heykel örneğine kadar- bulunan kanıtlar ile 
Vedalar, Upanişadlar ve destanlar gibi edebi kaynaklar, Hindistan’ın zengin dans geleneğini 
açıkça ortaya koymaktadır. Natyashastra, MÖ 2. yüzyıl ile MS 2. yüzyıl arasına tarihlenen 
klasik dans ve tiyatro metni, Hindistan’ın antik sahne sanatlarını sistematik hâle 
getirmiştir. Hindu diniyle ve tanrılara sunulan tapınak adaklarıyla köklü bir şekilde 
bağlantılı olan Hint dansı, yüzyıllar boyunca heykel sanatçılarına ilham vermiştir. Bu ilham, 
basit bir dansçı figüründen, dansın kralı anlamına gelen Nataraja formuyla betimlenen 
Şiva’nın karmaşık ve sembolik tasvirine kadar uzanır.46 Durga gibi Savitri de 
Mahabharata’da ortaya çıkmadan önce Vedik öncesi İndus Vadisi Uygarlığı köklerine sahip 
olabilecek bir tanrıçadır.47 Bazı pişmiş toprak heykelcikler, Ernest J. H. Mackay, Marshall, 
Fairservis, Bridget Allchin, Alf Hiltebeitel, Jim G. Shaffer ve Asko Parpola gibi çeşitli bilim 
insanları tarafından “Ana Tanrıça”ya (dolayısıyla doğurganlık kültüne) ait figürinler olarak 
tanımlanmıştır. Bu görüşü benimseyen araştırmacılar, söz konusu figürinlerin ikonografik 
özellikleri ile Hinduizm’deki Şakti geleneği arasında birtakım bağlantılar bulunduğunu ileri 
sürmektedir.48 

                                                           
44  Kemal Uludağ - Gökçe Özer Eröz, “Hinduizm ve Terakota Tapınaklar”, Sanat ve Tasarım Dergisi 6/2 

(2016), 212. 
45  A. Jones Constance - James D. Ryan, “Yoni”, Encylopedia of Hinduism (New York: Facts On File, 2007), 

516. 
46  Sunil Kothari, “Dance Forms”, Encyclopedia of India, ed. Stanley Wolpert (Farmington Hills: 

Thomson Gale, 2006), 1/286. 
47  David M. Knipe, “Devi”, Encyclopedia of India, ed. Stanley Wolpert (Farmington Hills: Thomson Gale, 

2006), 1/321. 
48  Shereen Ratnagar, “A Critical View of Marshall’s Mother Goddess at Mohenjo-Daro”, Studies in 

People’s History 3/2 (Aralık 2016), 113-127. 



Muammer Ulutürk  • 669 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

2.3. Dinî Yapılar 

Mohenjo-Daro ve Harappa gibi başlıca yerleşim yerlerinde yapılan kazılar, bu uygarlığın 
en azından bugün neredeyse tamamı Pakistan’da bulunan İndus Nehri’nin aşağılarından 
orta kesimlerine kadar uzandığını ortaya koymaktadır. Kalıntılar, tahıl ambarları, 
hamamlar, şehir planlaması, heykeltıraşlık ve bir çeşit yazı ile oldukça gelişmiş bir şehir 
kültürünü göstermektedir. İndus Vadisi Uygarlığı’nı ilk inceleyenler, tapınakların ve başka 
dinî kanıtların tam bir bilgi vermemesi nedeniyle, bölgenin dinî varlığını sorgulamışlardır. 
Bununla birlikte, dinî amaçlara yönelik kullanımlara dair bazı varsayımlar ortaya atılmıştır. 
Din, toplumlarda önemli bir rol oynamıştır ve dinî yapılar onun belirgin nesnesidir. Her 
kültürün kendine özgü bir tapınak biçimi vardır. En kadim toplumlarda bile tapınaklar 
genellikle biçim, iç düzen ve içerik açısından konut yapılarından farklılıkları temelinde 
tanımlanabilir. Ancak, İndus Uygarlığı’nda bu tür ipuçlarını bulma çabalarının sınırlı bir 
başarıya ulaştığı söylenebilir.49 Harappa ve Mohenjo-Daro’da anıtsal nitelikte yapılar tespit 
edilmiş ancak bu yapıların tapınak, saray veya kraliyet mezarı gibi merkezî ritüel ya da 
siyasî işlevlere sahip olup olmadığı kesinlik kazanmamıştır. Kenoyer’a göre bu yapılanma, 
şehirlerde uzun süre tek bir kişi veya hanedanın hükmetmediğini, muhtemelen rekabet 
eden toprak sahiplerinin, tüccarların varlığını göstermektedir. Bu topluluklar, büyük 
şehirlerde var olmuş birçok farklı sosyal sınıf ve ekonomik grup arasında düzen ve hiyerarşi 
kurmuş ve bu düzeni sürdürmüş gibi görünmektedir.50 Mohenjo-Daro’nun ilk 
kazıbilimcileri herhangi bir yapının saray ya da tapınak olduğunu doğrulayamazken, iç kale 
höyüğünde bu ünvanı hak edebilecek tek yapı, önce hamam ya da sıcak hava banyosu, daha 
sonra da devlet tahıl ambarı olarak tanımlanan yapıdır. İlk olarak 1920’lerde kazılan yapının 
tamamı 1950’de Wheeler tarafından yeniden incelenmiştir. Wheeler’in bu yapıyı bir devlet 
tahıl ambarı olarak yorumlaması, farklı yerleşimlerdeki karşılaştırmalara dayanmaktadır.51 
Büyük hamamın kuzeydoğusunda dikkat çekici bir yapı bulunmaktadır. Bu yapı, rahip 
okulu olarak tanımlanmaktadır. Ancak, yapının tam olarak ne amaçla kullanıldığı hakkında 
yeterli bilgi bulunmamaktadır. Çünkü mimari tarihine dair detaylı bir çalışma yapılmamış 
ve mevcut planlar yetersiz kalmıştır. Bina sağlam bir yapıya sahiptir ve içerisinde açık bir 
avlu ve üç veranda bulunmaktadır. Odalar tuğla döşemelidir ve bu yapıda en az iki merdiven 
yer almaktadır.52 Arkeologlar, Mohenjo-Daro’daki yapıların herhangi birinin tapınak olup 
olmadığını kesin olarak bilmese de yöneticiler, tüccarlar ve büyük alayların katıldığı dinî 
törenlerin bu kentte gerçekleşmiş olabileceğini düşünmektedir. Ayrıca, Harappa’daki 

                                                           
49  Jane R. Mclntosh, The Ancient Indus Valley New Perspectives (Oxford: Library of Conggress Cataloging, 

2008), 275. 
50  Kenoyer, “Trade and Technology of the Indus Valley: New Insights from Harappa,  Pakistan”, World 

Archaeology 29/2 (January 1997), 263. 
51  Jonathan Mark Kenoyer, Ancient Cities of the Indus Valley Civilization (Oxford: Oxford University 

Press, 1998), 64. 
52  Wheeler, İndus Civilization, 33. 



670  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

höyüklere açılan kapıların da benzer törensel amaçlarla tasarlanmış olabileceğine 
inanılmaktadır.53   

Su kadar önemli bir öge olan ateş, Hint dinlerinde büyük bir rol oynamaktadır. Ateş, 
hem ritüel arınmanın bir aracı hem de tanrılara sunuların iletilmesini sağlayan temel bir 
unsur olarak kullanılmıştır. Kalibangan, Lothal, Nageswara, Vagad ve Rakhigarhi 
şehirlerindeki arkeolojik buluntular, ateş sunakları olarak adlandırılan çukurları ortaya 
koymaktadır. Özellikle Kalibangan’daki ateş sunakları, içerdikleri kömür, kül ve pişmiş 
toprak kalıplarıyla dikkat çekmektedir. Sunaklardaki kül kalıntıları ve hayvan kemikleri, 
kurban ritüellerine işaret etmektedir. Bu sunakların hayvan kurbanlarını yakmak ve ateş 
tanrısı Agni aracılığıyla istedikleri tanrılara göndermek için kullanıldığı düşünülmüştür. 
Ateş sunakları, halka açık mekânlarda olduğu gibi, Kalibangan’ın aşağı şehir bölgesindeki 
birçok evde de bulunmaktadır. Ancak günümüz Hindistan’ındaki birçok evde görülen ateş 
sunaklarının Mohenjo-Daro ve Harappa gibi kentlerde bulunmaması, dinî ritüel ve inanç 
biçimlerinin bölgelere göre farklılık gösterebileceğini ortaya koymaktadır.54 

2.4. Ritüeller  

Mevcut arkeolojik veriler ışığında, bu uygarlığın dinî pratiği hakkında bazı çıkarımlarda 
bulunulabilir. Bu çıkarımlar Harappa halkının ibadetinin merkezî bir dinî otoriteye veya 
tapınak sistemine dayalı olmadığı, daha çok bireysel ve topluluk bazında gerçekleştirilen 
ritüellere dayandığı yönündedir. Harappa şehirlerinde doğa, bereket ve aile odaklı 
ibadetler ön plandadır. Suyla arınma ritüelleri ve ateşle ilişkili semboller, dinî yaşamın 
unsurları olabilir, ancak bu unsurların ibadetle ne kadar ilişkilendirilebileceği net değildir.55 
Harappa dinî hayatı bireysel ve doğa ile uyumlu bir yapıya dayanıyor gibi görünmektedir. 
Dinî ritüellerin en önemli uygulamalarından birinin, hayvan, yiyecek ve bazı durumlarda 
insan kurban etme geleneği olduğu düşünülmektedir. Bu kurban ritüelleri bazen sembolik, 
bazen ise gerçek anlamda gerçekleştirilmiş ve tanrılar adına yapılan ibadetin bir göstergesi 
olarak görülmüştür. Ritüellerde genellikle basit aletler kullanıldığı ve bu aletler arasında en 
yaygın olanlardan birinin, deniz kabuklarından yapılmış kepçeler olduğu görülmektedir. 
Bu kepçelerin büyük olasılıkla libasyon, yani kutsal sıvı sunma işleminde kullanıldığı 
düşünülmektedir.56 Kurban sunularına dair yapılan çalışmalarda son zamanlarda 
kaydedilen en önemli gelişmelerden biri, bazı mühürlerde “kurban yazıtları” bulunduğu 
sonucuna varan Rus araştırmacıların görüşüdür. Hiltebeitel’in Knorozov’dan aktardığına 

                                                           
53  Aronovsky Ilona - Sujata Gopinath, Excouvating The Past The Indus Valley (Portsmouth: Heimann 

Library, 2004), 35. 
54  Didem Çağla, MÖ 3. Binyılda Hidrolik Uygarlıklardan Harappa’nın Sosyoekonomik Yapısı (Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 36; Jane R. Mclntosh, The Ancient 
Indus Valley New Perspectives (Oxford: Library of Conggress Cataloging, 2008), 278. 

55  Krishna Mohan Shrimali, “Religion, Urbanism and the Ruling Apparatus of the Harappans”, Studies 
in People’s History 4/1 (2017), 91-104. 

56  Mclntosh, The Ancient Indus Valley New Perspectives, 291. 



Muammer Ulutürk  • 671 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

göre, hem bu kil mühürlerde hem de daha erken dönemlere ait bazı küçük taş levhalarda, 
aynı temel bloklardan oluşan ve değişken işaret gruplarını içeren yazılar görülmekte ve bu 
işaretlerin, “rahipler tarafından belirli bir kurban törenini gerçekleştirmek amacıyla 
tapınanlara dağıtıldığı”57 düşünülmektedir. Boynuzlu başlık ve her iki kolda bileziklerle 
donatılmış tanrısal figürün yer aldığı mühürde, figürün pipal ağacının altında ayakta 
durduğu ve karşısında diz çökerek tapınan bir kimseye yöneldiği görülmektedir. 
Kompozisyonun bir kenarında, küçük bir tabure üzerine yerleştirilmiş insan başı dikkat 
çekerken, sahnenin diğer öğeleri arasında dev boyutlarda bir koç ve alay düzeninde 
sıralanmış yedi insan figürü yer almaktadır. Bu figürler, tek tüyden oluşan başlıklar 
takmakta, her iki kollarında bilezik taşımakta ve uzun etekler giymektedir. Mührün üst 
kısmında, figürlerin arasına serpiştirilmiş birkaç yazı karakteri bulunurken ayrıca ağacın 
tabanına yakın bir noktaya yerleştirilmiş tekil bir işaret de göze çarpmaktadır. Söz konusu 
sahne, yedi figürün katılımıyla gerçekleşen törensel bir geçit eşliğinde, tanrıya adanmış bir 
kurban sunumunu temsil ediyor görünmektedir. Bu anlatım, İndus Vadisi Uygarlığı’nın dinî 
yaşamına dair sembolik ve törensel göstergelerin çözümlenmesinde önemli bir görsel veri 
sunmaktadır.58 

Şekil 2. “Boynuzlu Tanrı ve Kurban Sahnesi” olarak yorumlanan figür.59 

 
İndus halkının, insanın yanı sıra hayvan kurban ettiğine ilişkin iddialar da 

araştırmacılar arasında dile getirilen görüşler arasındadır. Bu halk, dinî ibadetlerde 
özellikle keçi, boğa ve manda gibi hayvanları kurban olarak sunmuş, cenaze ritüellerinde 
ise ölülerin yakılmasına ve kemiklerin gömülmesine önem vermiştir. Bu ritüeller, 
Hinduizm’in erken dönem ibadet gelenekleriyle paralellik göstermektedir. İndus 
Vadisi’nde bulunan lingam taşları, Hinduizm’deki Şiva sembollerine benzemekte ancak 

                                                           
57  Hiltebeitel, “The Indus Valley Proto-Shiva”, 779. 
58  Hiltebeitel, “The Indus Valley Proto-Shiva”, 779. 
59  Marshall, Mohenjo Daro and the Indus Civilization, 1/52. 



672  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

bunların doğrudan Şiva’yı onurlandırma amacı taşıyıp taşımadığı konusunda net bir görüş 
birliği bulunmamaktadır. Bu buluntular, İndus halkının ölüm sonrası inançları ve 
ritüelleriyle bağlantılı dinî anlayışlarını yansıtmaktadır.60 Ritüellerde kullanılan bir diğer 
nesne ise deniz salyangozudur. Hindu ritüellerinde trompet gibi ses çıkaran bir müzik aleti 
olarak kullanılan bu nesnenin, İndus halkı tarafından da benzer bir amaçla kullanıldığı 
düşünülmektedir.61 

2.5. Semboller ve Pipal Ağacı  

Mevcut bulgular, Harappa toplumunun büyük ve çok dilli bir nüfusu yöneten merkezî 
bir otoriteye sahip olduğunu göstermekte, bu da kullanılan sembollerin denetim ve 
yönetim amaçlı işlevler taşıdığına işaret etmektedir. Bu durum, daha sonraki dönemlerde 
Brahmanik elitlerin Vedik metinleri kontrol altında tutmak için kullandığı yazılı sistemler 
ve ezoterik geleneklerle dikkat çekici benzerlikler taşımaktadır. 62 Öte yandan İndus Vadisi 
Uygarlığı’nda semboller şehir planlaması, dış mimari özellikler, giyim-kuşam, süs eşyaları 
ve yazı sistemi gibi unsurlarda kendini göstermektedir. Bu semboller genellikle yaşam 
alanlarının iç kısımlarına veya kutsal alanlara dâhildir. Bunlar özel ritüellerde kullanılan, 
giysi altında giyilen veya gösterişli bir şekilde sergilenmeyen kişisel süs eşyalarını 
içermektedir. İdeoloji ve toplumsal düzeni yansıtan semboller paleolitik dönemden bu yana 
kullanılmış olmasına rağmen, insan toplulukları tarımsal yerleşim yerlerinde yaşamaya 
başladıkça sembolik nesnelerin üretimi ve kullanımında bir artış olduğu görülmektedir. 
Özellikle metalürji, seramik, değirmencilik ve cam yapımı gibi uzmanlaşmış teknolojilerin 
icadı ve gelişimi, başlangıçta sembolik nesnelerin üretimi ile ilişkilidir ve bu zanaatlar 
yalnızca kullanışlı nesnelerin üretimi için kullanıldığında bile, bu nesnelerin şüphesiz 
önemli sembolik çağrışımları vardır.63 İndus Vadisi kültüründe dinle ilgili sembollerin ve 
binaların eksikliği, İndus halkının somut bakış açısına, güçlü rahip sınıfı etkisinden veya 
rahip kralların hükümranlığından kısmen muaf olmasına bağlanmaktadır.64 İndus 
toplumunun boyalı çanak çömlek, özenli süs eşyaları, mühürler, yazı ve yeni ritüel 
nesneleri yaratmak için özel el sanatları ve yeni teknolojiler geliştirdiği düşünülmektedir. 
Bazı nesnelerin şehirlerde yaşayan çeşitli halk sınıflarını birbirinden ayırmak için 
kullanılmış olduğu görülmektedir. Altın ve değerli taşların muhtemelen yöneticiler 
tarafından takıldığı, sıradan insanların ise büyük olasılıkla kil ve sabuntaşından yapılmış 
taklitlerle kendilerini süslemiş olabileceği düşünülmektedir. Önemli dinî semboller ve 
dekoratif motifler içeren boyalı çanak çömlekler Kenoyer’in tespitiyle, tüm farklı sınıflar 

                                                           
60  Dikshit, Prehistoric Civilization of The Indus Valley, 33-39. 
61  Kenoyer, Ancient Cities of the Indus Valley Civilization, 119-120. 
62  Steve Farmer, “The Collapse of the Indus-Script Thesis: The Myth of a Literate Harappan 

Civilization”, Electronic Journal of Vedic Studies (EJVS) 11/2 (2004), 19-57. 
63  Jonathan Mark Kenoyer, “Ideology and Legitimation in the Indus State as revealed throuth 

Symbolic Objects”, The Archaeological Review 4/1-2 (1995), 90.  
64  Dikshit, Prehistoric Civilization of The Indus Valley, 5. 



Muammer Ulutürk  • 673 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

için mevcut gibi görünmektedir ki bunlar birleştirici kültürel sembollerden biri olarak 
hizmet etmiş olabilir.65 İndus Vadisi’nde bulunan siyah bir mühür üzerinde, tahtında oturan 
üç yüzlü bir erkek tanrı figürü tasvir edilmiştir. Bu figür her iki kolu bileziklerle süslenmiş 
ve özenle tasarlanmış bir başlık takmaktadır. Başlığın her iki yanında, İndus yazısına ait 
semboller bulunmaktadır.66 Boynuzlu Gharial Tanrısı mitinin betimlendiği mühürde, insan, 
hayvan ve bitki gibi çeşitli yaşam biçimlerini simgeleyen figürlerin yer aldığı 
görülmektedir. Bunlar arasında karada yaşayan memeliler, büyük (timsah) gharial gibi su 
hayvanları ve bitki örtüsü bulunmaktadır. Mühürdeki kaplan figürünün başı dikkat çekici 
biçimde geriye çevrilmiştir ve figürün hemen yanında bir ağaç tasviri yer almaktadır. Bu 
mühürde bir ağaç dalının üzerinde oturan bir adam bulunmaktadır, vücudu bir ağaç gibi 
bükülmüş olarak tasvir edilmiştir. Yüzü gharial yönündedir ve başının arkasındaki çift 
topuz, ağacın kenarına yakındır. İndus Vadisi’nde keşfedilen çömleklerin büyük bir 
kısmında, dekoratif özellikler taşıyan stilize edilmiş biçimler ve geometrik şekiller 
bulunmaktadır. Bu özellikler, o dönemde yaşayan insanların zihinlerinde canlandırdıkları 
tanrı kavramlarını somutlaştırma çabalarının bir yansıması olarak değerlendirilmelidir.67 

İndus Vadisi Uygarlığı’nda pipal ağacı merkezli bir ağaç kültünün varlığı netleşmiştir. 
Pipal ağacı, Hint kültüründe kutsal ağaçlar arasında en önemlilerinden biri olarak kabul 
edilmektedir. Pipal ve diğer bazı ağaç türlerinin tasvirleri, özellikle damga mühürlerde ve 
mühür muskalarında yer almakta olup bu ağacın figüratif temsilleri aynı zamanda İndus 
Vadisi çanak çömleklerinde siyah boyayla da işlenmiştir.68 Bu ağaç büyük önem görmüş ve 
çeşitli yerlerde tasvir edilmiştir. Mohenjo-Daro’da bulunan bir mühürde pipal ağacına 
ibadet sahnesinin tasvir edildiği görülmektedir. Pişmiş toprak ve mühürlerle ilgili çeşitli 
anlatı sahneleri de insanların doğaya ibadet ettiklerinin düşünülmesinde etkili olmuştur.69 
Bu ağaç, geniş yaprakları ve büyük gölgelik alanı ile dikkat çekmekte olup, yapraklarının 
rüzgârda çıkardığı hışırdayan ses, geleneksel olarak telli çalgıların sesiyle 
özdeşleştirilmiştir. Hint kültüründe pipal ağacının dallarının kesilmesi, yapraklarının 
koparılması veya ağacın sökülmesi gibi eylemler dinî ve kültürel açıdan yasaklanmıştır. 
Pipal ağacı özellikle Hint mitolojilerinde tanrısal figürlerle ilişkilendirilmiştir. Örneğin, 
Vişnu’nun bu ağacın altında doğduğu rivayet edilmektedir. Ayrıca, pipal ağacı ile margosa 
(azadirachta indica) ağacı birlikte dikildiğinde, aralarındaki simbiyotik ilişkiyi pekiştirmek 
amacıyla “evlilik” töreni düzenlenir. Bu tören, genellikle köy toplumlarının katılımıyla 
gerçekleştirilen ve gerçek evlilik ritüellerini andıran formaliteye sahiptir. Bazı durumlarda 
pipal ağacına, brahminler tarafından taşınan kutsal ip (yajnopavita) takılarak ağaç kutsal 

                                                           
65  Ancient Cities of the Indus Valley Civilization, 17. 
66  Ilona - Gopinath, Excouvating The Past The Indus Valley, 18. 
67  Uludağ - Özer Eröz, “Hinduizm ve Terakota Tapınaklar”, 213. 
68  During Caspers, “Rituals and Belief Systems”, 115. 
69  Prabhakar Nandagopal, “Harappans and their Mesopotamian Contacts” Occasional Publication 48/2 

(2013), 15. 



674  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

bir varlık olarak kabul edilir. Pipal ağacı, brahmanik ritüellerde ve Hindu evlilik 
törenlerinde önemli bir sembol olarak işlev görmekte, Vedik ateş ayinlerinde ise pipal 
ağacının dalları kullanılmaktadır. Budizm açısından da büyük öneme sahip olan pipal ağacı, 
Gautama Buddha’nın aydınlanmaya ulaştığı ağaç olarak da kabul edilmektedir. Hint 
edebiyatı, mitolojisi ve folklorunda pipal ağacının altında gerçekleşen çeşitli olaylara ve 
anlatılara sıkça rastlanmakta olup, bu durum ağacın kültürel ve dinsel anlamdaki merkezî 
rolünü pekiştirmektedir.70 

2. 6. Ölü Gömme Uygulamaları 

İndus Vadisi’nde bulunan mezarlar başka toplumlarda olduğu gibi mezar ritüellerini 
öğrenmemizi sağlamaktadır. Birkaç Harappa sitesinde yakma, sonrası yakma urnları ve 
çeşitli türlerden gömme kanıtları bulunmuştur. Mohenjo-Daro, Chanhu-Daro ve Harappa 
gibi sitelerden gelen yakma urnları, vücutların yakıldığını ve kalıntıların toplandıktan 
sonra gömüldüğünü göstermektedir. Harappa, Kalibangan, Farmana, Rupnagar ve Lothal 
gibi yerleşim alanlarında karmaşık gömme uygulamalarına rastlanmıştır. Bu buluntular, 
kuzey-güney yönelimli uzatılmış gömme biçimlerinin varlığını göstermektedir. İskeletler 
ya basit bir gömme çukuruna ya da çamur tuğlası ile kaplı bir çukura ve ahşap tabutlara 
yerleştirilmiştir. Normal gömme yöntemlerinin yanı sıra, çömlek gömme uygulamalarına 
dair kanıtlar da Kalibangan gibi sitelerde bulunmuştur. Gömme, çeşitli türlerdeki çanak 
çömlek gibi özenle seçilmiş gömme malzemeleri ile birlikte gerçekleşmiştir. Ayrıca, 
kolyeler, boncuklar, aynalar, vb. gibi kişisel eşyalar da bulunmuş, bu da ölümden sonraki 
yaşama inancı göstermektedir.71 Yine, Mohenjo-Daro’nun üst katmanlarından kaydedilen 
yarı gömük iskelet gruplarına rastlanılmıştır. Bu yapıların aynı döneme ait olup olmadığı 
ve söz konusu dönemin kentin son evresini temsil edip etmediği tartışma konusudur. Ancak 
hepsi de yüksek bir kültür katman seviyesinde bulunmuştur. Bunlardan bazıları, yerleşimin 
son anlarına ait olduğunu düşündürmektedir. İskeletlere İndus Vadisi dönemine ait takılar 
takılmıştır. İki kafatasında baltayla veya kılıçla yapılmış izler tespit edilmiştir. Ancak, bu 
iskeletlerin stratigrafik konumu belirsizdir.72 Harappa’da gömüler genellikle oval veya 
dikdörtgen çukurlara yerleştirilmekte bazen de çamur tuğlalarla döşenmiş veya ahşap 
tabut içermektedir. Ceset tamamen uzanmış bir şekilde sırt üstü yerleştirilirken, baş 
kuzeye, ayaklar güneye olacak şekildedir. Rakhigarhi’de, bazı olağandışı mezar 
çukurlarının, cesedin altına yerleştirilen bir toprak saçak oluşturmak için oyulduğu 
görülmüştür. Çukurun üstü kireçtaşı tuğlalarla doldurularak odanın tonozlu çatısı 
oluşturulmuştur. Kalibangan’da ise bir cesedin altındaki mezara bir tabaka kil 
yerleştirilmiştir. Ölü bazen bir bez veya kamış kefenle sarılmış ve takılar, kadınlarda ayna 

                                                           
70  A. Jones Constance - James D. Ryan, “Pipal Tree”, Encylopedia of Hinduism (New York: Facts On File, 

2007), 329. 
71  Nandagopal, “Harappans and their Mesopotamian Contacts”, 15. 
72  Mortimer Wheeler, Civilizations of the Indus Valley and beyond (London: Thames and Hudson, 1966), 

79. 



Muammer Ulutürk  • 675 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

bazen de birkaç kap ile birlikte gömülmüştür. Mezarların bazen alçak bir toprak ya da taş 
yığınıyla, bazen de çamur tuğlalarla işaretlenmiş küçük höyükler biçiminde düzenlendiği 
belirlenmiştir. Bu bölgedeki mezarlarda dikkat çeken bir diğer özellik, bunların altı ila 
sekizli gruplar hâlinde düzenlenmiş olmasıdır. Her grup, “cenotaph” adı verilen, bir aileye 
ait açık mezarlardan oluşmaktadır; bu mezarların içine bir dizi kap yerleştirilmiştir. Buna 
karşılık, Harappa ve Lothal’daki gömme düzeni daha rastgeledir. Saygı gösterilmediği 
düşünülen gömülerde, takılar çoğu zaman çıkarılmış, kırık çanak çömlek, eski kemikler ve 
yarı çürümüş cesetler çevredeki çukurlara atılmıştır. Rojdi gibi birkaç sitede rastlanan 
insan kemikleri ve dişlerinin yanı sıra Chanhu-Daro’daki tepede bir kavanoza yerleştirilmiş 
tek bir kafatası bulunmuştur. Mohenjo-Daro’nun son yerleşim evresinde, terk edilmiş 
sokaklar ve evlerde gerçekleştirilen aceleyle yapılmış gömüler, şehir toplumunun 
çöküşünü yansıttığı şeklinde yorumlanmıştır.73 Harappa mezarlığında aynı genetik 
özelliklere sahip kadınların gömülme şekli ve evlerde kil ana tanrıça figürinlerinin 
bolluğundan, anaerkil bir sistem olduğu düşünülmektedir. Harappa iskeletlerinde görülen 
diş çürükleri, kadınların çocukluktan itibaren erkeklere kıyasla daha az bakım gördüklerini 
ve daha az et tükettiklerini göstermektedir.74 Mısır ve Mezopotamya uygarlıklarında 
mühürler genellikle mezar eşyalarıyla birlikte bulunurken, İndus uygarlığında insan 
mezarlarında herhangi bir mühre rastlanmamıştır. Bu durumun farklı bir inanç 
anlayışından kaynaklandığı düşünülmektedir.75 

Sonuç 

İndus Vadisi Uygarlığı’nın dinî yaşamı üzerine yapılan değerlendirmelerin büyük 
ölçüde arkeolojik materyallerin yorumlanmasına dayanması ve yazılı kaynakların 
çözülememiş olması, doğrudan dinî metinlerin ya da öğreti sistemlerinin anlaşılırlığını 
zorlaştırmakta, bu da eldeki verilerin sembolik ve bağlamsal olarak yorumlanmasını 
zorunlu kılmaktadır. Vedik Hinduizm’in kökenleri üzerine yapılan tartışmalar, uzun süredir 
Rig Veda metinleri temelinde ve Aryan göç kuramı çerçevesinde şekillenmektedir. Ancak 
son yıllarda arkeolojik, ikonografik ve karşılaştırmalı dinler tarihi verileri, bu dinî yapının 
oluşum sürecinde İndus Vadisi Uygarlığı’nın özgün katkılarını göz ardı etmenin eksik bir 
yaklaşım olabileceğini göstermektedir. İndus kültürüne ait ritüel kalıntılar, mühürlerdeki 
sembolizm, proto-Şiva betimlemeleri ve suya dayalı kutsal mekân anlayışı gibi unsurlar, 
Vedik dönemin bazı temel dinî pratikleriyle örtüşmektedir. Bu durum, Vedik Hinduizm’in 
yalnızca göçle gelen bir inanç sistemi değil, aynı zamanda yerli kültürel birikimle temas 
hâlinde şekillenmiş bir dinî sentez olabileceği ihtimalini gündeme getirmektedir. Bu 
bağlamda, Vedik Hinduizm’in kökenlerini anlamaya yönelik çalışmaların, sadece filolojik 
ve metinsel analizlerle değil, disiplinler arası bir yaklaşımla, özellikle arkeoloji, din 

                                                           
73  Mclntosh, The Ancient Indus Valley New Perspectives, 293. 
74  Irfan Habib, The Indus Civilization: İncluding Other Copper Age Cultures and History of Language Change 

Till C.1500 B.C. (New Delhi: Tullika, 2002), 58. 
75  Yıldırım - Gökşen, “Harappa – İndus Medeniyetinde Mühürler”, 260. 



676  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

antropolojisi ve kültürel tarih alanlarını da içerecek şekilde yeniden ele alınması 
gerekmektedir. Böyle bir yaklaşım, erken Hint inançlarının oluşum sürecine dair daha 
dengeli, çoğulcu ve tarihsel temellere dayalı bir kavrayış geliştirilmesine katkı 
sağlayacaktır.  

Mühürler, figürinler, cenaze ritüelleri, ateş sunakları, kurban uygulamaları ve gömü 
gelenekleri gibi kültür kalıntıları, hem Hinduizm’deki Şiva kültüyle olası benzerlikler 
taşımakta hem de İndus toplumunun yaşam-ölüm döngüsüne dair dinî bir anlayış 
geliştirdiğini göstermektedir. Bu veriler, İndus dini ile erken Hinduizm arasında doğrudan 
bir süreklilik kurulmasa da tematik paralelliklerin varlığına işaret etmektedir. Öte yandan 
İndus Vadisi Uygarlığı’nın dinî yapısı, merkezî otoritelerden çok bireysel ve topluluk 
temelli ibadet pratikleriyle şekillenmiş, doğa, doğurganlık ve ritüel temelli bir inanç sistemi 
oluşturmuş görünmektedir. Bu yönleriyle de Güney Asya’nın dinî düşünce tarihinin 
oluşumunda etkili olmuş olabileceğini göz ardı etmemek gerekir. Bu nedenle, İndus dinî 
mirası yalnızca arkeolojik değil dinî, kültürel ve tarihsel anlamda derinlemesine 
araştırılmayı hak eden bir konudur. Ancak bu benzerlikler kültürel süreklilik ve ortak 
coğrafi ve ekolojik etkileşim bağlamında değerlendirilmeli, indirgemeci yorumlardan 
kaçınılmalıdır. 

Arkeolojik yorumların çoğunlukla Batılı kaynaklara dayanması, yerel yorumlama 
pratiklerinin göz ardı edilmesine yol açabilir. İleri araştırmalarda, İndus yazısının 
çözümüne yönelik çok dilli karşılaştırmalı çalışmalar ve gelişmiş görüntüleme 
teknolojileriyle yapılan mühür analizleri, dinî sembolizmin daha doğru yorumlanmasına 
katkı sağlayabilir. Ayrıca, günümüz Hindu pratikleriyle etnografik karşılaştırmalar 
yapılması, sembollerin anlam dünyasını genişletmek açısından yararlı olabilir. Bu 
bağlamda, İndus Vadisi Uygarlığı’nın dinî yapısına yönelik araştırmaların disiplinler arası 
yaklaşımlarla sürdürülmesi ayrıca önem arz etmektedir.  



Muammer Ulutürk  • 677 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Kaynakça | References  

Constance, A. Jones - Ryan, James D. “Dravidian”. Encylopedia of Hinduism. 137. New York: 
Facts On File, 2007. 

Constance, A. Jones - Ryan, James D. “Goddess”. Encylopedia of Hinduism. 167-168. New York: 
Facts On File, 2007. 

Constance, A. Jones - Ryan, James D. “Indus”. Encylopedia of Hinduism. 196. New York: Facts 
On File, 2007. 

Constance, A. Jones - Ryan, James D. “Indus Valley Civilisation”. Encylopedia of Hinduism. 196-
197. New York: Facts On File, 2007. 

Constance, A. Jones - Ryan, James D. “Pipal Tree”. Encylopedia of Hinduism. 329. New York: 
Facts On File, 2007. 

Constance, A. Jones - Ryan, James D. “Yoni”. Encylopedia of Hinduism. 516. New York: Facts 
On File, 2007. 

Çağla, Didem. MÖ 3. Binyılda Hidrolik Uygarlıklardan Harappa’nın Sosyoekonomik Yapısı. Konya: 
Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Daggumati, Shruti - Revesz, Peter Z. “A Method of Identifying Allographs in Undeciphered 
Scripts and Its Application to the Indus Valley Script”. Humanities and Social 
Sciences Communications 8/1 (2021), 1-11. https://doi.org/10.1057/s41599-021-
00713-0 

Dikshit, Kashinath Narayan. Prehistoric Civilization of The Indus Valley. New Delhi: Sir William 
Meyer Lectures, University of Madras, 1939. 

During Caspers, E. C. L. “Rituals and Belief Systems in the Indus Valley Civilization”,. Ritual, 
State and History in South Asia. 102-127. Leiden: Memoirs of the Kern Institute, 1992.  

Eliade, Mircea. Dinler Tarihi (İnançlar ve İbadetlerin Morfolojisi). çev. Mustafa Ünal. Konya: 
Serhat Kitabevi, 2005. 

Eliade, Mircea. Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi I. çev. Ali Berktay. İstanbul: Kabalcı 
Yayınevi, 2003. 

Eliade, Mircea. Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi II. çev. Ali Berktay. İstanbul: Kabalcı 
Yayınevi, 2003. 

Fairservis, Walter A. “The Script of the Indus Valley Civilization”. Scientific American 248/3 
(1983), 58-67. 

Farmer, Steve vd. “The Collapse of the Indus-Script Thesis: The Myth of a Literate Harappan 
Civilization”. Electronic Journal of Vedic Studies (EJVS) 11/2 (2004), 19-57. 

Green, Adam S. “Killing the Priest-King: Addressing Egalitarianism in the Indus 
Civilization”. Journal of Archaeological Research 29/2 (Haziran 2021), 153-202. 
https://doi.org/10.1007/s10814-020-09147-9 

Guha, Sudeshna. “Negotiating Evidence: History, Archaeology and the Indus Civilisation”. 
Modern Asian Studies 39/2 (May 2005), 399-426. 
https://doi.org/10.1017/S0026749X04001611 

Gupta, Neha. “Why the Social Context of Archaeology Matters in the Study of the Indus 



678  •  Vedik Hinduizm’in Kökenleri Üzerine Bir Tartışma: İndus Vadisi Uygarlığının Rolü 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Valley Civilization: Insight on Banerji’s ‘Pre‐Buddhist’ Period at Mohenjodaro”. 
Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 1 (2013), 36-62. 

Habib, Irfan. The Indus Civilization: İncluding Other Copper Age Cultures and History of Language 
Change Till C.1500 B.C. New Delhi: Tullika, 2002.  

Hiltebeitel, Alf. “The Indus Valley ‘Proto-Siva’, Reexamined through Reflections on the 
Goddess, the Buffalo, and the Symbolism of vãhanas”. Anthropos 73/5-6 (1978), 767-
797. 

Ilona, Aronovsky - Gopinath, Sujata. Excouvating The Past The Indus Valley. Mankato: 
Heimann Library, 2004. 

Javonillo, Charise. “Anlaşılmaz, İbret Verici ve Deşifre Edilmemiş Yönleriyle İndus Vadisi 
Medeniyeti”. çev. Yalçın Kayalı. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 7 (Nisan 
2015), 191-206. 

Javonillo, Charise Joy. “Indus Valley Civilization: Enigmatic, Exemplary, and 
Undeciphered”. ESSAI 8/21 (2010), 67-75. 

Kenoyer J. M. “The Origin, Context and Function of the Indus Script: Recent Insights from 
Harappa”. Mohen Jo Daro 1/1 (June 2025), 1-23. 

Kenoyer, Jonathan Mark. Ancient Cities of the Indus Valley Civilization.  Oxford: Oxford 
University Press, 1998.  

Kenoyer, Jonathan Mark. “Ideology and Legitimation in the Indus State as revealed throuth 
Symbolic Objects”. The Archaeological Revıew. 4/1-2, (1995), 87-131. 

Kenoyer, Jonathan Mark. “Trade and Technology of the Indus Valley: New Insights from 
Harappa,  Pakistan”. World Archaeology 29/2 (January 1997), 262-280. 

Knipe, David M. “Devi”. Encyclopedia of India. ed. Stanley Wolpert. 1/321. Farmington Hills: 
Thomson Gale, 2006. 

Knipe, David M. “Goddesses in Prehistory and the Vedas”. Encyclopedia of India. ed. Stanley 
Wolpert. 1/320. Farmington Hills: Thomson Gale, 2006. 

Kothari, Sunil. “Dance Forms”. Encyclopedia of India. ed. Stanley Wolpert. 1/286. Farmington 
Hills: Thomson Gale, 2006. 

Küçüköner, Halide Rumeysa. “Hint Alt-Kıtasının Dini ve Kültürel Yapısının Şekillenmesinde 
Arilerin Rolü”. Şarkiyat 10/2 (Mayıs 2018), 610-624. 
https://doi.org/10.26791/sarkiat.344516 

Marshall Sir John. Mohenjo Daro and the Indus Civilization  Vol-I. 3 Cilt. London: Stephen Austin 
and Sons Ltd., 1931.  

Masson, Charles. Narrative of Various Journeys in Balochistan, Afghanistan, the Panjab & 
Kalât. London: Richard Bentley, 1844. 

 
Mclntosh, Jane R. The Ancient Indus Valley New Perspectives. Oxford, England: Library of 

Conggress Cataloging, 2008.  
Nandagopal, Prabhakar. “Harappans and their Mesopotamian Contacts”. 1-27. India: 

Occasional Publication 48, 2013.  
Ovalı, Turgay. “Bir Medeniyet Tasavvuru Olarak Kurucu Hint Metinleri”. Medeniyet 



Muammer Ulutürk  • 679 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2019), 115-134. 
Rao, Nagendra. “Continuity and Change: Harappan Religion, the Vedic Religion and 

Classical Hinduism”. Cultural Contours of History and Archaeology Volume - VII: 
Buddhism and Other Religions. 261-265. 7 Cilt. Delhi: B.R. Publishing Corporation, 
2015. 

Ratnagar, Shereen. “A Critical View of Marshall’s Mother Goddess at Mohenjo-Daro”. 
Studies in People’s History 3/2 (Aralık 2016), 113-127. 
https://doi.org/10.1177/2348448916665714 

Rig Veda (Complete – Sakala Shakha). çev. Ralph T.H. Griffith. London: Kegan Paul, Trench,      
Trübner & Co., 1896. 
Samuel, Geoffrey. The Origins of Yoga and Tantra: Indic Religions to the Thirteenth Century. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2008. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511818820 

Schomp, Virginia. Ancient India. New York: Marshall Cavendish Corporation, 2010. 
Shendge, Malati J. “Floods and the Decline of the Indus Civilization”. Annals of the Bhandarkar 

Oriental Research Institute 71/1-4 (1990), 219-263. 
Shrimali, Krishna Mohan. “Religion, Urbanism and the Ruling Apparatus of the Harappans”. 

Studies in People’s History 4/1 (June 2017), 91-104. 
https://doi.org/10.1177/2348448917693858 

Shuter, Jane. The İndus Valley. Heinemann Raintree, Reed Educational and Professional 
Publishing, 2002.  

Singh, Anup. “Importance and Impacts of Indus Valley Civilisation”. International Journal of 
Academic Research and Development 3/2 (2018), 75-78. 

Sugandhi, Namita Sanjay. “The Archaeology of Hinduism”. Oxford Research Encyclopedia of 
Anthropology. Oxford: Oxford University Press, 2023. 
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190854584.013.321  

Uludağ, Kemal - Özer Eröz, Gökçe. “Hinduizm ve Terakota Tapınaklar”. Sanat ve Tasarım 
Dergisi 6/2 (2016), 210-229. 

Wheeler, Mortimer. Cambridge History of India the Indus Civilization. London: Cambridge At 
The University Press, 1953. 

Wheeler, Mortimer. Civilizations of the Indus Valley and beyond. London: Thames and Hudson, 
1966. 

Yıldırım, Ercüment - Gökşen, Kadriye Leyla. “Harappa – İndus Medeniyetinde Mühürler”. 
History Studies 15/1 (Şubat 2023), 257-269. 

 

 

 


