
 
 

 
                

bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi 

bitig Journal of Faculty of Letters 
(Cilt/Volume: 5, Sayı/Issue: 10, Aralık/December 2025) 

                  

 

İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında  

XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları* 
 

  Şeyda Nur BARTIK 

Doktora Öğrencisi, Kırgızistan-
Türkiye Manas Üniversitesi 

2452D0301001@manas.edu.kg 

 0000-0002-6785-5340  

Oktay KARATAŞ 

Yüksek Lisans Öğrencisi, Kırgızistan-
Türkiye Manas Üniversitesi 

oktaykaratas1071@gmail.com 

 0000-0002-8583-6354 
 

Araştırma makalesi/Research article 

Geliş Tarihi/Received: 11.08.2025  

Kabul Tarihi/Accepted: 27.10.2025 

 

Atıf/Citation 

Bartık, Şeyda Nur ve Karataş, Oktay (2025). İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda 
Yedisu Kırgızları. bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi, 5(10), 288-313.  

 

 

Bu makale iThenticate, turnitin, intihal.net programlarından biriyle taranmıştır. 

This article was checked by iThenticate, turnitin or intihal.net.  

 
* Bu çalışma 2024 yılında hazırlanan XIX. Yüzyıl Batı ve Rus Seyyahlarının Eserlerinde Kırgızistan başlıklı yüksek lisans 
tezinden türetilmiştir. 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

289 

Öz XIX. yüzyılda Türkistan gerek bilimsel gerekse siyasi sebeplerle seyyahların ilgisini çeken bir 

bölge hâline gelmiştir. Bu dönemde farklı meslek gruplarından alanında uzman kişiler çeşitli amaçlar 

doğrultusunda bölgeye seyahat etmişlerdir. Bu yüzyıl süresince belgeye en çok seyahat 

gerçekleştirenler I. Petro (1672-1725) döneminden itibaren bölge üzerinde yayılmacı faaliyetler 

güden Ruslar olmuştur. Öte yandan bu dönemde bölgede yaşanan siyasi gelişmelerle ilişkili olarak 

İngiltere’nin de bölgeye olan ilgisinin arttığı bir dönem olmuş; Türkistan coğrafyası, İngiltere başta 

olmak üzere birçok devlet için bu coğrafyanın keşfedilmesi ve tanınması arzusunu ortaya 

çıkartmıştır. Bu bakımdan farklı meslek gruplarından birçok kişi araştırma alanı ve ilgisi 

doğrultusunda Türkistan’a seyahatler düzenlemiştir. XIX. yüzyıl seyyahları da yalnızca gözlem 

yapmakla kalmayıp, topladıkları verileri dönemin akademik, diplomatik ya da idari mekanizmalarına 

sunmak gibi maksatlarla kaleme almışlar; aynı zamanda bölgeye ve bölgeye halklarına dair ilk 

sistematik bilgilerin ortaya koyulmasına önemli katkılar sağlamışlardır. Bu bağlamda XIX. yüzyılda 

kaleme alınan seyahatnameler, dönemin hızla değişen siyasi dengeleri, artan bilimsel merak ve 

genişleyen iletişim ağları sayesinde daha sistemli, detaylı ve karşılaştırmalı gözlemler içermektedir. 

Bu minvalde pek çok Avrupalı seyyah da Yedisu bölgesinde yaşayan Kırgızlarla temas etme imkânı 

bulmuştur. Bu dönemde bölgeyi ziyaret eden seyyahlardan biri de İngiliz misyoneri Henry Lansdell 

olmuştur Lansdell’in seyahati boyunca Kırgızlarla doğrudan temas halinde bulunması, yerel 

rehberler eşliğinde seyahat etmesi; gözlemlerinin yanı sıra verdiği bilgilerde döneminin önde gelen 

araştırmacılarının çalışmalarına atıfta bulunması, yerel Rus yönetiminin raporlarından faydalanması 

seyahatnamelerini daha da değerli kılmaktadır. Bu çalışmanın amacı, Lansdell’in Russian Central Asia 

ve Chinese Central Asia adlı seyahatnamelerinden hareketle, XIX. yüzyılda Yedisu Kırgızlarının 

sosyo-kültürel durumunu dönemin Batılı bakış açısıyla yansıtan bir değerlendirme sunmaktır. 

Anahtar sözcükler: seyyah, Yedisu, misyoner, Kırgızlar, XIX. yüzyıl, İngiltere 

 

Notes By English Missionary Henry Lansdell on the Zhetysu Kyrgyz in the 19th Century 

 

Abstract In the 19th century, Turkestan became a region that attracted the attention of travellers 

for both scientific and political reasons. During this period, experts from various professional 

groups travelled to the region for various purposes. Throughout this century, the Russians, who 

pursued policies of occupation and administration of the region from the reign of Peter I (1672-

1725) onwards, were the ones who travelled to the region the most. On the other hand, this period 

saw an increase in Britain's interest in the region due to the political developments taking place 

there. The geography of Turkestan sparked a desire among many states, particularly Britain, to 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

290 

explore and understand this region. Consequently, numerous individuals from various professional 

backgrounds organised trips to Turkestan in line with their areas of research and interest. 

Nineteenth-century travellers did not merely observe; they also wrote down the data they collected 

with the aim of presenting it to the academic, diplomatic or administrative mechanisms of the time. 

At the same time, they made significant contributions to the emergence of the first systematic 

information about the region and its peoples. In this context, travelogues written in the 19th 

century contain more systematic, detailed, and comparative observations thanks to the rapidly 

changing political balances of the period, increasing scientific curiosity, and expanding 

communication networks. In this vein, many European travelers also had the opportunity to come 

into contact with the Kyrgyz people living in the Zhetysu region. One of the travelers who visited 

the region during this period was the English missionary Henry Lansdell. Lansdell's direct contact 

with the Kyrgyz during his travels, his travels accompanied by local guides, his references to the 

works of leading researchers of his time in addition to his observations, and his use of reports from 

the local Russian administration make his travelogues even more valuable. The aim of this study is 

to examine Lansdell’s travelogues, “Russian Central Asia” and “Chinese Central Asia” to present an 

assessment of the socio-cultural situation of the Zhetysu Kyrgyz in the 19th century from the 

perspective of the West at that time. 

Keywords: traveler, Zhetysu, mission, Kyrgyz, 19th century, England 

 

Giriş 

İnsanlar tarih boyunca bazen merak ve keşfetme arzuları üzerine bazen de bilimsel, ticari, dinî vb. 

birbirinden farklı amaçlar için bambaşka coğrafyalara seyahatler düzenlemişler ve seyahatlerine 

ilişkin raporlar, seyahat notları, günlükler gibi birçok belgeyle de tarihe iz düşmüşlerdir. Seyahat 

intibaları diyebileceğimiz bu eserler, genellikle yabancı bir coğrafyanın sosyal, kültürel ve fizikî 

özelliklerini tasvir etmektedir. Seyyahlar, ziyaret ettikleri bölgelerde kendi bakış açılarına göre ilginç 

buldukları unsurları kayıt altına almışlardır. Bu bağlamda, kimi zaman o toplumun bir mensubunun 

fark edemeyeceği veya gündelik yaşamın doğal bir parçası olarak değerlendirdiği bazı detayların 

ortaya konmasına imkân tanımışlardır. Bu nedenle seyahatnameler, bireysel deneyimlerin ötesine 

geçerek ayrıntılı olarak verdikleri bilgilerle de o dönemdeki yaşantıyı gözler önüne sermekte; tarihsel 

ve kültürel birer belge niteliği kazanmaktadır (Löschburg, 1997, s. 8; Kütükoğlu, 1998, s. 24-25). 

Ayrıca bu eserler yalnızca kültür ve sosyal tarih için değil, aynı zamanda tarihi coğrafya konusunda 

da çok değerli kaynaklardır (Budak, 2021, s. 260). Bununla birlikte seyahatnameler gerek öznel 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

291 

gerekse nesnel kaynaklardan yararlanılan bir çalışmayı, resmî otorite tarafından çizilen sınırlardan 

biraz olsun uzaklaştırarak daha renkli veya objektif bir hale büründürebilir. Yine bu metinlerde 

resmî evraklarda yer verilmeyen yahut yer verilmeye lüzum görülmeyen olayların farklı yorumlarıyla 

da karşılaşılabilir (Nalçacı, 2010, s. 525-526). Ayrıca seyahatnameler, Türk tarihi açısından ele alınan 

dönem ve topluluğun siyasi, toplumsal ve kültürel gibi birçok yönden zaman içinde geçirdiği 

değişimin de ortaya konulmasını sağlamaktadır. Bu açıdan örneğin, Türkistan bölgesine daha 

önceden gelen bir seyyahın anlatıları ile yüzyıl sonra gelen bir seyyahın ifade ettiği tespitleri inceleyen 

bir tarih araştırmacısı bölgenin zaman içerisinde geçirdiği değişim ve dönüşümü ortaya koyabilir. 

Bunun yanı sıra seyahatnameler yalnızca seyyahın gezdiği Türk toplumları için değil ayrıca 

seyahatname yazarının mensubu olduğu toplumun bakış açısını, düşünce yapısını da ortaya koyan 

kaynaklardır. Örmeğin 15-16. yüzyıl Alman seyahatnameleri (Schiltberger, Dernschwam, Clavijo 

gibi) yeni zaman Alman ve Avrupalının dünya görüşünü anlamamıza yardımcı olacaktır (Işık, 2019, 

s. 5). XIX. yüzyılda kaleme alınan seyahatnameler ise, dönemin hızla değişen siyasi dengeleri, artan 

bilimsel merak ve genişleyen iletişim ağları sayesinde daha sistemli, detaylı ve karşılaştırmalı 

gözlemler içermektedir. Zira yüzyıl, hem Avrupa’nın farklı bölgelerinde bilgi üretiminin 

kurumsallaştığı hem de Batı devletlerinin Türkistan coğrafyasına ilgisinin arttığı bir dönemdir. Bu 

bağlamda XIX. yüzyıl seyyahları, yalnızca gözlem yapmakla kalmayıp aynı zamanda topladıkları 

verileri dönemin akademik, diplomatik ya da idari mekanizmalarına sunmak gibi nedenlerle kaleme 

almışlardır. Bu esasta seyahatnameler, farklı dönemlere ait olmaları, sosyal, kültürel, filolojik, 

coğrafi, iktisadi, arkeolojik, siyasi, tarihi bilgiler içermeleri nedeniyle birçok disiplinin kendi uğraş 

alanına ilişkin bilgilere rastlayabileceği disiplinler arası kaynaklardır. Tarih bilimi açısından ise ana 

kaynak olmaları ve barındırdıkları zengin içerik onları oldukça değerli kılmaktadır. Bu bakımdan 

XIX. yüzyıl seyahatnameleri hem tarih yazımı hem de sosyal bilimler açısından karşılaştırmalı 

analizler yapmaya olanak sağlayan, modern anlamda gözleme ve belgeye dayalı anlatılar olarak özel 

bir öneme sahiptir. Bunula birlikte seyahatnamelerin kaleme alınmasının ana nedeni olan seyyahlar, 

yolcular, esirler, elçiler yani bu eserlerin yazarları da onlara dair yeni bir araştırma sahası açılabilecek 

kadar önemlidir (Budak, 2021, s. 260). Zira, her seyyahın amacı ve iç dünyası seyahat notlarına 

doğrudan yahut dolaylı olarak tesir etmiştir. Bununla birlikte seyyahların notları içerisinde bilimsel 

nitelikteki bilgiler yanı sıra abartılı ve sübjektif anlatımlar da yer almaktadır (Kütükoğlu, 1998, s. 25). 

Bu durum seyahatnamelerin tarih araştırmalarında kullanılabilmeleri için, çoğu zaman, teyit 

edilmeye muhtaç bilgiler sundukları gibi bir sonuç doğursa da seyyahların aktardıkları bilgilerin 

birçoğuna doğrudan tanık oldukları gerçeği göz önünde bulundurulduğunda onların aktardığı 

bilgileri tamamen yok veya yanlış bir anlayış da hatalı olacaktır. Bu bağlamda doğru ve çeşitli 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

292 

araştırma yöntemleri kullanılarak ele alınmaları durumunda seyahatnameler tarih araştırmalarına 

önemli katkılar sunabilecek bir potansiyele sahiptir. 

XIX. yüzyılda Türkistan’a farklı coğrafyalardan çok sayıda seyyah gelmiştir. Bu süreçte bölgeye en 

çok seyahat edenler arasında, I. Petro (1682-1725) döneminden itibaren bölgeyi işgal etme ve 

yönetme politikası güden Ruslar gelmektedir. Rus idaresinin, güvenlik maksatlı birçok stratejik 

bölgede kale ve demiryolu inşa etmesi, Rus Coğrafya Kurumu ve Rus Bilimler Akademisi vasıtasıyla 

birçok bilim insanını çeşitli bölgelere araştırmalar yapmak üzere görevlendirilmesi gibi nedenlerle 

bölgeye seyahat edenlerin sayısını artırmıştır. Öte yandan bu yüzyıl, İngiltere’nin de bölgeye ilgisinin 

arttığı bir dönemdir. Bunun ana nedeni ise Rusya’ya karşı Hindistan sömürgesini güvence altında 

tutma isteğidir. Bu nedenle bölge, İngiltere başta olmak üzere birçok devlet için potansiyel sömürge 

alanı olmuş; bu durum coğrafyanın bilinmesi arzusunu da doğurmuştur. Bu nedenle Batı 

topraklarından bölgeye seyahatler düzenlemiştir. Bu seyyahların birçoğu Türkistan coğrafyası, 

sosyo-politik, demografik, sosyal ve iktisadi durumu hakkında ayrıntılı ve doğrulanabilir bilgiler 

derlemeye çalışmışlardır. XIX. yüzyılın başlarından itibaren Rus İmparatorluğu’nun Türkistan’ı işgal 

politikası ile ilgili olarak Kırgız araştırmaları başlanmış; Kırgızların menşei, sosyo-politik yapıları, 

coğrafi dağılımları, ekonomileri, maddi ve manevi kültür unsurları üzerine ilk sistematik bilgiler 

ortaya koyulmaya başlanmıştır. Bu minvalde pek çok Batılı seyyah da Yedisu bölgesinde yaşayan 

Kırgızlarla temas etme imkânı bulmuştur. Bu dönemde bölgeyi ziyaret eden seyyahlardan biri de 

İngiliz misyoneri Henry Lansdell olmuştur Lansdell’in seyahati boyunca Kırgızlarla doğrudan temas 

halinde bulunması, yerel rehberler eşliğinde seyahat etmesi; gözlemlerinin yanı sıra verdiği bilgilerde 

döneminin önde gelen araştırmacılarının çalışmalarına atıfta bulunması, yerel Rus yönetiminin 

raporlarından faydalanması seyahatnamelerini daha da değerli kılmaktadır. 

Araştırma nitel araştırma yöntemlerine dayanmaktadır ve birincil kaynak olarak Henry Lansdell'in 

seyahatnamelerinde yararlanılmıştır. Seyyahın çalışmaları, döneminin tarihsel ve sosyo-politik 

bağlamı içinde değerlendirilmiştir. Seyyahın mesleğinin, seyahat amacının ve iç dünyasının seyahat 

notları üzerindeki doğrudan veya dolaylı etkisi dikkate alınarak kaynak eleştirisi yapılmış ve çalışma, 

aynı dönemde bölgeye seyahat etmiş diğer Avrupalı ve Rus araştırmacıların çalışmalarıyla 

karşılaştırılarak değerlendirilmiştir. Ayrıca, Henry Lansdell'in sunduğu bilgilerin güvenilirliğini ve 

tarihsel bağlam içindeki açıklayıcı gücünü belirlemek amacıyla güncel çalışmalarla karşılaştırmalı bir 

analiz yapılmıştır. 

 

 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

293 

Henry Lansdell’in Yaşamı 

İngiliz misyoner ve seyyah Henry Lansdell, 10 Ocak 1841 yılında İngiltere’nin Tenterden kendinde 

dünyaya gelmiştir. 1865 yılında London College of Divinity’de din eğitimini tamamlamış, 1867 

yılında diyakoz olarak göreve başlamış, 1868’de ise Thames ve Greenwich’te küratör olarak 

çalışmıştır. 1869 yılında “Irish Church Missions” adlı dernekte görev alan Lansdell, 1875 yılında 

“Clergyman’s Magazine” adlı derginin de kuruculuğunu üstlenmiş ve 1883 yılına kadar bu dergide 

editör olarak çalışmalarını sürdürmüştür. “Royal Asiatic Society” ve “Royal Geographical 

Society’nin” de üyesi olan Lansdell, ilmi çevrelerde de saygın bir yere sahip olmuştur (Bill, 2011, s. 

26-43).  

1870-1872 yılları arasında Belçika, İsviçre, Hollanda, Saksonya, Prusya, Bohemya başta olamk üzere 

Avrupa’nın farklı yerlerine misyonerlik amaçlı pek çok seyahat düzenlemiştir (Lansdell, 2017, s. 1). 

Avrupa seyahatleri sonrasında Sibirya ve Türkistan’daki hapishane ve hastanelere çeşitli dinî yayınlar 

dağıtma maksadıyla uzun ve kapsamlı bir yolculuk planlamıştır. 30 Nisan 1879 tarihinde Londra’dan 

hareket eden seyyah, Ural Dağları’nı aşarak Sibirya bölgesine ulaşmış; burada yer alan çok sayıda 

hapishaneyi ziyaret etmiş ve misyonerlik faaliyetleri kapsamında mahkumlar için dini içerikli yayınlar 

sağlamanın yanı sıra kütüphaneler kurulmasına da öncülük etmiştir (Bill, 2011, s. 27). Seyyah, 25 

Kasım 1879 tarihinde Liverpool’a dönerek yolculuğunu tamamlamıştır. Lansdell’in bu seyahati, 

yalnızca dinsel propaganda amacıyla sınırlı kalmamış, aynı zamanda bölgenin sosyo-kültürel ve 

kurumsal yapısına dair gözlemlerini de içermiştir. Seyahati boyunca tuttuğu notlar, Through Siberia1 

başlığıyla 1882 yılında yayımlanmıştır.    

Sibirya seyahati sonrasında ikinci bir yolculuk hazırlıklarına başlayan Henry Lansdell, aynı yıl 

içerisinde Rus İmparatorluğu’nun Türkistan’da hâkimiyet kurduğu bölgelere doğru yeni bir seyahate 

çıkmıştır. Seyahati süresince, İncil nüshaları ve çeşitli dinî yayınların dağıtımını sürdürmüştür. Ancak 

bu faaliyetler, dönemin siyasi koşulları göz önünde bulundurulduğunda Rus yetkililerin dikkatini 

çekmiş; öyle ki, devrim içerikli broşürler dağıttığı şüphesiyle Ural-Perm Demiryolu üzerinde seyahat 

ederken geçici olarak tutuklanmıştır. Yolculuğu boyunca, Buhara, Merv ve Semerkant başta olmak 

üzere birçok şehri ziyaret etmiştir. Aralık 1883’de Londra’ya ulaşan Lansdell, seyahati boyunca 

yaptığı gözlemler ve topladığı verileri Russian Central Asia: Including Kuldja, Bokhara, Khiva, and Merv: 

With Appendices on the Fauna, Flora, and Bibliography of Russian Turkistan adıyla 1885 yılında 

yayımlamıştır.  

 
1 Henry, L. (1882). Through Siberia, S. Low, Marston, Searle and Rivington. 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

294 

Lansdell’in üçüncü yolculuğu Doğu Türkistan’a olmuştur. 1888 Şubat’ında Londra’dan yolculuğunu 

başlatan seyyah, Kulca, Kaşgar ve Yarkent üzerinden seyahat ederek Karakurum Dağları’nı aşmış, 

Ladakh (Küçük Tibet) bölgesine ulaşmış, oradan da Kuzey Hindistan’a geçerek ülkesine 

dönmüştür. Bu uzun yolculuğu sırasında tuttuğu notlar, 1893 yılında Chinese Central Asia: A Ride to 

Little Tibet adıyla yayımlanmıştır. 1892’den 1912 yılına kadar papazlık görevini sürdüren Lansdell, 

1919 yılında hayatını kaybetmiştir (Bill, 2011, s. 39-41).  

Henry Lansdell’in Seyahatnameleri 

Henry Lansdell’in Kırgızlara ilişkin bilgi veren ve bizim çalışmamıza konu olan ilk seyahatnamesi 

Russian Central Asia, İncluding Kuldja, Bokhara, Khiva and Merv adıyla 1885 yılında Londra’da 

yayınlanmıştır. Lansdell bu çalışmayı, Çar II. Aleksandr’a (1818-1881) ithaf etmiş; Türkistan’a 

yaptığı seyahatini biraz rahatlamak ve eğlenmek amacıyla yaptığını bununla birlikte fakir ve 

talihsizlere dini fayda sağlamak istediğini dile getirmiştir (Lansdell, 1885, s. V). 

İki ciltten oluşan seyahatnamenin giriş bölümünde Lansdell, metin boyunca sunduğu çeşitli 

istatistiksel veriler, antropolojik ve coğrafi bilgileri büyük ölçüde Rus araştırmacıların 

kaynaklarından derlemiştir. Söz konusu bilgiler seyyah tarafından farklı okuyucu gruplarının 

gereksinimlerine göre düzenlenmiştir. Buna göre Lansdell, okuyucu grubunu üç kategoriye 

ayırmaktadır: İlk grubu, genel okuyucular oluşturmakta olup bu grup için seyahatin anlatı bölümleri 

ve seyahat programı tablosunun rehber olacağı izah edilmektedir. İkinci grup, coğrafya, jeoloji, 

fauna, flora ile bölge halkları hakkında bilgi edinmek isteyen öğrencilerden oluşmaktadır. Üçüncü 

ve son okuyucu grubu ise bilim insanlarıdır. Lansdell, özellikle o dönem Türkistan’ın doğa 

bilimlerine ilişkin literatürünün büyük ölçüde Rusça olması nedeniyle, bu bilgilerin Batı bilim 

dünyasına sınırlı ulaştığını ifade ederek, edindiği veriler ve topladığı koleksiyonlarla ilmi çevrelere 

katkı sunmayı amaçladığını belirtmiştir (Lansdell, 1885, s. 5, 6). 

26 Haziran 1882’de Türkistan yolculuğunu başlatan Henry Lansdell, 29 Haziran’da St. Petersburg’a 

ulaşmıştır. Burada kısa süreli konaklayarak yolculuğu için gerekli hazırlıkları tamamlamış, dönemin 

önde gelen araştırmacıları ile istişare imkânı bulmuştur. Petersburg-Moskova-Ekaterinburg 

güzergâhında yolculuğunu sürdüren Lamsdell, Ekaterinburg’da kaldığı sürede Türkistan’da 

gerçekleştireceği misyonerlik faaliyetleri için çeşitli dini yayınların dağıtımı için dönemin Rus gerekli 

izinlerini temin etmiştir. İrtiş Nehri üzerinden Omsk’a ulaşan seyyah, burada şehir nüfusu ve yapısı 

hakkında bilgi edinmiş; sivil ve askerî hapishaneler, sanayi merkezleri ve eğitim kurumlarında 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

295 

incelemelerde bulunmuştur. Omsk’un ardından Semipalatinsk2 eyaletinin merkezine ulaşan seyyah, 

bölgenin tarihi coğrafyasına dair araştırmalar gerçekleştirmiş, konargöçer ve yerleşik halkların 

nüfusunu, yerleşim alanlarını, inançlarını ve ekonomik faaliyetleri üzerine çalışmalar 

gerçekleştirmiştir.  

Semipalatinsk’ten ayrılan Lansdell’in bir sonraki durağı Vierny (Kazakistan- Almatı) olmuştur.  

Seyyah burada uzun süre konaklamış; Evliya Ata, Pişpek (Bişkek) ve Tokmok’a seyahatler 

düzenlemiştir. Seyahatleri sırasında bölgedeki yerleşik ve konargöçer halkların sosyal ve kültürel 

yaşamlarını gözlemleyen seyyah, bölgenin iklim koşulları, bitki örtüsü hayvan türleri, verimli tarım 

arazileri, gibi unsurlar hakkında ayrıntılı bilgiler ve tablolar sunmuştur. Henry Lansdell’in 

gözlemleri, Vierny’nin de sınırları içerisinde yer alıyor olduğu Semireçye 3 (Yedisu) eyaleti özelinde 

yoğunlaşmış, doğal çevre, coğrafi sınırlar, sosyo-kültürel yapı, idare sistemi, bölge ekonomisi, gibi 

pek çok konuda kapsamlı ve ayrıntılı gözlemler sunmuştur.  

14 Eylül’de Taşkent’e doğru yola çıkan Lansdell, Eugene Schuyler4’in de eserinde bahsetmiş olduğu 

Evliya Ata Türbesi’ni ziyaret ederek rotası boyunca ilerlemesini sürdürmüştür. Taşkent’e 

ulaştığında, yanında taşıdığı dini yayınların dağıtımını burada da devam ettirmiştir. Şehirde 

konakladığı süre boyunca şehrin nüfusu, ekonomik yapısı ve coğrafi özellikleri hakkında da çeşitli 

aktarımlarda bulunmuştur. Taşkent’ten sonra Hocent, Semerkant ve Hokand’ı da ziyaret eden 

seyyah, Ziyaret ettiği her şehrin, coğrafi yapısı, iklimi ve doğal kaynaklarının yanı sıra fauna ve 

florası, ulaşım hatları üzerine bilgiler vermiştir (Harita 1). 

 
2 Semipalatinsk (Семипалатинская область), kuzeyde Tobolsk (Rusya), doğu ve batıda ise Tomsk (Rusya) ve 
Akmolinsk (Astana/Kazakistan) şehirleri ile sınırı olan büyük bir eyalettir. “İstoriya Kreposti g. Semey”, 
https://semeylib.kz/?page_id=471&lang=ru.  
3 Semireçye (Семиреченская область /Yedisu Eyaleti) eyaleti Bozkır Genel Hükümetini oluşturan üç bölgeden biridir. 
Yedisu Eyaletinin sınırları batıda Sîr-Derya, güneyde Çin Türkistanı ve kuzeyde Semipalatinsk ve Akmolinsk ile sınırdır. 
Toplam alanı 134.411 mil². “Semireçie”, https://old.bigenc.ru/domestic_history/text/3547782. 
4 Amerikalı diplomat ve seyyah Eugene Schuyler, 1866 yılında Moskova ve St. Petersburg’da diplomatlık yapmıştır. 
Moskova ve St. Petersburg’da bulunduğu süre zarfında RGO (Rus Coğrafya Topluluğu) bünyesinde düzenlenen 
toplantılara katılmış, Türkistan Genel Valisi Kaufman’la kurduğu ikili ilişkiler vesilesiyle Türkistan’daki Rus ilerleyişini 
gözlemlemesi için davet edilen ilk yabancı olma statüsünü elde etmiştir. 1873 yılındaki (sekiz ay süren) Türkistan 
seyahati boyunca bölge üzerine raporlama çalışmaları yapmış, çalışmalarını National Geographic Society dergisine 
göndermiştir. Seyahatine ilişkin notlar, 1876’da “Turkistan Notes of in Russian Turkestan, Khokand Bukhara and Kuldja” 
adıyla iki cilt olarak İngiltere ve Amerika’da yayımlanmıştır.  



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

296 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Harita 1. Henry Lansdell’in Seyahat Rotası 
(Lansdell, 1885: Russian Central Asia, İncluding Kuldja, Bokhara, Khiva and Merv. C. I. s. 1.) 

 
Ayrıca seyyah, bölgedeki Kırgızlar, Kazaklar, Sartlar, Yahudiler ve Ruslar başta olmak üzere nüfus, 

sosyo-kültürel yaşam gibi çeşitli konularda da aktarımlarda bulunmaktadır. Rus sömürge 

yönetiminin yerel nüfus üzerindeki etkilerine dair bilgilerin de yer aldığı bu seyahatnamede, 

gerçekleştirilen hayvancılık, tarım ve ticaret de dahil bölgedeki ekonomik faaliyetler üzerine çeşitli 

istatistikler ve notlar yer almaktadır. 

Heny Lansdell’in çalışmamıza konu olan ikinci seyahatnamesi Chinese Central Asia a Ride to Little 

Tibet’tir.  İki cilt olan seyahatname Russian Central Asia... adlı kitabın devamı ve tamamlayıcısı 

niteliğindedir. Seyahatnamenin birinci cildinde Henry Lansdell’in Londra’dan Kaşgar’a kadarki 

seyahat anlatıları, ikinci cildinde ise Kaşgar’dan Tibet’e yaptığı seyahatin anlatıları yer almaktadır. 

Lansdell, seyahatnamenin giriş kısmında yolculuğumun temel amacının misyonerlik maksadıyla 

seyahat etmek ve raporlamak olduğunu belirtir (Lansdell, 1893, s. 6). Çin İmparatoruna ithaf ettiği 

seyahatnamesi için Henry Lansdell, metin boyunca verdiği istatistiksel veriler, antropolojik ve 

coğrafi bilgiler için Rus araştırmacıların kaynaklarından faydalanmıştır. 

1888 Şubat’ında Londra’dan seyahatini başlatan Henry Lansdell, rica, teşekkür mektupları ve çeşitli 

dini yayınlar ile birlikte Moskova’ya hareket eder. Petersburg üzerinden ilerleyerek Moskova’ya 

ulaşır. Moskova’da bir süre konaklayan seyyah, başlangıçta Buhara’ya gitmeyi planlasa da dönemin 

Buhara Emiri tarafından Alman seyyah Hermann Schlagintwit’in öldürüldüğü haberini alması 

üzerine güzergahını değiştirerek Merv’e gider. Merv’de bulunduğu süre boyunca Türkmenler 

üzerine incelemelerde bulunur ve bilgi ve bulgularına seyahat notları içerisinde yer verir. Merv’den 

Buhara’ya, Buhara’dan ise Semerkant ve Taşkent’e doğru yolculuğunu sürdürür. Güzergahı 

boyunca karşılaştığı halkları, bölge halklarının gelenek ve göreneklerini, inançlarını ve 

ibadethanelerini detaylı biçimde anlatır. 17 Mayıs’ta Taşkent’ten yola çıkan seyyah Çimkent 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

297 

üzerinden Evliya-Ata’ya geçer ve buradan da Tokmok’a ulaşır. Çuy Nehri boyunca yoluna devam 

ederek Isık-Göl’e ulaşır.  Isık-Göl’de kaldığı süre boyunca bölge halkı üzerine araştırmalar yapar. 

Daha sonra Karakol’a geçer. Buradan 13 Haziran’da Vierny’e yönelen Henry Lansdell, güzergahı 

boyunca Yarkend’i Kaşgar’ı, Kulca gibi şehirleri ziyaret eder. Gittiği yerlerin siyasi, demografik, 

iktisadi yapılarını, bölge halklarını (Dunganlar, Uygurlar, Kırgızlar, Çinliler gibi) ayrıntılarıyla anlatır. 

Seyyah buradan Doğu Türkistan, Tibet ve Hindistan’ı ziyaret ederek seyahatini sonlandırır (Harita 

2). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Harita 2. Henry Lansdell’in Seyahat Güzergâhı 

(https://www.rulon.com/pages/books/67353/henry-lansdell/chinese-central-asia-a-ride-to-little-tibet) 
 

Henry Lansdell’in Seyahat Notlarında Kırgızlar 

XIX. yüzyılın son çeyreğinde Türkistan’a iki seyahat gerçekleştiren İngiliz misyoner seyyah Henry 

Lansdell, Kırgızlara ve onların yaşadığı coğrafyaya ilişkin ilk bilgilere Russian Central Asia adlı 

seyahatnamesinin “The Land of Seven Streams” (Yedi Irmaklar Diyarı/ Yedisu Bölgesi) ve “The 

Kırghese” (Kırgızlar) başlıklı bölümlerinde yer vermektedir. Bu bölümde, Tanrı Dağlarına ilişkin 

genel coğrafi ve tarihi bilgiler sunan seyyah, Tanrı Dağları5’nın yüksekliği, kar ve buzul kütleleri 

 
5 Rus yazar, gazeteci ve asker Nikolay Aleksandroviç Maev, Türkistan Genel Valisi Kaufmann tarafından, 1865-1868 
yıllarında Rusya’ya katılan Türkistan topraklarına gerçekleştirilecek seyahat için görevlendirilmiştir. 1869 yılında bölgeye 
seyahat eden Maev, 1873’teki Hive seferine katılmış ve Türkistan’a bilimsel seyahat düzenlemiştir. Seyahatleri boyunca 
Türkistan’ın coğrafyası iklimi, hidrografyası ve bölge nüfusu üzerine incelemelerde bulunmuş, Kazak bozkırında ve 
Türkistan’da Rus idaresinin oluşması üzerine kısa çalışmalar gerçekleştirmiştir. Rus topraklarından bölgeye giden yol 
güzergâhları, ticaret yolları ve bu güzergâhlar üzerindeki istasyonlar, istasyonlar arası mesafeler ve ulaşım araçları üzerine 
raporlar hazırlamıştır. D.D. Yazıkov. Matiralı Dlya “Obzora Jizni i Soçğinwniy Ruskih Pistaley i Pisatelnits K-P”, Vıpusk. 16, 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

298 

açısından Kuzey Asya’nın en büyük dağ silsilesi olduğunu ifade etmektedir. Lansdell, dağların batı 

kesimlerinde yer alan alanların kumlu ve tuzlu ovalardan oluştuğunu; buna karşın doğu kesiminde 

verimli vadiler ve dağ geçitlerinin bulunduğunu vurgulamaktadır. Bununla birlikte Lansdell, Tanrı 

Dağları ’nın adlandırılmasına ilişkin önceki araştırmacıların görüşlerine de eserinde yer vermektedir. 

Bu bağlamda, dağ silsilesine yönelik ilk adlandırmalardan biri olan ve Çince “Thian-Shan” terimine 

değinmekte; bunun Eski Türkçede “Göksel Dağlar” anlamına gelen “Tengri/Tanrı” kelimesine 

karşılık geldiğini belirtmektedir. Ayrıca, Hunlar tarafından da aynı anlamı taşıyan “Kilian” 

adlandırmasının kullanıldığını ifade ederek, bölgenin tarihsel adlandırmalarına dair önemli bir katkı 

sunmaktadır (Lansdell, 1885, s. 151). 

Güzergahı üzerindeki noktalardan biri olan Isık-Göl’e ilişkin gözlemlerinde ise, bölgenin hem doğal 

yapısını hem de kültürel geçmişinin çok yönlü bir tasvirini vermektedir. Buna göre Tanrı Dağları’yla 

çevrili olan Isık-Göl, kuzeydoğudan güneybatıya doğru uzanmaktadır. Daha önce bölgeye gelen 

bazı Avrupalı araştırmacıların verdiği bilgilere de atıfta bulunan seyyah, Isık-Göl’ün geçmişte Hazar, 

Aral ve Balkaş havzalarının bir parçası olduğu yönündeki görüşlere de notları içerisinde yer 

vermektedir. Bu çerçevede, göl çevresinde gözlemlediği su altındaki yapı kalıntılarını, bir dönem göl 

sularının çekilmesiyle insanların bu bölgelere yerleştiği; ancak sonrasında suların yeniden 

yükselmesiyle bu yapıların sular altında kaldığına dair bölge halkından edindiği anlatılarla 

ilişkilendirir (Lansdell, 1885, s. 154-156).  

Kırgızlarca gölün kuzeyindeki Tanrı dağları “Küngöy Ala-too”, güneydekiler ise “Teskey Ala-too” olarak 

adlandırılmaktadır (Lansdell, 1885, s. 157): 

“[...] Göl kıyıları oldukça kurak ve de ıssızdır. Suyu içilmez, sığır dahi acı olduğu için bu suyu 
içemez. Gölün üzerinde adacıklar bulunmaz fakat sığ alanları fazladır. Suyu tuzlu, mavi renkli, 
batı kısmı sulu ve bataklıktır. Isık-Göl’ün doğu tarafında yerleşime uygun alanlar fazladır. 
Göl’ün buz tutmamasının neticesi olarak Kırgızlar bu göle sıcak göl anlamına gelen “Issık-Köl” 
derler. Moğollar ve Kalmuklarca ise kıyılarda kum şeklindeki çok miktardaki siyah cevher 
nedeniyle Temir-Nor veya demirli göl olarak bilinir” (Lansdell, 1885, s. 158). 
 

Tarihin en eski devirlerinden başlayarak Tanrı Dağları, bir yandan bölgenin coğrafi zenginliğine 

katkı sunarken bir yandan da konar-göçer halklara yurt olmuştur. Bu sebeple günümüzde bölgede 

farklı Türk boylarına ait çok sayıda arkeolojik buluntuya rastlamak mümkündür (Aşık, 2013, s. 156). 

Seyyah da Isık-Göl seyahatinde batık şehir kalıntılarını görebilmenin mümkün olduğunu, kendisinin 

de çeşitli buluntulara rasladığını aktarmıştır. Amerikalı seyyah Eugene Schuyler’in seyahat notlarına 

da atıfta bulunan Lansdell, “[...] eski Çin haritalarının göl kıyısındaki Çi-gu (Tchi-gu) şehrini 

 
1896, 413-448. Tanrı Dağları coğrafyasına ilişkin bilgiler verdiği çalışması için bkz. Maev, N. A. (1872). Topografiçeskiy 
Oçerk Turkestanskogo Kraya, (F. Miheeva ed.). Sank-Peterburg. 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

299 

gösterdiğini ve Katalan haritasında (1375 tarihli), gölün güney kıyısına işaretlenen Nesturî 

manastırında St. Matta’nın kemiklerinin bulunduğunu [...]” (Lansdell, 1885, s. 159) aktarır. Lansdell, 

bu buluntulara yönelik o döneme kadar bir çalışmanın yürütülmediğini bununla birlikte Rus General 

Kolpakovsky’nin bölgeden çeşitli tuğla parçaları ve insan yüzü oyulmuş büyük bir taş heykel 

çıkarttığını dile getirir. Ayrıca, gölün güney kıyılarından bulunan iki kazanın Kırgızlarca dönemin 

Hokand Hanına takdim edildiği belirtir (Lansdell, 1885, s. 160). 

Henry Lansdell’in Yedisu bölgesine ilişkin seyahat notları, bölgenin tarihi ve coğrafi özelliklerine 

ilişkin önemli bilgiler sunmakla birlikte, Kırgızların kökeni, toplumsal yapısı ve coğrafi dağılımına 

dair de bilgiler içermektedir. Kırgızları köken itibariyle Türk soylu bir halk olarak tanımlayan seyyah, 

dönemin Rus kaynaklarına dayanarak bu topluluğu, “Kara Kırgız6” veya “Dikokamennıe Kirgizi” 

(Taş Kırgızlar) olarak isimlendirmiştir.  Kırgızların sağ ve sol olarak iki ana kanada ayrıldığını aktaran 

Lansdell, bunlar arasında Sarıbagış ve Bugu boylarının zaman zaman Ruslarla çatışmalar yaşadığını 

belirtmiştir. Ayrıca seyyah, Kırgızların Tanrı Dağları, Alay ve Pamir vadileri başta olmak üzere Tibet 

ve Hindistan bölgelerine değin geniş bir coğrafyaya dağılmış olduklarını da aktarmıştır (Lansdell, 

1885, s. 302, 303).   

1888 yılında gerçekleştirdiği Türkistan seyahati neticesinde kaleme aldığı Chinese Central Asia adlı 

seyahatnamesinin “From Tashkend to Issik-Kul” (Taşkent’ten Isık-Göl’e) ve “From Issik-Kul to 

Vierny” (Isık-Göl’den Vierny’e) başlıklarında Lansdell, Yedisu coğrafyasına ve Kırgızlara ilişkin 

çeşitli gözlemlerde bulunmuştur. Söz konusu yolculukta seyyahın ilk ziyaret noktası, o dönemde bir 

Rus yerleşimi olan Tokmok’tur. Tokmok’un yaklaşık on iki kilometre güneybatısında yer alan 

Burana Kulesi’ni de ziyaret eden seyyah, kulenin yanık tuğlalardan yapılmış, dokuzgen tabanlı ve 

süslü tuğla şeritlerle örülmüş olduğunu belirtmektedir. Yapının menşeine ilişkin halkın herhangi bir 

kesin bilgiye sahip olmadığını ifade eden seyyah, bölge halkının bu yapıyı, Türkistan’daki benzeri 

 
6 XIX. yüzyılda gerek Rus gerekse Batılı seyyahların neredeyse tamamının notlarında “Kırgız” adı günümüz Kazak 
halkını tanımlamak için kullanılırken Kırgızlar ise “Kara Kırgız” “Gornıy Kırgız”, “Dikokamennıy Kırgız”, “Turan 
Kırgızı”, “Burut”, “Kırgız-Kalmak”, “Muhammed’i Kırgız”, “Çinli Kırgız”, “Alaş Kırgızı” gibi çeşitli isimlerle 
tanımlanışlardır. Bunun nedenini, seyyah ve araştırmacıların benzer yaşam şekli (konar-göçer) ve aynı coğrafyanın 
mensubu olan Kırgızlar ve Kazaklarla ihtimalle ilk kez tamasa geçmiş olmalarıyla ve de iki kardeş halk arasındaki etnik 
ayrımları gözlemleme hususunda yeterince başarılı olamamalarıyla açıklamak mümkündür. Aynı zamanda bu durum, 
Kırgızların oldukça geniş bir coğrafya yaşıyor olmalarının ve komşu devletler yahut halklarca farklı şekillerde tanınmış 
olmalarının da doğal bir neticesidir denilebilir.  
1775 yılından itibaren Rus arşiv belgelerinde, “vahşi Kırgızlar” isimleri geçmeye başlamıştır. 1786-1795 yılları arasında 
“uzak Kırgızlar” ve “taş Kırgızlar” isimlerine rastlanmaktadır. Bunlar, G. G. Ştradman’ın 1 Şubat 1795 tarihli raporunda 
ve büyük olasılıkla Kırgız göçebe kamplarının bulunduğu yerin, yani Tanrı Dağları'nın dağ sıralarının rölyef 
özelliklerinin vurgulandığı diğer belgelerde yer almaktadır. “Vahşi Kırgız"” ismine, 8 Şubat 1847 tarihli Esaul T. V. 
Nyukhalov’un raporunda da rastlanılmaktadır. Bu isim, Kırgızların dağlık arazilerinin zayıf gelişimi ve erişilemezliğiyle 
ilgilidir. Ayrıca, Omsk tüccarı Z. Pepevsky'nin Tümgeneral N. S. Fedtsov'a gönderdiği mesajda da “uzak veya vahşi 
Kırgız” ismine rastlanılmaktadır. Bkz. Saparaliyev, D. (2010). XVII-XIX. Yüzyıl Rus Tarihi Kaynaklarında Kırgızların 
Etnik Adlandırılışı. Belleten, 74.  
 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

300 

bilinmez yapılar gibi Timur ile ilişkilendirme eğiliminde olduklarını belirtir. Ayrıca seyyah 

Kırgızların Burana çevresinde buldukları altın sikkeleri St. Petersburg Arkeoloji Komisyonu’na 

gönderdiklerine de dikkat çeker (Lansdell, 1893, s. 108).  

Burana çevresindeki Nesturi Hristiyan mezarlıklarını ve şehir kalıntılarını da dolaşan Lansdell’in bir 

sonraki durağı Pişpek (Bişkek) olur. Şehre ilişkin genel bilgiler veren seyyah için dikkat çekici 

unsurları başında, Rus botanikçi Aleksey Mihayloviç Fetisov başkanlığında kurulan botanik 

bahçesidir. Bahçeyi ziyaret eden Lansdell, burada yer alan çeşitli koleksiyonları (kelebek ve böcek 

gibi) inceleme fırsatı bulur (Lansdell, 1885, s. 341). 

İnanç 

Türkistan seyahati süresince çeşitli misyonerlik faaliyetinde bulunan İngiliz Kilisesi mensubu Henry 

Lansdell’in seyahat noktalarında dikkat çeken bir diğer hususu da Yedisu Kırgızlarının dini inançları 

oluşturmuştur. 1882 yılında gerçekleştirdiği “Svyato-Troitskiy Issık-Kulskiy Monastır” (Isık-Göl 

Manastırı) ziyaretinde, bölgede yaşayan Kırgızların inançlarına dair çeşitli gözlemler yapmış ve 

raporlar edinmiştir. Seyyahın Manastır görevlilerinden edindiği bilgilere göre, Rus hakimiyetine 

giren Kırgızlar arasında Rus Ortodoks Kilisesi’nin misyonerlik faaliyetleri neticesinde Hristiyanlığı 

kabul edenler olmuştur. Bununla birlikte Hristiyanlık, Kırgız toplumu içinde kitlesel bir kabul 

görmemiş; dini değiştirenlerin sayısı oldukça sınırlı kalmıştır (Lansdell, 1885, s. 172.). Bölgede 

yaşayan Kırgızların inançlarına yönelik araştırmalar yapan seyyah Kırgızların Müslüman mı, 

Maniheist mi, Budist mi yahut Pagan7 mı olduklarının belirsiz olduğunu ifade eder. Kırgızların 

kendilerini kendilerini Sünni Müslüman olarak addeddiklerine dikkat çeken Lansdell, Müslüman 

usullerine göre oruç tutup namaz kıldıklarını lakin bu dine ilişkin bildiklerinin sınırlı olduğunu 

aktarır8.  Öte yandan Kırgızlar arasında kimilerinin eski inançlarının kalıntılarıyla İslam karışımı bir 

hayat sürdürdüklerini, kimilerinin de yalnızca Allah’a inandıklarını aktarır (Lansdell, 1885, s. 343-

345).  

 
7 Burada “pagan” ifadesinin seyyah tarafından genel ve muğlak bir anlamda kullanılmış olduğu görünmektedir. Ancak 
Kırgızların geleneksel inanç sistemine dair yapılan araştırmalar dikkate alındığında, bu ifadenin “Şamanist” inançları 
kastettiği anlaşılmaktadır. Dolayısıyla Lansdell’in gözlemlerinde yer alan pagan ifadesinin daha doğru biçimde “Şamanist 
inanç unsurları” ile ilişkilendirildiği söylenebilir.  
8 Lansdell, bunun sebebini Kırgızlara İslam dininin gerekli usul ve esaslarını öğretecek yeterli kimselerin olmamasıyla 
ilişkilendirmektedir. Onun gözlemlerine göre, Kırgızlar arasındaki din adamlarının sayısı azdır. Ezbere bildikleri birkaç 
dua dışında bilgiye sahip değillerdir.  Öyle ki Kırgızlara İslam’ın kaidelerini öğretmek üzere gelen “gezgin mollalar” da 
cahil ve tembel olup, onların dini duygularını istismar etmekten başka bir şey bilmemektedirler. Benzer ifadeler, Rus 
askeri coğrafyacı, seyyah, etnograf ve tarihçi M.İ. Venyukov’un notlarında da karşımıza çıkmaktadır. Ona göre, Rusların 
Isık-Göl’e gelmesinden önce de bölgeye gelen Taşkentli mollalar, çocuklara Arapça okuma yazmayı ve Kur’an’ı 
öğretmektedirler ancak dini bilgileri kısıtlıdır. Her ne kadar çocuklara Kur’an’dan dualar öğretseler de anlamını 
bilmemektedirler. Venyukov, M. İ. (1869). Puteşetsviya po Okrainam Russkoy Azii i Zapiski o Nih, St. Petersburg, s. 
126-166. 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

301 

Ancak bu noktada göz önünde blunduırulması gereken bir husus, Kırgızların dini inançları belli bir 

tarihsel geçmişin ve birikimin ürünü olmasıdır. Bu nedenle Kırgızların dini, geleneksel Türk inanç 

tarihi içerisinde ele alınmalıdır. Temelde geleneksel Türk inançları üç ana başlık altında 

toplanmaktadır: Gök Tanrı inancı, atalar kültü ve tabiat kuvvetlerine (yer su iyelerine) inanç. 

Bununla birlikte Budizm, Maniheizm, Zerdüştlük ve Hıristiyanlık (Nesturi kolu) gibi dinler de 

muhtelif Türk boyları tarafından kabul edilmiştir. Kitleler halinde gerçekleştirilen din değişimi ise 

İslamiyet’in kabulünde görülmektedir. Muhtelif Türk boylarında olduğu gibi bazı Kırgız boylarının 

da farklı dinleri kabul ettiği bilinmekle birlikte tıpkı diğer Türk boylarında olduğu gibi geleneksel 

Türk inançlarını içerilerinde muhafaza ettikleri aşikardır. İslam dininin ise hangi Kırgız boyları 

tarafından ne zaman ve hangi koşullarda kabul edildiğine dair farklı görüşler mevcuttur. Lakin bu 

konu üzerine yapılan çalışmalardaki genel kanaat Kırgızların İslamiyet’i kabulünün X-XIX. yüzyılı 

kapsayan geniş bir döneme yayıldığı yönündedir (Gömeç, 2019, s. 85-123; Esin, 1978, s. 131-133; 

Hudyakov, 1995, s.129; Mokeev vd., 2025, 88-89). 
Yine Lansdell, Kırgızlar arasında şeytan olarak nitelendirilen ve kötü işler yaptığına inanılan bir ruhun 

varlığına dikkat çeker (Lansdell, 1885, s. 343-345). Ayrıca Kırgızlar, görünmeyen bir dünyaya dair 

kesin bir inanç beslemektedirler. Lansdell bu inancı şu ifadelerle somutlaştırır:  
“Onlar (Kırgızlar) dağların zirvelerinde ruhların olduğuna inanmaktadırlar; bir kişinin 
hastalanmasının sebebi sebepleri şeytanla ilişkilendirilmektedir yahut görünmeyen varlıkların 
insanların işlerine dahil olduğu, işlerini bozduğuna inanılır. Öyle ki Tokmok yakınlarındaki 
Issık-Ata geçidinde yer alan kabaca yontulmuş insana benzeyen ve nereden geldiğini 
bilmedikleri bir kayaya adak maksatlı bir parça iç yağ koyarlar” (Lansdell, 1892, s. 121). 
 

Seyyahın gözlemleri, XIX. yüzyılda Kırgızları ziyaret eden ve onların inançları üzerine çeşitli 

değerlendirmeler yapan pek çok seyyahın aktarımlarıyla da büyük ölçüde örtüşmektedir. Örneğin 

1873 yılında Kırgızistan’ın kuzeyini ziyaret eden Amerikalı diplomat ve seyyah Eugene Schuyler’in 

notlarında bu husus, “Kırgızlar, Kırgız Kayzakları (günümüz Kazak halkı) gibi Müslümanız derler 

ancak, aralarından çok az kişi peygamberlerinin varlığından haberdar olsa da bir dua bilmezler 

veyahut inançlarına dair bir ibadeti nasıl gerçekleştireceklerinden habersizdirler” (Schuyler, 1877, s. 

139) şeklinde yer almaktadır. Benzer şekilde, XIX. yüzyılın sonlarına doğru Kırgızları ziyaret eden 

N. Zeland da Kırgızların kendilerini Müslüman olarak zikrettiklerini ancsk İslam’ın her türlü 

dogmatik meselesine yabancı olduklarını ve dinlerinin hiçbir esası üzerine bilgi sahibi olmadıklarını 

belirtir (Zeland, 1885, s. 32).  Bu durum, Kırgızların inançları üzerine ilk çalışmacılardan biri olan 

Saul Matveyeviç Abramzon’un da belirttiği üzere “[...] Ataerkil-feodal uygulamaların muhafazasının 

Kırgızların ideolojilerinin ve dünya görüşlerinin en eski modeli olan dini düşüncelerinin 

korunmasının sağlamasıdır. Diğer taraftan bu düşünce her ne kadar içerik olarak İslam dinine 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

302 

yakınlık arz etse de onların dini yaşamında ve İslamiyet’i benimsemelerinde önemli bir rol 

oynamıştır…” (Abramzon, 2019, s. 251-252). 

Lansdell’in Kırgızların dini inançları üzerine verdiği bilgiler üzerine değerlendirme yapılırken 

dikkate alınması gereken temel hususlardan biri de Kırgızların yaşadığı coğrafya ve bu bağlamda 

şekillenen yaşam biçimleridir. Çünkü insanların yaşadığı coğrafyayla ilişkileri onların yaşam tarzlarını 

etkilediği gibi inançlarına da yön vermektedir (Okşar, 2018, s. 1035-1036). XIX. yüzyıl boyunca 

farklı coğrafyalarda konar-göçer yahut kısmen da olsa yerleşik durumdaki Kırgızların dini inançlarını 

ve dine bakış açılarını da yaşam tarzları ve bulundukları coğrafya ile ilişkilendirmek mümkündür. 

Öyle ki bu husus Henry Lansdell’le yakın dönemlerde farklı bölgelerdeki Kırgızları ziyaret eden 

kimi seyyahların verdiği bilgilere de yansımaktadır. Bu bilgilerde genel olarak Tanrı Dağları ve 

Pamirler gibi yüksek bölgelerde yaşayan Kırgızların İslami eğitim ve kültürden daha uzak kaldığı ve 

eski inançlarını muhafaza ettikleri görülmekle birlikte; İslami kültür merkezlerine yakın olan güney 

bölgelerindekilerin ise İslami esas ve uygulamalara daha hâkim oldukları görülmektedir (Sykes, 

1920, s. 122-123; Abramzon, 2021, s. 252; Hedin, 1898, s. 277-288; Huntington, 1907, s. 119-120). 

Lansdell’in notlarında dikkat çeken bir diğer ayrıntı da Kırgız toplumu içerisinde türbe ve 

mezarlıklara olan saygının başlı başına dini hüküm niteliğinde olmasıdır. Öyle ki Kırgız mezarları 

daima temiz ve bakımlıdır ve sık sık mezarlıklara gelip dua etmektedirler. Ölü gömme usullerini de 

gözlemleyen seyyah, ölülerin genellikle başının doğuya bakacak şekilde defnedildiğini; kimi zaman 

ana mezar profilinde bir çukur açılarak toprağın altında oda diyebileceğimiz bir gedik açıldığını 

ölünün buraya gömüldüğünü ve mezarın üzerinetaştan ya da kilden bir anıt inşa edildiği aktarır 

(Lansdell, 1892, s. 122).  

Evlilik-Doğum-Boşanma 

Henry Lansdell’in notlarında dikkate değer bir diğer konuyu da sosyo-kültürel yaşamın bir parçası 

olan evlilik gelenekleri oluşturmaktadır. Seyyahın verdiği bilgilere göre, Kırgızlar arasında evlilik 

yalnızca bireyler arasında kurulan bir ilişki değil, aynı zamanda toplumsal, ekonomik ve kültürel 

anlamlar taşıyan bir kurumdur. Öyle ki seyyah, evlilik törenlerinin bireylerin sosyal konumu ile 

yakından ilişkili olduğu belirtir. Özellikle kalın uygulaması (başlık parası), evliliğin ekonomik 

boyutlarını gözler önüne serebilmektedir. Zira kalın uygulaması, “[...] Kırgız toplumunda evlilik 

âdetlerinin olmazsa olmazlarından biridir ve evlenecek kız için, kızın ailesine yahut yakın akraba 

veya bütün soya verilen maddi karşılık anlamını taşımaktadır. Toplum nazarında kalın, damat veya 

çoğu zaman damadın ailesi tarafından evleneceği kızın ailesine yapılan bir “evlilik ödemesi” olarak 

telakki edilir [...]” (Ünal, 2021, s. 49, 50). Seyyahın ifadelerine göre, Kırgızlar arasında çok eşlilik 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

303 

yaygın bir uygulamadır. Ancak erkek tarafından talep edilen kalın miktarının (başlık) yüksek oluşu, 

yoksul ailelerin tek eşli olmasına neden olmaktadır. Bununla birlikte kimi Kırgız ailelerinde 

ekonomik durumlarıyla ilişkili olarak eş sayısı iki, üç veya dört olabilmektedir (Lansdell, 1885, s. 

322).  

Kırgızlar arasında evlilikler, toplumsal statüye, ekonomik imkânlara ve kimi zaman da geleneksel 

yükümlülüklere göre çeşitlilik göstermektedir. Bu bağlamda evlilikler, kayçı kuda (karşılıklı kız alıp 

verme), bel kuda (çocuk anne karnındayken yapılan evlilik anlaşması/beşik kertmesi), beşik kuda 

(çocuk doğduktan sonra yapılan evlilik anlaşması/beşik kertmesi), ala kaçuu (kız kaçırma), cuuçu 

çiberüü (görücü/dünür gönderme), amangerlik/levirat (dul kalan kadının ölen kocasının kardeşiyle 

evlendirilmesi) ve sororat (dul kalan kocanın ölen karısının kardeşiyle evlendirilmesi) gibi çeşitli 

biçimlere ayrılmaktadır (Fielstrup, 1999, s. 15, 16; Abramzon, 1999, s. 156). 

Seyyah Lansdell’in gözlemleri, Kırgız toplumundaki bu çok katmanlı evlilik anlayışını örnekleyen 

önemli bilgiler sunmaktadır. Kırgızların arasında dostluk bağlarını pekiştirmek maksadıyla yapılan 

evlilik anlaşmalarının önemini vurgulayan Lansdell, çocuklar henüz doğmadan yapılan bel kuda9 

(seyyah bunu nişanlanma olarak ifade eder) uygulamasına dikkat çekmektedir. Kırgızlarda çok eski 

bir evlilik geleneği olan bel kuda, iki tarafın çocukları henüz anne karnındayken veya taraflardan 

birinin eşi henüz hamile kalmadan önce doğacak çocukları evlendirme ve dünür olma geleneğidir. 

Bu geleneğe göre yakın arkadaşların veya zor günlerde birbirine yardım eden kişilerin akrabalık bağı 

kurma niyeti ile yerine getirilmektedir (Keleş, 2017, s.164.). Ancak, seyyahın verdiği bilgilere göre 

bu tür evlilik uygulamaları her zaman yapılmamaktadır. Evlilik için uygun yaş genellikle on beş 

olarak kabul edilmektedir (Lansdell, 1885, s. 323).  

Evlilik süreci damadın ailesi tarafından seçilen üç ila on kişilik bir akraba ya da aracı grubunun gelin 

ailesini ziyaretiyle başlar (Lansdell, 1885, s. 323). Bu uygualama tıpkı diğer Türk halklarında olduğu 

gibi “cuuçu ciberü” yani görücü/dünür göndermedir (Aça, 2017, s. 80-85). Buna göre oğullarını 

evlendirmek isteyen aileler, uygun gördükleri bir kızı istemek üzere yakın akrabaları ile bir araya 

gelmekte; kızın kendilerine denk olup olmadığı, aile durumu, kültürü ve yetiştiği çevre hakkında 

görüş alışverişinde bulunmaktadırlar. Bu toplantılarda kızın istenmesine yönelik bir karar çıkarsa, 

istemeye gönderilecek kişiler seçilmektedir. Karşı tarafa gidecek grup, daima tecrübeli, hatırı sayılır 

ve dili kıvrak akrabaların arasından seçilmektedirler (Yüce, Dosbayeva, 2007, s. 10; Kislyakov, 1969, 

s. 88, 89). Bu grup gelinin ailesine çeşitli hediyelerle birlikte evlilik niyetine işaret eden içerisinde 

 
9 Bu evlilik şekline göre bebek henüz ana rahmindeyken ya da beşikteyken (doğduktan sonra) uygun yaşa geldiklerinde 
evlenmeleri için aileleri tarafından söz alınıp verilmekte yani beşik kertmesi yapılmaktadır. Böylece “kudalar” yani 
“dünürler” bel kuda ya da beşik kuda olmaktadır. Cumagulov, A. (1960). Semya i Brak u Kirgizov Çuyskoy Dolinı, Frunze, 
s. 32. 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

304 

koyun eti bulunan özel bir yemek sunar (Lansdell, 1885, s. 323). Gelinin ailesi de benzer biçimde, 

hediyeler ve yemek gönderir ki buna da kiet adı verilir. Evlenme talebinin iletilmesinin ardından 

gelinin babası, yakın akrabalarını bir araya getirerek kızı için talep edilecek kalın miktarını belirler. 

Bu bakımdan kalın miktarı, damat adayının ekonomik durumuna göre 40 ila 120 koyun arasında 

veyahut da 9 ila 47 arasında değişen büyükbaş hayvan şeklinde olabilmektedir (Lansdell, 1885, s. 

323). Lansdell’in verdiği bilgiler, farklı dönemlerde Kırgızları ziyaret eden kimi seyyah ve 

araştırmacıların notlarında da karşımıza çıkmaktadır. Örneğin, XX. Yüzyılın başlarında Pamir 

Kırgızlarını ziyaret eden seyyah Ella Sykes’ın notlarında 35 sterlinin bir gelinin kalını için makul bir 

fiyat olduğu bilgisi yer almaktadır (Sykes, 1920, s. 120). Grafa Sivers’ın verdiği bilgilere göre, 150-

1500 ruble arasında değişen yahut belli sayıda hayvandan oluşan kalın, 1900 yılında Yedisu 

Kırgızlarını ziyaret eden Macar seyyah György Almasy’nin verdiği bilgilere göre 47 attır (Sivers, 

1887, s. 146; Almasy, 1903, s. 714). XIX. yüzyılın sonlarına doğru Kırgız toplumunda tarımsal 

faaliyetlerin gelişmesine bağlı olarak hayvanın yanı sıra tahıl ve para olarak da kalın talep edildiği 

görülmektedir (Zeland, 1885, s. 26).   

Kalının belirlenip kabul edilmesiyle birlikte düğün süreci başlar. Bu süreçte, ailelerin evliliğe razı 

olup olmadıklarını sormak maksadıyla bir molla da hazır bulundurulur. Tarafların rızası alındıktan 

sonra molla, akraba ve şahitlerin de katılımıyla dualar okuyarak evlenecek çifte iyi dileklerde 

bulunulur. Kalın dışında damattan, baş-cakşı ve ayak-cakşı olarak isimlendirilen deve, at, inek yahut 

silah gibi hediyeler talep edinilmektedir. Yine kişinin ekonomik durumuna göre hediye miktarı yüz 

ata kadar çıkabilmektedir. Kalın ve hediyelerin belirlenmesinin ardından gelinin babası, damadı 

kendi auluna (köyüne) bu kalını alması için gönderir. Talep edilen kalın ve hediyelerle gelinin auluna 

dönen damat, burada beyaz bir boz-üy (çadır) kurabilmek için gelinin babasından izin ister. Düğün 

hazırlıkları süresince damat, nişanlısıyla özel bir görüşme sağlamak için köydeki kadınlara hediyeler 

sunar. Ayrıca gelinin annesine süt hakkı için sut-uk ve babaya ise tui-mal adı verilen hediyeler verir. 

Bu hediyeler düğün ziyafeti için kullanılır (Lansdell, 1885, s. 323, 324). “Güyöölöö” yahut 

“Güyöölöp Baruu” adı verilen bu uygulama, Kırgız evlilik gelenekleri arasında yer alan ve erkeğin 

nikah öncesi nişanlısıyla görüşmesini içeren bir uygulamadır. Güney bölgelerinde ise daha az yaygın 

olup, diğer bölgelerde yaygın biçimde uygulanmıştır. Esasen bu uygulama genellikle kalının 

tamamen ödenmediği, özellikle de ekonomik imkânları sınırlı ailelerde, kalın ödemesinin taksitler 

halinde yapılabilmesini kolaylaştırmak amacıyla ortaya çıkmış bir uygulama olarak 

değerlendirilmektedir. Bu gelenek, yalnızca Kırgızlara özgü olmayıp Kazaklar, Özbekler ve Tacikler 

gibi diğer Orta Asya halkları arasında da benzer biçimlerde varlık göstermiştir. Nişanlıların evlilik 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

305 

öncesinde görüşmelerine olan toplumsal onay, bu geleneğin örf, âdet ve dini normlarla 

çelişmediğini ve evlilik sürecinin meşru bir aşaması olarak kabul edildiğini göstermektedir 

(Aynakulova, 2006, s. 100, 101). Düğün töreninin tamamlanmasının ardından çeşitli eğlenceler ve 

oyunlar düzenlenir. Gelin, kendi ailesinin yaşadığı auldan ayrılmadan önce tüm halk toplanır. 

Babası, gelini atına bindirir. Gözyaşları ve veda sözleri eşliğinde yeni evlenen çift uğurlanır. 

Damadın auluna ulaşıldığında, damadın babası tarafından yebi evlenen çift onuruna bir yemek 

düzenlenir. Ardından, yeni bir boz-üy kurularak gelinin beraberinde getirdiği sep10 de burada 

sergilenir (Lansdell, 1885, s. 328). 

Lansdell’in seyahat notlarında dikkat çeken bir diğer konu da doğum süreci ve doğan çocuğa isim 

verilmesidir. Seyyahın, Pişpek yakınlarındaki bir Kırgız köyünde bulunduğu sırada bir doğum 

gerçekleşir. Süreci ayrıntılı biçimde kaydeden Lansdell doğum sırasında yalnızca kadınların 

bulunduğunu, ancak doğumun zor gerçekleştiği durumlarda erkeklerden, büyücü ve sihirbazlardan 

(bakşı) yardım alındığını belirtir. Verdiği bilgileri şu ifadelerle destekler:  

“...Bebek eğer çabucak görünmezse, bir kadın annenin karnına bastırır; kimi zaman da güçlü 
bir adam yardım etmesi için çağırılır. Bununla birlikte kadını ata bindirip koştururlar veyahut 
hastanın içinden şeytanı göndermek üzere çalışırlar. Bunun için kadın, çadırın önüne çıkarılarak 
kollarından tutulur ve aniden kırbaçlar sallayan, çığlıklar atarak şeytani gürültüler çıkaran 
atlılardan oluşan bir grup kadının önüne fırlar…” (Lansdell, 1892, s. 124, 125).  
 

Ancak seyyah bu yöntemin tedavi olmaktan ziyade hem anne hem de bebek için ölümcül sonuçlar 

doğurabileceğine dikkat çeker. Buna rağmen Kırgız kadınlarının Avrupalı kadınlara kıyasla daha 

rahat doğum yaptıklarını da vurgular (Lansdell, 1892, s. 125). Doğum sonrası uygulamalara da 

değinen seyyah, Kırgızların yeni doğan çocuğun kulaklarını çektiklerini ve bunun çocuğun daha iyi 

duymasını sağladığına inandıklarını belirtir. Çocuğa isim koyma hakkının ise anneye ait olduğunu 

aktaran seyyah, bu ismin kimi zaman kadının doğumdan sonra gördüğü ilk nesnenin adı olabildiğini, 

bu sebeple “it ayak” gibi tuhaf isimlendirmeler duyulabileceğini belirtir (Lansdell, 1892, s. 359). 

Seyyahın verdiği bilgilerden Kırgızların, çocuklarını yetiştirmede kendine has gelenek ve görenekleri 

olduğu da anlaşılmaktadır. Örneğin çocuk doğumundan sonra altı hafta boyunca her gün soğuk 

suyla yıkanır. Çoğunlukla annenin doğumdan hemen sonra çocuğa ilk kez söylediği söz veya doğum 

 
10 Sep ya da giyit olarak adlandırılan çeyiz, baba malından kıza düşen pay olarak evlenecek kıza ailesi tarafından verilen, 
evliliğe katkı sağlaması amacıyla hazırlanır. Tıpkı kalın uygulamasında olduğu gibi sepin miktarı ve türü de 
değişebilmekte; Her aile kendi imkanlarına göre sep hazırlamaktadır. Ancak sepin kalından az olmayacak ya veya ona 
denk olacak biçimde hazırlanması gerektedir. Abramzon, S. M. (1990). Kirgizi i ih Etnogenetiçeskiye i İstoriko Kulturnıye 
Svyazi. Frunze, s. 219-223; Grodekov, N. İ. (1889). Kırgızi i Karakırgızi Sırdarinskoy Oblasti, C.1, s. 84. 1898 yılında 
Türkistan’a seyahat eden İngiliz seyyah Lady Macartney, ailelerin, kızlarına çadır, eşinin aauluna gidebilmesi için at, giysi 
ve çeşitli eşyalar verdiklerini ifade eder. Bununla birlikte yoksul Kırgızların kızları için araba ya da at temin edemediğini, 
yeni evlenen çiftin damadın auluna yürüyerek gittiklerini aktarır. Macartney, L. (1931). An English Lady in Chinese 
Turkestan, Ernest Benn, London, s. 146. 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

306 

anından itibaren anneye bir olayı hatırlatan herhangi bir kelime ad olarak koyulabilir (Saparbekovna, 

1997, s. 120).  

Bu uygulamalara ilişkin anlatılar 1900 yılında Isık-Göl ve çevresinde araştırmalar gerçekleştiren 

Macar seyyah ve etnograf György Almásy’nin notlarında da karşımıza çıkmaktadır. Örneğin bebek 

doğumundan sonraki altı hafta süresince her gün soğuk suyla yıkanır. Bebeğin ismi, doğumun 

hemen ardından annenin ilk kez söylediği veya anneye bir durumu hatırlatan bir söz olarak 

verilebilir. Bu isimler “Caman köz, Türe-keldi, Oruzbek, Balta-bai” olabilmektedir. Bununla 

birlikte, “beg, han ve türe” gibi soylu veya yönetici aileler tarafından verilen isimlerde olmaktadır. 

Ancak söz konusu isimler zaman içerisinde bu özelliğini yitirmiştir (Almasy, 1903, s. 718-720). 

Kırgızlar arasındaki en eski evlilik geleneklerinden biri de tıpkı diğer Türk toplulıklarında 

görülebilen “amangerlik” (levirat) evliliklerdir (Kurtoğlu, 2015, s. 73). Seyyahın verdiği bilgilerde de 

amangerlik11 evliliği şu sözlerle aktarılmaktadır:  

“Kırgızlar, Yahudilerin yebamoth ya da levirat dediği şeye sıkı sıkıya bağlıdır. Bir kadın dul 
kalırsa eşinden kalan mirasıyla birlikte üvey oğlu, kardeşi yahut yakınlarından birisi ile evlenmek 
zorundadır. Ancak başka boydan biriyle evlenmesi durumunda, çocukları ve hayvanları 
kocasının akrabalarının vesayetine geçer ve çeyizini de kaybeder. Yine miras çoğu zaman 
merhumun oğullarına pay edilir.  Mirasın bir kısmı ise cenaze giderlerine ayrılırdı. Mallar arzuya 
göre iki yahut dörde bölünebilirdi. Bekarların miras payı evli kardeşlerin vesayetine bırakılırdı. 
Evli kardeşler de kalan malın bir kısım malı kardeşlerine düğün hediyesi olarak tekrar verirlerdi” 
(Lansdell, 1892, s. 330, 331). 
 

Henry Lansdell’in seyahat notlarında yer verdiği bir başka konu da Kırgızlar arasında boşanma, 

miras, mal paylaşımı ve aile hukukudur. Buna göre Kırgızlar arasında evlilikler iki şekilde sona 

erebilir; ayırılma ve boşanma. Ancak her iki durumda da kalın ödemesine ilişkin anlaşmazlıklar 

yaşanmaktadır. Ayrılma ve boşanma için kabul edilen sebepler:  

- Karşılıklı Anlaşma: Evliliğin sonlandırılması durumunda koca, karısının başkasıyla 

evlenmesini kabul eder. Bunun karşılığında ödediği kalını ve çeşitli masraflarını geri alır. 

Anlaşmayı resmileştirmek için talag-kagaz adı verilen bir ayrılık belgesi düzenlenir. Kadının 

ailesinin evine dönmesi durumunda babası, kızı için aldığı kalının yarısını geri öder. Kadın 

tekrar evlendiğinde diğer yarısı da kocaya geri ödenir.  

 
11Amangerlik ya da levirat olarak bilinen bu evlilik türünü genellikle ekonomik ve sosyal sebepler (kadının çocuklarının 
olup olmaması, yaşı ve ekonomik durumu gibi) belirleyici olmaktadır. Bu tür evliliklerde Kadının evleneceği kimseler 
arasında ilk sırada ölen eşinin erkek kardeşleri gelmektedir. Bu noktada ölen kişinin varsa ikiz kardeşi ve büyük kardeşi 
önceliklidir. Böyle kimseler yoksa kadın, yakın erkek akrabalar, onlar da yoksa uzak akrabalarla evlendirilmektedir. 
Ancak, yakın akrabalardan olan erkeğin yaşının küçük olması durumunda, ailenin de uygun görmesi şartıyla, o büyüyene 
kadar kadın bekliyordu. Staseviç, İ. V. (2011). Sotsialnıy Status Jenşinı u Kazahov: Traditsii İ Covremennost. Nauka, s. 7; 
Cumagulov, A. (1960). Semya i Brak u Kirgizov-Çuyskoy Dolinı. Frunze, s. 32. 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

307 

- Kadının Talebi Üzerine Ayrılık: Kadın, kocasına ödeyeceği belli bir meblağ ya da çeyiz 

karşılığında talak-kagaz talep edebilir. Kocanın da bunu kabul etmesi durumunda boşanma 

gerçekleşir.  

- Kalın ödenmemesi: Evlenirken kalın ödenmemesi durumunda kadın kocasını terk etmekte 

serbesttir. 

- Kadının Uygunsuz Davranışı: Eğer kadın kocasına saygısız bir tutum içindeyse, kocası 

çeyizinin bir kısmıyla birlikte kadına çapan giydirip, ata bindirerek evden gönderebilir.  

- Zina Durumu: Eğer kadın zina yaparsa, çeyiz kocada kalır, geri vermez. Ayrıca bir kadın 

Kırgız mahkemesine kocasını terk etmek için başvuruda bulunur ve bu başvuru kabul 

edilirse, hakimler (biyler)12 genellikle kadına başkasıyla evlenmesi için otuz gün süre tanır. 

Ancak bunu yapamaması durumunda, kocasına geri dönmek zorundadır. 

Ayrıca Lansdell, Kırgız kadınlarının eşleri tarafından kötü bir muameleye maruz kalmaları 

durumunda, biye şikâyette bulunabilme haklarının olduğunu, bu tür şikayetlerden sonra kocadan 

eşine karşı davranışlarını düzeltmesi için söz alındığını yahut kırbaç cezasına çarptırıldığını 

aktarmaktadır (Lansdell, 1892, s. 328-330). 

Giyim-Kuşam 

Giysiler, kullanıldıkları dönemlerin zevkleri ve incelikleriyle birlikte halkların kültür dünyasındaki 

değişiklikleri yansıtırlar. Konar-göçer hayat tarzı, doğa-iklim etkenleri, komşu halklarla ticari ilişkiler 

ve uzun süren komşuluklar vs. Kırgızların giyim kuşam kültürünün gelişimini etkilemiştir. Bu esasta 

Kırgızların geleneksel giysileri uzun ve köklü bir geçmişe dayanmaktadır. Bu köklü geçmiş; halkın 

yaşam tarzından ve başka etnik gruplardan alınan, ancak estetik ve günlük hayatta gerektiği şekle 

getirilen unsurlarla şekillenmektedir (Antipina ve Köçkünöv, 2004, s. 6). Derin bir kültürel 

geçmişin yansıması olan geleneksel Kırgız giysileri de konar-göçer Türk kültürünün önemli bir 

parçasıdır. Bu bağlamda Katanda (Altay) Kurganında bulunan ipek parçaları, Oglahtı VI 

(Hakasya) mezarlığında gün yüzüne çıkarılan kürk, deri pantolon ve ayakkabı kalıntıları (Kızlasov, 

1960, s. 98-101), Pazırık III (Güney Sibirya) kurganından çıkarılan beyaz keçeden erkek giysisi 

(Rudenko, 1970, s. 86), Berel (Doğu Kazakistan) Kurganlarındaki deri, kürk ve yün kıyafet 

 
12 Kırgızların geleneksel hiyerarşik düzeni içerisinde yönetici sıfatı ile “Manaplar” ve “Biyler” yer almaktadır. XVIII. 
yüzyılın sonlarından başlayarak varlık göstermeye başlayan Manaplar, bir/birkaç uruunun en büyük idarecisidir. Biyler 
de başlangıçta boyların sosyal düzenini sağlayan idari yöneticilerken, XIX. yüzyılda Manap kavramının idari yönetici 
olarak kurumsallaşmasıyla birlikte boy ve boylar arası anlaşmazlıklar, boşanma, miras vb. meselelerin çözümünde 
hakimlik, hakemlik gibi görevler üstlenmeye başlamışlardır. Mokeev, A. (2002). Drevnie Elementi v Sisteme Politiçeskoy 
Organizatsii Kirgizov Tyan-Şanya v XVI-XVIII VV. Kırgızkaya Gosudarsvennost, s. 41; Baktıbek, İ. (2009). XVIII. ve 
XIX. Yüzyıllarda Kırgızların Sosyal ve Ekonomik Tarihi: Sayak Uruusu (Boyu) Örneği, KTMÜ, s. 38-39; Almazbekovaz, S. 
(2012). Manapçılıktın Tarıhnaamalık Maseleleri. Voprosı İstorii Kırgızstana. No: 2-3, 232-244; Cumagulov A. (1991). O 
Termine Manap.  İzvestniya AN KR, S. IV, Obşestbennıe Nauki, s. 61-68. 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

308 

parçaları gibi buluntularla (Samaşhev, 2011, s. 29) birlikte Koçkor’da (Kırgızistan) bulunan 

Göktürk dönemi kaya resimlerindeki kalpak benzeri bir başlık giyen avcı tasviri de (Tabaldiev, 

Abidev, 2024, s. 5) geleneksel Kırgız giysilerinin Türk kültürünün bir parçası olarak 

değerlendirilebilmesine imkân tanımaktadır. 

Geleneksel Kırgız giysileri, temel özellikleri bakımından konar göçer yaşam koşullarına uyumlu 

olacak şekilde tasarlanmıştır. Giysilerin önemli bir kısmı bu yaşam tarzının ihtiyaçlarını 

karşılayabilecek özellikler taşımakta olup hayvan derileri veya yünleri gibi malzemelerden çeşitli 

giysiler üretilmektedir (Antipina, 1962, s. 230). Kırgızların günlük hayatında ve toplumsal 

statülerinde önemli yer tutan giyim kuşamları ise seyyahın şu gözlemleriyle şekillenmektedir: 

Kırgızlar Türkistan’ın diğer yerli halklarıyla benzer biçimde giyinmektedirler. Varlıklı Kırgızlar 

arasında köynök (gömlek) kullanımı yaygınlaşmakla birlikte, yoksul kesim arasında deriden yapılan 

kıyafetler kullanmaktadır (Lansdell, 1885, s. 312, 313). Kıyafetler genellikle çapan ya da halat denilen 

kaftan/paltolar ile tamamlanmaktadır. Çapan/halatlar, genellikle pamuktan ya da pamuk-ipek 

karışımı bir kumaştan yapılmaktadır. Yine varlıklı kimseler, renkli ipekten ya da altın- gümüş işlemeli 

veya kadifeden yapılan, kürklü gösterişli çapanlar giymektedirler. Hem erkek hem de kadınlar 

“çembarı” adı verilen, deve kılından ya da deriden yapılan geniş pantolonlar giymektedirler. 

Ayakkabılar yazın çokoy (seyyah terlik ifadesini kullanmıştır) kışın ise ötükten (çizme) oluşmaktadır. 

Kırgız erkeklerin giysilerini “kalta” adı verilen kuşaklar tamamlamaktadır. Genellikle gümüş işlemeli 

olan bu kuşakların içine para, mermi, barut çakmaktaşı ve bıçak gibi eşyalar konur. Erkekler için 

kalta, bir övünç, gurur sembolüdür (Lansdell, 1885, s. 312, 313).  

Kadın ve erkeklerin giyim kuşamı benzerlik göstermekle birlikte kadınlar daha renkli 

giyinmektedirler (Lansdell, 1892, s. 121). Kadınların giysileri de yine erkeklerde olduğu gibi köynök, 

çapan/halat ve renkli çokoy ile ötüklerden oluşmaktadır. Kadınların saçları ince örgüler yapılmakta 

ve madeni paralar ya da ses çıkaran takılarla (çaç uçtuk) süslenmektedir. Kadınların en önemli 

aksesuarlarından biri, gümüşten yapılmış ve içine dualar yerleştirilmiş olan muskalardır. Üçgen ya 

da silindir biçimde olan bu muskalar, boyundan sarkacak şekilde takılan bu muskalar genellikle 

üçgen ya da silindir biçiminde olup, evlenen kişiye kocası tarafından hediye edilmektedir (Lansdell, 

1892, s. 121).  

Seyyahın Kırgız giyim kuşamına dair verdiği bilgiler arasında öne çıkan bir diğer hususu da başlıklar 

oluşturmaktadır. Kırgız giyiminin ayrılmaz bir parçası olan başlıklarda cinsiyet kimliği daha net 

gözlemlenebilmektedir. Bu noktada Kırgız erkeğinin önde gelen başlıkları arasında kalpak ve 

tebetey, olarak adlandırılan başlıklar gelmektedir. Kırgız erkekleri saçlarını tıraş etmekte ve “tebetey” 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

309 

adı verilen başlıklar takmaktadırlar. Hemen her yaştan erkek tarafından kullanılan tebetey, yaklaşık 

20 cm yüksekliğindeki geniş bir kürk şeridiyle (tilki, su samuru, kurt, ilbirs, koyun gibi) süslenmiş, 

kadife veya kumaştan yapılmış, dört köşeli veya düz tepeli olabilmektedir. Tebeteyin iç kısmı, sıcak 

tutması için kapitone kumaş ile astarlanmaktadır. Günümüzde de özel günlerde ve gündelik yaşam 

içerisinde kullanımı sürmektedir (Lansdell, 1885, s. 312; Tanrısever ve Amanbek Kyzy, 2015, s. 862). 

Yaz aylarında ise kenarları kıvrılabilen, konik keçe şapkalar (kalpak) takmaktadırlar (Lansdell, 1885, 

s. 312).  Geleneksel erkek baş giyimi kalpakta, farklı renklerde ve farklı motiflerde geleneksel Kırgız 

nakışlarını görmek mümkündür. Kalpak, üzerindeki nakışları ile mitolojik dönemden destan 

dönemine, destan döneminden de günümüze kadar uzanan halk felsefesinin yaşatılan örneklerinden 

biridir. Taşıdığı renkler, üzerindeki motifler ile toplum hayatı içerisinde çeşitli özellikle erkeklerin 

yaş ve evlilik durumunu gösteren çeşitli anlamlara ve derinliğe sahiptir (İşcanoğlu, 2023, s. 1565). 

Kırgız kadınlarının başlıkları ise kep (topu), şökülö ve eleçek olarak üç ana türe ayrılmakta olup kişinin 

evli ya da bekar olmasına göre başlıkların kullanımı değişmekte; saç örgüsü ve başlığına bakılarak 

kadınların hangi yaş grubunda olduğu anlaşılmaktadır. Evli kadınlar saçlarını iki örgü hâlinde örer, 

uçlarına ses çıkaran gümüş süsler takarken; bekar kızlar saçlarını çok sayıda parçaya ayırarak örer ve 

uçlarına boncuk takmaktadırlar. Bu uygulama “kırk örgü” veya “beş kâkül” olarak 

adlandırılmaktadır (Dıykanbay, 2021, s. 199). Bununla birlikte Lansdell’in notlarında, kadınların 

geleneksel başlıklarının sosyal statü ve ekonomik durumlarıyla bağlantılı olarak farklılıklar gösterdiği 

vurgulamaktadır (Lansdell, 1892, s. 121). İlk kadın başlık türü kep ya da topu adı verilen ve baykuş, 

keklik gibi kuş tüyleriyle süslenen başlıklardır. Güney bölgelerdeki Kırgızlar bu tür başlıkları ucuz 

kumaştan yapmaktadırlar ve 12-13 yaşlarından 40 yaşlarına kadar kullanılabilmektedir (Antipina, 

1962, s. 251). İkinci tür başlık ise düğün törenlerinde ve eğlencelerde takılan “şökülö” dür. Seyyah 

Lansdell’in aktardığına göre genellikle varlıklı ailelerin çeyizinin bir parçası olan şökülö (yoksul 

aileler cooluk adlı bir başörtü kullanmaktadırlar) Kazaklarca “saukele” şeklinde ifade edilmektedir 

(Lansdell, 1885, s. 326). Geleneksel düğün başlığı olarak zikredebileceğimiz şökülönün yüksekliği 

yaklaşık 50 cm olup, alt kenarları tilki, samur, sansar gibi hayvan kürküyle kaplanarak; sedef, mercan 

gibi taşlarla da bezenmektedir (Karataev ve Eraliev, 2005, s. 510). Evlendikten sonra şökülönün 

yerini eleçek almaktadır. Eleçek, 10 ile 20 metre uzunluğundaki iki parça pamuklu ya da ipek 

kumaştan oluşmaktadır. Farklı dönemlerde çeşitli bölgelerde yaşayan Kırgızları ziyaret eden seyyah 

anlatılarında da eleçek, “devasa bir koza” yahut “güzel yapılmış bir silindir” olarak tanımlanmaktadır 

(Huntington, 1907, s. 115; Lady Macartney, 1931, s. 146; Hedin, 1898, s. 278). Kişinin statüsüne, 

yaşına göre eleçeğin işleme ve süslemelerinde farklılıklar görülebilmektedir. Bir kısmı gerdanı 



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

310 

kapatacak şekilde çene altından sarkıtılan kumaşların başa sarılmasıyla oluşturulan eleçek günümüz 

Kırgızlarınca da sahibinin kefeni olarak nitelendirilmektedir (Lansdell, 1892, s. 121) (Resim 1). 

 

 
Resim 1. Geleneksel Kırgız Başlıkları: 1-2-3.Eleçek, 4.Cooluk 5-6-7.Takıya, 8.Kız tebeteyi, 9.Tebetey, 10-11.Kalpak, 

12.Tebetey 13.Kalpak 14.Deri Tebetey. 
(Kırgızistan Cumhuriyeti Ulusal Tarih Müzesi, Şeyda Nur Bartık, 2024). 

 

Sonuç 

İngiliz misyoner ve seyyah Henry Lansdell’in 1882-1888 yıllarında Türkistan’a yaptığı seyahatlerin 

sonucunda kaleme aldığı Russian Central Asia ve Chinese Central Asia adlı seyahatnameleri Yedisu 

coğrafyasının tarihi coğrafyası, botaniğini ve zoolojisi üzerine mühim bilgiler içermekte; bölgenin 

maddi ve manevi kültür unsurlarını ayrıntılı bir şekilde tasvir etmektedir. İlgili eserler, Kırgızların 

sosyo-kültürel yapıları, coğrafi dağılımları, inançları, evlenme gelenekleri, boşanma-miras hukuku, 

giyim-kuşam unsurları gibi yaşamlarının çeşitli yönlerine ilişkin gözlem ve deneyimlerini okuyucuya 

sunmaktadır.  

Bunun yanı sıra Lansdell’in notlarında Kırgızların evlilik geleneklerine ilişkin detaylı anlatımlar yer 

almaktadır. Nitekim evlilik sürecine ilişkin pek çok unsuru takip edebilmek mümkün olmakla 

birlikte kalın, sep gibi geleneklerin kısmen de olsa günümüz Kırgız halkında devam ettiğini 

gözlemlemek mümkündür. Kırgız toplumunun inançları üzerine de değerli bilgiler veren seyyah, 

halkın büyük çoğunluğunun İslam dinine mensup olduğunun ancak dinlerine ilişkin yeterli bilgiden 

yoksun olduklarını ve büyük oranda eski inançlarını sürdürdükleri görüşündedir. Bunun yanı sıra 

dönemin giyim kuşam özelliklerini her ne kadar tamamıyla yansıtmasa da seyyahın çapan, tebetey, 

eleçek gibi Kırgız giyiminin temel parçalarını ayrıntılı tasvir etmesi geleneksel Kırgız giysilerinin 

konargöçer yaşam tarzıyla nasıl ilişkili olduğunu anlamak hususunda kıymetli bilgiler vermektedir. 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

311 

Geleneksel giysi ve başlıklar günümüzde de düğün, bayram ve çeşitli etkinliklerde kullanılmaya 

devam edilerek kültürel mirasın sonraki nesillere aktarılmasına katkı sağlamaktadır.    

Henry Lansdell’in seyahati boyunca Kırgızlarla doğrudan temas halinde bulunması, yerel rehberler 

eşliğinde seyahat etmesi, gözlemlerinin yanı sıra verdiği bilgilerde döneminin önde gelen Batı ve 

Rus araştırmacılarının çalışmalarına atıfta bulunması, yerel Rus yönetiminin raporlarından 

faydalanması çalışmayı çok yönlü kılmaktadır. Netice itibariyle, seyahatnameler referans alınarak 

yapılan çalışmalar incelendiğinde İngiliz misyoner Henry Lansdell’in ve seyahatnamelerinin 

yeterince bilinmemesi mühim bir eksikliktir. Nitekim doğrulanabilir araştırma yöntemleri 

kullanılarak incelenmeleri durumunda ilgili seyahatnameler Türkistan tarihi araştırmalarında 

kullanılabilmeleri için önemli katkılar sunabilecek bir potansiyele sahiptir.  

Kaynaklar 

Abramzon, S. M. (2019). Kırgız ve Kırgızistan tarihine ilişkin seçme eserler. (A. Ünal, Çev.). Phoenix 
Yayınevi.  

Abramzon, S. M. (1999). Kırgızstan cana Kırgızdar cönünde tamdalma emgekter. İzdatelstvo Kırgızstan. 
Abramzon, S. M. (1990). Kirgizi i ih etnogenetiçeskiye i istoriko kulturnıye svyazi, İzdatelstvo Kırgızstan. 
Aça, M. (2017). Türk halklarının evlenme geleneklerinde mani / türkü söyleyerek kız isteme. 

Internatıonal Conferance: The west of the east, the east of the west, 80-85. 
Almásy, G. (1903). Vándor-utam ázsıa szıvébe. Kıadja A.K.M. Term Észettu Dományı Társulat.  
Almazbekova, S. (2012). Manapçılıktın tarıhnaamalık maseleleri. Voprosı istorii Kırgızstana, No: 2-3, 

232-244. 
Antipina, K. (1962). Osobennosti materialnoy kulturı i prikladnogo iskusstva Yujnıy Kirgizov. Akademii 

Nauk. 
Antipina, K. (1962). Vorsovoye tkaçestvo, narodnoye dekorativno-prikladnoye iskusstvo Kirgizov. Frunze, 

Akademii Nauk. 
Aşık, A. (2013). Yeni bir arkeolojik buluntu: Tuura Suu Balbalı. Gazi Türkiyat Türkoloji Araştırmaları 

Dergisi, 1(12), 155-166. 
Aynakulova, G. (2006). Kırgızlarda evlilik ve evlenme törenleri. Milli Folklor, 18(72), 95-106. 
Budak, M. A. (2021). Açıklamalı bir kaynakça denemesi: Türkler ve Moğollar hakkında bilgi veren 

X.- XV. yüzyıllara ait seyyahlar ve seyahatname türündeki eserler. Türk Dünyası Araştırmaları, 
0(128). 

Cumagulov, A. (1960). Semya i brak u Kirgizov Çuyskoy Dolinı. İzd-vo An. 
Cumagulov, A. (1991). O termine Manap. İzvestniya AN KR, Obşestbennıe Nauki, 0(4), 61-68. 
Dıykanbay, M. (2021). Kırgız kadınlarında saç, başlık ve statü. Milli Folklor, 17(132), 198-207. 
Fielstrup, F. A. (2002). İz obryadovoy jizni Kirgizov naçala XX. veka. Nauka. 
Grodekov, N. İ. (1889). Kırgızi i Karakırgızi Sırdarinskoy Oblasti. C.1. S.İ. Lahtin.   
Hedin, S. (1898). Through Asia. Harper. 
Hudyakov, Yu. S. (1995). Kırgızı na Prostorah Aziii. Bişkek. 
Huntington, E. (1907). The pulse of Asia, a journey in Central Asia illustrating the geographic basis of history. 

Houghton Mıfflın Company.  
Işık, H. (2019). Seyahatnamelerin Türk tarihi ve Türkistan araştırmaları açısından yeri ve önemi. 

İçinde M. Gökçe (Ed.) Seyyahların İzinde Türkistan, (ss. 1-27). Pegem Akademi. 
İsakov, B. (2009). XVIII. ve XIX. yüzyıllarda Kırgızların sosyal ve ekonomik tarihi: Sayak Uruusu (boyu) 

örneği, KTMÜ.  



  
 Şeyda Nur BARTIK ve Oktay KARATAŞ 
  

  
 

 
 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10, Aralık/December 2025 

312 

İşcanoğlu Bayrak, İ. (2023). Geleneksel Kırgız nakışları. Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 
12, 1562-1568. 

Kantarbaeva Bill, I. (2015). A successful faılure: The reverengd Lansdell’s journeys through Asiatic Russia 
(1880-1890). (G.H. Roberts ed.), Cambridge Scholars Publishing.  

Karataev, O.,  Eraliev, S. (2005). Kırgız etnografiyası boyunça sözdük, Biyiktik.  
Keleş, B. (2017). Kırgızlarda nişan ve düğün geleneği (toy). Türk Dünyası Araştırmaları, 116(229), 

159-170. 
Kızlasov, L. R. (1960). Taştıkskaya epoha v istorii hakassko-minisinskoy kotlovini. Moskva. 
Kislyakov, A. N. (1969). Oçerki po istorii semi i braka u narodov Sredney Azii i Kazahstana. İzvestva 

Nauka Leningrad. 
Klavdia A., Aydarbek K. (2004). Kırgızların milli giysileri. Türk Tarih Kurumu Yayınları. 
Kütükoğlu, M. S. (1998). Tarih araştırmalarında usûl. Kubbealtı Neşriyatı. 
Lansdell, H. (1893). Chinese Central Asia, a ride to little Tibet. C. 1-2, Sampson Low, Marston & 

Company. 
Lansdell, H. (2017). Explorer and collector. The Beaney House of Art v Knowledge. 
Lansdell, H. (1885). Russian Central Asia: ıncluding Kuldja, Bokhara, Khiva, and Merv: with appendices on 

the fauna, flora, and bibliography of Russian Turkistan. C. 1-2, Sampson Low, Marston, Searle & 
Rivington 188. 

Lansdell, H. (1882). Through Siberia. S. Low, Marston, Searle and Rivington. 
Löschburg, W. (1997). Seyahatin kültür tarihi. (J. Traub çev.). Dost Kitabevi Yayınları. 
Macartney, L. (1931). An english lady in Chinese Turkestan. Ernest Benn. 
Maev, N. A. (1872). Topografiçeskiy oçerk Turkestanskogo Kraya. (F. Miheeva ed.). Nauk. 
Mokeev, A. (2002). Drevnie elementı v sisteme politiçeskoy organizatsii Kırgızov Tyan-şanya v XVI-XVIII vv. 

Kırgızkaya Gosudarsvennost. 
Mokeev, A., Belek, K., Abdimitalip Uulu, N. (2025). Influence and Traces of Buddhism on 

Traditional Beliefs of the Kyrgyz People. Belleten, 89(314), 79-99.  
Nalçacı, N. N. (2010). İstanbul’un tarihsel kaynakları olarak seyahatnameler. Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, 8(16). 
Okşar, Y. (2018). Din ve coğrafya ilişkisi: Şemsü'd-Din es-Semerkandî ve İbn Haldûn’un Yedi İklim 

anlayışlarının karşılaştırmalı analizi. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 18(2). 
Rudenko, S. (1970). Frozen tombs of Siberia.  University of California Press. 
Samaşhev, Z. (2011). Berel. Taimas. 
Saparaliyev, D. (2010). XVII-XIX. Yüzyıl Rus Tarihi Kaynaklarında Kırgızların Etnik Adlandırılışı. 

Belleten, 74, 697-706.  
Saparbekovna Murzakmatıva, A. (1997). Kırgız etnografiyasının oçerkleri. Narın.  
Schuyler, E. (1877). Turkesten, notes of a journey in Russian Turkestan, Khokand, Bukhara and Kuldja, C. 

2, Scrıbner, Armstrong & Co.  
Sykes, E. (1920). Through deserts and oeses of Central Asia, Macmillan and Co. 
Staseviç, İ. V. (2011). Sotsialnıy status jenşinı u Kazahov: traditsii i covremennost. Nauka. 
Tabaldiev, K., Abidev T. (2024). Madaniyatın Ulanışı: Bayırkı cana orto kılımdarda Kırgızstan 

Aymagında caşagan elderdin baş kiyimderi, Oş mamlekettik Universitetinin Carçısı, 1(3). 

Tanrısever, S., Amanbek Kyzy, Z. (2015). Traditional men caps of Kyrgyzstan. International Journal 
of Sport Culture and Science, 3(3), 858-865.  

Toros Kurtoğlu, Y. (2015). Eski Orta- Asya Türk Devletleri’nde Aile Hukuku [Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi]. Uludağ Üniversitesi. 

Ünal, A. (2021). Kırgız Toplumunda Geçmişten Günümüze Kalın (Başlık Parası) Geleneği. Millî 
Folklor, 17(131), 47-61. 

Venyukov, M. İ. (1869). Puteşetsviya po okrainam Russkoy Azii i zapiski o nih. Nauk. 



 
İngiliz Misyoner Henry Lansdell’in Notlarında XIX. Yüzyılda Yedisu Kırgızları    

 
  

 

 
bitig Edebiyat Fakültesi Dergisi  
Cilt/Volume 5, Sayı/Issue 10 Aralık/December 2025 

313 

Yüce, M., Dosbayeva, B. (2007). Kırgız Türklerinde evlenme geleneği, Modern Türklük Araştırmaları 
Dergisi, 4(1), 7-24. 

Zeland, H. (1885). Kirgizı, etnologiçeskiy oçerk. Zapiski Zapatno Sibirskogo Otdela Russkogo 
Geografiçeskogo Obşestva VII, Tom II. Okrujn Ştaba. 


