
Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 
The Role of Waqf and Ibtidāʾ in al-Kashshāf: A Study of Qurʾānic Syntax 

 and Meaning in al-Zamakhsharī’s Exegesis 

Habip KALAÇ 
Dr., Diyanet İşleri Başkanlığı, Diyarbakır, Türkiye 

Dr., Presidency of Religious Affairs, Diyarbakır, Turkey 
hkalac30@hotmail.com 

ORCID: 0000-0001-7800-2610 

DOI: 10.47424/tasavvur.1763231 

Makale Bilgisi | Article Information 

Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi/Research Article 
Geliş Tarihi / Date Received: 12 Ağustos/August 2025 
Kabul Tarihi / Date Accepted: 16 Ekim/October 2025  

Yayın Tarihi / Date Published: 31 Aralık/December 2025 
Yayın Sezonu / Pub Date Season: Aralık/December 

Atıf / Citation: Kalaç, Habip . “Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında 

Bir Analiz”. Tasavvur - Tekirdağ İlahiyat Dergisi 11 /2 (Aralık 2025): 1059-1083. 

https://doi.org/10.47424/1763231 

İntihal: Bu makale, ithenticate yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. 
Plagiarism: This article has been scanned by ithenticate. No plagiarism detected. 

web: http://dergipark.gov.tr/tasavvur | mailto: ilahiyatdergi@nku.edu.tr

Copyright © Habip Kalaç. Published by Tekirdağ Namık Kemal 

Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi / Tekirdag Namık Kemal University, 

Faculty of Theology, Tekirdag, 59100 Turkey. 

CC BY-NC 4.0 

tasavvur 
tekirdag ilahiyat dergisi | tekirdag theology journal 

e-ISSN: 2619-9130

tasavvur, Aralık/December  2025, c. 11, s. 2: 1059-1083 

http://dergipark.gov.tr/tasavvur
mailto:ilahiyatdergi@nku.edu.tr


 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

Öz 

Tecvîd ilmi içerisinde merkezi bir disiplin olan vakf ve ibtidâ, Kur’ân 
tilâvetinde yalnızca teknik bir unsur değil, metnin anlam bütünlüğünü 
koruyan ve yorum sürecini doğrudan etkileyen temel bir dilbilimsel araçtır. 
Doğru vakf ve ibtidâ noktalarının belirlenmesi, âyetlerin anlamını ve buna 
bağlı olarak teolojik, fıkhî ve tefsirî yorumları şekillendirebilir. Bu sebeple vakf 
ve ibtidâ, ilâhî mesajın açıklığını muhafaza etme ve yanlış anlamaları önleme 
açısından vazgeçilmezdir. Bu çalışmanın amacı, önde gelen Muʿtezilî âlim, 
nahiv ve belâgat otoritesi Zemahşerî’nin el-Keşşâf tefsirinde vakf ve ibtidâya 
yaklaşımını incelemektir. Araştırma, el-Keşşâf metni temel alınarak, rivayetler 
ve nahiv-belagat ilkeleri dikkate alınan çözümleyici ve karşılaştırmalı bir 
yöntemle yürütülmüştür. İslâm’ın ilk asırlarında, hatalı duraklamaların ciddi 
anlam kaymalarına yol açabileceği fark edilince, kurrâ rivayetleri ile nahiv 
analizlerini birleştiren sistematik kurallar geliştirilmiştir. Tefsir ve fıkıh 
ilimlerinin ilerlemesiyle, Kur’ân’daki çok anlamlılık karşısında vakf ve ibtidâya 
verilen önem artmıştır. Zemahşerî, eserlerinde dilsel hassasiyet, bağlamsal 
farkındalık ve belâgat bütünlüğünü esas alan özgün bir yorum yöntemi 
geliştirmiştir. Onun analizlerinde, vakf ve ibtidâ tercihlerinin teolojik ve hukûkî 
anlamlara etkisi titizlikle ele alınır; benzer ifadelerdeki küçük farkların dahi 
büyük yorum farklılıklarına yol açabileceği gösterilir. el-Keşşâf’ta vakf ve ibtidâ, 
biçimsel kurallardan ziyade dilsel ve anlamsal çözümlemelerin ayrılmaz 
parçasıdır. Zemahşerî’nin ölçütleri cümle yapısı, anlam sürekliliği ve konu 
bütünlüğüne dayanır. Anlamı veya gramer yapısını bozan duraklamalardan 
kaçınır; hurûf-ı mukattaa, farklı kıraatler ve Mushaf hattının etkilerini dikkate 
alır. Özellikle nadir kelimeler ve sözdizimsel belirsizlik içeren âyetlerde, doğru 
vakf ve ibtidâyla anlamın yönlendirilmesi üzerinde durur. Onun yaklaşımında 
rivayet bilgisi ile bağımsız dilsel analizin dengelenmesi dikkat çeker; anlamı 
açıklamak için aklî ve nahvî yorumlara başvurulur. Bu tavır, Muʿtezilî 
geleneğin akılcılık ve metin sadakatine verdiği önemi yansıtır. Sonuç olarak, 
Zemahşerî’ye göre vakf ve ibtidâ yalnızca kıraatin teknik bir unsuru değil, 
Kur’ân’ın anlamını inşa eden ve muhafaza eden bir yorum aracıdır. el-Keşşâf 
üzerinden yapılan bu inceleme, kıraat, gramer ve tefsirin birbirini destekleyen 
yönlerini ortaya koyarak vakf ve ibtidânın İslâm düşünce geleneğindeki 
merkezi rolünü gözler önüne sermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, Kıraat İlmi, Vakf ve İbtidâ, Zemahşerî, el-
Keşşâf. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

Abstract 

Within the science of Tajwīd, the disciplines of waqf and ibtidāʾ occupy a 
central position, serving not merely as technical elements in Qurʾānic recitation 
but as fundamental linguistic tools that preserve the coherence of the text and 
directly influence its interpretive process. The accurate determination of waqf 
and ibtidāʾ points can shape the meaning of the verses and, consequently, the 
theological, jurisprudential, and exegetical interpretations derived from them. 
Therefore, waqf and ibtidāʾ are indispensable for maintaining the clarity of the 
divine message and preventing misinterpretations. The purpose of this study 
is to examine the approach of the prominent Muʿtazilī scholar, authority in 
grammar and rhetoric, al-Zamakhsharī, to waqf and ibtidāʾ in his exegesis, al-
Kashshāf. The research is based on a detailed analysis of the al-Kashshāf text, 
employing a critical and comparative methodology that takes into account 
classical narrations as well as principles of Arabic grammar and rhetoric. In the 
early Islamic centuries, it became evident that improper pauses could result in 
significant semantic distortions, leading scholars to develop systematic rules 
that integrated recitational reports with grammatical analysis. With the 
advancement of tafsīr and jurisprudence, the significance of waqf and ibtidāʾ 
increased, especially in light of the structural and semantic complexities of the 
Qurʾān. Al-Zamakhsharī developed a unique interpretive method grounded in 
linguistic precision, contextual awareness, and rhetorical coherence. His 
analyses meticulously consider how waqf and ibtidāʾ choices affect theological 
and legal meanings, demonstrating that minor variations in phrasing can 
produce substantial interpretive differences. In al-Kashshāf, waqf and ibtidāʾ 
are treated not as formal rules but as integral components of linguistic and 
semantic analysis. Al-Zamakhsharī’s criteria rely on syntactic structure, 
semantic continuity, and thematic coherence. He avoids pauses that disrupt 
meaning or grammatical integrity and accounts for the effects of the disjointed 
letters, variant readings, and the script of the Mushaf. Particularly in verses 
containing rare vocabulary or syntactic ambiguity, the correct application of 
waqf and ibtidāʾ guides the intended meaning. His approach balances 
transmitted reports with independent linguistic analysis, employing rational 
and grammatical interpretation to clarify meaning. This reflects the Muʿtazilī 
commitment to both rational inquiry and textual fidelity. In conclusion, 
according to al-Zamakhsharī, waqf and ibtidāʾ are not merely technical features 
of recitation but crucial interpretive tools that construct and preserve the 
meaning of the Qurʾān. The present study, through an examination of al-



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

Kashshāf, highlights how waqf and ibtidāʾ intersect with recitation, grammar, 
and exegesis, underscoring their central role within the Islamic intellectual 
tradition. 

Keywords: Qur’ān, Science of Qirāʾāt, Waqf and Ibtidāʾ, al-Zamakhsharī, 
al-Kashshāf. 

Giriş 

Kur’ân-ı Kerîm, tarih boyunca yalnızca bir dinî metin olmanın ötesinde, 
doğru tilâveti ve anlaşılmasıyla ilgilenen çok çeşitli ilim dallarının odağı 
olmuştur. Kur’ân’ın lafzı ve anlamının korunması, onun bireysel ve toplumsal 
yaşama rehberlik etme niteliğini pekiştirmiştir. Bu bağlamda, kıraat, vakf ve 
ibtidâ gibi meseleler, metnin doğru anlaşılmasını sağlamak ve hatalı okumaları 
önlemek için büyük önem taşımaktadır. Kur’ân hakkında kaleme alınan 
tefsirler, dilbilimsel analizler ve yazma eserler, bu ilginin somut göstergeleri 
olarak kabul edilebilir.1 

Kur’ân’ı tebliğ edip açıklayan Hz. Peygamber, inananları her konuda 
aydınlattığı gibi, hatalı okuyuşları da düzelterek Kur'ân’ın kıraati ve 
anlaşılmasında öncülük etmiştir. Bu yaklaşım, sonraki dönemlerde Kur’ân 
ilimleri adı verilen geniş bir ilmî mirasın oluşmasına zemin hazırlamıştır. Vakf 
ve ibtidâ da bu ilim dalları arasında yer almaktadır. Genel anlamda kıraat ve 
buna bağlı olan vakf, ibtidâ, vasl ve tilâvet gibi meseleler; tefsir, dil kuralları, 
belâgat, meânî ve hatta fıkıhta hüküm çıkarımı gibi alanlarla doğrudan 
ilişkilidir. Bu bağlamda, Hz. Peygamber’in kıraat konusunda ilk muallim 
olması, yalnızca yanlışların önlenmesinde değil, usûl ve yöntem 
geliştirilmesinde de belirleyici bir rol oynamıştır.2 

Hz. Peygamber’in örnek okuyuşları, kıraat ile ona bağlı vakf ve ibtidâ 
uygulamaları, ilk dönemde bu alanlardaki sorunları büyük ölçüde bertaraf 
etmiştir. Ancak İslâm coğrafyasının genişlemesiyle farklı diller ve kültürlerle 
temas eden sonraki nesiller için bu meseleler daha karmaşık hâle gelmiştir. 
Kur’ân’ın cem’i ve istinsahı bu noktada önemli bir katkı sunsa da Arapça 
bilmeyen toplulukların Mushaf’ı doğru okuma, vakf ve ibtidâ yerlerini ayırt 
etme konularında hataya düşmeleri yeni düzenlemeleri zorunlu kılmıştır. Bu 

 
1  Veli Kayhan, "Vakf ve İbtida İlmi ve Kur'an Tefsirindeki Yeri", C. Ü: İlahiyat Fakültesi Dergisi 

10/2 (2006), 294. Ayrıca bk. Recep Koyuncu, "Vakf-İbtidânın Ayetlerin Anlaşılmasındaki 
Rolü", Marife Dini Araştırmalar Dergisi 15/1 (2015), 161-170. 

2  Habip Kalaç, Sahâbenin Kıraatı ve Kaynaklık Değeri (Şırnak: Şırnak Üniversitesi, Lisansüstü 
Eğitim Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 2023), 233. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

bağlamda hareke, nokta, cüz ve hizip gibi düzenlemeler Mushaf’lara dâhil 
edilmiştir. Nitekim ilk nesiller için problem teşkil etmeyen vakf ve ibtidâ 
meselesi,3 sonraki dönemlerde Kur’ân’ı anlamaya çalışanlar açısından bir 
zorluk alanı olarak tefsir ve kıraat literatüründe yer bulmuştur.4 

Hz. Peygamber’in vakf ve ibtidâ konusunda örneklik teşkil eden 
okuyuşları kaynaklarda zikredilmekle birlikte, bu okuyuşların kapsamı ve 
sayıca ne kadar olduğu meselesi erken dönemlerden itibaren tartışma konusu 
olmuştur. Zira vakf ve ibtidâ, hem anlam bütünlüğü hem de gramer yapısı 
açısından belirleyici etkilere sahiptir. Bazı rivayetlerde her âyet sonunda vakf 
etmenin sünnet olduğu ifade edilse de bu yaklaşımın genelleştirilmesi, bazı 
yerlerde anlam kopukluklarına ve dilsel sorunlara yol açabilmektedir. Eğer 
Peygamber’in her âyet sonunda mutlaka vakf ettiği kabul edilirse, vasl ile 
okumanın sünnete aykırı olduğu gibi yanlış bir sonuç ortaya çıkabilir ki bu, ne 
ilk dönem kıraat imamları ne de sonraki âlimler tarafından kabul edilmiştir.5 
Bundan dolayı Hz. Peygamber’in vakf ve ibtidâ uygulamaları, sadece bir 
duraklama biçimi değil; onun tebliğ ve tebyin görevini yerine getirirken anlamı, 
grameri ve bağlamı gözeten bilinçli tercihler olarak değerlendirilmelidir. 

Vakf ve ibtidâ kavramları doğrudan kıraat uygulamalarıyla ilişkili olup, 
bu iki terimin pratikteki yansıma alanı kıraatlerin kendisidir. Zira kıraatlerdeki 
farklılıklar hem dil hem de anlam boyutuyla vakf ve ibtidâ tercihlerini 
doğrudan etkileyebilmektedir; bu nedenle vakf kelimesinin sözlük anlamını 
bilmek önemlidir. Vakf, Arapça وقف (v-k-f) kökünden türemiş olup, sözlükte 
durmak, alıkoymak, vazgeçmek,6 engellemek, bir şey üzerinde duraksamak 

 
3  Ahmed b. Huseyin b. Ali b. Mûsâ Beyhakî, es-Sünenu’l-kubrâ, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2003), "T‘ayinu’l-ḳırāʾāt", 3/170. 
4  Soner Aksoy, "Hicri İlk Üç Asırda Bir Kur’ān İlmi Olan Vakf Ve İbtidā Literatürüne Dair Bir 

İnceleme", İlim Dallarının Düşünce Temellerini Araştırma Enstitüsü Yayını 23/2 (2019), 462. 
Ayrıca bk. Yakup Uzun, Teoriden Pratiğe Vakf ve İbtidâ, Bilimname: Düşünce Platformu, 1/44, 
(2021), 168-190. 

5  Ebü’l-Hasen Alemüddîn Alî b. Muhammed b. Abdissamed Sehâvî, Cemâlü’l-ḳurrâʾ ve 
kemâlü’l-iḳrâʾ, thk. Abdulhak Abduddâyim (Beyrut: Müessesetü'l-Kütübi's-Sekâfiyye, ts.), 55; 
Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd Nesefî, Medârikü’t-tenzîl ve 
ḥaḳāʾiḳu’t-teʾvîl, thk. Yûsuf Ali Bedevî (Beyrut: Dâru'l-Külliyeti't-Tayyib, 1998), 3/684-685. 
Ayrıca bk. Beyhakî, "T‘ayinu’l-ḳırāʾāt", 6/190. 

6  Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân Dânî, el-Muhkem fi nekti'l-Mesahif, thk. Muhammed Hasan 
İsmâil (Beyrut: Dârû'l-Kitabi'l-İlim, 2003), 21; Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. 
Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, nşr. Emin Muhammed 
Abdülvehhâb - Muhammed es-Sadık el-‘Ubeyd, (Kahire: Dâru'l-Ma'ârif, 1119a), "v-k-f", 
6/4898-4900. 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

gibi anlamlar taşımaktadır. Terim olarak ise vakf, okuyuşa yeniden başlamak 
gayesiyle bir kelimenin sonunda, nefes alma miktarı kadar kısa bir süreyle sesin 
kesilmesi şeklinde tanımlanır.7 Bu bağlamda, Kur’ân’da vakf kavramının anlam 
yelpazesi, alıkoymak, hapsetmek ve hareketi durdurmak gibi fiillerle de 
uyumludur.8 Öte yandan, vakf ile birlikte zikredilen ibtidâ kavramı sözlükte 
başlamak ya da bir şeye ilk kez başlamak9 anlamına gelirken, terimsel olarak 
vakfın zıddı olarak değerlendirilir.10 Zira ibtidâ, ya ilk kez kıraatte bulunmayı 
veya bir vakf sonrasında okuyuşa yeniden başlamayı ifade eder.11 

Bir meselenin anlaşılmasında alanı yansıtan kavram ve ifadelerin konuyla 
bağının ortaya konulması önem arz etmektedir. Kıraatler hiyerarşisinde yerini 
alan vakf ve ibtidâ ile ilgili klasik12 ve akademik13 anlamda bir dizi çalışma telif 

 
7  Ebü’l-Hayr Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf İbnü’l-Cezerî, en-Neşr 

fi’l-ḳırâʾâti’l-ʿaşr (Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, ts.), 1/240; Bedruddîn Muhammed b. 
Abdullah  Zerkeşî, el-Burhan fî ‘ulûmi’l-Kur’an, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim (Beyrut: 
Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-‘Arabî, 1431), 1/342. 

8  es-Sâffât  37/24; 29 el-En’âm 6/27-30; Sebe’ 34/31. Ayrıca bk. Nihat Temel, Kur’ân Kıraatında 
Vakf ve İbtidâ (İstanbul: M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2016), 38; Temel, “Kıraatte Vakf-
İbtida ve Anlama”, Tarihten Günümüze Kıraat İlmi: Uluslararası Kıraat Sempozyumu, 16-18 
Kasım 2012, (İstanbul: 2015), 272-290.   

9  Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, 
Lisânü’l-ʿArab, nşr. Emin Muhammed Abdülvehhâb - Muhammed es-Sadık el-‘Ubeyd 
(Kahire: Dâru'l-Ma'ârif, 1119), "n-h-v", 1/235. 

10  Ebû Abdirrahmân b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî Halîl, Kitabu'l-’ayn, thk. İbrahim 
Samravî - Mehdi el-Mahzûmî (b.y.: Dâru Mektebeti'l-Hilâl, ts.), 4/196; İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 
1/221-225. Ayrıca bk. Abdurrahman Çetin, "Vakf ve İbtidâ", TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2012), (15 Nisan 2025), 42/461-463. 

11  Ebû Amr Osmân b. Saîd Dânî, el-Müktefâ fi’l-vaḳfi ve’l-ibtidâ, thk. Muhyiddin Abdurrahman 
Ramazan (b.y.: Dâru'l-İmâr, 2001), 48. 

12  Şeybe b. Nisâh, (öl. 130/748), Kitâbü’l-vuḳūf’; Ebû Amr b. el-Âlâ (öl. 154/771), el-Vaḳf ve’l-
ibtidâʾ; Ebû Bekr İbnü’l-Enbârî (öl. 328/940), Kitâbü iżâḥi’l-vaḳf ve’l-ibtidâʾ; Nehhâs (öl. 
338/950), Kitâbü’l-kaṭʿ ve’l-iʾtinâf; Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Evs el-Mukrî, el-Vaḳf 
ve’l-ibtidâʾ; Dânî (öl. 444/1053), el-Müktefâ fi’l-vaḳf ve’l-ibtidâʾ; Ebü’l-Hasan Alî b. Ahmed el-
Gazzâl Nîsâbûrî, el-Vaḳf ve’l-ibtidâʾ; Muhammed b. Tayfûr Secâvendî (öl. 560/1165), ʿİlelü’l-
vuḳūf; Alemüddin Sehâvî (öl. 643/1245), ʿAlemü’l-ihtidâ fî maʿrifeti’l-vaḳf ve’l-ibtidâʾ; 
Taşköprizâde Ahmed Efendi (öl. 968/1561), Tuḥfetü’l-ʿirfân fî beyâni evḳāfi’l-Ḳurʾân; İbnü’t-
Tahhân (öl. 560/1165), Niẓâmü’l-edâʾ fi’l-vaḳf ve’l-ibtidâʾ. 

13  Veli Kayhan, “Vakf ve İbtidâ İlmi ve Kur’an Tefsîrindeki Yeri”, Cumhuriyet Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2, (2006); Yakup Uzun,“Teoriden Pratiğe Vakf ve İbtidâ”, 
Bilimname: Düşünce Platformu 44/1 (2021); Alaaddin Salihoğlu, “Mağrib ve Kuzey Afrika 
Mushaflarında Takip Edilen İmam Hebtî’nin (öl. 930/1523), Vakf Sistemi ve Vakf-İbtidâ 
İlmindeki Yeri”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 54 (2023), ; Soner Aksoy, 
“Hicri İlk Üç Asırda Bir Kur’ân İlmi Olan Vakf ve İbtidâ Literatürüne Dair Bir İnceleme”, İlim 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

edilmiştir. Bu meyanda, birçok İslâmî ilimde eser vermiş olan çok yönlü bir 
âlim olarak Zemahşerî’nin Keşşâf adlı tefsirinde vakf ve ibtidâ meselesine yer 
verildiği görülmektedir.  

Literatürde vakf ve ibtidâ konusuna dair kıraat, tefsir, dilbilim, belâgat ve 
fıkıh usûlü gibi farklı disiplinlerden pek çok çalışma yapılmış olmasına rağmen, 
Zemahşerî’nin Keşşâf’ta bu meseleyi ele alış biçimi hâlen müstakil olarak 
incelenmemiştir. Özellikle vakf ve ibtidâ uygulamalarının kıraat farklılıkları, 
hurûf-ı mukattaa ve Mushaf hattı ile ilişkisi üzerinden sistematik bir 
değerlendirmeye tabi tutulmadığı görülmektedir. Bu çalışmanın özgün katkısı, 
söz konusu boşluğu doldurarak, Zemahşerî’nin vakf ve ibtidâ anlayışını hem 
dilbilimsel hem de tefsirî bağlamda kapsamlı bir şekilde ortaya koymasıdır. 
Böylece çalışma, yalnızca Zemahşerî’nin metodunu açığa çıkarmakla 
kalmamakta aynı zamanda vakf ve ibtidâ ilminin Kur’ân’ın doğru 
anlaşılmasındaki işlevini de görünür kılmaktadır. Ayrıca, bu araştırma, Keşşâf 
merkezli bir okuma ile vakf ve ibtidânın anlam bütünlüğünü nasıl koruduğu, 
kıraat farklılıklarıyla nasıl etkileşim içerisinde olduğu ve Mushaf hattının 
gelişimiyle nasıl paralellik arz ettiği konularında literatüre yeni bir perspektif 
sunmaktadır. 

Bu makalede, nitel araştırma yöntemi benimsenmiş olup, temel yaklaşım 
olarak metin analizi ve karşılaştırmalı okuma yöntemleri tercih edilmiştir. 
Zemahşerî’nin Keşşâf adlı tefsiri çalışmanın ana kaynağını teşkil etmekte, vakf 
ve ibtidâya dair yorumlar ilgili pasajlar üzerinden tespit edilip sistematik 
biçimde sınıflandırılmaktadır. Ardından, elde edilen bulgular klasik kıraat ve 
tefsir literatürüyle karşılaştırılarak, Zemahşerî’nin yaklaşımının kendine özgü 
yönleri ortaya çıkarılmaktadır. Çalışmada kullanılan kavramlar asıllarına bağlı 
kalınarak, tercüme veya sadeleştirmeye gidilmeden aktarılmıştır. Ayrıca 
Zemahşerî’nin görüşlerinin oluşumunda etkili olabilecek dilbilimsel ve gramer 
temellere, tefsir geleneği içindeki yeri de göz önünde bulundurularak 
değinilmiştir. Araştırmanın kapsamı, esas olarak Keşşâf tefsiri ile 
sınırlandırılmıştır; bununla birlikte diğer tefsirler ve kıraat kaynakları, 
mukayeseye imkân sağlayan ikincil materyaller olarak değerlendirilmiştir. 
Böylelikle yöntemsel açıdan çalışma, hem Zemahşerî’nin yaklaşımını 
özgünlüğü içerisinde ortaya koymayı, hem de vakf ve ibtidâ konusunun 

 
Dallarının Düşünce Temellerini Araştırma Enstitüsü Yayını 23/2 (2019), ; Recep Koyuncu, “Vakf-
İbtidânın Ayetlerin Anlaşılmasındaki Rolü”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 15/1 (2015), ; 
Nihat Temel, “Kıraatte Vakf-İbtida ve Anlama”, Tarihten Günümüze Kıraat İlmi: Uluslararası 
Kıraat Sempozyumu, 16-18 Kasım (2012), İstanbul, (2015). 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

disiplinlerarası boyutunu görünür kılmayı hedeflemektedir. Zemahşerî’nin 
Keşşâf’ında vakf ve ibtidâ meselesinin işlenişi, aşağıda başlıklandırılmış 
örnekler eşliğinde ele alınmıştır. 

1. Nahiv Açısından Değerlendirmesi  

Bu başlık altında, Zemahşerî’nin vakf, vasl ve ibtidâ uygulamaları; sıfat-
mevsûf ilişkisi, harf-i cer kullanımı gibi temel nahiv meseleleri çerçevesinde 
incelenecektir. 

Nahiv bağlamında vakf ve ibtidâya konu olan meselelerden biri sıfatla 
ilişkili i‘rab vecihleridir. Bu vecihler, mevsûfa bağlı sıfatların hâl, medh veya 
mastar talebine cevap anlamı taşıyabileceğini göstermektedir.14 Zemahşerî, bu 
bağlamda, tefsirinde ِِالَّذِينَِ يؤُْمِنوُنَِ باِلْغَيْب âyetinde15 geçen َِالَّذِين ifadesini örnek olarak 
ele almıştır. Bu kapsamda َِالَّذِين ifadesinin i‘rabı konusunda farklı yaklaşımlar 
söz konusudur: Ya hazfedilmiş bir mübtedânın haberi olarak ُُِالَّذِينَِ هم  şeklinde 
değerlendirilir ya da doğrudan mübtedâ makamında ele alınır.16 Zemahşerî ise 
bu ifadenin önceki kelimelerle ilişkisini dikkate alarak, cer makamında bir sıfat 
olarak değerlendirir. Bununla birlikte Arap dilinin i‘rab vecihlerini de hesaba 
katan Zemahşerî, söz konusu ifadenin ُِالَّذِينَِ أحَْمَد  şeklinde medh (övgü) anlamında 
okunması durumunda mansub veya َِأعَْنيِ الَّذِين  (kastettiğim kimseler) formunda 
takdir edilmesi hâlinde merfu olarak okunabileceği imasında bulunmak 
suretiyle kelimenin farklı okunuş vecihlerine dikkat çeker. Kelimeyi i‘rab 
açısından ele alan müfessir, bu ifadenin ُُِالَّذِينَِ هم  şeklinde okunabileceği gibi, 
önceki kelimelerle i‘rabî bağ kurulmaksızın cümlenin müstakil olarak da 
değerlendirilebileceğini ifade eder.17 Onun bu tespitleri, yalnızca kıraat ve tefsir 
açısından değil, Arap dili alanında da derin bir maharet sergilediğini 
göstermesi bakımından kayda değerdir. 

 
14  Mustafa Kılıç, Kıraat-Tefsir İlişkisi Zemahşeri Örneği (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Vakfı Yayınları, 

2015), 249. Farklı örnekler için bk. el-Bakara 2/89; Âl-i İmrân 3/64; el-Mâide 5/114; el-En’âm 
6/62; Hûd 11/50; Yûsuf 12/18; en-Nahl 16/62; Tâhâ 20/80; el-Hac 22/27; el-Mü’minûn 
23/116; en-Neml 27/26; el-Kasas 28/34; Sebe’ 34/5; Fâtır 35/1; Fussilet 41/4, el-Beled 90/13-
14. 

15  el-Bakara 2/3. 
16  Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’ Begavî, 

Meʿâlimü’t-tenzîl (Riyad: Dâru Tayyibe, 1409), 1/60. 
17  Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl 

ve ʿ uyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl, thk. Adil Ahmed Abdulmevcûd - Ali Muhammed Mu'âvvid 
(Riyâd: Mektebetü'l-İlmiyye, 1998), 1/150-155. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

Zemahşerî, َِالَّذِين ifadesine dair genel i‘rab değerlendirmelerinin ardından, 
konuyu vakf ve ibtidâ bağlamında ele alır. Bu ifadenin ism-i mevsûl olarak 
kabulü hâlinde, durulacak yerin tayini önemli bir mesele hâline gelir. Zira i‘rab 
ihtilafı, sadece gramer tartışmasıyla sınırlı kalmaz aynı zamanda farklı kıraat 
ve vakf tercihlerine de zemin hazırlar. Bu meyanda Zemahşerî, َِالَّذِين ifadesinin 
ism-i mevsûl sayılması durumunda, kârînin َِهدُىً لِلْمُتَّقِين ifadesinde vasl18 
yapmaksızın vakf etmesini daha uygun bulur. Zemahşerî, bu durumu kıraat ve 
tecvîd ilminde vakf-ı hasen kavramıyla ifade etmiştir.19 

Zemahşerî, burada kıraat adına sergilenen durumu vakf-ı hasen olarak 
gösteriyorsa da bir yönüyle bu türden sergilenen kıraat vecihlerinin mukabili 
olan vakf-ı tâm’a da değinmeden geçmemektedir.20 Zira ِِالََّذينَِ يؤُْمِنوُنَِ باِلْغَيْب 
ifadesinin öncesiyle bağlamından koparılması, âyete müstakil bir hüviyet 
kazandıracaktır. Bu şekilde vakf-ı tâm gerçekleşmiş olacaktır. Zemahşerî, َِالََّذين 
ifadesinin makabline sıfat olmasını üç şekilde değerlendirir: 

1 .لِلْمُتَّقين  ifadesini ortaya koyarak açıklar, 

2 .لِلْمُتَّقين  ifadesine uyum sağlar, 

3. Allah'ın şanını yüceltmek amacıyla medh ve sena anlamını taşır. 

 
18  Buradaki vasl, durak yapmadan âyeti bir sonrakiyle bağlamak suretiyle okuma anlamına 

gelmektedir. 
19  Müfessirin burada kullandığı özel kavramlardan biri tecvîd ilminde geçen vakf-ı hasen’dir. Bu 

vakf çeşidinde okuyucu her ne kadar durma anlamında kıraatini sonlandırabiliyorsa da Arap 
dili kural kaideleri bağlamında düşünüldüğünde cümlenin öncesi veya sonrası ile olan mana 
ve filolojik kaygılardan hareketle bazı durumlarda okuyucunun kıraatine devam etmesi daha 
uygundur. Bk. Ebû Bekr Muhammed b. el-Kāsım b. Muhammed Enbârî, Kitâbü îżâḥi’l-vaḳf 
ve’l-ibtidâʾ, thk. Muhyiddin Abdurrahman Ramazan (Dımaşk: y.y., 1971), 150; İbnü’l-Cezerî, 
en-Neşr, 1/263. Örneğin, ُِالَْحَمْد ِِ الْعاَلَم۪ينَِ رَب ِِ لِِلٰ  âyetinde ُِالَْحَمْد ِِ لِِلٰ  ifadesinde vakf yapılması, cümlenin 
tamamlanması açısından bir sorun teşkil etmese de, bu okuyuş şekli anlam ve dil kaideleri 
bakımından sorunlu hale gelebilir. Çünkü hemen ardından gelen ِِ رَب kelimesi, sıfat olarak ِِّاٰلل 
lafzına bağlıdır ve cerru’l-civâr (yakınlık ve hareke uyumu) kuralı gereği bu bağ 
koparılmadan okunmalıdır. Bu tür âyetlerde, parçacı bir okuyuş yerine anlam ve dil 
kurallarını gözeten bir kıraat tercih edilmelidir. Zira tecvid kurallarına riayet edilerek 
Kur’ân’ın nazmı, hurufatı ve anlamı bir bütünlük içinde korunabilir. Aksi halde, bu gibi vakf 
uygulamaları yer yer kabîh olarak değerlendirilebilir. 

20  Bu tür yerlerde vakf yapılması ve ardından yeni bir ibtidâ ile devam edilmesi edebî ve kıraat 
açısından uygun kabul edilir. Vakf-ı tâm genellikle âyet sonlarında görülmekle birlikte, bazen 
anlamın tamamlandığı âyet içi duraklarda da uygulanabilir. Bk. Dânî, el-Müktefâ, 140; İbnü’l-
Cezerî, en-Neşr, 1/262. 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

Görüldüğü üzere bu üç ihtimalde ilk etapta َِالََّذين ifadesi anlam ve dil 
açısından öncesiyle ilintili görülmektedir.  

Zemahşerî, َِالَّذِين ifadesine dair üç ihtimali değerlendirdikten sonra, 
ifadedeki muğlaklığı gidermek üzere şu açıklamayı yapar: “ellezine” edatı, 
“muttakîn” kelimesinde ifade edilen takvâ vasfını açıklamak üzere 
getirilmiştir. Zira muttakîliği tanımlayan esas nitelikler, hayır işlemek ve nefsi 
günahlardan korumaktır. Bu durumda َِالَّذِين, hem anlam hem de dil açısından 
öncesiyle irtibat hâlindedir. Zemahşerî, meseleyi farklı bir ihtimal üzerinden de 
değerlendirerek, َِالَّذِين kelimesinin َِلِلْمُتَّقِين ifadesini açıklamaktan ziyade, müstakil 
bir yapıda sıfat olması ihtimalinin daha evlâ olacağını ifade eder. Zira burada 
asıl maksat, sıfatın muttakîlerin fiillerine delalet etmesidir. Böylece, kendilerini 
günahtan koruyan muttakîlerin kastedildiği anlaşılır. Zemahşerî üçüncü bir 
ihtimali daha değerlendirir ve şu tespitte bulunur: “Burada söz konusu olan 
 tahsis anlamında, takvâ ile vasıflanmış kimseleri övmek, gayb hâlinde iman الَّذِينَِ
etmek, namaz kılmak, infak etmek gibi takvâya dahil ibadetleri ortaya koymak 
amacıyla kullanılmıştır.”21 

Söz konusu âyette vakfın yeriyle ilgili Zemahşerî’nin değerlendirmelerine 
ek olarak, erken dönem kaynaklarda da bu meseleyi ayrıntılı biçimde ele alan 
açıklamalar yer almaktadır. Bu bağlamda, َِلِلْمُتَّقِين ifadesinde vakf yapılması her 
ne kadar bazı nahivcilerce kabîh (çirkin) kabul edilse de Zemahşerî'nin de işaret 
ettiği üzere Vakf-ı hasen bir tercih olarak değerlendirilebilmiştir. Vakfın kabîh 
sayılmasının temel gerekçesi, sıfat ile mevsûf arasındaki anlam bağının 
koparılmasıdır. 

Ancak mesele yalnızca bu üç i‘rab ihtimaliyle sınırlı değildir. Dördüncü bir 
ihtimale göre, َِالَّذِين ifadesi merfû olarak değerlendirilip doğrudan َِِٰٓئك ى أوُ۬ل  هدُىً عَل  ... 
âyetine bağlanabilir. Bu durumda, َِلِلْمُتَّقِين ifadesinde vakf yapmak gerekir22 aksi 
takdirde, َِالَّذِين ile َِلِلْمُتَّقِين arasında anlam ve irabî ilişki kurulamayacağı için,23 vakf 
-üzerinde yapılırsa bu vakf kabîh olur. Vakf ve ibtidâ kuralları gereği, fiil الَّذِينَِ
fâil, mübteda-haber, muzâf-muzâfun ileyh gibi yapılar nasıl ki i‘rab ve anlam 
açısından tamamlanmadan bölünemezse, aynı hassasiyet sıla ile mevsûl 
arasında da gözetilmelidir. Bu nedenle َِيؤُْمِنوُنَِ الَّذِين  ifadesinde, sıla-mevsûl 

 
21  Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/152. 
22  Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, thk. Abdullah 

b. Abdulmuhsin et-Türkî (Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 2006), 1/162. 
23  Ebü’l-Hasen Nûruddîn Alî b. Muhammed b. Îsâ b. Yûsuf Üşmûnî, Menâru’l-hüdâ fi-beyâni’l-

vakf ve’l-ibtidâ, thk. Abdurrahîm et-Tarhûnî (Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 2008), 77. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

bütünlüğünün bozulma ihtimaline karşı vakf yapmaktan kaçınılır. Benzer 
şekilde, َِيؤُْمِنوُن kelimesi üzerinde vakf yapmak da kabîh sayılmıştır. Çünkü bu 
durumda َِيؤُْمِنوُن fiiline bağlı olan ِِباِلْغَيْب ifadesi ondan koparılarak anlam 
bütünlüğü zedelenmiş olur. Bu noktada, okuyuşu kabîh olmaktan çıkaran 
kıraat vecihlerinden biri de ِِالَّذِينَِ يؤُْمِنوُنَِ باِلْغَيْب ifadesinde vakf yapmaktır.24 Bu 
uygulama, vakf-ı hasen kapsamında değerlendirilir. Görüldüğü üzere mesele 
sadece dil kuralları çerçevesinde değil, anlamın korunması açısından da ele 
alınmıştır. Nitekim َِباِلْغَيْبِِ يؤُْمِنوُنَِ الَّذِين  âyeti anlam bakımından bir bütün olarak 
değerlendirildiğinde, içerisinde sıla-mevsûl ilişkisini barındırdığı 
görülmektedir. Bu sebeple, bu tür yerlerde sadece dil kurallarına değil, âyetin 
anlam bütünlüğüne de dikkat edilerek kıraat tercihinde bulunulması büyük 
önem arz etmektedir. 

Zemahşerî’nin açıklamaları, onun vakf ve ibtidâ meselelerine dair katı ve 
bağlayıcı hükümlerden bilinçli şekilde kaçındığını ortaya koymaktadır. َِالََّذِين 
ifadesini kimi zaman önceki bölüme bağlı sıfat, kimi zaman ise müstakil bir 
sıfat olarak değerlendiren Zemahşerî, bu yapıya hem medh hem de tahsis 
anlamı yüklenebileceğini belirtir. Bu yaklaşım, onun yalnızca dilsel değil, 
anlam merkezli çok boyutlu bir çözümleme benimsediğini göstermektedir. 
Zemahşerî, kıraat tercihlerini okuyucunun lisanî yeterliği ve mana 
bütünlüğünü koruma hassasiyeti çerçevesinde şekillendirmesi gerektiğini 
savunur. Nitekim meseleleri mutlak ifadelerle değil, ihtimal merkezli ve 
yönlendirici bir üslûpla ele alması, tefsir metodolojisindeki esnekliği ve ilmî 
derinliği yansıtır. 

2. Tefsir Açısından Değerlendirmesi 

Zemahşerî’nin tefsir yaklaşımında başvurduğu yöntemlerden biri de vakf 
ve ibtidâdır. Tefsir, genel anlamda “Kur’ân lafızlarının telaffuz keyfiyetleriyle 
birlikte, müfred ve terkip hâlindeki delaletlerini ve bu delaletlerden çıkan 
hüküm ve anlamları inceleyen bir disiplin” olarak tarif edilmektedir.”25 Tanıma 
bakıldığında dil, belagat gibi argümanlar eşliğinde ilâhî muradı tespitte vakf ve 
ibtidâ ilminin de ayrı bir fonksiyona sahip olduğu görülür. Zemahşerî, 

 
24  Enbârî, Kitâbü îżâḥ, 1/491.  
25  Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf el-Endelüsî Ebû Hayyân, el-Baḥrü’l-muḥîṭ (Beyrut: 

Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1993), 1/121; Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed 
el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, nşr. Emin Muhammed Abdülvehhâb - 
Muhammed es-Sadık el-‘Ubeyd (Kahire: Dâru'l-Ma'ârif, 1119), "f-s-r", 5/4980; Abdulhamit 
Birışık, "Tefsir", TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2011), 
(26 Nisan 2025), 40/281-290. 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

eserlerinde birçok yerde vakf ve ibtidâya yer vermiş, bu iki kavramı farklı 
boyutlardan irdelemiştir.  

Âyetlerin öncesi ve sonrasıyla anlam olarak düzgün anlaşılmasının 
kriterlerinden birini okuyuş esnasında sergilenecek olan vakf ve ibtidâ 
kaideleri belirlemektedir. Çünkü âyetin nereden başladığı, nerede bittiği ve 
vakfın nerede olması gerektiğiyle ilgili konular bu ilmin ilgi alanında 
olmuştur.26 Bu minvalde müfessirin getirdiği örnek âyetlerden biri şöyledir: 

نُِ حْم  ذاَ مَا وَعَدَِ الرَّ  âyetinde27 vakf ve ibtidâ açısından قاَلوُا ياَ وَيْلَناَ مَنِْ بعََثنَاَ مِنِْ مَرْقدَِناَ ۔ه 
ذاَ مَرْقدَِناَ مِنِْ ۔ه   kısmı üzerinde çeşitli değerlendirmeler yapılmıştır. Bu bağlamda َذا  ه 

kelimesi, öncesinde yer alan ِْمَرْقدَِناَِ  مِن  ile aynı i‘raba tâbi tutularak cer mahallinde 
değerlendirilmiştir.28 Bu değerlendirme esas alındığında, cer ile mecrûrun 
birbirinden ayrılamayacağı kaidesine dayanılarak, âyetteki anlamın “Bizi kim 
bu mezarımızdan diriltip çıkardı?” biçiminde şekillendiği görülür. Buna 
karşılık bazı kıraat vecihlerinde, anlamı bozabilecek bir vakfın yapılmasına 
itiraz edilmiştir. Bu itirazlar doğrultusunda, kıraatin ِْمَرْقدَِناَ مِن  üzerinde 
sonlandırılması gerektiği yönünde bir ısrar mevcuttur. Nitekim sahâbe 
arasında kıraatiyle öne çıkan İbn Mes‘ûd’un (öl. 32/652-53) َبعََثنَا ifadesini “َأهََبَّنا” 
şeklinde, tefsir amaçlı okuması, İbn Abbâs’ın (öl. 68/687-88) َذا  kelimesiyle ه 
ibtidâ yapması, vakfın ِْمَرْقدَِناَ مِن  kelimesinde yapılabileceğine delil olarak 
getirilmiştir.29 Zemahşerî de bu meseleye dair değerlendirmesinde öncelikle َِذا  ه 
kelimesini mübteda, وَعَدَِ مَا  ifadesini ise haber olarak görmüş ve cümleyi 
öncesiyle anlam bakımından bağımsız bir yapı içinde ele almıştır. Müfessir, ِمَا 
edatının, َِوَعَد fiilinin başında mastar veya ism-i mevsûl olabileceğini ifade 
etmiştir. Bununla birlikte o, مَا’nın َمَرْقدَِنا ifadesine sıfat olması ihtimaline de cevaz 
vermiştir. مَا’nın, َِِمَرْقدَِناَ مَرْقد  tamlamasına sıfat olması durumunda, âyetin anlamı 
“Bizi Rahmân’ın vaadi olan bu mezarımızdan kim diriltip çıkardı?” şeklinde 
olur.30 Ancak Zemahşerî’nin bu anlam yönünde verdiği cevaz, âyetin anlam 
bütünlüğü dikkate alındığında,  َِمَرْقدَِنا kelimesi üzerinde yapılan vakf ile 
örtüşmemektedir. 

Zemahşerî, âyetteki anlam bütünlüğünü ortaya koymak amacıyla hem dil 
hem de mâna açısından değerlendirmeler yaparak وَعَدَِ مَا  ifadesinin hazfedilmiş 

 
26  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/221-225. 
27  Yâsin 36/52. 
28  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillâh el-Absî Ferrâ’, Meʿâni’l-Ḳurʾân, thk. Ahmed Yusuf 

en-Necâtî vd. (Mısır Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2010), 2/380. 
29  Enbârî, Kitâbü îżâḥ, 2/854. 
30  Zemahşerî, el-Keşşâf, 5/182. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

bir mübtedânın haberi olabileceğine de cevaz verir. Onun yorumuna göre 
cümle, َذا نِِ وَعْدُِ ه  حْم  الرَّ  şeklinde takdir edilir. Böylece cümle, “Bu, Rahman’ın 
vadidir” anlamında bir tefsire bürünür. Öte yandan, âyetin iki ayrı cümle 
olarak değerlendirilmesi de mümkündür: Birinci cümle وَيْلَناَ ياَ قاَلوُا , ikinci cümle 
ise ِْمَرْقدَِناَ مِنِْ بعََثنَاَ مَن  şeklindedir. Zemahşerî’nin de işaret ettiği üzere, âyetin 
ikinci gramer yapısı ِْمَرْقدَِناَِ  مِنِْ بعََثنَاَ مَن  kesitinde son bulmakta bunun ardından َِذا  ه 
kelimesiyle yeni bir ibtidâ yapılabilmektedir. Zira ِْمَرْقدَِناَ مِنِْ بعََثنَاَ مَن  ifadesinin 
müstakil bir cümle olarak değerlendirilmesi, onun yeniden dirilişe dair sorulan 
bir soru niteliği taşımasından dolayı anlamlıdır. Bu durumda gelen cevap, “Sizi 
dirilmeyi vadeden Rahman diriltti” şeklinde yorumlanır.31 Böylece âyetin 
anlamındaki ihtilâf giderilmiş, cümle ögeleri de dilbilgisel olarak düzgün bir 
dizilim kazanmış olur. Zemahşerî, âyeti vakf ve ibtidâ bağlamında 
değerlendirmemişse de sıfat, mastar ve müstakil yapı yönleri gibi farklı 
açılardan ele almıştır. Ancak onun tefsir ve dilsel hassasiyeti dikkate 
alındığında, ِْمَرْقدَِناَ مِنِْ بعََثنَاَ مَن  ifadesinde vakf yapmayı tercih ettiği söylenebilir. 
Bu tercih, anlamı bozmadan cümleleri daha net ayrıştırma ve okuyucuya anlam 
açısından kolaylık sağlama gayesiyle ilişkilendirilebilir. 

Birçok kıraat, tefsir ve farklı eserde32 olduğu gibi Zemahşerî’nin Keşşâf adlı 
tefsirinde de Âl-i İmrân Sûresi 7. âyeti üzerinde yaptığı açıklamalar, vakf-ibtidâ 
ve anlam ayrışması açısından oldukça meşhurdur. Bu âyet, muhkem ve 
müteşâbih ayrımını içerme ve "ve’r-râsihûne fi’l-‘ilm" ifadesinde nerede vakf 
yapılacağı meselesiyle, büyük bir tefsirî tartışma konusu halini almıştır. ‘“Oysa 
onun hakiki anlamını yalnızca Allah bilir. İlimde teressuh sahibi olanlar, ”Ona iman 
ettik, tamamı Rabbimizdendir’” derler”33 âyetinin vakf ve ibtidâ tartışmasını َُِوَمَا يعَْلم 

ِ تاَوْيلَهُِٰٓ اٰللُِّ  الَِّّ  kesiti oluşturmaktadır. İbarede geçen مَا ve ِ  edatları dikkat إلَِّّ
çekmektedir. Bu edatların dilsel özellikleri sebebiyle, Ferrâ’nın (öl. 458/1066) 
da ifade ettiği üzere, te’vîl yetkisi yalnızca Allah’a özgü kılınmalıdır.34 
Dolayısıyla râsihûn’un görevi, kendilerine bildirilenlere iman etmekle sınırlı 
olup, te’vîlin bilgisi onların sorumluluk alanına dâhil değildir. 

 
31  Zemahşerî, el-Keşşâf, 5/182. 
32  Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim Nîsâbûrî, Müstedreku'l-

Hâkim, (Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlim, 1990), "Tefsiru Sureti Ali İmran", 383; Kurtubî, el-Câmiʿ, 
4/10; Enbârî, Kitâbü Îżâḥ, 2/578; Ebû Muhammed Abdülhak b. Gālib b. Abdirrahmân b. Gālib 
el-Endelüsî İbn Atiyye, el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz, thk. Abdusselam Abduşşâfî 
Muhammed (Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2001), 1/403; Ferrâ’, Meʿâni’l-Ḳurʾân, 1/211. 

33  Âl-i İmrân 3/7. [ُِمَنَّا بهِِ۪  ك اسِخُونَِ فيِ الْعِلْمِِ يَقوُلوُنَِ ا  ِ اٰللُِّ  وَالرَّ  [وَمَا يعَْلمَُِ تاَوْ۪يلهَُِٰٓ اِلَّّ
34  Ferrâ’, Meʿâni’l-Ḳurʾân, 1/211. 



Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

Diğer taraftan  ُِّاٰلل lafzında durak yapmaksızın devam edilmesi gerektiğini 
savunan yaklaşıma göre, Allah ile birlikte ilimde derinleşen kimseler de te’vîli 
bilebilirler.35 Zemahşerî, bu bağlamda tartışmaya konu olan âyetin te’vîlinin 
bilinip bilinmeyeceği yönündeki görüşlerden ikincisini benimsemiştir. Ona 
göre, َِاسِخُون الْعِلْمِِ فيِِ وَالرَّ  ifadesi َُِيعَْلم fiiline atfedilmektedir. Bu durumda, ُِّاٰلل 
kelimesinde vakf yapılmaz; çünkü bu okuma şekliyle te’vîli hem Allah’ın hem 
de ilimde derinleşenlerin bildiği anlamı ortaya çıkar. Zemahşerî’ye göre, eğer 
vakf ُِّاٰلل lafzında yapılır ve ardından yeni bir cümle başlatılırsa “İlmi yalnızca 
Allah bilir”’ anlamı doğar. Bu durumda, râsihûn için bilgiye ulaşma imkânı 
ortadan kalkar. Oysa Zemahşerî’ye göre, râsihûn da Kur’ân’ın anlamlarını 
bilebilirler.36 Bu değerlendirme, siyak açısından daha uygun görülmektedir. 
Dolayısıyla âyetin, Zemahşerî’nin bu anlam yönlendirmesiyle okunması 
mümkündür. Onu râsihûn kelimesini öncesine atfetmeye götüren temel saik, 
yalnızca vakf ve ibtidâ kuralları değil; aynı zamanda aklı önceleyen düşünce 
yapısıdır. Bu tutumu, Zemahşerî’nin Mu‘tezilî bilgi anlayışıyla da uyumludur. 
Nitekim onun bu yorumunda akıl ve ilme yapılan vurgu dikkat çekicidir. 

Zemahşerî, tefsirinde vakf ve ibtidâya ilişkin anlam açıklamalarında, kurrâ 
imamların kıraat vecihlerine de yer vermiştir. Bu hususta, İbn Kesîr’in (öl. 
120/738) okuyuşu örnek gösterilebilir. “Birbirilerine neyi soruyorlar?”37 âyetinin 
başında yer alan َِّعَم ifadesinde geçen mîm harfine hâ-i sekit eklenerek, kelime 
هِْ  şeklinde okunmuştur. Zemahşerî, bu kıraati delillendirmek için İbn Kesîr’in عَمَّ
kıraatini örnek verir. Söz konusu kıraatte, ifadenin vasl halinde bu şekilde 
telaffuz edildiği görülür.38 Zemahşerî’nin de işaret ettiği üzere, İbn Kesîr 
kıraatinde ِْه  formu vakfa bedel bir işleve sahiptir. Müfessir, bu kıraat عَمَّ
üzerinden iki muhtemel okuma tarzı geliştirir: ِْه  عَمَِّ şeklinde durak yapılarak عَمَّ
 ,ifadesindeki vakfın yerine geçen bir okuma gerçekleştirilir. Bu yaklaşım يَتسََاءَلوُنَِ
İbn Kesîr’in kıraatine uygun bir şekilde anlamın korunarak aktarılmasını 
sağlar. Bir diğer yaklaşım ise, ِْه عَنِِ يَتسََاءَلوُنَِ ifadesinde vakf yapıldıktan sonra عَمَّ  

الْعَظِيمِِ النَّبإَِِ  şeklinde ibtidâen yeni bir okuyuş gerçekleştirilmesidir. Bu ikinci 
okumada َِيَتسََاءَلوُن kelimesi lafzen gizli kalmakla birlikte, anlamca ön plandadır. 
Zemahşerî, bu vakf ve ibtidâ şeklini, ‘“Mabadi kendisini tefsir etmektedir”’ 

35    Ebû Hayyân, el-Baḥrü’l-muḥîṭ, 2/400-401. 
36    Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/528-529. 
37  en-Nebe’, 78/1-2. 
38  Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Yûsuf b. İbrâhîm el-Halebî Semîn, ed-Dürrü’l-maṣûn fî ʿulûmi’l-kitâbi’l-

meknûn, thk. Ahmed Muhammed el-Harrât (Dımaşk: y.y., 1977), 10/647; İbnü’l-Cezerî, en-
Neşr, 2/143. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

prensibiyle açıklamaktadır.39 Bu yaklaşıma göre, lafız açıkça telaffuz edilmese 
bile, sonraki ifadelerle anlam kendiliğinden ortaya çıkar. Böylece vakf, sadece 
telaffuz değil, anlam açısından da tefsirî bir işlev kazanır. Zemahşerî, farklı 
kıraat vecihlerini örnekleyip Arap dili gramerinden yararlanarak, vakf ve 
ibtidânın tefsir üzerindeki belirleyici etkisini vurgular.40 Bu yaklaşım, âyetler 
arası anlam ilişkilerini gözeterek okuyucuya farklı kıraatler üzerinden çeşitli 
anlam katmanları sunma imkânı tanımış ayrıca Zemahşerî’nin tefsirinde kıraat 
farklılıklarına bağlı olarak vakf ve ibtidâyı da gözettiğini ortaya koymuştur. 

3. Kıraatler Açısından Değerlendirmesi 

Kıraat ile ilintili olarak değerlendirilen vakf ve ibtidâ, tefsir, nahiv, İslâm 
hukuku, meânî ve kelâm gibi çeşitli ilimlerle yakın ilişki kurmuş ve bu ilimlerin 
doğrudan etkilenmesine yol açmıştır.41  

Zemahşerî’nin Keşşâf’ı tefsir, belagat ve özellikle de filolojik tahliller 
açısından tefsir literatüründe önemli bir değere sahiptir. Zemahşerî’nin genel 
hatlarıyla Keşşâf’ta vakf ve ibtidâ konusuna yaklaşımı teoriden ziyade, pratik 
ve uygulamaya dönüktür. O, yaptığı açıklamalarıyla doğrudan anlamı 
etkileyecek vakf noktalarına telmihte bulunur. O, Kur’ân’ın i‘câzını yansıtma 
gayesiyle bu duraklama ve başlama yerlerini dilin incelikleriyle birlikte 
değerlendirmeye tabi tutar. Zemahşerî, kıraatlerin vakf ve ibtidâ üzerindeki 
etkisine dair kurrâ imamlarının okuyuş vecihlerini örnek getirir. Bu durumu 
örnekleme gayesiyle, َِّلَِّ تضَُآٰر ifadesini42 delil olarak sunar. Evvela kelimenin 
kurrâ kıraatlerine şöyle yansıdığını söyler: İsm-i fâil ve mefûl kalıbında 
kelimenin aslı َِّتضُارَِرِْ ل  ve َِّتضُارَرِْ ل  şeklinde müşterektir. Kelimenin âyetteki 
okunuş hali çoğu kurrâ tarafından benimsenmiştir. Kurrâdan Ebû Cafer (öl. 
130/747-48), bu ifadeyi şeddeyle beraber vakfı niyet ederek sükunla, َِّتضَُآٰرَِّ ل  
formunda ve yine kurrâdan el-A‘rec’in, (öl. 130/747-48) َِّتضُارِْ ل  şeklinde Ebû 

 
39  Zemahşerî, el-Keşşâf, 6/294. 
40  Ayrıca detaylı bilgi için bk. Aklan Kenan, Kıraat Farklılıklarının Vakf ve İbtidâya Etkisi (Secâvendî 

ve Üşmûnî Örneği) (İstanbul: Marmarama Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 2023), 48-110. 

41  Geniş bilgi için bk. Alaaddin Salihoğlu, "Kırâat İhtilaflarının Vahf-İbtidâya Etkisi (Vakf 
Yerlerinin Değişmesi Bağlamında)", Trabzon İlahiyat Dergisi 10/2 (2023), 31/52; Salihoğlu, 
"Mağrib ve Kuzey Afrika Mushaflarında Takip Edilen İmam Hebtî’nin (öl. 930/1523), Vakf 
Sistemi ve Vakf-İbtidâ İlmindeki Yeri", 340-250; Ahmet Taşdoğan, "Zuhruf Sûresinin 88. Âyeti 
Bağlamında Dil Kurallarının Kıraatlerin Anlaşılmasındaki Rolü Ve Etkisi", Harran İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 51 (2024), 226-246. 

42  el-Bakara 2/233. 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

Cafer’in okuyuşuna paralel bir okuma icra ettiğini ifade eder.43 Zemahşerî, 
kelimenin yapısal bakımdan değişikliğe uğramasına karşılık, vakf bağlamında 
ifadede sergilenen farklı kalıp ve şekillerin anlam üzerinde bir etkide 
bulunmadığını göstermiştir.  

Zemahşerî, vakf ve ibtidânın âyetlerdeki etkisini göstermek için kurrâ 
kıraatleri yerine, Hz. Peygamber ile birlikte yaşayan ve ondan ilmî bereket alan 
sahâbe kıraatlerini örneklemeyi tercih etmiştir. Enfâl Sûresi 25. âyetinde 
doğrudan vakf ve ibtidâya dair özel bir pasaj yer almamakla birlikte, Zemahşerî 
bu âyeti anlam ve gramer açısından son derece titiz bir şekilde analiz ederek 
meseleye dolaylı yoldan ışık tutmuştur. Keşşâf’ta da sıkça görüldüğü üzere, 
müfessir meseleyi açıkça zikretmek yerine okuyucu ve araştırmacıyı aklî 
çıkarımlara yönlendirme yöntemini benimsemiştir. Bu bağlamda Enfâl 25. 
âyeti, vakf ve ibtidâ konusunda önemli bir örnek teşkil etmiştir. 

Enfâl 25. âyette geçen ”İçinizden yalnızca zalimlere erişmekle kalmayacak olan 
bir azaptan korunun” ifadesi çerçevesinde, Zemahşerî, anlam bütünlüğüne 
dikkat çekerek vakfın anlam üzerindeki etkisini vurgulamaya çalıştığı 
anlaşılmaktadır. Ona göre, فِتْنَةًِ وَاتَّقوُا  kısmında vakf yapılması anlamı 
daraltmakta ve âyetin mesajını zayıflatmaktadır. Zira fitne, toplumsal bir olgu 
olarak yalnızca belli bir zümreyi değil, tüm toplumu etkileyen geniş kapsamlı 
bir tehlikedir. Eğer vakf burada yapılırsa, zihinde fitnenin sadece zalimleri 
kuşatan münferit bir durum olduğu algısı oluşabilir ki bu, âyetin uyarı 
mahiyetini eksiltir. Zemahşerî’nin yaklaşımı çerçevesinde, فِتْنَةًِ وَاتَّقوُا  ifadesinde 
vakf yapılması bu sebeple sakıncalı görülmektedir. Dolayısıyla, anlam 
bütünlüğünü muhafaza edecek şekilde ibtidâ ile devam edilmesi daha uygun 
olup, böylelikle âyetin toplumsal uyarısı ve genel sorumluluk bilinci daha 
sağlıklı biçimde yansımış olacaktır.44 

Zemahşerî, zihinde işkale sebep olan bu problemi dil faktöründen de 
istifade ederek, âyetin mabadini, makabli ile uyumunu bir denklem kurarak 
ortaya koyar. َِّتصُيبنََِّ ل  ifadesi için ya emrin cevabı, ya emirden sonra nehyin 
cevabı veya َِّتصُيبنََِّ ل ’nin, ًِفِتْنَة için sıfat olacağını söyler. Bu durumda َِّتصُيبنََِّ ل  
ifadesi وَاتَّقوُا’daki emrin cevabı sayılması halinde “Fitne sadece içinizdeki 
zalimlerle sınırlı kalmayıp, sizi de geneller” şeklinde anlam kazanmış olur. Yok 
eğer emirden sonra nehiy anlamında alınırsa sanki “Günah ve ikabtan 

 
43  Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/456; Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî İbn Mücâhid, 

Kitâbü’s-Sebʿa fi’l-ḳırâʾât, thk. Şevkī Dayf (Kahire: Dâru’l-Maʿârif, 1972), 183. 
44  Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/572. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

kendinizi koruyun, zulme bulaşmayın aksi takdirde onun cezası, tesiri ve 
vebali sizden ona bulaşana ulaşır” anlamı yanında, َِّتصُيبنََِّ ل  makablinden sıfat 
yapıldığında, “İçinizden yalnızca zalimlere gelmeyecek olan bir azaptan 
korunun ve bilin ki Allah azabı çetin olandır” şeklinde bir bütün halinde 
herkesi kapsayan anlama gelmiş olacaktır. Zemahşerî son olarak, َِّتصُيبنََِّ ل ’yi 
makabline sıfat şeklinde almanın, İbn Mes‘ûd kıraati olan ِ  ile de uyumuna لَتصُيبنََّ
atıfta bulunmuştur.45  Böylelikle Zemahşerî, vakf ve ibtidâ konusunda dilin 
yapısını, anlamın bütünlüğünü ve rivayet kaynaklarını bir arada 
değerlendirerek, Kur’ân âyetindeki mesajın doğru anlaşılmasını sağlamaya 
çalışmıştır. 

Müfessirin tespitleri bağlamında, âyeti doğru anlamak için َِّتصُِيبنََِّ ل  gibi 
ifadelerin öncesi ve sonrası arasında uygun vakfların yapılması gerekmektedir; 
aksi hâlde yanlış anlamlar ortaya çıkabilmektedir. Bu tür yanlışların önüne 
geçebilmek için ise, Zemahşerî’nin dikkat çektiği üzere, dilsel argümanların 
yanında doğru kıraat ve vakf noktalarının da belirlenmesi bir zorunluluk 
olarak düşünülmektedir. 

4. Hurûf-ı Mukattaa Açısından Değerlendirmesi 

Hurûf-ı mukattaayı kıyas kabul etmeyen, tevkîfî bir husus olarak gören 
Zemahşerî, aynı zamanda bir nahiv âlimi kimliğiyle bu harflerin i‘râbını 
değerlendirmiş ve nahiv açısından tartışmalı yönlerini ele almıştır. Zemahşerî, 
harflerin sükûn üzere mebni olduğunu ifade ederek, hurûf-ı mukattaanın 
tilavetinde vakıf yapılmasına ihtiyatla yaklaşmıştır. Bu tür harflerin mabadine 
vasledilmeden okunmasını, Kur'ân'ın icazı kabilinde saymıştır. Buna karşılık, 
harfe dayanak olacak bazı destek unsurların harfe bitiştirilmesi —örneğin ِص 
harfinin böyle telaffuz edilmesi ve yazılması yerine صاد denmesi—, harfi mebni 
olmaktan çıkarır ve bu durum, harfte vakf yapılmasını da geçersiz kılar. Bunun 
yapılması hurûf-ı mukattaanın icazı olan temel vasfını ihlal etmektir. Diğer 
taraftan bunların mabadi ile bitiştirilmesi, harflerde bulunan (hems, rihvet, 
isti‘lâ, tefeşşî, cehr, ıtbâk gibi)46 sıfatların uygulama alanını ihlal eder.47 
Zemahşerî, hurûf-ı mukattaada bulunan ince nüktelere atıfta bulunmakla, 
burada vakfı, vasl haline yeğlediğini ortaya koymuştur. Ayrıca okuyuş 
esnasında vakfın ihlal edilmesi ve harflerdeki sıfatların ortadan kalkacağı 

 
45  Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/572. 
46  İsmil Karaçam, Kur’ân-ı Kerim'in Faziletleri ve Okuma Kaideleri (İstanbul: M.Ü.İ.F.V. Yayınları, 

2009). 
47  Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/128/139. 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

uyarısıyla, harflerdeki fonem özelliği ve nağme değişikliğine dikkatleri çektiği 
söylenebilir. 

Yukarıdaki değerlendirmelere ek olarak, Zemahşerî, yirmi dokuz sûrenin 
başında geçen طسم ألر، آلمر، ألمص، ،ي س  ve طه grubundaki hurûf-ı mukattaayı 
müstakil birer âyet olarak kabul etmiştir. Bunun dışında kalan hurûflar 
hakkında ise, Kûfe ve diğer mezheplerin görüşlerinde ihtilaf bulunması 
nedeniyle herhangi bir hüküm belirtmeden konuyu ilgili görüş sahiplerine 
bırakmıştır.48 Zemahşerî daha sonra Bakara Sûresi 1. âyetle ilgili yaptığı 
değerlendirmelerinde hurûf-ı mukattaanın hükmüne dair farazi bir soruya 
cevap mahiyetinde âyet sayılıp sayılmamasına bakmadan, bütün hurûf-ı 
mukattaalarda vakf-ı tâm yapmanın gerekliliğine dikkatleri çeker. Aslında 
müfessirin, ihtiyatı elden bırakmayarak ve meselenin ilim otoriteleri 
nezdindeki tartışmalı konumunu da göz önünde bulundurarak, kanaatimizce 
bir yönüyle tüm hurûf-ı mukattaayı âyetten saydığı söylenebilir. Dolayısıyla 
Zemahşerî’yi burada hurûf-ı mukattaada vakf-ı tâm’a götüren ana saikler, bu 
harflerin makabliyle olan anlam bağı, hazfedilmiş mübtedanın haberi, başında 
bulundukları sûrelerin isimleri veya sıfatları cihetiyle düşünülmeden, müstakil 
bir yapıda olması gerektiğidir. Bu üç gerekçe yanında,49 hurûf-ı mukattaanın 
irapta mahal kazandığını söylemesiyle de yukarıda değinildiği gibi müfessirin 
ihtiyatlı bir yaklaşım içinde olduğunu ortaya koymaktadır. 

Zemahşerî’nin vakf ve ibtidâ açısından hurûf-ı mukattaayı işlediği 
örneklerden biri de Âl-i İmrân Sûresi’nin 1. âyetidir. Müfessîr burada hurûf-ı 
mukattaada icra edilecek okuyuşun, harflerde vakf ve vasl durumunu inceler. 
Diğer taraftan meseleyi temellendirmede kurrâ kıraatine temas etmeyi ihmal 
etmez. O, hurûf-ı mukattaanın kendi içinde her bir harfin sükûn üzere mebni 
olması kuralına binaen mabadi ile vasl yapmayı tercih etmez. Onun bu 
tercihine, harflerin tecvîdteki durumları güçlü bir referans teşkil etmiştir. 
Örneğin: ِٰٓالٰٓم kısmında bulunan  ْألَِف harf-i izhâr, َِْمِِ لّم  medd-i lâzım harf-i 
musakkal,  َْمِْ لام  idğâm misleyn ma’al gunne, ِْمِيم medd-i lâzım harf-i muhaffefdir. 
Görüldüğü gibi mesele sükûn (vakf) üzerinden ele alındığında bu harflerde 
vakf yapmak zorunluluk arz etmektedir. İşte Zemahşerî, buradaki tespitleri 
doğrulayıcı mahiyette âyetin baş kısmında geçen elif ve lam harflerinde olduğu 
gibi, mim harfinde de vakf yapmanın lüzumuna dikkatleri çeker. Zemahşerî 
ayrıca bu tür bir vakfın gerekliliğini, اثنان واحد  terkibindeki sayının birbirinden 

 
48  Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân Dânî, el-Beyân fî ʿaddi âyi’l-Ḳurʾân, thk. Ganim Kaddûrî el-

Hemedu (Kuveyt: Merkezu'l-Mahtûtat ve't-Turas, 1994), 62. 
49  Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/140. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

ayrı cüzler halinde söylendiğini örneklemekle, hurûf-ı mukattaayı mabadi ile 
müstakil değerlendirdiği gibi, aynı zamanda bu harflerin kendi aralarında da 
bağımsız bir yapıda olduklarını ifade eder. O, buna ek olarak, kurrâ 
imamlardan Âsım’ın (öl. 127/745) kıraatinde de okuyuşun50 vakf şeklinde 
gerçekleştiği şeklindeki imasıyla, harflerin okunuş keyfiyetini bu kıraat 
vechiyle desteklemiştir.  

Zemahşerî’nin hurûf-ı mukattaayı, vakf ve ibtidâ bağlamında incelediği 
sûrelerden biri de Sâd Sûresi’nin başındaki hurûf-ı mukattaadır. Müfessir, bu 
harfle ilgili herhangi bir tavır değişikliğine gitmez; daha önceki 
yaklaşımlarında da görüldüğü üzere, burada temel olan, vakfın ve kıraatin 
doğru biçimde icra edilmesidir. Zemahşerî, sûrenin başındaki mukattaa 
harfinin vakf şeklinde okunduğunu, kıraat imamlarını kaynak göstermeden 
nakleder. Müfessir, sûre başındaki ِٰٓص harfinin صاد açılımıyla,51 harf olmaktan 
çıkıp, isim manasında yazıldığında, د harfinin kesra ve fetha halinde 
okunmasının caiz olacağını söylemiştir. Ayrıca dil olanaklarından da 
faydalanmak suretiyle bu harfin nasb formunda okunabileceğine işaret eder. 
Zemahşerî burada vakf yapmayı, mukattaa harfinin, başında bulunan sûrenin 
ismi olmasıyla gerekçelendirmiştir. Kaldı ki, mukattaa harfini/lerini başında 
bulunan sûrelerin mabadine vasledip, müstakil bir âyet saymamak, onları 
kelamda bulunmayan düzensiz bir tenafur’a (kelime veya sözdeki fesahati 
bozan ses uyuşmazlığı) hamleder. 52 

Zemahşerî mukattaa harfinde vakfı ihlal edip, kelamda sözün fesahatini 
bozan durumdan çıkmak için iki öneride bulunmuştur: Birincisi, Bakara 
Sûresi’nde yaptığı açıklamalarına göndermede bulunarak, bu hurûfat ile 
Allah'ın tahaddî (Kur'ân hasımlarına meydan okuma) yapmakla Kur'ân'ın 
icazını öne çıkarma gayesi diğeri ise, zikredilen mukattaa harflerinin 
hazfedilmiş mübtedanın haberi olmakla (هذه ص şeklinde),53 başında 
bulundukları sûrelerin, isimleri sayılırlar.54 Bu açıdan bakıldığında, söz konusu 
harflerin vakf halinde müstakil bir yapı arz etmesi gerektiği anlaşılmaktadır. 

Sonuç olarak, Zemahşerî’nin aklî ve dilbilimsel yorumlara öncelik verdiği 
söylenebilir. Bu çerçevede, hurûf-ı mukattaayı vakf ve ibtidâ bağlamında daha 

 
50  Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/525-527. 
51  Geniş bilgi için bk. Üşmûnî, Menâru’l-hüdâ, 654-655. 
52  Zemahşerî, el-Keşşâf, 5/240. 
53  Zemahşerî’nin sûre başındaki harfin müstakil yapısıyla bir âyet olduğunu söylemesinden, bu 

harfin “Bu, Arapları aciz bırakan sûredir” anlamı ortaya çıkmaktadır. 
54  Zemahşerî, el-Keşşâf, 5/240-241. 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

çok Kur’ân’ın i‘câzı ve belâgatine dayalı bir bakışla yorumlar. Ayrıca, bu 
harflerin anlamını çözmekten ziyade onların sıradan bir söz olmadığını, bilakis 
Kur’ân’ın mucizeliğini ve dikkat çekiciliğini artırmak amacıyla geldiğini 
vurgulayarak işlevlerini açıklamaya çalıştığı görülmektedir. 

5. Mushaf Hattı Açısından Değerlendirmesi 

Zemahşerî gibi, İslam düşünce tarihinde dil, tefsir ve kelâm alanlarında 
öne çıkan bir âlimin vakf ve ibtidâyı Mushaf hattı bağlamında değerlendirmesi, 
onun çok yönlü ilmî kişiliğini ortaya koyması açısından önemlidir. 

Zemahşerî vakf ve ibtidâyı incelerken “’Mushaf ve İmâm”’ ifadelerini 
kullanmıştır. Bu bağlamda yer yer Kur'ân’da geçen bazı ifadelerin kitabetine 
işarette bulunarak, görüntüsü ve farklı hattıyla yazılan bu tür kelimelerin 
terkipteki görevlerine değinmiştir. Müfessir buna örnek teşkil edecek 
ifadelerden birinin ِِسُول ذاَ الرَّ  âyetinde55 geçen altı çizili ifade olduğunu وَقاَلوُا مَا لِِ ه 
belirtmiştir. Zira o, burada geçen lâm harfinin temel işlevinin fasıla olduğunu 
belirtir; bu vesileyle, söz konusu harfin bu şekilde yazılmasının Arap dili 
kaidelerine uymasa da Mushaf hattının değişmez bir sünnet olarak 
resmedildiğine dikkat çeker.56 Ayrıca bu düşüncesiyle de Kur'ân hattının 
Kureyşiliğine atıfta bulunmakla, konunun hem tarihi hem de kültürel 
boyutlarını hesaba kattığını gösterir.  

Zemahşerî’nin bazı kelimelerin vakf ve vasl durumlarına dair 
değerlendirmelerde bulunduğu da görülmüştür. Bunu örnekleyecek 
misallerden biri, ًلَنَسْفعَا ifadesidir.57 Zemahşerî, evvela bu kelimenin ََِّلَنَسْفعَن 
şeklinde okunduğunu ifade eder. Aynı kelimenin İbn Mes‘ûd kıraatindeki   لأس فعا
formuna da değinerek, farklı kıraat vecihlerinin olduğunu belirtir. 
Zemahşerî’nin bir kelimeyle ilgili farklı vecihleri getirmesi okuyucuya birden 
fazla kıraat vechi sunduğu düşüncesini uyandırabilmekteyse de aslında 
meseleyi Kur'ân hattının Kur'âniyetine yönelik yapılmış bir uyarı mahiyetinde 
düşünmek daha isabetli olacaktır. Nitekim onun burada temas ettiği üzere, 
Mushaf hattında söz konusu ifadenin vakf halinde elif harfi ile yazıldığına dair 
söylem dikkate alındığında,58 Zemahşerî’nin vakfın etkisini Mushaf’taki 
durumuna uygun biçimde ele aldığı görülür. Ayrıca onun yaklaşımından, bu 

 
55  el-Furkān 25/7. 
56  Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/333. 
57  el-Alak 96/15.  
58  Zemahşerî, el-Keşşâf, 6/406. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

tür kıraatleri Mushaf hattına uygun bulmadığı için reddettiği ortaya 
çıkmaktadır. 

Zemahşerî, Kur'ân’da bulunan bazı kelimelerin kitabet yönüyle farklılık 
arz edip kıyasın dışında bir kullanıma sahip olduğunu hatırlatmıştır. 
Müfessirin bu yaklaşımını ِ  kelimesi yansıtır.59 لَّتَِ âyetindeki وَلَّتَِ حينَِ مَناَص 
Zemahşerî, َِلَّت ifadesinin dil alimlerince cümledeki görev ve kitabetine yönelik 
yorumlarını serdettikten sonra, َِلَّت’nin cümle içinde, َْلَي س ile aynı işlevi 
gördüğünü ifade eder. Zemahşerî’nin kelime etrafında yapılan 
değerlendirmelere mukabil yaptığı yorumları, ifadenin َِلَّت formunda yazılıp 
okunmasını tercih ettiği görülmüştür. Birçok yerde tespitlerine değindiği İmam 
Kisâî’nin (öl. 189/805) ise kelimeyi, لَّه şeklinde kıraat ettiğini söylemiştir. 
Zemahşerî’nin buradaki gerekçelerinden biri, müennes fiile bitişen dişilik “tâ”sı 
diğeri ise, Mushaf hattındaki zapt şeklidir.60 Sonuç olarak, Zemahşerî’nin 
burada geçen ifadeyi vakf halinde müennes fiile benzetmesi, kıyas dışı bir 
kullanım olsa da, bunu Mushaf’ın kitabet özelliğine dayandırdığı tespit 
edilmektedir. 

Zemahşerî’nin “Kur’ân hattı sünnettir” söyleminin bir yansıması olarak, 
 kelimesi,61 çoğul anlamı ifade eden bir tekil sıfat وَصَالِحُِ ifadesindeki وَصَالِحُِ الْمُؤْمِنين
olarak kullanılmıştır. Yani ibarenin bu hali ile cem‘î anlam kast edilmişse de 
lafız olarak tekil gelmiştir. Bu, Arapçanın belagat özelliğidir. Durum böyle iken 
Kur'ân hattı dışında kelimelerin resminde farklı bir arayışa gitmeye mahal 
yoktur.62 Dolayısıyla müfessir, َِلَّت ifadesinde olduğu gibi, ُِوَصَالِح örneğiyle de 
gösterdiği üzere, Kur’ân’ın hattının kitabet formundan farklı bir şekilde 
yazılmasına geçit vermediğini ortaya koymakta ve asıl örneğin Kur’ân’ın 
orijinal hattı olması gerektiğini vurgulamaktadır. 

Sonuç 

Bu çalışmada, Zemahşerî’nin Keşşâf’ında vakf ve ibtidâ meselelerine 
yaklaşımı, onun nahiv ilmine olan derin vukufiyeti bağlamında incelenmiştir. 
Elde edilen bulgular, Zemahşerî’nin vakf ve ibtidâ uygulamalarını yalnızca 
kıraat geleneğiyle sınırlamadığını, aksine anlamın ve dilin doğru kavranmasına 
hizmet eden gramatik ilkelerle temellendirdiğini göstermektedir. Bu bağlamda, 

 
59  Sâd 38/3. 
60  Zemahşerî, el-Keşşâf, 5/242. 
61  et-Tahrîm 66/4. 
62  Zemahşerî, el-Keşşâf, 6/159. 



 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

vakf onun için kelimelerin ve cümlelerin yapısı ile anlam bütünlüğü arasındaki 
hassas dengeyi belirleyen temel bir araçtır. 

Zemahşerî, Kur’ân metnindeki bazı vakf yerlerini değerlendirirken nahiv 
kuralları doğrultusunda alternatif kıraat ihtimallerine kapı aralamış ve vakf-ı 
hasen, vakf-ı tâm gibi klasik tasnifleri anlamın bağlamına göre yorumlamıştır. 
Bu yaklaşım, onun tefsirinde dilbilgisel çözümleme ile anlam yorumunun iç içe 
geçtiğini ortaya koymakta ve dil merkezli metodolojisinin sistematikliğini 
göstermektedir. Ayrıca yaptığı vakf tahlilleri, Zemahşerî’nin filolojik sezgisini 
ve metodik titizliğini de yansıtmaktadır. 

Zemahşerî, vakf ve ibtidâyı yalnızca sesli okuma sırasında dikkate 
alınması gereken duraklar olarak değil, Kur’ân’ın anlam derinliğini kavramada 
ve lafzî yapısını çözümlemede temel bir ölçüt olarak değerlendirmiştir. Bu 
yönüyle, klasik tefsir ve kıraat literatürüne metodolojik bir katkı sunmuş ve dil, 
anlam ile okuma pratiğini birbirine entegre eden özgün bir yaklaşım 
sergilemiştir. 

Vakf ve ibtidâ inceliklerinin belirlenmesinde Zemahşerî’nin pratik odaklı 
yaklaşımı, kıraat farklılıkları, dilbilimsel yapı, anlam bütünlüğü ve rivayet 
zincirleri açısından titiz bir incelemeyi zorunlu kılmıştır. Kıraat imamlarının 
farklı okuyuş biçimleriyle ortaya çıkan vakf ve ibtidâ farklılıklarının doğru 
uygulanması, anlam bütünlüğü için kaçınılmaz görülmüştür. Hurûf-ı mukattaa 
ise tevkîfî ve müteşabih olarak değerlendirilmiş, anlamı çözülemese de vakfın 
bu harflerde zorunlu olduğu sonucuna varılmıştır. Böylece, vakfın ihlalinin 
Kur’ân’ın belagat ve i‘câzını bozacağı vurgulanmıştır. 

Mushaf hattı açısından da Zemahşerî, yazılış biçimlerinin vakf ve ibtidâyı 
nasıl etkilediğine dikkat çekmiş; bazı harf şekillerinin Kur’ân’ın sözlü geleneği 
ve dil özellikleriyle uyumlu olduğunu ve kıraat ile vakf uygulamalarının buna 
göre yapılması gerektiğini belirtmiştir. Bu bütüncül yaklaşım, vakf ve ibtidâyı 
dilin yapısı, anlam bütünlüğü, rivayet gelenekleri ve Mushaf’ın yazılış 
biçimiyle birlikte değerlendirmekte; Kur’ân mesajının doğru anlaşılmasını ve 
metnin orijinal yapısının korunmasını sağlamaktadır. 

Sonuç olarak, Zemahşerî’nin vakf ve ibtidâ yaklaşımı, teknik bir mesele 
olmanın ötesine geçerek anlamı inşa eden ve yönlendiren bir tefsir yöntemi 
olarak değerlendirilebilir. Onun çalışması, hem dilsel hem de anlam merkezli 
bir titizlikle yazılmış olup, klasik tefsir literatüründe vakf ve ibtidâya dair 
yorumlara önemli katkılar sunmakta ve bu alanın anlam merkezli bir dil 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

çözümlemesiyle nasıl zenginleştirilebileceğine dair örnek bir model teşkil 
etmektedir. 

Kaynakça 

Aksoy, Soner. "Hicri İlk Üç Asırda Bir Kur’ān İlmi Olan Vakf Ve İbtidā 
Literatürüne Dair Bir İnceleme". İlim Dallarının Düşünce Temellerini 
Araştırma Enstitüsü Yayını 23/2 (2019).  

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-
Ferrâ’. Meʿâlimü’t-tenzîl. 8 Cilt. Riyad: Dâru Tayyibe, 1409. 

Beyhakî, Ahmed b. Huseyin b. Ali b. Mûsâ. es-Sünenu’l-kubrâ. Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 

Çetin, Abdurrahman. "vakf ve ibtidâ". TDV İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 
İslâm Araştırmaları Merkezi, 2012. 15 Nisan 2025. 
https://islamansiklopedisi.org.tr/vakf-ve-ibtida 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd. el-Müktefâ fi’l-vaḳfi ve’l-ibtidâ. thk. Muhyiddin 
Abdurrahman Ramazan. b.y.: Dâru'l-İmâr, 2001. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân. el-Beyân fî ʿaddi âyi’l-Ḳurʾân. thk. 
Ganim Kaddûrî el-Hemedu. Kuveyt: Merkezu'l-Mahtûtat ve't-Turas, 1994. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân. el-Muhkem fi nekti'l-Mesahif. thk. 
Muhammed Hasan İsmâil. Beyrut: Dârû'l-Kitabi'l-İlim, 2003. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf el-Endelüsî. el-Baḥrü’l-muḥîṭ. 
Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1993. 

Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kāsım b. Muhammed. Kitâbü îżâḥi’l-vaḳf ve’l-
ibtidâʾ. thk. Muhyiddin Abdurrahman Ramazan. 2 Cilt. Dımaşk: y.y., 1971. 

Ferrâ’, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillâh el-Absî. Meʿâni’l-Ḳurʾân. thk. 
Ahmed Yusuf en-Necati vd. Mısır Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2010. 

Halîl, Ebû Abdirrahmân b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî. Kitabu'l-’ayn. 
thk. İbrahim Samravî - Mehdi el-Mahzûmî. 8 Cilt. b.y.: Dâru Mektebeti'l-
Hilâl, ts. 

İbn Atiyye, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gālib b. Abdirrahmân b. Gālib el-
Endelüsî. el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz. thk. Abdusselam 
Abduşşâfî Muhammed. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2001. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/vakf-ve-ibtida


 

Zemahşerî’ye Göre Vakf ve İbtidâ: el-Keşşâf Bağlamında Bir Analiz 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-
Rüveyfiî. Lisânü’l-ʿArab. nşr. Emin Muhammed Abdülvehhâb - 
Muhammed es-Sadık el-‘Ubeyd. 6 Cilt. Kahire: Dâru'l-Ma'ârif, 1119 Erişim 
27 Mart 2025.  

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-
Rüveyfiî. Lisânü’l-ʿArab. nşr. Emin Muhammed Abdülvehhâb - 
Muhammed es-Sadık el-‘Ubeyd. 6 Cilt. Kahire: Dâru'l-Ma'ârif, 1119. Erişim 
21 Eylül 2025.  

İbn Mücâhid, Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî. Kitâbü’s-Sebʿa 
fi’l-ḳırâʾât. thk. Şevkī Dayf. Kahire: Dâru’l-Maʿârif, 1972. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. 
Yûsuf. en-Neşr fi’l-ḳırâʾâti’l-ʿaşr. 2 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, ts. 

Kalaç, Habip. Sahâbenin Kıraatı ve Kaynaklık Değeri. Şırnak: Şırnak Üniversitesi, 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora 
Tezi, 2023.  

Karaçam, İsmil. Kur’ân-ı Kerim'in Faziletleri ve Okuma Kaideleri. İstanbul: 
M.Ü.İ.F.V. Yayınları, 2009. 

Kayhan, Veli. "Vakf ve İbtida İlmi ve Kur'an Tefsirindeki Yeri". C. Ü: İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 10/2 (2006).  

Kenan, Aklan. Kıraat Farklılıklarının Vakf ve İbtidâya Etkisi (Secâvendî ve Üşmûnî 
Örneği). İstanbul: Marmarama Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2023. 

Kılıç, Mustafa. Kıraat-Tefsir İlişkisi Zemahşeri Örneği. İstanbul: M.Ü. İlahiyat 
Vakfı Yayınları, 2015. 

Koyuncu, Recep. "Vakf-İbtidânın Ayetlerin Anlaşılmasındaki Rolü". Marife 
Dini Araştırmalar Dergisi 15/1 (2015).   

Kurtubî, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh. el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân. 
thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî. Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 2006. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd. Medârikü’t-
tenzîl ve ḥaḳāʾiḳu’t-teʾvîl. thk. Yûsuf Ali Bedevî. Beyrut: Dâru'l-Külliyeti't-
Tayyib, 1998. 

Nîsâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim. 
Müstedreku'l-Hâkim. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlim, 1990. 



 

 

tasavvur, c. 11 sy. 2 (Aralık  2025) | Habip KALAÇ 

Salihoğlu, Alaaddin. "Kırâat İhtilaflarının Vahf-İbtidâya Etkisi (Vakf Yerlerinin 
Değişmesi Bağlamında)". Trabzon İlahiyat Dergisi 10/2 (2023).   

Salihoğlu, Mağrib ve Kuzey Afrika Mushaflarında Takip Edilen İmam 
Hebtî’nin (öl. 930/1523), Vakf Sistemi ve Vakf-İbtidâ İlmindeki Yeri, 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 54 (2023). 

Sehâvî, Ebü’l-Hasen Alemüddîn Alî b. Muhammed b. Abdissamed. Cemâlü’l-
ḳurrâʾ ve kemâlü’l-iḳrâʾ. thk. Abdulhak Abduddâyim. 2 Cilt. Beyrut: 
Müessesetü'l-Kütübi's-Sekâfiyye, ts. 

Semîn, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Yûsuf b. İbrâhîm el-Halebî. ed-Dürrü’l-maṣûn fî 
ʿulûmi’l-kitâbi’l-meknûn. thk. Ahmed Muhammed el-Harrât. 9 Cilt. Dımaşk: 
y.y., 1977. 

Taşdoğan, Ahmet. "Zuhruf Sûresinin 88. Âyeti Bağlamında Dil Kurallarının 
Kıraatlerin Anlaşılmasındaki Rolü Ve Etkisi". Harran İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 51 (2024). 

Temel, Nihat. Kur’ân Kıraatında Vakf ve İbtidâ. İstanbul: M.Ü. İlâhiyat Fakültesi 
Yayınları, 2016. 

Temel, Nihat. "Kıraatte Vakf-İbtida ve Anlama, Tarihten Günümüze Kıraat 
İlmi". Uluslararası Kıraat Sempozyumu. 16-18 Kasım (2012), İstanbul, 
(2015). 

Üşmûnî, Ebü’l-Hasen Nûruddîn Alî b. Muhammed b. Îsâ b. Yûsuf. Menâru’l-
hüdâ fi-beyâni’l-vakf ve’l-ibtidâ. thk. Abdurrahîm et-Tarhûnî. Kâhire: Dâru’l-
Hadîs, 2008. 

Yakup Uzun, Teoriden Pratiğe Vakf ve İbtidâ, Bilimname: Düşünce Platformu, 
1/44 (2021). 

Zemahşerî, Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı 
ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl. thk. Adil Ahmed 
Abdulmevcûd - Ali Muhammed Mu'âvvid. 6 Cilt. Riyâd: Mektebetü'l-
İlmiyye, 1998. 

Zerkeşî, Bedruddîn Muhammed b. Abdullah el-Burhan fî ‘ulûmi’l-Kur’an. thk. 
Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim. Beyrut: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-‘Arabî, 
1431. 

 


