
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  
Sosyal Bilimler Dergisi 
Aralık 2025 (Özel Sayı), 2145-2167 

2145 
Makale Gönderim Tarihi: 14.08.2025 
Makale Kabul Tarihi: 02.12.2025 

   

“Aileyi Kurtarmak” mı, Yeniden Kurmak mı? Türkiye'de İslami 
Feminist Söylemde İdeal Aile Tasavvuru 
 
Buşra Çelik Koşan1 
 

“Aileyi Kurtarmak” mı, Yeniden Kurmak mı? 
Türkiye'de İslami Feminist Söylemde İdeal Aile 
Tasavvuru 

Öz 

Bu çalışma, Türkiye’deki İslami feminist aktörlerin 
mevcut aile yapısındaki ataerkil pratiklere yönelik 
eleştirilerini ve toplumsal cinsiyet eşitliğine dayalı 
ideal aile tasavvurlarını incelemektedir. Araştırmada, 
kendilerini Müslüman feminist olarak tanımlayan 
aktörlerin, özellikle İstanbul Sözleşmesi’nin aile 
yapısını tehdit ettiği yönündeki iddialara karşı 
geliştirdikleri söylemler ele alınmıştır. Söylem analizi 
yöntemiyle yürütülen çalışma, kutsal annelik, aile içi 
şiddet ve ev içi emeğin eşitsizliği gibi temalarda 
yoğunlaşan eleştirilerin, cinsiyet eşitliği temelli 
alternatif aile anlayışıyla birleştiğini ortaya 
koymaktadır. Bulgular, İslami feministlerin 
geleneksel aile kurumuna eleştirel ve dönüştürücü 
bir perspektifle, toplumsal cinsiyet eşitliğini 
önceleyen bir yaklaşımdan baktığını göstermektedir. 

 

Anahtar Kelimeler Aile, İslami Feminizmler, 
Toplumsal Cinsiyet, İstanbul Sözleşmesi. 

“Saving the Family” or Rebuilding It? The Conception 
of the Ideal Family in Islamic Feminist Discourse in 
Turkey 

Abstract 

This study examines the critiques of patriarchal 
practices within the existing family structure and the 
visions of an ideal family based on gender equality 
articulated by Islamic feminist actors in Turkey. It 
focuses on the discourses developed by self-
identified Muslim feminists, particularly in response 
to claims that the Istanbul Convention threatens the 
family institution. Using discourse analysis, the 
study reveals that critiques centered on themes 
such as sacred motherhood, domestic violence, and 
the unequal distribution of domestic labor converge 
with a gender equality–oriented alternative 
understanding of family. The findings indicate that 
Islamic feminists approach the traditional family 
institution from a critical and transformative 
perspective, prioritizing gender equality as a core 
principle in their conceptualization of family. 

 

Keywords: Family, Islamic Feminism, Gender, 
Istanbul Convention. 

Makale Türü: Araştırma Makalesi           Paper Type: Research Article 

1. Giriş  

Aile kavramı, toplumsal düzenin korunması ve dönüşümü bağlamında uzun süredir siyasal 
tartışmaların merkezinde yer almaktadır. Türkiye’deki İslami feministler, bu tartışmalara aile kurumuna 
yönelik eleştirel ve dönüştürücü bir bakış açısıyla katılarak özgün söylemler geliştirmektedir. Toplumsal 
tahayyüllerde aile, çoğunlukla anne, baba ve çocuklardan oluşan, değişmez ve “doğal” bir birliktelik 

 

1 Dr. Buşra Çelik Koşan, Bağımsız araştırmacı, E-posta: busracelik231@gmail.com. ORCID ID: 0000-0001-8661-
4561 

 

 

mailto:busracelik231@gmail.com


Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2146 

olarak sunulur (Bora, 2012, s. 181). Oysa aile, bu dar tanımın ötesinde; yalnızca biyolojik üreme ile 
sınırlı olmayan, siyasal ve ekonomik yapılarla kesişen karmaşık bir toplumsal ilişkiler ağıdır (Bora, 2012, 
s. 182). Ulus-devlet açısından aile hem nüfusun devamını sağlayan hem de bireyleri hâkim toplumsal 
normlar doğrultusunda şekillendiren merkezi bir kurum niteliği taşır (Şerifsoy, 2013, s. 170). Bu nedenle 
evlilik, doğurganlık ve cinsellik gibi alanlar, nüfus politikalarının odağına yerleştirilir ve ahlaki normlar 
çerçevesinde denetim altında tutulur. Aile içindeki toplumsallaşma süreci, devletin “ideal vatandaş” 
yaratma hedefiyle doğrudan ilişkilidir (Şerifsoy, 2013, s. 171). Ayrıca aile, kuşaklar arası mülkiyet 
aktarımı ve ekonomik kaynakların korunması yoluyla kapitalist sistemin yeniden üretiminde işlev görür 
(Donovan, 2013, s. 274). Modern devletlerde üreme, yalnızca biyolojik bir süreç olarak değil, aynı 
zamanda toplumsal düzenin ve nüfusun sürekliliğini güvence altına alan siyasal bir sorumluluk olarak 
tanımlandığından (Parla, 2001), aile giderek daha belirgin biçimde siyasal bir kurum hâline gelir. 

Toplumların büyük çoğunluğunda aile, yalnızca üretim ve yeniden üretimin gerçekleştiği bir alan 
değil, aynı zamanda akrabalık ilişkilerinin kurulduğu ve sürdürüldüğü temel kurumsal yapıdır. Bu 
nedenle aile, daha geniş bir akrabalık sisteminin norm ve değerlerini bünyesinde barındırır. Bununla 
birlikte, aile yapısı durağan, evrensel ya da zamandan bağımsız değildir; aksine, tarihsel ve toplumsal 
bağlama göre sürekli dönüşür (Harris, 1981). Bu dönüşüm, farklı siyasal ve ideolojik yaklaşımlar 
tarafından farklı biçimlerde yorumlanmaktadır. Örneğin, İslamcılık bireyselleşmeye karşıt bir ontolojik 
temele sahiptir; çünkü İslam inancına sahip birey, kendisini tarihsel ve kolektif olarak ümmetin bir 
parçası şeklinde konumlandırır (Özdalga, 2009, s. 417). Bu anlayışta bireyin mutluluğundan çok, 
ümmetin devamlılığı önceliklidir. Mernissi’ye (1998, s. 160) göre ise İslam dünyasında asıl endişe 
bireyselleşmenin kendisinden ziyade, kadının bireyselleşmesidir. Kadının aileden ve geleneksel 
rollerinden uzaklaşarak özerk bir birey hâline gelmesi, İslamcı çevrelerde tehdit olarak algılanmaktadır. 

Kadınların özgürleşmesini ve toplumsal cinsiyet eşitliğini savunan feminist düşünce, tarihsel süreçte 
farklı dalgalar aracılığıyla aile kurumuna dair çeşitli yaklaşımlar geliştirmiştir. İkinci dalga feminizmin 
önde gelen temsilcileri, aileyi ve annelik deneyimini kadın özgürlüğünün önündeki temel engellerden 
biri olarak görmüştür (Millet, 1970; Firestone, 1970; Mitchell, 1971). Ancak 1980’lerden itibaren, aile 
ve annelik deneyiminin feminist bir perspektifle yeniden anlamlandırılabileceğini savunan yaklaşımlar 
öne çıkmıştır (Ruddick, 1982; Elshtein, 1981; O’Reilly, 1996). 1990’larda üçüncü dalga feminizmin 
postkolonyal teorilerle etkileşimi sonucunda, kadınlık deneyimlerinin kültürel ve toplumsal 
farklılıklarını görünür kılmaya çalışan İslami feminizmler dikkat çekmeye başlamıştır. Bu yaklaşımlar, 
aileyi tamamen reddetmek yerine, Kur’an merkezli feminist bir yorumla daha eşitlikçi bir aile anlayışı 
geliştirmeyi amaçlamaktadır. Türkiye bağlamında, İslami feminizmler kadının bireyleşmesini ve aile 
içinde özneleşmesini savunarak, klasik İslamcılık düşüncesinde merkezi yer tutan ümmetçilik ve 
geleneksel toplumsal cinsiyet kurgularıyla kimi zaman çatışan bir pozisyon almaktadır.  Bu gerilimli 
zemin, çalışmanın önemini artırmakta; İslami referanslarla beslenen fakat geleneksel İslamcı kodlardan 
mesafe alan bir feminist pozisyonun izini sürmeyi mümkün kılmaktadır. 

Aile politikaları yalnızca refah devletinin teknik düzenlemeleri değil, aynı zamanda toplumsal 
cinsiyet rejimlerinin yeniden üretildiği ideolojik alanlardır. Bu çerçevede bazı araştırmacılar, aile 
politikalarının toplumsal cinsiyet eşitliğini mi yoksa piyasa entegrasyonunu mu öncelediği sorusunu 
merkeze almaktadır (Leitner, 2003; Daly, 2011; Saraceno, 2015). Kadınların iş gücüne katılımı teşvik 
edilirken, aynı zamanda annelik, doğurganlık ve ev içi bakım rolleri siyasal ve kültürel söylemlerle 
yeniden kutsallaştırılır. Giuliani’nin (2021) “optional familialism” (tercihe bağlı ailecilik) olarak 
adlandırdığı bu politikalar, kadınlardan hem bakım yükünü taşımaları hem de ekonomik üretime 
katılmaları beklenen çelişkili bir yapıyı ifade eder. Böylece, esnek istihdam, düşük ücretli işler veya kısa 
süreli annelik teşvikleriyle sunulan “seçim özgürlüğü”, normatif aile yapısının yeniden üretimini 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2147 

sağlamaktadır. Bu çelişkili yapı, aile kurumunun hem ideolojik hem de yapısal açıdan bir dönüşüm alanı 
olduğunu ortaya koymaktadır. İslami feministler, bu dönüşüm sürecinde devletin kadına yüklediği çifte 
sorumluluğu sorgulayarak, aileyi yalnızca korunması gereken bir değer değil, yeniden müzakere 
edilmesi gereken toplumsal bir kurum olarak değerlendirmektedir. Bu çalışmanın temel amacı, 
Türkiye’deki İslami feministlerin geleneksel aile modelini yeniden üreten egemen söylemler karşısında 
nasıl konumlandıklarını analiz etmektir. Bu doğrultuda, kendilerini Müslüman feminist olarak 
tanımlayan kişi ve kurumların, özellikle Berrin Sönmez, Havle Kadın Derneği ve Reçel Blog’un, alternatif 
medya mecraları üzerinden ürettikleri karşı söylemler incelenmiştir. 

Çalışmada, İstanbul Sözleşmesi etrafında gelişen tartışmaların ve sözleşmenin iptal sürecinin 
seçilmesinin nedeni, bu dönemin aile kurumunun siyasal söylemler içinde yeniden tanımlandığı ve 
merkezi bir ideolojik mücadele alanına dönüştüğü bir kırılma anını temsil etmesidir. İstanbul 
Sözleşmesi’ne yönelik muhalefetin büyük ölçüde “ailenin tehdit altında olduğu” söylemi etrafında 
şekillenmesi, bu süreci İslami feminist aktörlerin aileye dair eleştirel konumlarını görünür kılmak 
açısından anlamlı kılmaktadır. Bu bağlamda çalışmanın odak noktası, söz konusu yapıların İstanbul 
Sözleşmesi’nin “aileyi yıktığı” iddiasıyla şekillenen iptal talebine ve sonrasındaki siyasal atmosferde 
geliştirdikleri söylemsel tepkileri incelemektir. 

1.1. Yöntem 

Bu araştırma, nitel bir yöntem çerçevesinde ve söylem analizi yaklaşımıyla tasarlanmıştır. Kullanılan 
metot, söylemi yalnızca dilsel bir yapı olarak değil, aynı zamanda iktidar ilişkilerini kuran, sürdüren ve 
dönüştüren toplumsal bir pratik olarak ele alır. Post-yapısalcı kuram çerçevesinde söylem, kimliklerin 
toplumsal ve siyasal temsillerinde belirleyici bir unsur, hatta kurucu öğe olarak değerlendirilir (Torfing, 
2010). Söylem, belirli tarihsel, kültürel ve ekonomik bağlamlar içinde gerçekliği yeniden üretir; bu 
nedenle bağlam, söylemin hem biçimlenişinde hem de sürekliliğinde temel bir rol oynar. Söylem 
çözümlemesinde tarihsel arka planın dikkate alınması, kimliklerin ve söylemlerin hangi ilişkisel 
zeminlerde şekillendiğini ortaya koymak açısından zorunludur (Gazioğlu Terzi, 2015, ss. 149–150). Bu 
yaklaşım doğrultusunda çalışma, İstanbul Sözleşmesi’nin aileyi “tehdit ettiği” söylemi etrafında 
şekillenen politik tartışmaları kritik bir analiz zemini olarak ele almaktadır. Sözleşmenin iptali sürecinde 
üretilen bu söylemler hem ideolojik hem de iktidar ilişkilerini görünür kılan bir mücadele alanı 
sunmaktadır. Foucault’nun (2012a, s. 176) vurguladığı gibi, iktidar ilişkileri sabit ve tek yönlü yapılar 
değil; tersine, dönüşebilen, çatışma ve müzakere içeren süreçlerdir. Bu bağlamda söylem, yalnızca 
mevcut güç ilişkilerini yansıtmakla kalmaz, aynı zamanda bu ilişkileri yeniden kurar. Teun van Dijk’in 
(2010, s. 28) belirttiği üzere söylemi kontrol eden aktörler, bireylerin bilişsel modellerini ve ideolojik 
tutumlarını etkileyerek iktidarın dolaylı ve süreğen biçimde yeniden üretilmesine katkıda bulunur. 

Araştırma kapsamında söylem çözümlemesi, kendilerini Müslüman feminist olarak tanımlayan üç 
temel aktör üzerinden yürütülmüştür: Berrin Sönmez, Reçel Blog ve Havle Kadın Derneği. Berrin 
Sönmez, uzun yıllardır insan hakları alanında aktif olan, İslami ve feminist kimliğiyle yazılar ele alan bir 
yazardır. Gazete Duvar gibi dijital mecralarda kaleme aldığı yazılarında, kadın hakları, toplumsal cinsiyet 
eşitliği ve aile politikaları üzerine geliştirdiği eleştirel söylemler çalışmanın önemli verilerini 
oluşturmuştur. Reçel Blog ise 2013 yılında, Müslüman kadınların gündelik yaşamda karşılaştıkları 
sıkışmaları görünür kılmak amacıyla kurulan çevrimiçi bir platformdur. Farklı yazarların kaleme aldığı 
yazılar, İslami feminizmin gündelik hayata ve aile kurumuna dair çok katmanlı tartışmalarını 
yansıtmaktadır. Havle Kadın Derneği ise 2018 yılında kurulmuş olup, Müslüman kadınların toplumsal 
cinsiyet temelli eşitsizliklere karşı kolektif bir mücadele yürütmesini hedefleyen feminist bir sivil toplum 
örgütüdür. Dernek, özellikle İstanbul Sözleşmesi sürecinde kamuoyuna yönelik açıklamalar, 



Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2148 

kampanyalar ve raporlarıyla dikkat çekmiştir. Bu üç aktörün seçilmesinin nedeni, hem alternatif medya 
mecraları aracılığıyla kendi söylemlerini üretmeleri hem de İstanbul Sözleşmesi etrafında gelişen 
tartışmalara doğrudan müdahil olmalarıdır. Böylece, hegemonik aile söylemine karşı geliştirilen karşı 
söylemlerin içerik, strateji ve bağlam açısından karşılaştırmalı biçimde incelenmesi mümkün olmuştur. 

Araştırmanın veri setini, 2017–2025 yılları arasında “aile, ev içi emek, ataerkil aile yapısı ve 
kadınların aile kurumuna yönelik eleştirileri” temaları etrafında üretilmiş on beş bağımsız metin ve iki 
araştırma raporu oluşturmaktadır. Bunlar; Havle Kadın Derneği’ne ait, aile kurumuna dair feminist 
eleştiriler içeren iki adet nitel araştırma raporu (dernek çalışması kapsamında yürütülen saha ve 
okuryazarlık odaklı çalışmaların sonuçları), Sönmez’e ait, Diken Gazete’de yayımlanmış beş adet gazete 
yazısı (deneme ve politik yorum türünde), Reçel Blog’da, 2017–2025 yılları arasında yayımlanmış, aile 
kurumunu, kutsal annelik mitini İslami feminist perspektifle tartışan on adet çevrimiçi deneme/ blog 
yazısıdır. 

Bu yöntemsel çerçeve doğrultusunda makale dört ana bölümde yapılandırılmıştır. İlk bölümde, 
Türkiye’de siyasal iktidarların aile kavramına yüklediği anlamlar ve kadın politikalarının tarihsel seyri 
ele alınmıştır. Bu tarihsel arka plan, İslami feministlerin ortaya çıktığı toplumsal ve siyasal zemini 
anlamak açısından temel bir bağlam sunar. Takip eden bölümde, İslami feminizmin teorik temelleri, 
başlıca talepleri ve yöntemsel yaklaşımları ortaya konmuştur. Türkiye’de İslami Feminist Söylemde Aile: 
Eleştiriler, Talepler ve Dönüştürücü Stratejiler başlıklı bölümde ise İslami feministlerin taleplerini ve 
mevcut kurumsal yapılara yönelttikleri eleştirileri incelemektedir. Analiz, özellikle “kutsal annelik” 
mitinin sorgulanması ve aile kurumunun toplumsal cinsiyet eşitliğini merkeze alan bir tahayyülle 
yeniden var edilmesi temaları üzerinde yoğunlaşmaktadır. 

Bu yapısal kurguyla çalışma, hem söylemlerin tarihsel ve ideolojik bağlamını açığa çıkarmayı hem de 
İslami feminist aktörlerin geleneksel, ataerkil aile ideallerine karşı geliştirdikleri eleştirel pozisyonları 
görünür kılmayı amaçlamaktadır.  

2. Türkiye'de Siyasal İktidarların Aile Söylemi ve Kadın Politikaları: Tarihsel Arka Plan 

Türkiye’de modernleşme sürecinin sürekliliği boyunca aile, toplumsal düzenin korunması ve devlet 
iktidarının sürdürülmesi açısından merkezi bir rol üstlenmiştir. Aile kavramının siyasal iktidarlarca hangi 
anlamlarla tanımlandığı ve ideolojik olarak nasıl konumlandırıldığı sorusu, özellikle Cumhuriyet’in 
kuruluşundan bu yana hem süreklilik hem de değişim içeren bir tartışma alanı yaratmıştır. Bu 
bağlamda, aileye dair politikaların ve söylemlerin anlaşılmasında “ailecilik” olarak adlandırılan ideolojik 
çerçeve kritik bir anahtar kavram hâline gelmektedir. “Ailecilik”, normatif aile biçimlerini merkezine 
alan bir değerler bütününü ve ideolojik yapılanmayı ifade eder. Bu ideolojik yapı, evlilik ve anneliği 
merkeze alan ahlaki anlayışların, toplumsal cinsiyet temelinde belirlenmiş iş bölümlerinin (Song, 2009; 
Goddard, 1996) ve bazı üreme pratiklerinin “doğal” olarak sunulmasının yanı sıra, refah politikalarının 
iktidarların ideolojik yönelimleri doğrultusunda biçimlenmesine zemin hazırlar (Yang, 2006). Bu 
ideolojik çerçeve, yalnızca toplumsal normların şekillenmesini değil, siyasal partilerin politika 
tasarımlarını da doğrudan etkilemiştir. Örneğin Arat’ın (2009) 1923–2007 yılları arasındaki parti 
programlarını inceleyen çalışması, dönemsel ideolojik farklılıklara rağmen ailenin “kutsal” bir kurum 
olarak kabul edilmesinde partiler arasında belirgin bir süreklilik olduğunu göstermektedir. 

Erken Cumhuriyet dönemi, bu yaklaşımın en görünür örneklerinden birini sunmaktadır. 
Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte aile yapısının yeniden düzenlenmesi, modernleşme politikalarının başlıca 
hedeflerinden biri hâline gelmiştir. Aile, ulus-devletin inşasında kilit bir araç olarak görülmüş; çekirdek 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2149 

aile modeli özendirilerek kadına annelik ve eşlik rolleri yüklenmiştir. Kadınların eğitimi ve kamusal alana 
katılımı modern yurttaşlık idealinin bir parçası olarak değerlendirilmiş, ancak bu katılım çoğunlukla 
ailenin ve toplumun yeniden üretimi çerçevesinde sınırlandırılmıştır. Modern Türk Cumhuriyeti’nin 
kurucu kadroları, kadınların erkeklerle eşit eğitim almasını ve tarım dışı üretime katılmasını teşvik 
etmiş; buna rağmen modernlik anlayışı toplumsal cinsiyet temelli farklı iş bölümlerine dayanmaya 
devam etmiştir (Sancar, 2014, s. 194). Erkekler ulus-devletin inşasında aktif yurttaşlar olarak 
tanımlanırken, kadınlar modern ailelerin kurucuları ve gelecek nesillerin anneleri olarak 
konumlandırılmıştır (Sancar, 2014, s.29). Medeni Kanun’un kabulü gibi hukuki reformlar kadın haklarını 
gündeme taşımış olsa da toplumsal konum büyük ölçüde aile merkezli rollerle tanımlanmaya devam 
etmiştir (Berktay, 2003; Kandiyoti, 2013; Akgül, 2011). Cumhuriyetçi modernleşme projesi ve 
kentleşme süreci, demografik yapıyı ve aile formlarını dönüştürmüş; doğurganlık oranlarının düşmesi, 
boşanma oranlarının artması, evlilik yaşının yükselmesi ve toplumsal cinsiyet rollerinde görece eşitlikçi 
eğilimlerin ortaya çıkması, aile sistemlerinde çeşitlenmeye yol açmıştır (Kavas & Gündüz-Hoşgör, 
2010). Ancak bu değişimlere rağmen, güçlü ailecilik normları Türkiye’de hâlâ etkisini sürdürmektedir. 
Modernleşme süreci kadınların eğitim, istihdam ve siyasal temsil alanlarında fırsatlarını artırsa da bu 
imkânlar ülke genelinde eşit dağılmamış; kadına ev içi sorumluluk, erkeğe ise hane geçimi yükleyen 
ideolojik yapı köklü biçimde değişmemiştir (Özbilgin & Healy, 2003, s. 366). 

1960’lardan itibaren kadın emeğinde yaşanan yapısal dönüşüm, özellikle hafif sanayi sektörlerinde 
kadın istihdamını artırmıştır. Ancak kamusal alandaki varlık, hâlâ ev içi rollerle sıkı biçimde 
sınırlandırılmıştır (Çağatay, 2023). 1960’lı ve 1970’li yıllarda kalkınmacı politikalar, aileyi ekonomik 
kalkınmanın temel birimi olarak tanımlamış; kırsal bölgelerde yüksek doğurganlık oranlarını azaltmaya 
dönük nüfus planlaması programları yürütülmüştür (Him & Hoşgör, 2013, ss. 970–971). Bu dönemde 
aile hem ekonomik hem de demografik hedeflerin merkezinde yer almıştır. 

1980 askeri darbesiyle birlikte siyasal yapı yeniden düzenlenmiş, aile toplumsal istikrarın 
korunmasında merkezi bir konuma taşınmıştır. 24 Ocak 1980 kararları ile başlayan neoliberal dönüşüm, 
kadın istihdamını doğrudan etkileyerek kırsaldan kente göç eden kadınların çoğunu formel işgücü 
dışında bırakmış; düşük ücretli ve güvencesiz işlerde yoğunlaştırmıştır (Ecevit, 2012). 1983’te iktidara 
gelen Anavatan Partisi (ANAP), aileyi sosyal politikaların odak noktası hâline getirmiş; sosyal yardım ve 
hizmetler “aile refahı ve bütünlüğü” söylemi etrafında şekillendirilmiştir (Buğra & Keyder, 2003). 

2002’de iktidara gelen Adalet ve Kalkınma Partisi (AKP), aile politikalarını hem daha sistematik hem 
de kurumsal bir zemine oturtmuştur. Yılmaz (2015a), AKP döneminde ailenin yalnızca korunmadığını, 
aynı zamanda muhafazakâr ve neoliberal kodlarla dönüştürülerek toplumu yeniden düzenleyen 
biyopolitik bir aygıta dönüştüğünü belirtir. Bu durum, erken Cumhuriyet’ten beri süregelen aile 
merkezli toplumsal mühendisliğin muhafazakâr biçimde devamı niteliğinde değerlendirilmiştir. İlk 
yıllardan itibaren aile, siyasal söylemin merkezinde konumlandırılmış; 2008’de dönemin Başbakanı 
Recep Tayyip Erdoğan’ın “en az üç çocuk” çağrısı (Hürriyet, 7 Mart 2008), bu dönemin sembolik 
ifadelerinden biri olmuştur. Bu çağrı, yalnızca demografik hedefleri değil, geleneksel toplumsal cinsiyet 
rollerinin yeniden üretimini de hedeflemiştir. Doğurganlık artışı amacı, kürtaj ve sezaryen karşıtı 
söylemlerle desteklenmiş; kürtaj “cinayet” (BBC Türkçe, 25 Mayıs 2012), sezaryen ise “doğal sürece 
müdahale” olarak nitelendirilmiştir (Hürriyet, 27 Mayıs 2012). AKP’nin doğurganlık politikaları kültürel 
gerekçelerin yanı sıra ekonomik nedenlerle de savunulmuş; nüfus artışı, ekonomik büyüme ve 
uluslararası rekabette avantaj sağlayan genç işgücü olarak sunulmuştur (White, 2020). Bu doğrultuda 
kadın emeği, esnek, düşük ücretli ve bakım odaklı alanlara yönlendirilmiş; bakım emeği aile içinde 
tutulmuş, kadınların istihdama katılımı ise desteklenmiş fakat sınırları yeniden tanımlanmıştır (Ertürk, 
2015). 



Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2150 

2011’de Kadın ve Aileden Sorumlu Devlet Bakanlığı’nın kaldırılarak yerine Aile ve Sosyal Politikalar 
Bakanlığı’nın kurulması, kadın politikalarının aile ekseninde yeniden tanımlandığını göstermiştir (Öztan, 
2018, s. 249). 2015’te yürürlüğe giren “Ailenin ve Dinamik Nüfus Yapısının Korunması Eylem Planı”, bu 
politikanın kurumsal boyutunu güçlendirmiş; aile, piyasa risklerine karşı koruma sağlayan bir birim 
olarak tarif edilmiş, erken evlilik, yüksek doğurganlık ve bakım emeği devlet desteğiyle teşvik edilmiştir 
(T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı, 2015). 

2000’lerden itibaren Diyanet İşleri Başkanlığı, aile politikalarının şekillendirilmesinde önemli bir 
aktör hâline gelmiş; toplumsal cinsiyet ve aileye dair söylemleri görünürlük kazanmıştır. Hutbe ve 
yayınlarda kadınların öncelikli sorumluluklarının ev içi roller olduğu vurgulanmış; “Ailede Mahremiyet” 
ve “Aile Olmak” gibi başlıklarla yayımlanan hutbelerde kadın, aileyi ayakta tutan fedakâr birey olarak 
tanımlanmıştır. Toplumsal cinsiyet eşitliği, çoğunlukla “fıtrî roller” kavramı üzerinden değerlendirilmiş; 
Diyanet’in Aile ve Dini Rehberlik Büroları aracılığıyla yürütülen programlarda evliliğin korunması, dini 
bilgi aktarımı ve “fıtrat farkları” öne çıkarılmıştır (Adak, 2021). Bu söylem, aileyi ataerkil bir yorumla 
yeniden üretmiş ve kadınların konumunu ev içi rollerle sınırlandırmıştır. Diyanet’in aileyi ataerkil 
yorumlarla yeniden üreten söylemleri ve “fıtrî roller” vurgusu, 2010’lu yıllarda toplumsal cinsiyet 
eşitliğine karşı geliştirilen daha geniş çaplı siyasal ve kültürel stratejilerle örtüşmüştür. Bu dönemde, 
“milli ve geleneksel” aile değerleri söylemi, yalnızca dini referanslarla değil, aynı zamanda milliyetçi ve 
muhafazakâr politik argümanlarla da desteklenerek dolaşıma sokulmuştur.  

Türkiye, 2011’de İstanbul Sözleşmesi’ni ilk imzalayan ülke olmuş ve sözleşme 2014’te yürürlüğe 
girmiştir. Ne var ki sonraki yıllarda, sözleşmenin “aile yapısını bozduğu” ve “eşcinselliği teşvik ettiği” 
yönündeki söylemler, muhafazakâr ve milliyetçi çevrelerde giderek güç kazanmıştır. 2021’de 
Cumhurbaşkanı kararıyla sözleşmeden çekilme süreci başlatılmış; bu karara karşı feminist örgütler ile 
İslami feminist aktörler, örneğin Havle Kadın Derneği ve Berrin Sönmez, ortak protestolar düzenlemiş 
ve hukuki girişimlerde bulunmuştur (Kancı vd., 2023). Bununla birlikte, İslami entelektüel kadınların 
İstanbul Sözleşmesi tartışmalarında homojen ya da tekil bir söylem üretmediğinin altı özellikle 
çizilmelidir. Aksine, bu alanda belirgin bir söylemsel ayrışma gözlemlenmektedir.  İslami söylemi 
benimseyen bazı  muhafazakâr kadın yazarlar ve kanaat önderleri, sözleşmenin “aileyi zayıflattığı” ve 
“toplumsal cinsiyet ideolojisini meşrulaştırdığı” gerekçesiyle hükümetin çekilme kararını desteklemiş; 

bu pozisyon, muhafazakâr kamusal alan içinde önemli bir meşruiyet üretmiştir (Çelik, 2021).İstanbul 
Sözleşmesi etrafında şekillenen bu gerilim, İslami feminist aktörlerin toplumsal cinsiyet eşitliği 
perspektifinden geliştirdikleri eleştirileri ve talepleri daha görünür hâle getirmiştir. Dolayısıyla, 
Türkiye’deki İslami feminizmlerin aile kurumuna dair pozisyonlarını anlamak, onların küresel feminist 
söylemlerle kurdukları ilişkiyi ve yerel bağlamda şekillenen gündemlerini incelemeyi gerektirir. Bir 
sonraki bölümde, İslami feminizmlerin küresel ölçekteki teorik ve politik çerçeveleri ile Türkiye 
bağlamındaki özgün talepleri ele alınacaktır. 

3. Küreselden Yerele İslami Feminizmlerin Talep ve Gündemleri 

1980’li yıllardan itibaren feminist teori, çokkültürlülük ve postkolonyal kuramlarla etkileşim içine 
girerek daha çoğulcu bir karakter kazanmış; dil, din, sınıf ve etnisite farklılıklarına dayalı kadın 
deneyimleri görünürlük kazanmış, evrensel bir “kadınlık” tecrübesi varsayımına yönelik eleştiriler 
güçlenmiştir (Donovan, 2012, s. 35; Okin, 1999, s. 234; Yılmaz, 2015). Bu entelektüel dönüşüm, Batılı 
normlarla her zaman örtüşmeyen yerel feminist perspektiflerin gelişmesine imkân tanımış; bu 
bağlamda “İslami feminizm” kavramı ilk kez 1990’lı yıllarda, İran’da Zanan dergisinin editörü Shala 
Sherkat tarafından kullanılmıştır. Dergi, dini, hukuki ve toplumsal haklara ilişkin feminist tartışmaların 
yürütüldüğü önemli bir platforma dönüşmüştür (Eftekhari, 2004). İslami feminizmler, feminist düşünce 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2151 

ile İslami referansları buluşturan; kadınların içinde bulundukları toplumsal bağlama uygun mücadele 
biçimlerini öne çıkaran bir yaklaşımı temsil eder. Özgürleşme anlayışları ise Batılı feminizmlerde öne 
çıkan beden merkezli paradigmadan farklı olarak, aile, mahremiyet ve dini bağlılık çerçevesinde 
yeniden tanımlanmaktadır (Badran, 2014; Ali, 2014, s. 33). 

Hareketin temel talepleri arasında Kur’an’ın tarihsel bağlamı gözeten ve kadın merkezli bir 
yaklaşımla yeniden yorumlanması, ataerkil dini okumaların dönüştürülmesi, aile kurumundaki 
eşitsizliklerin sorgulanması ve aile içinde eşit haklara sahip bir birey olarak tanınması yer almaktadır 
(Badran, 2014; Hosseini, 2010). İslami feminizmler, aile kurumunu bütünüyle reddetmez; tersine, 
kadınlar açısından eşitlik temelinde yeniden inşasını savunur. Ataerkil kültürel kodların beslediği sabır, 
fedakârlık ve annelik gibi niteliklere eleştirel yaklaşarak, kadınların kamusal rollerinin aile içi 
yükümlülüklerle dengelenmesi gerektiğine dair toplumsal beklentileri sorgular (Tohidi, 2002; Yılmaz, 
2015). Bu yönüyle İslami feminizmler hem dini referanslarla hem de toplumsal cinsiyet eşitliği talebiyle 
kesişen hibrit bir mücadele hattı oluşturur. 2005–2010 yılları arasında Barselona’da düzenlenen İslami 
Feminizm Kongreleri, Kur’an’ın toplumsal cinsiyet eşitliği temelinde yeniden yorumlanması, aileye 
ilişkin ataerkil dini söylemlerin eleştirisi ve İslam hukukunun reformu gibi başlıkları ortak bir zeminde 
buluşturmuştur (Sargın, 2005; Şafak, 2006; Gürhan, 2010; Yılmaz, 2017). Ancak bu yaklaşım hem 
İslamcı hem de seküler çevrelerden eleştiriler almıştır. Bazı araştırmacılar, İslami feminizmin ataerkil 
yapılarla köklü bir kopuş yaratmadığını ve feminist hareketin sekülerlik, bireysel haklar ile kadınların 
bağımsızlığı gibi temel taleplerinden uzaklaştığını ileri sürerken (Darvishpour, 2003; Mojab, 2001), 
Badran (2009) ise kimi zaman İslami feministlerin eşitlik taleplerinin seküler feminizmden daha radikal 
olabileceğini savunmuştur.  

İslami feminizmler, ev içi rollerin kutsanmasına ve kadınların yalnızca annelik veya eşlik kimliğiyle 
tanımlanmasına karşı çıkar. Bunun yerine kadınların dini bilgiye erişimini ve bu bilgiyi yorumlama 
kapasitesini artırmayı savunur; böylelikle dini otoritenin tekelini sorgulayan, kadınların bilgi üretiminde 
aktif birer özne olmasını teşvik eden bir söylem geliştirir. Ailenin korunması ve mahremiyetin 
yüceltilmesi gibi temalar da bu çerçevede değişmez normlar olarak değil, dönüşüme açık toplumsal 
ilişkiler alanları olarak değerlendirilir (Tohidi, 2002). 

Türkiye’de ise kamusal alana çıkan İslamcı kadın hareketi ve yazını 1960’lardan itibaren görünürlük 
kazanmış, ancak Merçil’in (2009) “ilk kuşak İslamcı kadın aktörler” olarak tanımladığı grup, feminizmi 
düşman addeden bir söylem geliştirmiş ve kadını aile, geleneksel değerler ile İslami referanslar 
üzerinden tanımlamıştır. Bu kuşağın temsilcilerinden Şule Yüksel Şenler, başörtüsü, namus ve hicap gibi 
konular üzerinden muhafazakâr-İslami bir kadın kimliği inşa etmeye çalışmış; Huzur Sokağı gibi hidayet 
romanlarıyla kadının “doğru” yolu bulmasını anlatan didaktik metinler üretmiştir. Bu dönemde 
kadınların kamusal görünürlüğü, muhafazakâr-İslami söylemlerde sıkça vurgulanan “tebliğ” 
sorumluluğu ve ümmetin yararına hizmet etme anlayışı çerçevesinde meşrulaştırılmıştır (Yılmaz, 2013, 
s. 118). 

1980’li yıllarda İslamcı kadınların örgütlenme pratiklerinde belirgin bir artış yaşanmış, cemaat 
bağlantılı dergiler, Kadın ve Aile, Bizim Aile, Mektup, aracılığıyla kadınlara annelik, eşlik ve “bacılık” 
rollerinin idealleştirilmiş biçimleri sunulmuştur. Aynı yıllarda Emine Şenlikoğlu gibi yazarlar, feminist 
etiketinden uzak durarak kadınların kamusal alandaki sorunlarını dile getirmiştir (Yılmaz, 2015, ss. 142-
150). Kadınlar hem kamusal görünürlük kazanmış hem de İslamcı erkeklerden eleştiri almıştır. Ali 
Bulaç’ın 1987 tarihli “Feminist Bayanların Kısa Aklı” başlıklı yazısı bu gerilime örnek teşkil ederken, Tuba 
Tuncer ve Mualla Gülnaz gibi yazarlar Zaman gazetesinde verdikleri yanıtlarla kadının yalnızca annelikle 
tanımlanamayacağını vurgulamışlardır (Yılmaz, 2015, ss. 153-156). 



Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2152 

1990’lı yıllarda İslamcı kadın hareketi içinde öne çıkan Cihan Aktaş, Yıldız Ramazanoğlu, Fatma 
Barbarosoğlu ve Sibel Eraslan gibi yazarlar, yüksek eğitim ve entelektüel birikime sahip aktörler olarak 
kamusal alanda görünürlüğü artırmayı, entelektüel üretimi güçlendirmeyi ve kadınların toplumsal 
katılımını genişletmeyi hedeflemişlerdir. Bu kuşak, İslami referans çerçevesinden tamamen kopmadan 
ama seküler argümanlarla haklar talep ederek kadınların toplumsal ve siyasal özneliğini savunmuştur 
(Çelik, 2019). Yazınsal üretimleri hem muhafazakâr kamusal alan içinde hem de ana akım medyada 
Müslüman kadın temsilini çeşitlendirmiştir. 

Sonuç olarak, Türkiye’de İslamcı kadın hareketi uzun yıllar boyunca aile ve toplumsal cinsiyet 
rollerini geleneksel biçimde tanımlamış; kadınları İslami değerler doğrultusunda annelik ve eşlik 
üzerinden anlamlandırmıştır. Ancak 1980’lerden itibaren yaşanan dönüşüm, feminist argümanlardan 
beslenen bir kırılma yaratmaya başlamıştır. Bu kırılmalar, ilerleyen yıllarda “İslami feminizm” olarak 
adlandırılan ayrışan bir yönelimin zeminini oluşturmuştur. Yeni aktörler arasında yer alan Reçel ve 
Havle gibi kolektifler ile Berrin Sönmez gibi bağımsız yazar ve aktivistler, toplumsal cinsiyet eşitliği, hak 
temelli aktivizm, evrensel insan hakları ve feminist söylem ekseninde taleplerini dile getirmiştir. Bu yeni 
kuşak, aile, mahremiyet ve toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin daha açık, eleştirel, eşitlikçi ve çoğulcu 
tartışmalar yürütmüş; dijital mecraları hem ifade hem örgütlenme alanı olarak etkin biçimde 
kullanmıştır. Kendilerini hem Müslüman hem feminist olarak tanımlayan bu kadınlar, kadınların 
toplumsal katılımının “annelik” gibi biyolojik ve ahlaki rollerle sınırlandırılmasına karşı çıkmış; kadının 
yalnızca doğuran, bakım veren ve sabreden bir figür olarak konumlandırılmasına itiraz etmişlerdir. Bu 
aktörler, dini referanslar içinde öznellik kurabilen, hak talebini seküler argümanlarla ifade edebilen, 
toplumsal cinsiyet rollerini sorgulayabilen ve aile kurumunun işleyişine dair dönüşüm talep eden bir 
kadın öznesini merkeze almışlardır. 

4. Türkiye’de İslami Feminist Söylemde Aile: Eleştiriler, Talepler ve Dönüştürücü Stratejiler 

İslami feminist söylemin yeni kuşağını temsil eden aktörler, yalnızca geleneksel dini yapılarda değil, 
dijital mecralardaki görünürlükleri sayesinde çevrimiçi ortak hafıza alanlarında da özne olarak 
konumlandıklarını ortaya koymaktadır. Bu bölümde, söz konusu aktörlerin yazıları söylem analizi 
yöntemiyle incelenmesi, aile kurumunun eşitlik temelinde yeniden kurgulanmasına yönelik dilsel ve 
temsil stratejilerini açığa çıkarmış; bu stratejilerin toplumsal cinsiyet temelli dönüşüme nasıl katkıda 
bulunduğunu görünür kılmıştır. Reçel Blog örneği, kadınların gündelik yaşamlarında deneyimledikleri 
çelişkileri ve mahremiyetle örülü aile yapısını ifşa ederken, dijital alanı aynı zamanda bir “karşı-anlatı” 
mekânına dönüştürmektedir. Köse’ye (2020, s. 182) göre blog yazıları, Müslüman kadınların yalnızca 
dini normları yeniden yorumlamasına imkân tanımakla kalmaz; aynı zamanda “çoğul İslami kadınlık 
hallerini” temsil eden bir söylem alanı üretir. Bu çoğul yapı, İslami feminizmin yalnızca teolojik 
tartışmalarla sınırlandırılamayacağını, aile içindeki cinsiyet temelli eşitsizliklerin kadın deneyimleri 
üzerinden sorgulanabileceğini göstermektedir. 

İslami feminist kadınların geleneksel aile yapısına yönelttikleri eleştiriler, dijital mecralardaki 
anlatılar aracılığıyla çok katmanlı biçimde görünür olmaktadır. Reçel Blog’da yayımlanan yazılar, ev içi 
emek, annelik ve evlilik gibi toplumsal cinsiyet rollerinin kadınları nasıl sınırlandırdığını somut yaşam 
kesitleriyle aktararak normatif aile anlayışının sorgulanmasında söylemsel bir direnç alanı 
yaratmaktadır. Köse (2020, s. 179), bu tür metinlerin yalnızca bireysel ifade biçimleri olmadığını; aksine 
“İslami kadın öznelliğinin kamusal görünürlüğünü artıran politik müdahaleler” niteliği taşıdığını 
vurgular. Dolayısıyla dijital anlatılar, aile kurumunun heteronormatif ve ataerkil yapısını sorgulayan, 
çoğul ve alternatif feminist tahayyüllerin gelişmesine zemin hazırlayan dinamik alanlar olarak işlev 
görmektedir. 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2153 

4.1. Aileyi Kurtarmak mı? Yeniden Kurmak mı? 

Türkiye’de İslami feminizmin aile kurumuna yönelik eleştirileri, yalnızca İslam’ın normatif 
yorumlarıyla sınırlı kalmayan, kadınların gündelik hayat pratiklerinden ve toplumsal cinsiyet 
eşitsizliklerine dair somut deneyimlerinden beslenen bir siyasal söylem olarak öne çıkar. Bu bağlamda 
Türkiye’deki İslami feministler, geleneksel aile yapısının kadını itaatkâr eş, fedakâr anne ve 
mahremiyetin taşıyıcısı olarak konumlandıran tahakkümcü kurgusunu sorgulamakta; dinî referanslarla 
meşrulaştırılan bu rollerin kadınları görünmeyen emek, duygusal sömürü ve ataerkil denetim döngüsü 
içinde sıkıştırdığını vurgulamaktadır.  

Söylem analizi çerçevesinden bakıldığında, İslami feministlerin aileye yönelik eleştirileri yalnızca 
mevcut yapının sorunlarını görünür kılmakla sınırlı değildir; aynı zamanda daha adil, eşitlikçi ve rıza 
temelinde yeniden inşa edilmiş bir aile tahayyülünü de içermektedir. Bu vizyon, ev içi emeğin görünür 
kılınması, erkeklerin aile içi sorumlulukları paylaşması ve kadınların eğitim, çalışma ve kamusal alanda 
var olma haklarının aile kurumu içinde engellenmemesi taleplerini kapsamaktadır.  

Türkiye’nin ilk Müslüman feminist kadın derneği olan Havle Kadın Derneği, kadın, aile ve toplumsal 
cinsiyet eşitliği konularında hem kuramsal hem de sivil toplum boyutunda çalışmalar yürüterek, aileye 
dair hâkim söylemleri eleştirel biçimde dönüştürmeyi hedeflemektedir. Derneğin yürüttüğü Türkiye’de 
Aile: Hayaller ve Gerçekler (2022) araştırması, farklı sosyo-ekonomik ve kültürel gruplardan kadınların 
aile algılarını incelemiş; tanımların yalnızca bireysel deneyimlere değil, hâkim ideolojik söylemlere de 
dayandığını ortaya koymuştur (Havle Kadın Derneği, 2021). Yine derneğin katkıda bulunduğu 
Müslüman Aile Yasalarındaki “Ataerki DNA’sı”nı Çözümlemek (2021) çalışması, İslami hukuk 
sistemlerinde aile düzenlemelerinin ataerkil güç ilişkilerini nasıl pekiştirdiğini irdelemiş ve eşitlikçi bir 
aile anlayışının hukuki temellerinin kurulabileceğini savunmuştur (Havle Kadın Derneği, 2022). Bu 
örnekler, sivil toplum üretimlerinin kuramsal tartışmalarla nasıl kesiştiğini ve dönüştürücü bir 
perspektife nasıl katkı sunduğunu göstermektedir. 

Türkiye'deki Müslüman feministler, İslami feminizmin yalnızca teolojik ve fıkhî yorumlara 
indirgenemeyeceğini, aksine kadınların somut yaşam deneyimlerine yaslanan dönüştürücü bir 
politikaya evrilmesi gerektiğini savunur. Türkiye bağlamında Müslüman kadınlar, şeriatla 
yönetilen toplumlardaki kadınlarla aynı kurumsal baskılara maruz kalmasalar da aile, kültür ve 
patriyarka gibi güçlü kurucu yapılarla sınırlanırlar. Müslüman feministler, varoluşsal olarak 
“hem Müslüman hem feminist” olmanın sağladığı eleştirel araçlarla bu yapıları ifşa eder ve 
dönüştürmeye çalışırlar. Türkiye’de bu hareketin özgünlüğü, kadınların çelişkili deneyimlerini 
anlamaya çalışmasında, yalnızca hak mücadelesiyle sınırlı kalmayan, kadınlık halleri, aile içi 
roller ve mahalle baskısı gibi gündelik yaşama dair dinamikleri merkeze alarak bir politika 
üretmesinde yatar. Örneğin Keleş, Şimdi ve Burada Müslüman Bir Feminizme İhtiyacımız Var 
mı? başlıklı yazısında fıkhî tartışmalara aşırı bağlılığın,  gündelik deneyimleri arka plana 
itebileceğini ve Müslüman feminist öznenin enerjisini bu yönde tüketmemesi gerektiğini öne 
sürer. Nitekim Müslüman feministliğin amacı sadece yeni içtihatlar üretmek değil, aynı 
zamanda o içtihatlardan bağımsız bir kadın hayatının da mümkün kılınmasıdır. Bu yönüyle 
Türkiye’deki Müslüman feministler hem dini yorumları sorgulayan hem de patriyarkanın din 
dışı kurucu işleyişlerini hedef alan çift yönlü bir mücadele yürütmektedir. Özetle yazar, 
Türkiye’de Müslüman feminist politikanın özgün gücünün, kadınların çelişkilerle örülü 
yaşamlarını dönüştürme kapasitesinde ve teolojiden çok gerçekliğe yaslanan bir feminist 



Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2154 

tahayyülde yattığını savunmaktadır (Keleş Şehide, 2021). Geleneksel aile eleştirileri ve ideal 
aile tasavvuru bağlamında yazılar yazan İslami feministler de tam olarak böyle bir metot 
benimsemektedirler. Bu perspektif, İstanbul Sözleşmesi tartışmalarında daha net görünür 
olmuştur. Sözleşmenin aileyi “tehdit ettiği” yönündeki muhafazakâr söyleme karşı, İslami 
feministler normatif aile yapısının mevcut çatlaklarını ifşa eden metinler üretmiştir. 

 Örneğin Reçel Blog’da yayımlanan “Kadınların Hak Mücadelesi Aile Kurumunu Tehdit 
Ediyor Temalı Safsatalar” başlıklı metinde, kadını korumaya yönelik yasal düzenlemelere 
yöneltilen ve bu düzenlemelerin aile kurumunu tehdit ettiği iddiasına dayanan karşı çıkışlar 
maddeler hâlinde sıralanmaktadır. Söz konusu önermenin hiçbir bilimsel temele dayanmadığı 
ifade edilir. Bu argümanın mantıksız olduğunu ifade etmek adına “insan hakları hukukunun 
gelişmesinin insan hakları ihlalini arttırdığını” söylemek kadar saçma olduğu üzerinden bir 
benzerlik kurulur.  Metin boyunca yazar toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin aile yapısını tehdit 
eden esas unsurunun kadınların hak ve onur mücadelesi değil, erkeklerin tarihsel olarak 
edindikleri toplumsal ayrıcalıkları koruma refleksi olduğunu savunur. Yazar, erkek egemen 
kültürün kadınlara yüklediği “anlayış”, “tolerans” ve “şefkat” gibi özelliklerin; kadının kendi 
duygu ve düşüncelerini bastırarak, erkeğin sözsüz jestlerinden dahi anlam çıkaracak düzeyde 
gelişmiş bir sezgiselliğe evrilmesini patolojik bir içselleştirme süreci olarak tanımlar. Bu 
bağlamda, kadınların hak talepleri “aileye tehdit” olarak değil, onur temelli bir dengeleme 
çabası olarak görülmelidir. Yazarın söyleminde, aile kurumunun korunması ancak erkeklerin 
duygusal ve ahlaki kapasitelerinin geliştirilmesiyle mümkün görülmekte, toplumsal cinsiyet 
rollerinin yeniden inşasına vurgu yapılmaktadır. Bu söylem, aileyi kutsal ve dokunulmaz bir 
yapı olarak değil, toplumsal ilişkilerin eşitlikçi bir düzlemde yeniden üretildiği bir alan olarak 
konumlandırmakta ve özellikle erkek çocukların yetiştirilme tarzının bu dönüşümde belirleyici 
olduğunun altını çizmektedir. Böylece “aileyi kurtarma” söylemi, kadınların taleplerini 
bastırmak yerine erkekliğin dönüşümünü hedef alan bir kültürel değişim çağrısına 
dönüşmektedir (Reçel Blog, 10 Kasım 2017). 

Reçel Blog ve Havle Kadın Derneği’nin kurucuları, yalnızca yazılı üretimlerle değil, kamusal 
alandaki eylem ve performanslarıyla da aileye yönelik eleştirilerini gündemde tutmaktadır. 
Türkiye’de kadına yönelik şiddettin önlenmesi yönünde kadın hakları savunucularının 
kazanımlardan olan 6284 Sayılı Kanun ve İstanbul Sözleşmesi’ne yönelik aile üzerinden gelen 
eleştirilere yönelik “Aileniz Batsın” pankartıyla duygularını ifade ettiğini belirten Çamdereli; 
batması gereken aile formunun aile içi şiddetin doğallaştığı, gizli baskıları aile içerisinde 
yaşayan ve hareketleri kontrol altına alınan kadın ve çocuklar için eşitsiz ve dengesiz bir aileye 
karşılık geldiğini belirtmektedir. Bu ailenin karşısına ise ev içi emeğin sömürüsünü 
meşrulaştırmayan, eşit ve şiddetsiz, sadece “kan bağıyla değil özveriyle” kurulan aileleri öne 
çıkarmaktadır (Çamdereli, 2019). 

İstanbul Sözleşmesinin evlilik oranlarını azaltıp, boşanma oranlarını arttırarak aileyi tehdit 
ettiğine yönelik iddiaların sosyal medya platfomlarında dolaşıma sokulmasıyla birlikte İstanbul 
Sözleşmesi’ni savunarak mevcut geleneksel aile formunun hali hazırdaki çatlaklarını deşifre 
eden yazılar İslami feminist kadınların taleplerini anlamak noktasında önem arz etmektedir. 
Evlilikte toplumsal cinsiyet rollerinin kadını evde bir “mutfak robotuna” dönüştürmesinden, 
boşanma oranlarının asıl sorumsuzluklar ve ilgisiz davranma noktasında arttığından, kadın ve 
erkek arasında evliliğin iyileşmesi adına orantısız bir emek harcayışının mevcudiyetinden 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2155 

bahsedilir. Evliliklerin “eşine sevgi değil katlanma payesi güden evlilikler” formundan 
çıkabilmesi için erkeklerin çocuk bakımından, ev işlerine kadar tüm süreçlerde görev ve 
sorumluluk almasının gerektiğinin altı çizilir (Reçel Blog, 3 Eylül 2019). 

Söylem analizi açısından Reçel Blog’ta uluslararası insan hakları söylemi ile İslami feminist 
argümanların kesişme alanlarına da örnek teşkil eden yazılar mevcuttur. Örneğin Reçel Blog’da 
anonim bir konuk yazar ailede sağlanması gereken dönüşümü Malezya’daki toplumsal cinsiyet 
eşitliği aktivizmini sağlamak adına faaliyet yürüten Musawah adlı sivil toplum kuruluşuna 
referansla anlatmaktadır. Musawah’ın toplumsal dönüşümü ailenin eşitlikçi dönüşümüne 
koşut olarak öne çıkarmasını destekleyerek; Müslüman aile hukukunda bir reformun ivedilikle 
gerçekleşmesini salık veriyor. Evliliğin eşitler arası bir ortaklığa dayanması gerektiği dolayısıyla 
aile hukukunun ataerkiden özgürleşmesi gerektiği yönünde Musawah’ın kampanyalarından 
haberdar ediyor. Tüm bu kampanyalar referanslarını İslami usullerden almaktan ziyade 
Uluslararası İnsan Hakları hukuku göz önünde bulundurularak “aile içindeki tüm bireylerin 
baskı, şiddet ve ayrımcılıktan uzak olma hakkına” vurgu yapılarak ve “din, ideoloji, kültür veya 
gelenek adı altında bunların meşrulaştırılmasının yanlış olduğu” kanaatiyle anlatılır (Reçel Blog, 
15 Mayıs 2020). 

Öte yandan, iktidar söyleminde sıkça yer bulan “aileyi ayakta tutma” idealinin, aile 
kurumunun güçlendirilmesi hedefinin çoğu zaman “devlet istikrarı ve çıkarı”nı koruma 
amacıyla ilişkilendirildiği yazılarda gösterilir. Boşanmanın siyasal iktidar açısından olumsuz bir 
durum olarak çerçevelenme nedenleri ekonomi-politik perspektiften ele alınmaktadır. 
Eleştiriler, toplumda ve siyasal iktidarın bakış açısında evliliğin devamını sağlaması beklenen 
tarafın ağırlıklı olarak kadın olduğu yönündedir. Bu çerçevede, kadının “fıtratı” ile uyumlu 
olduğu varsayılan tahammül, sabır ve görmezden gelme gibi niteliklerin; erkeğin aile içindeki 
sorumluluklarını üstlenmemesi veya olumsuz davranışlarını değiştirmemesi karşısında tolere 
edici bir rol biçtiği belirtilmektedir (Reçel Blog, 8 Şubat 2020). 

Bu dönemde kadının sadece aile ile özdeşleştirilmesi ve ailenin de eşitsiz bir şekilde inşa 
edilişi siyasal iktidarın yürütmek istediği politikalar üzerinden eleştirilir. Örneğin Aile ve Sosyal 
Hizmetler Bakanlığı tarafından yayımlanan Ailenin Korunması ve Güçlendirilmesi Vizyon Belgesi 
ve Eylem Planı (2024–2028)’ nı aile kurumunu tarih dışı, değişmez ve idealize bir biçimde 
yücelttiği; günümüz toplumsal gerçekliklerinden ve toplumsal cinsiyet eşitliği ilkesinden uzak 
görüldüğü için eleştirilir. Kadın kavramının belgede yalnızca doğurganlık, evlilik ve sigorta gibi 
sınırlı bağlamlarda geçtiği; kadın haklarının ise tamamen görünmez kılındığı vurgulanır. 
Belgenin, insan hakları ve eşitlik gibi evrensel değerlere yalnızca zorunlu atıf düzeyinde yer 
verdiği, toplumsal cinsiyet temelli ayrımcılık ya da eşitlik ilkesine dair herhangi bir politik 
perspektif sunmadığı belirtilir. Aileye dair geliştirilen söylemin, kadınları yalnızca “annelik” ve 
“eş” rolleriyle tanımlayan muhafazakâr bir çerçeveye sıkıştırdığı ifade edilerek; bu vizyonun, 
kadınları birey olarak değil, ancak bir erkekle kurduğu ilişki ve toplumsal roller üzerinden 
tanıdığına vurgu yapılır. Bu Müslüman feminist perspektife göre devletin aile politikası, 
kadınların özerkliğini tanımayan ve onları yalnızca geleneksel rollerle var eden ideolojik bir 
araç hâline dönüştürür. Bu yaklaşım, toplumsal mühendislik pratiği olarak değerlendirilmekte 
ve gerçek toplumsal ihtiyaçlara karşılık vermediği noktasında eleştirilmektedir (Sönmez, 25 
Mayıs 2024).  



Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2156 

Sönmez (2025) kadın cinayetlerinin çoğunlukla aile içinde ve evlilik bağlamında 
gerçekleştiğini belirterek “ailenin korunması” söylemiyle geliştirilen politikaların, şiddetin 
kaynağını görmezden geldiği ve erkek egemenliğini tahkim ettiğini belirtir. Sönmez’e göre 
elektronik kelepçe uygulaması ve koruma kararlarının etkisizliği, devletin şiddet mağduru 
kadınları yeterince korumadığının bir göstergesidir.  İktidarın aileyi kutsayan ve erkek 
otoritesini koruyan söylemleri, kadınların özerk bireyler olarak tanınmasının önünde bir engel 
olarak değerlendirilmektedir. Aile Enstitüsü gibi yapılar aracılığıyla kurumsallaşan bu 
yaklaşımın, cinsiyet temelli şiddeti önlemek yerine meşrulaştırdığı ileri sürülmektedir. “Kutsal 
aile” kavramının, insan hakları ve kadın haklarının önüne geçirilmesi eleştirilmekte; toplumsal 
düzenin temelinin bireyin yaşam hakkı ve güvenliği olması gerektiği vurgulanmaktadır. 
Sönmez, kadınların yaşam hakkını merkeze alan, eşitlikçi ve toplumsal cinsiyet duyarlılığı 
taşıyan kamu politikalarının aciliyetini savunmaktadır (Sönmez, 3 Ocak 2025). 

Türkiye’de 2025’in “Aile Yılı” ilan edilmesi çerçevesinde uygulamaya konulan doğum teşvik 
politikaları da Müslüman feminist perspektiften eleştiriyle karşılanmaktadır. Sönmez, devletin 
annelik üzerinden yürüttüğü nüfus politikalarının ekonomik destek vaatlerine indirgenmiş 
olduğunu ve babalık rolünün bu söylemde tamamen yok sayıldığını belirtmektedir. Beş yaşına 
kadar sürecek maddi desteklerin, çocukların gelişim süreci ve bakım ihtiyaçları açısından 
yetersiz ve sürdürülemez olduğunu vurgulanırken; Türkiye’deki doğum teşviklerinin, Avrupa 
ülkelerindeki uzun süreli ve kapsayıcı sosyal devlet uygulamalarıyla karşılaştırıldığında oldukça 
yüzeysel kaldığı ifade edilir. Sönmez, Anneliği Üç Paraya Satın Almadan Önce Yapılacaklar 
başlıklı yazısında iktidarın aile politikalarının gerçek sosyal haklar sunmak yerine “çocuk yapın” 
çağrısıyla sınırlı kaldığı, ancak bu çağrıların ekonomik gerçekliklerle örtüşmediğini aktarır.  
Yazar, sosyal devletin çocuk ve aile desteklerini kamusal hizmetlerle birlikte, uzun vadeli ve 
eşitlikçi bir anlayışla yürütmesi gerektiğini savunurken; ayrıca, kadınların doğurganlık rolleriyle 
tanımlanmasına ve anneliğin ücretli bir kimliğe indirgenmesine karşı çıkar. Yazı, anayasal 
sosyal devlet ilkesine uygun, hak temelli ve kapsayıcı aile politikalarının geliştirilmesi gerektiği 
yönünde bir çağrıda bulunur (Sönmez, 17 Ocak 2025). 

Bu bağlamda, “aileyi kurtarmak mı, yeniden kurmak mı?” sorusu, İslami feminist söylemin 
hem eleştirel hem de kurucu yönünü ortaya koymaktadır. Eleştirel yön, ataerkil yapıların dinî 
ve kültürel referanslar aracılığıyla yeniden üretilme biçimlerini görünür kılarken; kurucu yön, 
eşitlikçi ve rıza temelli bir aile modelinin inşa edilebileceğine dair politik bir perspektif 
sunmaktadır. Söylem analizi perspektifinden değerlendirildiğinde, İslami feministler açısından 
mesele yalnızca mevcut aile formunun reforme edilmesi değil, aynı zamanda toplumsal 
cinsiyet adaletini esas alan alternatif bir aile anlayışının dilsel, hukuki ve kültürel temellerinin 
oluşturulmasıdır. Bu yaklaşımla “aile” kavramı, muhafazakâr ideolojinin korunması gereken bir 
kurumundan ziyade, toplumsal ilişkilerin eşitlikçi biçimde yeniden üretilebileceği bir alan 
olarak yeniden tanımlanmaktadır. 

4.2. Kutsal Annelik Mitinin Eleştirisi 

Son on yılda küresel düzlemde muhafazakâr, neoliberal, popülist, otoriter, sağcı 
hükümetlerin özellikle kutsal aile miti üzerinden ürettikleri söylemsel vurgu bugünlerde 
zirveye ulaşmıştır. Aile, ikili cinsiyet normları üzerinden toplumsal cinsiyet rolleri ile inşa edilen 
bir toplumsal kuruma karşılık gelirken; aynı zamanda refah politikalarından uzaklaşılmasıyla 
neoliberal çağın bakım emeğinin görünmezliğine ve tüketim kültürünün bir nesnesi haline 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2157 

gelmiştir. Bu bağlamda dile getirilen “annelik” miti de sadece kadının kendisini değil anneliği 
de politik bir meseleye dönüştürmüştür. Öyle ki “toplumsal olanla bireysel olan arasındaki en 
önemli kesişim noktası olarak” artık sadece özel alana hasredilemeyecek, “toplumsal olana ait 
pek çok öğeyi barındıran” bir kimliğe evrilmiştir (Bora, 2001:78). Bu bağlamda Türkiye’deki 
İslami feminist perspektif de anneliğin doğal ve kadınlıkla özdeşleştirilmiş bir toplumsal icat 
olduğunu ifade ederek anneliğin tarihsel, kültürel ve toplumsal olarak kurulan bir deneyim 
olduğunu savunmaktadır. Öte yandan “bireyin kendilik alanını bastıran, yalnızlaştırıcı ve emek 
yoğun bir süreç” olarak bu sürecin toplumsal normlarla nasıl şekillendiği sorgulanmaya 
başlanır. Örneğin Türköne, Butler ve Badinter’in görüşlerinden hareketle anneliğin doğuştan 
gelen bir içgüdü değil, toplumsal olarak dayatılan bir rol olduğunu vurgular ve tarihsel 
örneklerle, anneliğin sevgiyle doğrudan ilişkili olmadığını, erkek egemen ideolojiler tarafından 
sürekli yeniden tanımlandığı gösterir. Yazar, anneliğin bir “seçim” gibi sunulmasının aslında 
onu zorunlu hale getiren yapıları görünmez kıldığını belirtir. Modern toplumda kadınların 
yaşadığı öfke, tükenmişlik ve yalnızlık gibi duyguların bireysel değil, sistemsel olduğuna dikkat 
çeker. Bu bağlamda yazar, anneliğin gerçekliğinin kadınlar tarafından yeniden tanımlanması 
ve kolektif olarak yazılması gerektiğini savunur. Normatif annelik anlayışına karşı çıkılarak, 
anneliğin çoğul, çelişkili ve kişisel deneyimlere dayalı bir biçimde ele alınması talep edilir. 
(Türköne, 2023). 

Türkiye’de Marksist feminist kuramın önemli temsilcilerinden biri olan Gülnur Acar-
Savran’ın “ücretli emeğin görünmezliği” üzerine yaptığı tespitler, ücretli ve ücretsiz emek 
arasındaki kopmaz bağın altını çizmesi bakımından dikkat çekicidir. Savran, Marx’ın ücretli 
emek çözümlemelerinde kadının yeniden üretim sürecindeki rolünü yeterince hesaba 
katmadığını (Acar-Savran, 2002, s. 170) ve Delphy’nin ev içi emeği ücretli emekten bağımsız 
bir alan olarak gördüğünü (Acar-Savran, 2002, s. 161) eleştirir. Ona göre ev içi emeğin 
görünmezliğini aşmak; bu emeğin değerinin tanınması, ev içi ve ev dışı emeğin bütüncül 
biçimde değerlendirilmesi, ücretli bakım işlerinin nitelikli meslek statüsüne kavuşturulması, 
erkeklerin bu alanlara katılımının teşvik edilmesi ve eğitim düzeyini artırmaya yönelik kamusal 
politikalarla mümkündür. Bu tür politikaların, toplumsal cinsiyet temelli iş bölümünü 
dönüştürme potansiyeline sahip olduğunu savunur (Acar-Savran, 2002, s. 204). Türkiye’de 
çocuk bakımının kadınlara, özellikle de büyükannelere ücretsiz ve karşılıksız bir sorumluluk 
olarak yüklendiği olgusundan hareketle bakım emeğinin kuşaktan kuşağa bir bayrak yarışı gibi 
nasıl devredildiği ve kadınlardan yaşları, sağlık durumları ya da arzuları gözetilmeksizin bu 
emeği sürdürmelerinin beklenmesi de İslami feminist perspektifin anneliğin kadın emeği 
üzerinden tanımlanmasını sorguladıkları temalardan biridir. Gökçeli, torun bakımı “sevgi” ile 
meşrulaştırılırken, kadınların bu emekten kaçınma hakkı yok sayıldığını, itiraz ettiklerinde ise 
suçluluk duygusuyla bastırılmakta olduğunu ifade eder. Devletin çocuk bakımına yönelik hiçbir 
kurumsal destek sunmaması (örneğin kreş desteği, denetim, erişilebilirlik gibi) kadınları aile içi 
çözümlere ve dolayısıyla yeniden kadınlara bağımlı hale getirdiği vurgulanır.  Bu durumun hem 
çalışan anneleri hem de bakım vermesi beklenen büyükanneleri ciddi bir çatışmaya 
sürüklediğini belirten Gökçeli, bakım emeğinin kadınlar arası bir dayanışmayla sessizce 
çözümlenmesine değil, kamusal ve politik düzeyde tartışılmasına ihtiyaç olduğunu savunur. 
Toplumsal cinsiyet rollerinin her yaştaki kadına sorumluluk yüklediğini ve bu yükümlülüklere 
itiraz eden kadınların “sevgisizlikle” yaftalandığını vurgular. Tüm bu eleştirileri ışığında yazar, 
çocuk bakımına dair acil kamusal politikaların geliştirilmesini talep eder. Kadınların kendi 



Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2158 

aralarındaki gündelik sohbetlerini bir direniş alanı olarak görmeyi önererek, bakım emeğinin 
görünmezliğini sorgulayan bir farkındalığa çağırır (Gökçeli, 2023).  

Anneliğin varoluşsal olarak kutsallık içerdiğine yönelik söylemlerin eleştiri İslami feminist 
perspektifin aile hususunda ele aldığı bir diğer önemli temadır. Reçel Blog’da kendisini bekar 
ve dindar kimliği ile tanımlayan yazar kadınlara toplumsal ve dini bağlamda yüklenen “kutsal 
annelik” söylemini eleştirel biçimde sorgulamaktadır. Toplumda doğurmayan kadınların 
değersiz, eksik veya sorunlu olarak görüldüğünü ve bu algının yalnızca erkekler değil, çocuk 
sahibi kadınlar tarafından da yeniden üretildiğini vurgular. Kendi yaşam deneyimi üzerinden, 
doğurmamış kadınlara dayatılan yetersizlik hissinin nasıl içselleştirildiğini analiz eder. Dini 
referansları yeniden değerlendirerek, Kur’an’da anneliğe varoluşsal bir kutsallık 
atfedilmediğini, değerli olanın annenin bireysel emeği ve şefkati olduğunu savunur. Bu 
bağlamda anneliğin, kadının değeriyle değil, belirli fiil ve eylemlerle ilişkilendirilmesi 
gerektiğini ileri sürer. Annelik ve kutsallığın bireysel ve bağlamsal olduğunu, toplumsal bir 
hiyerarşi aracı haline getirilmemesi gerektiğini belirtir. Yazar, dindar bir kadın olarak kutsallığı 
annelik dışında da yaşayabileceğini savunmakta ve kadın kimliğinin doğurganlıkla 
tanımlanmasına karşı çıkmaktadır. Talebi, kadınların dini ve toplumsal normlar tarafından 
şekillendirilmeyen bir birey olarak tanınmaları ve değer görmeleridir (Zeynep Ö.,2024).  

Havle Kadın Derneği’nin kurucularından Çamdereli; anneliğin toplumsal beklentiler ve 
dayatmalarla şekillendirilen kutsal bir rol olarak yüceltilmesini eleştirir. Annelik deneyiminin 
otomatik sevgi ve şefkatle değil, zamanla kurulan bireysel ilişkilerle geliştiğini savunur. Annelik 
kararının çoğu zaman bilinçli bir tercih olmaktan çok, dayatmalarla alındığını sorgular. Anneler 
Günü’nü, pahalı hediyeler yerine bakım emeğinin görünür kılındığı, kapsayıcı bir hatırlama 
alanı olarak yeniden anlamlandırmayı talep eder. Annelik deneyiminin farklı biçimlerinin ve 
anne olmak istemeyen kadınların da toplumsal olarak tanınmasını savunur (Çamdereli, 2022). 

Söylem analizi perspektifinden bakıldığında, kutsal annelik miti etrafında şekillenen bu 
eleştiriler, İslami feminist aktörlerin hem ataerkil dini yorumları hem de neoliberal bakım 
politikalarının yarattığı yapısal eşitsizlikleri görünür kılma stratejilerini ortaya koymaktadır. 
İncelenen metinler, anneliğin tekil ve idealize edilmiş bir kimlik olarak sunulmasına karşı, çoğul 
ve deneyim temelli annelik anlatılarını ön plana çıkarır. Böylece, annelik söylemi yalnızca 
bireysel bir tercih veya biyolojik bir olgu olarak değil, toplumsal, kültürel ve politik güç 
ilişkilerinin kesişiminde konumlanan bir alan olarak yeniden tanımlanır. 

5. Sonuç 

Aile kurumu, ülkede neoliberal ve muhafazakâr siyasal yönelimlerin kesişiminde ideolojik 
olarak yeniden tanımlanmakta ve toplumsal cinsiyet ilişkilerinin düzenlenmesinde merkezi bir 
araç olarak kullanılmaktadır. Kadınlara atfedilen annelik, bakım emeği ve itaat temelli roller; 
farklı kültürel bağlamlarda değişkenlik gösterse de hem küresel hem yerel düzeyde ataerkil 
söylemin sürekliliğini pekiştiren mekanizmalarla desteklenmektedir. 

Türkiye’de aile, modernleşme sürecinden bu yana farklı siyasal rejimlerin ideolojik projelerine içkin 
bir kurum olarak yeniden tanımlanmış ve düzenlenmiştir. Erken Cumhuriyet döneminde aile, ulus-
devlet inşasının temel dayanaklarından biri olarak modernleştirilmeye çalışılırken, kadınlar da bu 
dönüşümün öznesi değil nesnesi konumunda tutulmuştur. 1960’lı ve 1970’li yıllarda uygulanan 
kalkınmacı politikalar, 1980 darbesi sonrası muhafazakâr restorasyon, 2000 sonrası AKP iktidarının 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2159 

neoliberal muhafazakâr politikaları ve aile eksenli söylemleri, kadınları kamusal yaşamda giderek daha 
çok özel alanla sınırlandırmıştır. “Ailenin korunması” söylemi, kadınların eşit yurttaşlık taleplerini geri 
plana iterek onları yeniden “eş”, “anne” ve “fedakâr” rolleriyle tanımlayan siyasal bir aygıta 
dönüşmüştür. 

İslami feministler tam da bu noktada hem dini hem de siyasal normların dayattığı bu çerçeveyi 
eleştiriye tabi tutar. Türkiye’deki İslami feminist bakış açısını sahiplenen kadınlara göre aile, kıymeti 
kendinden menkul, sorgulanamaz, eleştirilemez, her koşulda güçlendirilmesi vaaz edilebilen bir kutsal 
mit değildir. Bu yaklaşım, aileyi statik ve değişmez bir yapı olarak değil, toplumsal cinsiyet ilişkilerinin 
ve iktidar biçimlerinin yeniden üretildiği bir alan olarak ele alır. Aile, kadınlar için yalnızca bir aidiyet ya 
da korunma alanı değil; aynı zamanda görünmeyen emek, duygusal sömürü, normatif roller ve ataerkil 
tahakkümün içselleştirildiği bir mekanizma olarak da işler. Bu yaklaşım, eşitlik, rıza ve öznellik temelli 
alternatif aile anlayışlarının mümkün olduğunu vurgular. Böylece İslami feminist söylem, yalnızca 
mevcut yapıya yönelik eleştirel bir pozisyon değil, aynı zamanda kurucu bir politik tahayyül 
geliştirmektedir. 

Reçel Blog, Havle Kadın Derneği ve bağımsız Müslüman feminist yazarlar, bu tahayyülü kamusal 
söylemde görünür kılmakta; İstanbul Sözleşmesi’nin iptali gibi toplumsal cinsiyet eşitliğini tehdit eden 
siyasal kararlara karşı kolektif bir söylem üretmektedirler. Metinlerinde aile, kutsal ve dokunulmaz bir 
yapı olarak değil; eşitlikçi temelde yeniden kurulabilecek, farklı biçimlerde yaşanabilecek bir alan olarak 
ele alınır. Bu çerçevede bakım emeğinin görünmezliği, anneliğin ideolojik olarak yüceltilmesi ve 
kadınların doğurganlık üzerinden toplumsal değer hiyerarşisine tabi tutulması eleştirilir. 

Sonuç olarak, Türkiye’deki İslami feministler, aileyi yalnızca eleştirmekle yetinmeyen, onu toplumsal 
cinsiyet eşitliği perspektifiyle yeniden kurmayı hedefleyen, dini metinleri yeniden yorumlarken aynı 
zamanda kadınların gündelik deneyimlerinden beslenen bir mücadele pratiği geliştirmektedir. Bu 
yaklaşım, devletin ve toplumun dayattığı tekil annelik ve eşlik rollerine karşı çoğul, rıza temelli ve eşitlik 
odaklı alternatifler ortaya koymaktadır.  

Çalışma, söylem analizi yöntemi aracılığıyla İslami feminist metinlerde aileye ilişkin dilsel ve temsil 
stratejilerini görünür kılarak hem yerel hem de küresel feminist tartışmalara özgün bir katkı 
sunmaktadır. Gelecek araştırmalar, bu söylemlerin farklı dijital mecralarda nasıl çoğaldığını, kuşaklar 
arası aktarımını ve toplumsal politika yapım süreçlerine etkisini inceleyerek alanı derinleştirebilir. 

Araştırma ve Yayın Etiği Beyanı 

Araştırma ve Yayın Etiği Beyanı Bu çalışma bilimsel araştırma ve yayın etiği kurallarına uygun 
olarak hazırlanmıştır. Etik kurul onayı gerektirmemektedir 

Yazarların Makaleye Olan Katkıları 

Bu çalışmanın tamamı tek yazar tarafından yapılmıştır.  

Çıkar Beyanı 

 Bu çalışmada herhangi bir çıkar çatışması bulunmamaktadır. 

 

 



Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2160 

    KAYNAKLAR 

Acar-Savran, G. (2012). İkinci basıma önsöz. İçinde G. Acar-Savran & N. Tura Demiryontan 
(Ed.), Kadının görünmeyen emeği: Maddeci bir feminizm üzerine (ss. 9–16). İstanbul: 
Yordam Kitap. 

Acar-Savran, G. (2002). Kadınların emeğini görünür kılmak: Marx’tan Delphy’ye bir ufuk 
taraması. Praksis, 10, 159–210. 

Adak, S. (2016). Siyaset ve toplumsal cinsiyet. F. Saygılıgil (Haz.). Toplumsal cinsiyet 
tartışmaları içinde (s. 17-33). Ankara: Dipnot Yayınları. 

Adak, S. (2021). Expansion of the Diyanet and the politics of family in Turkey under AKP rule. 
Turkish Studies, 22(2), 200–221. https://doi.org/10.1080/14683849.2020.1813572 

Akgül, Ç. (2011). Militarizmin cinsiyetçi suretleri. Ankara: Dipnot. 

Ali, Z. (2014). İslami feminizmler (Ö. Elitez, Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arat, Z. F. K. (2009, July 12–16). Gender approach and women’s rights in political party 
programs: The case of Turkey. World Congress of the International Political Science 
Association, Santiago, Chile. 

Badran, M. (2014). İslami feminizm nedir? Z. Ali (Der.), İslami feminizmler içinde (s. 37–51). 
İstanbul: İletişim Yayınları. 

Batmanghelichi, S., & Mour, L. (2017). Cyberfeminism, Iranian style: Online feminism in post-
2009 Iran. Feminist Media Histories, 3(1), 50–80. 

BBC Türkçe. (2012, 25 Mayıs). Erdoğan: Kürtaj cinayettir. BBC Türkçe. Erişim tarihi: 25 Haziran 
2025, https://www.bbc.com/turkce/haberler/2012/05/120525_erdogan_kurtaj 

Berktay, F. (2003). Tarihin cinsiyeti. İstanbul: Metis. 

Bora, A. (2001). Türk modernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü. A. İlyasoğlu & N. 
Akgökçe (Der.), Yerli bir feminizme doğru içinde (s. 77–107). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Bora, A. (2012). Aile: En güçlü işsizlik sigortası. T. Bora, A. Bora, N. Erdoğan & İ. Üstün (Der.), 
Boşuna mı okuduk? Türkiye’de beyaz yakalı işsizliği içinde (s. 181–201). İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Buğra, A., & Keyder, Ç. (2003). New poverty and the changing welfare regime of Turkey. 
Ankara: UNDP. 

Çağatay, S. (2023). Women workers’ education at the Confederation of Turkish Trade Unions: 
Excavating histories of transnational collaboration with the ICFTU. Labor History, 65(2), 
273–287. https://doi.org/10.1080/0023656X.2023.2272125 

Çakır, S. (2011). Osmanlı kadın hareketi. İstanbul: Metis Yayınları. 

Çamdereli, R. (2019, 12 Mart). Aileyi korumanın bedeli ve 8 Mart. Reçel Blog. Erişim tarihi: 25 
Mayıs 2025, http://recel-blog.com/aileyi-korumanin-bedeli-ve-8-mart/ 

https://www.bbc.com/turkce/haberler/2012/05/120525_erdogan_kurtaj
http://recel-blog.com/aileyi-korumanin-bedeli-ve-8-mart/


Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2161 

Çamdereli, R. (2022, 8 Mayıs). Anneler günü de kutlu olsun be! Reçel Blog. Erişim tarihi: 12 
Haziran 2025, http://recel-blog.com/anneler-gunu-de-kutlu-olsun-be/  

Çelik, B. (2019). 2000’li yıllarda İslamcı kadınların dönüşen söylemi: Romanlar aracılığıyla bir 
inceleme (Yüksek lisans tezi). Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kocaeli. 

Çelik, B. (2021). İstanbul Sözleşmesi bağlamında İslamcı kadınların görüşlerine dair bir 
değerlendirme. Tezkire Dergisi, (74), 185–201. 

Dalaman, Z. B. (2021). Feminist alternatif medyanın yarattığı yeni kadın kimlikleri: Türkiye–
Tunus incelemesi. Yıldız Social Science Review, 7(1), 36–57.  

Darvishpour, M. (2003). Islamic feminism: Compromise or challenge to feminism? Iran 
Bulletin/Women.  

Donovan, J. (2010). Feminist teori (A. Bora, M. Ağduk Gevrek, & F. Sayılan, Çev.). İstanbul: 
İletişim Yayınları. 

Eagleton, T. (1996). İdeoloji. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Ecevit, Y. (2012). Türkiye’de sosyal politika çalışmalarının toplumsal cinsiyet bakış açısıyla 
gelişimi. S. Dedeoğlu & A. Y. Elveren (Der.), Türkiye’de refah devleti ve kadın içinde. 
İstanbul: İletişim Yayınları. 

Eftekhari, R. (2003). Zanan: Trials and successes of feminist magazine. Middle Eastern Women 
on the Move, 15–22. 

Eslen-Ziya, H. (2013). Social media and Turkish feminism: New resources for social activism. 
Feminist Media Studies, 13(5), 860–870. 

Ecevit, Y. (2012). Türkiye’de sosyal politika çalışmalarının toplumsal cinsiyet bakış açısıyla 
gelişimi. S. Dedeoğlu & A. Y. Elveren (Der.), Türkiye’de refah devleti ve kadın içinde (s. 17-
33). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Eftekhari, R. (2003). Zanan: Trials and successes of feminist magazine. Middle Eastern Women 
on the Move, 15-22. 

Ertürk, Y. (2015). Turkey’s gender politics in the 2000s: The AKP’s impact on women. 
International Viewpoint. https://internationalviewpoint.org/spip.php?article3891  

Foucault, M. (2012). İktidarın gözü (İ. Ergüden, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Gazioğlu Terzi, E. (2015). Toplumsal cinsiyet bağlamında politik söylem: 1989-2011 yılları arası 
hükümet programlarında aile ve kadınlar. Sosyoloji Araştırmaları Dergisi, 18(2), 145-176. 

Giuliani, M. P. (2021). The family policy positions of conservative parties: A farewell to the 
male‐breadwinner family model? European Journal of Political Research, 60(3), 673–695. 
https://doi.org/10.1111/1475-6765.12407  

Goddard, V. A. (1996). Gender, family, and work in Naples. Berg Publishers. 

Gökçeli. (2023, 16 Ağustos). Devredilen annelik. Reçel Blog. Erişim tarihi: 5 Haziran 2025, 
http://recel-blog.com/devredilen-annelik/ 

Göle, N. (2000). İslamın yeni kamusal yüzleri. İstanbul: Metis Yayınları. 

http://recel-blog.com/anneler-gunu-de-kutlu-olsun-be/
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article3891
https://doi.org/10.1111/1475-6765.12407
http://recel-blog.com/devredilen-annelik/


Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2162 

Harris, O. (1981). Households as natural units. K. Young, C. Wolkowitz, & R. McCullagh (Der.), 
Of marriage and the market: Women’s subordination internationally and its lessons içinde 
(s. 47-69). Londra: Routledge. 

Havle Kadın Derneği. (2021). Müslüman aile yasalarındaki “ataerki DNA’sı”nı çözümlemek. Erişim 
tarihi: 15 Haziran 2025, https://www.havlekadin.org/musluman-aile-yasalarindaki-ataerki-dnasi  

Havle Kadın Derneği. (2022). Türkiye’de aile: Hayaller ve gerçekler. Erişim tarihi: 20 Haziran 2025, 
https://www.havlekadin.org/turkiyede-aile-hayaller-ve-gercekler  

Him, M. S., & Hoşgör, A. G. (2013). An implication of health sector reform for disadvantaged women’s 
struggle for birth control: A case of Kurdish rural–urban migrant women in Van, Turkey. Health Care 

for Women International, 36(9), 969–987. https://doi.org/10.1080/07399332.2013.827196  

Hosseini, M. Z. (2010, 9 Şubat). Understanding Islamic feminism. MR Online. Erişim tarihi: 30 
Mayıs 2025, https://mronline.org/2010/02/09/understanding-islamic-feminism-interview-
with-ziba-mir-hosseini/ 

Hürriyet. (2008, 7 Mart). Başbakan’dan üç çocuk tavsiyesi. Hürriyet. Erişim tarihi: 20 Mayıs 
2025, https://www.hurriyet.com.tr/gundem/basbakandan-uc-cocuk-tavsiyesi-8529872 

Hürriyet. (2012, 27 Mayıs). Erdoğan: Sezaryen doğumun doğal sürecine müdahaledir. Hürriyet. 
Erişim tarihi: 1 Temmuz 2025, https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-sezaryen-
dogumun-dogal-surecine-mudahaledir-20614108 

Kancı, T. vd. (2023). The anti-gender movement in Turkey: an analysis of its reciprocal aspects. 
Turkish Studies. 24 (5). 882-904. https://doi.org/10.1080/14683849.2022.2164189  

Kandiyoti, D. (1988). Bargaining with patriarchy. Gender and Society, 2(3), 274–290. 

Kandiyoti, D. (2013). Cariyeler, bacılar, yurttaşlar (4. baskı). İstanbul: Metis. 

Kavas, S., & Gündüz-Hoşgör, A. (2010). Divorce, and family change revisited: Professional 
women’s divorce experience in Turkey. Demografia, 53(5), 102–126. 

Keleş Şehide, Z. (2021, 28 Temmuz). Şimdi ve burada Müslüman bir feminizme ihtiyacımız var 
mı? 5Harfliler. Erişim tarihi: 15 Mayıs 2025, https://www.5harfliler.com/simdi-ve-burada-
musluman-bir-feminizme-ihtiyacimiz-var-mi/  

Köse, E. (2020). İslami feminizm, dijital yazı ve Türkiye örneği olarak Reçel Blog. Milel ve Nihal 
– İnanç, Kültür ve Mitoloji Araştırmaları Dergisi, 17(1), 173–184. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.4317655 

Leitner, S. (2003). Varieties of familialism: The caring function of the family in comparative 
perspective. European Societies, 5(4), 353–375. 

https://www.havlekadin.org/musluman-aile-yasalarindaki-ataerki-dnasi
https://www.havlekadin.org/turkiyede-aile-hayaller-ve-gercekler
https://doi.org/10.1080/07399332.2013.827196
https://mronline.org/2010/02/09/understanding-islamic-feminism-interview-with-ziba-mir-hosseini/
https://mronline.org/2010/02/09/understanding-islamic-feminism-interview-with-ziba-mir-hosseini/
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/basbakandan-uc-cocuk-tavsiyesi-8529872
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-sezaryen-dogumun-dogal-surecine-mudahaledir-20614108
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-sezaryen-dogumun-dogal-surecine-mudahaledir-20614108
https://doi.org/10.1080/14683849.2022.2164189
https://www.5harfliler.com/simdi-ve-burada-musluman-bir-feminizme-ihtiyacimiz-var-mi/
https://www.5harfliler.com/simdi-ve-burada-musluman-bir-feminizme-ihtiyacimiz-var-mi/
https://doi.org/10.5281/zenodo.4317655


Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2163 

Mernissi, F. (1998). Kadınların isyanı ve İslami hafıza. İstanbul: Epos Yayınları. 

Moghadam, V. (2002). Islamic feminism and its discontents: Toward resolution of the debate. 
Signs: Journal of Women in Culture and Society, 27(4), 1135–1171. 

Mojab, S. (2001). Theorizing the politics of Islamic feminism. Feminist Review, 69(1), 124–146. 

Nauck, B., & Klaus, D. (2008). Family change in Turkey: Peasant society, Islam, and the 
revolution from above. In R. Jayakody, A. Thornton, & W. Axinn (Eds.), International family 
change: Ideational perspectives (pp. 282–312). New York: Erlbaum 

Okin, S. M. (1999). Is multiculturalism bad for women? In J. Cohen, M. Howard, & M. 
Nussbaum (Eds.), Is multiculturalism bad for women? (pp. 7–24). Princeton, NJ: Princeton 
University Press. 

Özbilgin, M., & Healy, G. (2004). The gendered nature of career development of university professors: The case 
of Turkey. Journal of Vocational Behavior, 64(2), 358–371. https://doi.org/10.1016/j.jvb.2002.09.001 

Özdalga, E. (2009). Islamism and nationalism as sister ideologies: Reflections on the politicization of Islam in a 
longue durée perspective. Middle Eastern Studies, 45(3), 407–423. 

Öztan, E. (2014). Türkiye’de ailecilik, biyosiyaset ve toplumsal cinsiyet rejimi. Toplum ve Bilim, 130, 176–188. 

Öztan, E. (2015). Annelik, söylem ve siyaset. Cogito, 81, 91–108. 

Öztan, E. (2018). Neoliberalizmin ev hali: Türkiye’de aile, cinsellik ve toplumsal cinsiyet. In İ. Akça, A. Bekmen, & 
B. A. Özden (Eds.), Yeni Türkiye’ye varan yol: Neoliberal hegemonyanın inşası (pp. 243–261). İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Parla, A. (2001). The “honor” of the state: Virginity examinations in Turkey. Feminist Studies, 27(1), 65–
88. 

Purvis, T., & Hunt, A. (1993). Söylem, ideoloji, söylem, ideoloji, söylem, ideoloji… (S. Coşar, 
Çev.). Moment Dergi, 1(1), 9–36. 

Reçel Blog. (2017, 10 Kasım). Kadınların hak mücadelesi aile kurumunu tehdit ediyor temalı 
safsatalar. Reçel Blog. Erişim tarihi: 20 Mayıs 2025, http://recel-blog.com/kadinlarin-hak-
mucadelesi-aile-kurumunu-tehdit-ediyor-temali-safsatalar/ 

Reçel Blog. (2019, 3 Eylül). İstanbul Sözleşmesi Vs. Çürümüş aile kurumunun yılmaz 
savunucuları. Reçel Blog. Erişim tarihi: 28 Mayıs 2025, http://recel-blog.com/istanbul-
sozlesmesi-vs-curumus-aile-kurumunun-yilmaz-savunuculari 

Reçel Blog. (2020, 8 Şubat). Aileyi ayakta tutmak ne anlama geliyor? Reçel Blog. Erişim tarihi: 
1 Haziran 2025, http://recel-blog.com/aileyi-ayakta-tutmak-ne-anlama-geliyor/ 

http://recel-blog.com/kadinlarin-hak-mucadelesi-aile-kurumunu-tehdit-ediyor-temali-safsatalar/
http://recel-blog.com/kadinlarin-hak-mucadelesi-aile-kurumunu-tehdit-ediyor-temali-safsatalar/
http://recel-blog.com/istanbul-sozlesmesi-vs-curumus-aile-kurumunun-yilmaz-savunuculari
http://recel-blog.com/istanbul-sozlesmesi-vs-curumus-aile-kurumunun-yilmaz-savunuculari
http://recel-blog.com/aileyi-ayakta-tutmak-ne-anlama-geliyor/


Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2164 

Reçel Blog. (2020, 15 Mayıs). Musawah’tan mesaj var: Makul ve eşitlikçi bir aile hukuku 
mümkündür. Reçel Blog. Erişim tarihi: 30 Mayıs 2025, http://recel-blog.com/musawahtan-
mesaj-var-makul-ve-esitlikci-bir-aile-hukuku-mumkundur/ 

Roy, O. (2003). Küreselleşen İslam. İstanbul: Metis Yayınları. 

Sancar, S. (2014). Türk modernleşmesinin cinsiyeti. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Saraceno, C. (2015). A critical look at the social investment approach from a gender perspective. Social 
Politics, 22(2), 257–269. 

Şenel, B. (2017). “Biz büyük bir aileyiz”: Türkiye’de devlet söyleminde “makbul” kadınlık ve aile. Mülkiye 
Dergisi, 41(2), 31–69. 

Şerifsoy, S. (2013). Aile ve Kemalist modernizasyon projesi, 1928-1950. In A. G. Altınay (Ed.), Vatan, 
millet, kadınlar (pp. 167–200). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Song, J. (2009). South Koreans in the debt crisis: The creation of a neoliberal welfare society. Durham, 
NC: Duke University Press. 

Sönmez, B. (2024, 25 Mayıs). AKP’nin vizyonu: Kararname yasadan üstün, aile kadından değerli. Gazete 
Duvar. Erişim tarihi: 5 Haziran 2025, https://www.gazeteduvar.com.tr/akpnin‐vizyonu‐kararname‐
yasadan‐ustun‐aile‐kadindan‐degerli‐makale‐1693699 

Sönmez, B. (2025, 3 Ocak). Evlilik ve aile güzellemesi, ev içi şiddeti tırmandırıyor. Gazete Duvar. Erişim 
tarihi: 15 Haziran 2025, https://www.gazeteduvar.com.tr/evlilik‐ve‐aile‐guzellemesi‐ev‐ici‐siddeti‐
tirmandiriyor‐makale‐1746830 

Sönmez, B. (2025, 17 Ocak). Anneliği 3 paraya satın almadan önce yapılacaklar. Gazete Duvar. Erişim 
tarihi: 10 Haziran 2025, https://www.gazeteduvar.com.tr/anneligi‐3‐paraya‐satin‐almadan‐once‐
yapilacaklar‐makale‐1750214 

Tan, G. Ö. (2025). Avrupa’da aşırı sağın kadınları: Kimlik, aile ve annelik. Marmara Üniversitesi 
Siyasal Bilimler Dergisi, 11(1), 123–145. https://doi.org/10.14782/marmarasbd.1678595 

T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı. (2015). Ailenin ve dinamik nüfus yapısının korunması 
eylem planı (2015–2018). Ankara: T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı. Erişim tarihi: 5 
Haziran 2025, https://aile.gov.tr/uploads/ailesosyalpolitika/ailenindinamiknufus.pdf 

Tohidi, N. (2002). Islamic feminism: Perils and promises (pp. 135–153). 

Tuğrul, G. (2018). Dindar kadınların annelik algısı: Reçel Blog ve Müslüman Anneler blogunun 
karşılaştırmalı bir analizi. Fe Dergi, 10(2), 71–84. 

Türköne, S. (2023, 18 Mayıs). Anneliğin yükünü attık omuzlarımızdan. Reçel Blog. Erişim tarihi: 
20 Mayıs 2025, http://recel-blog.com/anneligin-yukunu-attik-omuzlarimizdan/  

http://recel-blog.com/musawahtan-mesaj-var-makul-ve-esitlikci-bir-aile-hukuku-mumkundur/
http://recel-blog.com/musawahtan-mesaj-var-makul-ve-esitlikci-bir-aile-hukuku-mumkundur/
https://www.gazeteduvar.com.tr/akpnin-vizyonu-kararname-yasadan-ustun-aile-kadindan-degerli-makale-1693699
https://www.gazeteduvar.com.tr/akpnin-vizyonu-kararname-yasadan-ustun-aile-kadindan-degerli-makale-1693699
https://www.gazeteduvar.com.tr/evlilik-ve-aile-guzellemesi-ev-ici-siddeti-tirmandiriyor-makale-1746830
https://www.gazeteduvar.com.tr/evlilik-ve-aile-guzellemesi-ev-ici-siddeti-tirmandiriyor-makale-1746830
https://www.gazeteduvar.com.tr/anneligi-3-paraya-satin-almadan-once-yapilacaklar-makale-1750214
https://www.gazeteduvar.com.tr/anneligi-3-paraya-satin-almadan-once-yapilacaklar-makale-1750214
https://doi.org/10.14782/marmarasbd.1678595
http://recel-blog.com/anneligin-yukunu-attik-omuzlarimizdan/


Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2165 

Van Dijk, T. (2010). Söylem ve iktidar. In Nefret suçları ve nefret söylemi (pp. 9–41). İstanbul: 
Hrant Dink Vakfı Yayınları. 

White, J. B. (2020, Mart). The politics of family values in Erdoğan’s new Turkey. Middle East 
Report, 295. Erişim tarihi: 12 Haziran 2025, https://merip.org/2020/03/the-politics-of-
family-values-in-erdogans-new-turkey/ 

Yang, O. (2006). Family and new governance. Seoul: Ewha Women’s University Press. 

Yılmaz, Z. (2013). Dindarlığın yeniden inşasında İslamcı kadınlar. Mülkiye Dergisi, 37(2), 109-
140. 

Yılmaz, Z. (2015). Dişil dindarlık: İslamcı kadın hareketinin dönüşümü. İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Yılmaz, Z. (2015a). Strengthening the family policies in Turkey: Managing the social question 
and armoring conservative–neoliberal populism. Turkish Studies, 16(3), 371–393. 
https://doi.org/10.1080/14683849.2015.1067863 

Yılmaz, Z. (2017). Neoliberal küreselleşmenin melez izdüşümleri: İslamcı feminizm. Yüzüncü Yıl 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 34, 45–63. 

Zeynep Ö. (2024, 12 Aralık). Annelik aslında o kadar da kutsal olmayabilir mi? Reçel Blog. Erişim 
tarihi: 8 Haziran 2025, http://recel-blog.com/annelik-aslinda-o-kadar-da-kutsal-
olmayabilir-mi/ 

 

 

Extended Abstract 

This article examines the ways in which the family institution in Turkey has been ideologically 
redefined at the intersection of political orientations and the critical and constructive approaches 
developed by Islamic feminist discourse within this process. The family is approached not only as a 
component of private life but also as a sphere where gender relations, power structures, and cultural 
norms are reproduced. In the Turkish context, the family has been embedded in the ideological 
projects of different political regimes from the modernization process to the present, carrying shifting 
yet continuous political meanings along a trajectory from nation-state building to neoliberal 
conservatism. In this regard, the critiques directed by Islamic feminist discourse toward both religious 
and political norms make significant contributions to questioning the patriarchal order shaped 
particularly around issues such as family, motherhood, and care work. 

The primary aim of the study is to reveal the critiques of Islamic feminist discourse in Turkey 
concerning the family institution and their alternative family imaginaries. The study examines how 
Islamic feminist actors,operating in digital media and civil society, develop counter-narratives against 

https://merip.org/2020/03/the-politics-of-family-values-in-erdogans-new-turkey/
https://merip.org/2020/03/the-politics-of-family-values-in-erdogans-new-turkey/
https://doi.org/10.1080/14683849.2015.1067863
http://recel-blog.com/annelik-aslinda-o-kadar-da-kutsal-olmayabilir-mi/
http://recel-blog.com/annelik-aslinda-o-kadar-da-kutsal-olmayabilir-mi/


Buşra ÇELİK KOŞAN 
 

 2166 

traditional, conservative, and patriarchal discourses on the family. Specifically, it aims to show how the 
sanctification of the family, the myth of motherhood, and the invisibility of care work are questioned. 

The study was conducted using the discourse analysis method, which assumes that language is not 
merely a means of communication but a mechanism that produces and reproduces social power 
relations. The analysis covers texts produced on digital platforms such as Reçel Blog, statements by 
Havle Women’s Association, and writings by independent Muslim feminist authors. These texts are 
evaluated in terms of discursive strategies, modes of representation, and alternative political 
imaginaries related to the family institution. This approach makes it possible to uncover the ideological 
frameworks in discourse as well as the political proposals rooted in women’s experiences. 

In Turkey, family discourse functions as a central tool for political power both in generating 
legitimacy and in reinforcing gender roles. Government narratives tend to frame the family as a 
predominantly heteronormative, patriarchal, and “protected” structure. This framing limits women’s 
social subjectivity, renders care work invisible, and elevates motherhood to an ideological supreme 
role. Islamic feminists challenge the legitimacy of this framework and claim that an alternative 
understanding of the family is possible. 

In the introduction, the article discusses the historical transformation of the concept of family in its 
political and cultural context. It examines how the family became part of the nation-state project, its 
ideological uses in different political periods, and the processes by which it has been redefined through 
gender roles. This section provides a historical-sociological framework to show the continuity and 
transformation of the ideological meanings attributed to the family. 

The section titled “Family Discourse and Women’s Policies of Political Powers in Turkey: Historical 
Background” analyzes how the discourse of the sanctity of the family has been represented in the 
programs of political parties. Drawing on Arat’s (2009) study of party programs between 1923 and 
2007, it is demonstrated that despite periodical differences, the approach of perceiving the family as 
a sacred institution carries a cross-party continuity. This framework forms the basis for understanding 
the ideological ground against which Islamic feminist critiques are developed in the following sections. 

The section titled “Demands and Agendas of Islamic Feminisms from the Global to the Local” 
addresses the theoretical and political framework of Islamic feminism on a global scale and its 
reflections in Turkey. The first generation of Islamist women activists, who became publicly visible from 
the 1960s onwards, often adopted a distant—or at times even hostile—attitude toward feminism, 
defining women’s identity through family, tradition, and religious references. The increased 
organizational activities of the 1980s, the idealization of motherhood and “sisterhood” roles through 
magazines, and the tensions with feminist discourse during this period are discussed. This section aims 
to uncover the historical roots and dynamics of change in Islamic feminist discourse and to show the 
legacy inherited by today’s digital feminist actors. 

The section titled “The Family in Islamic Feminist Discourse in Turkey: Critiques, Demands, and 
Transformative Strategies” serves as a transition to the analytical part of the article. It examines, 
through critical discourse analysis, the critiques and alternative imaginaries of Islamic feminist actors 
regarding the family institution. The role of digital media,especially Reçel Blog, in making women’s 
experiences within the family visible and in creating a discursive space of resistance to the normative 
understanding of the family is discussed. In this context, the ways in which political imaginaries of an 
egalitarian family are formulated are analyzed through linguistic strategies and representations. 



Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

 

 2167 

The subsection “Saving the Family or Rebuilding It?” analyzes the approach of Islamic feminist 
discourse that regards the family not as something to be “protected” but as a structure that needs to 
be “rebuilt.” The critical dimension exposes how patriarchal structures are reproduced through 
religious and cultural references, while the constructive dimension expresses the aspiration to build 
an alternative family model based on equality and consent. 

The subsection “Critique of the Sacred Motherhood Myth” addresses how the myth of motherhood, 
which has gained strength both globally and locally over the past decade, is questioned by Islamic 
feminist discourse. It is demonstrated that motherhood is not a biological destiny but a socially 
constructed role; that the invisibility of care work is sustained through intergenerational transmission; 
and that while grandchild care is legitimized through love, women’s right to refuse this labor is ignored. 
Drawing on texts from Reçel Blog, Havle Women’s Association, and independent authors, the necessity 
of redefining motherhood in a plural, contradictory, and individually grounded manner is emphasized. 

This study reveals the alternative political imaginaries developed by Islamic feminist discourse in 
Turkey while challenging the traditional, conservative, and patriarchal framework concerning the 
family. The use of critical discourse analysis has made it possible to highlight the linguistic and 
representational strategies of these imaginaries, providing an original contribution to both local and 
global feminist debates. The study demonstrates how the analysis of digital feminist texts through 
critical discourse analysis can offer an interdisciplinary contribution to gender studies and the 
literature on religion–politics relations. The intergenerational transmission of Islamic feminist 
discourses, their representations in different digital media, and their impact on public policy-making 
processes are among the main areas that could be explored in greater depth in future research. 


	2. Türkiye'de Siyasal İktidarların Aile Söylemi ve Kadın Politikaları: Tarihsel Arka Plan

