
The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

Teorik Makale / Theoretical Article 

DOI: 10.30520/tjsosci.1765205 

 

Rus Modernizmi ve Süprematizm 
 

Doç. Dr. Işıl Savaşer1 

 

ÖZET 

Rus Resim Sanatında, soyut geometrik biçimleri doğal nesnelerden dışlayarak kullanmayı hedefleyen bir anlayış olan süprematizm, ilk 

kez 1913 yılında bir sanat terimi ve görüşü olarak Kazimir Malevich tarafından ortaya atılmıştır. Rus sanat kültür dünyasında önemli bir 

etki yaratan süprematizm, 1910'lu ve 1920'li yıllarda, önce Doğu Avrupa ülkelerini, daha sonra da bütün Batı coğrafyasını etkileyen 

avangard bir akım olmuştur. Malevich süprematizm anlayışına, fütürist ve kübist görüşlerin etkileri sonucunda ulaşmıştır. Dönemin 

avangard sayılmakta olan konstrüküvist ve kübist çalışmalarının, form ve nesne konularında, sanatçının özgürlüğünü kısıtladığını, 

geometrik düzlemlerin, matematiğin, üç boyutlu dünyaya bağlı olmak zorunluluğunu ortaya koyduğunu dile getirmiştir. Malevich’e 

göre sanat, dünyevi değil, metafizik bir durumdur.  Tatiana Levina, Kazimir Malevich’in “Hiç”lik kavramını tanımlayan dini Rönesans 

adlı makalesinde, Malevich’in süprematizm akımındaki sanat anlayışını dini ve felsefi bağlamda incelemiştir. Özellikle 20. yüzyılın 

başlarında ortaya çıkan metafizik akımların ve dini düşüncenin süprematizmi ve Malevich’i etkilediği görülmüştür. Sanatçı, geometrik 

soyutlamayla (kare, çizgi, daire), evrensel bir manevi boşluk yaratmak istemiştir. Bu arada Rus düşünürler, Bulgakov, Berdyaev ve 

Florenski gibi filozofların düşüncelerinden etkilenmiştir. Süprematist eserler, maddi dünyadan daha çok manevi bir boyutu temsil 

etmektedir. Malevich’in sanatıyla, izleyici evrensel bir hiçlik deneyimi yaşamıştır. 1915 tarihli ilk sergisinde Malevich, Ivan Puni, 

Mikhail Menkov, Jean Pougny, Kseniya Bogulavskaya ve Olga Rozanova gibi sanatçılar ile birlikte “Supremus” grubunu kurmuştur.  

Supremus Dergisi’nin etrafında biçimlenen grup, süprematizm akımının yaygınlaşmasında etkili olmuştur. Malevich'in resim sanatında 

temsili yaklaşımından uzaklaşması, Lyubov Popova (1889-1924), Gustav Klutsis (1895-1938), Alexander Rodchenko (1891-1956), El 

Lissitzky gibi sanatçıları da etkilemiştir. İlk suprematist eserler, 1915 Aralık ayında, eski adı Petrograd olan St. Petersburg kentinde 

gerçekleştirilen “Resim Sanatının Son Fütürist Sergisi 0. 10” isimli sergide gösterilmiştir. 1917 yılındaki Sovyet Devrimi’nin ilk 

yıllarında belirgin olarak süprematizmin etkisi görülmüştür. Süprematizm, 1918 yılından sonra “Devrimci Sanat” olarak anılmış, 

Kazimir Malevich gibi etkin sanatçılar, avangard sanatı desteklemişlerdir. Kazimir Malevich, Almanya'da Bauhaus ve Hollanda'da De 

Stijl hareketiyle de bağlantılar kurarak, akımın Rusya dışında da tanınmasında ve yaygınlaşmasında etkili olmuştur. 1919 yılında 

Moskova'da düzenlenen “Onuncu Devlet Sergisi”, “Sovyet Yaratım ve Süprematizm” akımının Rus sanatında yaygınlaşmış olduğuna 

kanıt gösterilmiştir. Kazimir Malevich, eserlerini genellikle Rus evlerinde ikonaların yerleştirildiği gibi sergilemiş, görünen dünyayı 

betimleyen eserlerin sanat ile ilgilerinin bulunmadığını ifade etmiştir. Süprematizm, saf duygunun ifadesine imkân tanıyan temsili 

biçimi, non - objektif temsilde bulmaktadır. Non - objektif sanatın zirvelerine ulaştıkça, görünen dünyanın konturları giderek gözden 

kaybolmaktadır. Rusya’da politik devrim zaferle sonuçlandıktan sonra süprematistler gibi ilerici sanatçılar için öncelikli problem, 

devrimi akademik ve eğitimci alanlara doğru genişletmek olmuştur. Devrim öncesi yıllar ise (1913-1917), eski düzenin yerleşik 

akademizmine karşı birleşmiş eylem yılları olmuştur. Moskova’daki sanatçıların arasındaki bu iç mücadelenin tarihi, modern 

Avrupa’nın evriminde en belirleyici rolü olan çatışmalardan birinin somut örneği olmuştur. Komünist parti politik iktidarında, prensipte 

ve uygulamada sanattaki modern hareketi kınamış ve eski düzen altında hüküm süren resimsel gerçekliğin yeniden inşasında ısrarlı 

olmuştur. 1920 tarihli manifestolarından itibaren Konstrüktivistler, “sosyalist gerçeklik”ten kaynaklanmayan bir sanat ürettikleri için 

suçlu konumunda olmuşlardır. Bu durum, sanatçının kendine yeten saf üretime girişmesi yerine, yeteneğini olgusal dünyayı 

yorumlamak için kullanması ve özellikle sosyal düzenin resmi düşüncesini geliştirecek şekilde, bu gerçekliği yorumlaması gerektiği 

anlamını taşımıştır. Özellikle metafizik sayılamayacak dönemlerde bu ayrım sadece doğa karşısında güven ya da güvensizlik olarak 

ifadesini bulmuştur. Güven, taklitçi (mimetik) veya naturalist sanata, güvensizlik ise, soyutlama ya da proletaryanın ideolojik desteğinde 

proleteryanın ideolojik desteğinde proletaryanın ideolojik desteğinde geometrik böyle bir destansı gerçekçilik sanata öncülük etmiştir. 

Sanat tarihinde bu iki eğilim son derece karışık tepkiler sunmuştur. Çoğunlukla arkasında yatan güdülenme, tamamen bilinç dışı bir 

durumdur. Konstrüktivistler gündelik amaçlar için direk olarak devlet görevlerine alınmışlardır. Konstrüktivist ressam ve fotoğrafçı 

Alexander Rodchenko, Sovyetler in sıradan ürünleri için posterler, reklam afişleri ve ürün logoları tasarlamıştır. Rusya’da “estetik”, 

Stalin döneminde resmi hale dönüşmüştür. 1922’de kurulan Devrimci Rusya Sanatçıları Derneği (AKhRR), sanatın işçi sınıfı için 

yapılması ve onlar tarafından kolayca anlaşılması gerektiğini ifade etmiştir. AKhRR, proleteryanın ideolojik desteğinde modernist 

soyutlama yerine destansı gerçekliği tercih eden Sovyet figüratif ressamlar Derneği dır. modernist estetik yerine Sovyet sanatı Lenin ve 

Stalin gibi ünlü liderlerin portrelerinin yanı sıra, fabrikalardaki ve tarlalardaki proleter erkek ve kadınların epik resimlerinde foto 

gerçekçiliğe yönelmiş olması istenmektedir. Böyle bir destansı gerçekçilik, 1934’teki 1. Tüm Sovyetler Yazarlar Kongresi’nde kültür 

komitesi başkanı Andre Jdanov tarafından resmi devlet sanat siyasalı olarak görülmüştür. Rusya’yı 1918’den sonraki yıllarda da devam 

eden bir izolasyona sürükleyen savaşın ülkede Avrupa sanatsal avangard ağının bir parçası olan sanatçılar, siyasal istikrarsızlık 

döneminden itibaren estetik denemelerde bulundukları kadar, siyasal çalkantılarla da ilgili olmuşlardır.  Bolşevik Devrimi’nin siyasal 

dinamiği ve etki alanının genişliği 1918’den sonraki yıllarda avangart sanatçıların tümüne birden etki edememiş ve komünizm idealleri 

ile kapitalizmin hegemonyası arasındaki gerilim sanatçıları farklı yönlere çekmiştir. Rus avangard sanatçılar, Bolşevik Devrimi’ni 

memnuniyetle karşılaşmışlar, burjuva için anlamsız eserler üretmek yerine, devrimi ileriye taşıyacak mücadeleye girişmişlerdir.  

 

Anahtar Kelimeler: Süprematizm, Sovyet Devrimi, Kazimir Malevich, Soyut Sanat, Konstrüktivizm, Dördüncü Boyut, Avangard  

 

                                                           
1 Mimarlık Bölümü, Gebze Teknik Üniversitesi Mimarlık Fakültesi, isilsavaser@hotmail.com, ORCID No: 0000-0002-9421-3861 

mailto:isilsavaser@hotmail.com


Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

 

Russian Modernism and Suprematism 
 

ABSTRACT 

Suprematism, an approach in Russian painting that aims to use abstract geometric forms by excluding natural objects, was first 

introduced as an art term and concept by Kazimir Malevich in 1913. Suprematism, which had a significant impact on Russian art and 

culture, was an avant-garde movement that influenced Eastern European countries in the 1910s and 1920s, and later spread throughout 

the Western world. Malevich arrived at his understanding of Suprematism as a result of the influences of Futurist and Cubist views. He 

argued that the Constructivist and Cubist works of the period, considered avant-garde, restricted the artist's freedom in terms of form 

and object, and imposed the necessity of being bound to the three-dimensional world through geometric planes and mathematics. 

According to Malevich, art is not a worldly but a metaphysical state. In her article entitled Religious Renaissance, which defines 

Kazimir Malevich's concept of ‘Nothingness’, Tatiana Levina examined Malevich's understanding of art in the Suprematism movement 

in a religious and philosophical context. It has been observed that metaphysical movements and religious thought, which emerged 

particularly at the beginning of the 20th century, influenced Suprematism and Malevich. The artist sought to create a universal spiritual 

void through geometric abstraction (square, line, circle). Meanwhile, he was influenced by the ideas of Russian thinkers such as 

Bulgakov, Berdyaev and Florensky. Suprematist works represent a spiritual dimension rather than the material world. Through 

Malevich's art, the viewer experiences a universal void. In his first exhibition in 1915, Malevich founded the Supremus group together 

with artists such as Ivan Puni, Mikhail Menkov, Jean Pougny, Kseniya Bogulavskaya and Olga Rozanova. The group, which formed 

around the Supremus magazine, was influential in spreading the Suprematism movement. Malevich's departure from representational 

approaches in painting also influenced artists such as Lyubov Popova (1889-1924), Gustav Klutsis (1895-1938), Alexander Rodchenko 

(1891-1956), and El Lissitzky. The first Suprematist works were exhibited in December 1915 at the exhibition entitled ‘The Last 

Futurist Exhibition of Painting 0.10’ in St. Petersburg, formerly known as Petrograd. The influence of Suprematism was clearly evident 

in the early years of the Soviet Revolution in 1917. Suprematism, referred to as ‘Revolutionary Art’ after 1918, was supported by 

influential artists such as Kazimir Malevich. Kazimir Malevich established connections with the Bauhaus movement in Germany and 

the De Stijl movement in the Netherlands, playing a significant role in the recognition and spread of the movement outside Russia. The 

‘Tenth State Exhibition’ held in Moscow in 1919 proved that the ‘Soviet Creation and Suprematism’ movement had become widespread 

in Russian art. Kazimir Malevich usually exhibited his works in Russian homes, where icons were placed, stating that works depicting 

the visible world had no connection with art. Suprematism finds its representational form, which allows for the expression of pure 

emotion, in non-objective representation. As non-objective art reaches its peaks, the contours of the visible world gradually disappear 

from view. After the political revolution in Russia ended in victory, the primary problem for progressive artists such as the Suprematists 

was to extend the revolution into academic and educational spheres. The years before the revolution (1913–1917) were years of united 

action against the established academicism of the old order. The history of this internal struggle among artists in Moscow was a 

concrete example of one of the most decisive conflicts in the evolution of modern Europe. Under the political power of the Communist 

Party, the modern movement in art was condemned in principle and in practice, and there was an insistence on rebuilding the pictorial 

reality that had prevailed under the old order. From their 1920 manifestos onwards, the Constructivists were in a position of guilt for 

producing art that did not stem from ‘socialist reality’. This situation implies that, rather than engaging in self-sufficient pure 

production, the artist should use their talent to interpret the factual world and, in particular, to interpret this reality in a way that 

develops the official thinking of the social order. Especially in periods that cannot be considered metaphysical, this distinction has found 

expression only as confidence or distrust in the face of nature. Trust has pioneered mimetic or naturalistic art, while distrust has 

pioneered abstract art or a geometric, epic realism supported by the ideology of the proletariat. In art history, these two tendencies have 

elicited extremely mixed reactions. The underlying motivation is often entirely unconscious. Constructivists were directly employed by 

the state for everyday purposes. Constructivist painter and photographer Alexander Rodchenko designed posters, advertising billboards 

and product logos for ordinary Soviet goods. In Russia, ‘aesthetics’ became official during the Stalin era. The Association of 

Revolutionary Russian Artists (AKhRR), founded in 1922, stated that art should be made for the working class and easily understood by 

them. AKhRR is an association of Soviet figurative painters who, with the ideological support of the proletariat, preferred epic realism 

to modernist abstraction. Instead of modernist aesthetics, Soviet art was expected to lean towards photo-realism in its epic depictions of 

famous leaders such as Lenin and Stalin, as well as proletarian men and women in factories and fields. Such epic realism was 

recognised as official state art policy by Andrei Zhdanov, chairman of the culture committee, at the 1st All-Union Congress of Writers 

in 1934. The war that plunged Russia into isolation, which continued in the years following 1918, led artists who were part of the 

European artistic avant-garde network in the country to engage in aesthetic experiments as well as political turmoil from the period of 

political instability onwards.  The political dynamics and broad sphere of influence of the Bolshevik Revolution did not affect all avant-

garde artists equally in the years following 1918, and the tension between communist ideals and capitalist hegemony pulled artists in 

different directions. Russian avant-garde artists welcomed the Bolshevik Revolution and, instead of producing meaningless works for 

the bourgeoisie, embarked on a struggle to advance the revolution. 

 

Keywords: Suprematism, Soviet Revolution, Kazimir Malevich, Abstract Art, Constructivism, Fourth Dimension, Avant-garde 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                                
 



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

GİRİŞ 

 

İngiliz sosyolog ve (d.1952) Gordon Marshall modernizm terimini genel olarak 19. yüzyıl sonları ile II. Dünya 

Savaşı'nın başlarına kadar olan dönemde özellikle edebiyatta ve sanatta ortaya çıkan geniş çaplı değişimleri 

tanımlamak için ifade etmiştir. Marshall’ a göre, modernizm genellikle üslupçuluğa, teknik gösterişe, derinleşmeye, 

içselleşmeye yönelik bir hareket olmuştur. Modernizm, sadece sanat ile ilişkili değil, zamanın siyasal, teknolojik, 

ideolojik gelişmelerini de etkilemiş, bu faktörlerden etkilenmiş olan oldukça geniş kapsamlı bir dönem olmuştur. 

David Harvey, ise modernizmi izah ederken, Baudelaire ‘nin “Modern Hayatın Ressamı” başlıklı makalesinden 

etkilenmiştir. 

 “Harvey, Baudelaire’nin “Modernite, anlık olandır, geçip gidendir, olumsal olandır: sanatın yarısıdır, öteki 

yarısı ise sonsuz olandır, değişmeyendir” cümlesinden hareketle bir estetik hareket olarak modernizmin 

tarihinin bu ikili formülasyonun bir kanadından ötesine yalpalamakla geçtiğini öne sürer” (Erden, 2016 : 13). 

Harvey, 1848 yılından itibaren Aydınlanma Düşüncesi’nin sorgulanmaya başladığını, tek gösterim tarzının 

çöktüğünü, zaman içerisinde birbirinden farklı gösterim sistemlerinin gelişmeye başladığını vurgulamıştır. 

Amerikalı felsefeci (1940 - 2013), Marshall Berman ise, modernitenin zamana ve uzaya, yaşam imkanlarına, sıkıntı 

ve zorluklarla dair bir deneyim olduğunu ifade etmiştir. Berman, modernizmin tarihini üç evreye ayırarak incelemiştir 

16. yüzyılın başlarından 18. yüzyılın başlarına kadar uzanan ilk evrede insanlar, modern yaşamı algılamaya 

başlamışlardır. İkinci evrenin 1790'lı yıllarda başladığını savunan felsefeci, Fransız Devrimi ve etkilerinin modern bir 

kamu doğurduğunu savunmuştur.  

Berman’a göre, üçüncü evre ise 20. yüzyılda başlamaktadır. Modernleşme süreci tüm dünyayı kaplamakta, gelişen 

modernist dünya görüşü ve kültürü düşünce alanında ve sanatta önemli gelişmeler sağlamaktadır. Modernizmin 

anlaşılmasında sosyologlar, filozoflar, sanat yazarları, tarihçiler pek çok makaleler yazmışlar, ancak aralarında bir 

fikir birliğine ulaşamamışlardır. Bu yazarların birçoğu, 19. yüzyılın ortalarından başlayan, İkinci Dünya Savaşı 

sonrasına kadar devam eden dönemi (1860- 1960), “modern” dönem olarak adlandırmışlardır. Modern sanat, hızlı 

endüstrileşme ile beraber artan kentleşme ve kentte yaşayan insanın sorunlarından beslenmiştir.  

Paul Gauguin’in Batı medeniyetini terk etmesi, Vincent Van Gogh'un kendisini köy hayatına kapatması, fütüristlerin 

teknolojiye olan tutkularını, dışavurumcuların doğaya dönme istekleri, sürrealistlerin çıkış noktası olarak bireyin dış 

dünyasına dönmesi gibi örnekler, 19. yüzyılda ivmeyi arttıran ve 20. yüzyılda savaşlarla noktalanan toplumsal siyasi 

ve bilimsel gelişmelerin direkt sanata yansımaları olmuştur.  

Modernist sanatçılar, düşüncelerini manifestolar ile duyurmuşlar, avangard olma kaygısını taşımışlardır. Modernizm, 

sanat tarihi içerisinde en orijinal ve üretken dönemi kapsamaktadır.  

1848 Devriminin belirtileri Ocak ayında Sicilya'daki ayaklanmalar ile başlamış, ancak devrimin hızla Avrupa'da 

yayılma sağlayan tetiklenmekte, Paris'te gerçekleşmiştir. Avrupa tarihinde en yaygın devrimci dalga olma 

özelliğindedir. Devrimler demokratik ve liberal özellikte olmuş, eski imonarşi yapılarına son vermeyi, bağımsız ulus 

devletler yaratılmasını amaçlamıştır.  

“1848 Devriminin başarısız olduğu kabul edilir. Devrim taraftarlarının talepleri anayasal yönetim, yasa önünde 

eşitlik, demokratik olarak seçilmiş parlamentolar, iktidarın ve zenginliğin seçkinlerden alınıp halka verilmesi ile 

oluşan değişim ve ulusların özgürlüğüydü” (Parker, 2003 : 165). 



Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

Devrimden kısa bir süre sonra çalışanlara verilen haklar geri alınmıştır. İşsiz insanların yararına olan kamusal 

düzenlemeler de yürürlükten kaldırılmıştır.  

Toprak sahibi olmayan ücretliler, çiftçiler ve kırsal alanlarda yaşayan insanlar, devrimlerle elde etmiş oldukları 

kazanımları kaybetmişlerdir. Fransa'da 1850'li yıllardan itibaren liberal ekonomi, hakimiyetini hissettirmeye 

başlamış, devlet otoritesi, 1848 yılı öncesine göre güçlenmiştir. Devrim taraftarları, sanatı ilerici sosyal değişimin 

içerisinde görmek istemişlerdir. Ancak bu isteğin nasıl gerçekleşeceğine bağlı bir somut politika geliştirilememiştir.  

Charles Blanc (1813-1882), İçişleri Bakanlığının Görsel Sanatlar Departmanı Müdürlüğüne getirilmiş, 1848 yılının 

Ekim ayında yayımlamış olduğu eylem planını uygulayarak Cumhuriyetçi bir yapılanmayı gerçekleştirmek istemiştir. 

Devrimin sanat alanındaki anlayışı, gerçek bir halk sanatını oluşturmak üzere kurulmuştur. Bu görüşe göre, kentin 

kamu binaları, caddeler, tren istasyonları, okulları ve benzeri her taraf Cumhuriyet değerlerini halkın benimseyeceği 

sanat yapıtları ile donatılması üzerine tasarlanmıştır.  

Dolayısıyla 1848 Devriminin başarılı olamaması, liberal ekonominin gücünü arttırması devrim taraftarlarının 1851 

darbesi ile hayal kırıklığı yaşamalarının sonucu olarak toplumda sınıfsal farklılaşmalar derinleşmiştir. Fransa'da bu 

dönemde üç farklı sanatçı grubu gözlenmiştir. 19. yüzyılın ikinci yarısında hızla gelişen sanayileşmenin ardından, 

zengin bir topluluk ortaya çıkmış ve bazı tarihçilere göre, bu durum kültürel yozlaşmayı da beraberinde getirmiştir. 

Realizm Gerçekçilik ise, burjuva toplumuna karşı siyasal bir eleştiri içermektedir. 

Emile Zola, (1840-1902), Gustav Flaubert’in edebiyat alanındaki gerçekçiliğini, Gustav Courbet  (1814-1875), 

Honore Daumier (1808- 1879) ve Jean François Millet (1814 -1875) resim sanatına kaygılarını yansıtmışlardır.  

Courbet’in 1851 Salonu’nda sergilemiş olan üç adet resmi kendisinin 1848 Devrimi’nden sonra akademik 

idealizmden koptuğunu ve gerçekçiliğe yöneldiğini göstermektedir. 

Courbet’in sergilenen bu resimleri; “Panayırdan Dönen Flagey Köylüleri” (1855), “Taş Kırıcılar” ve “Ornans'ta 

Cenaze”, gerçekçilik akımının başyapıtları olarak kabul edilmektedir. (Resim 1-2). 

 

 

Taş Kırıcılar, Gustav Courbet  

 

 



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

 

Ornans'ta Cenaze, Gustav Courbet  

 

Boyut ve üslup açısından Fransız tarihsel resimleri ile, Hollanda janr ve portre resim geleneğinin sentezleri olarak 

Courbet’in sergilemiş olduğu çalışmalar, Fransız toplumunda kasabalıların, köylülerin gerçekliğini gözler önüne 

sermiştir. Bu gerçeklikte, güzel-çirkin birlikte resmedilmiştir. Sanatçıların amaçları, topluma somut gerçekleri 

yansıtan yapıtlar üretmek olmuştur. Devrimin başarısızlıkla sonuçlanması, Fransız sanatında romanizm ve 

ütopyacılığı sona sona erdirmiş, modernizmin ilerlemesi için uygun bir ortam yaratmıştır. Gerçekçilik sayesinde 

ortaya konulan düşünce değişiklikleri, 20. yüzyıl sanatını da önemli ölçüde etkilemiştir.  

Albert Glezies (1881-1953) ve Jean Metzinger (1883-1956), 1912 yılında yazmış oldukları “Kübizm” başlıklı 

yazılarında, kübizmi anlamak için Gustav Courbet ‘in eserlerine dönülmesi gerektiğini ifade etmişlerdir.  

Guillaume Apollinaire ise, Courbet ‘in kübist sanatçıların babası olduğunu ileri sürmüştür. 19. yüzyılın ikinci 

yarısında modern sanatı şekillendiren unsurlardan bir diğeri de, özellikle yüzyılın ilk yarısında fotoğrafın icadı 

olmuştur. Yüzyılın ikinci yarısında, kısa zamanda yaygınlaşıp gelişmesinin, resim sanatına önemli katkıları olmuştur.  

Gourbet’in ve fotoğrafın yanında 19. yüzyılın ikinci yarısında ressamları etkileyen unsurlardan bir diğeri de Japon 

kültürüdür.  1854 yılında Shimoda Ticaret Anlaşması imzalanmış, bu anlaşma ile Japonya'nın sınırlarını Batı ile 

ticarete açmasıyla beraber, Japon coğrafyasının kültürüne ilgili olan Fransız sanatçılar Japonaiserie adı verilen bir 

modanın yaygınlaşmasına öncülük yapmışlardır. O dönemde Japon modası pek çok sanatçıyı özellikle de 

empresyonistleri (izlenimciler) önemli ölçüde etkilemiştir.  

 

1. 20.YÜZYILIN BAŞLARINDA RUSYA'DA SİYASİ ORTAM VE SANAT  

Rusya'nın tarihinde önemli yeri olan devrimler, yalnızca ülkede ve o coğrafyada değil, bütün Batı dünyasının 

düzenini etkileyen değişimlere neden olmuştur. Çarlık Rusyası'nın görkemli tarihi, 19. yüzyılın sonlarında gerileme 

dönemine girmiştir. Romanov Hanedanı’ nın son üyesi “Son Çar”, II. Nikolay'ın siyasi tutumunun etkili olduğu 

devrimlerde, sanatçıların büyük çoğunluğu monarşi ve hükümet karşıtı bir tutum sergilemişlerdir.  

1904 tarihinde başlayan Rus - Japon Savaşı’nda, II. Nikolay'ın almış olduğu kararlar, Rus devletinin yıkıcı bir mali 

kriz içerisine girmesine sebep olmuştur.  

II. Nikolay, toplumda grevlerin de başlamasıyla, yönetimini sertleştirmiş ve tarihe “Kanlı Pazar” olarak geçen büyük 

katliamın ardından yaşanan büyük ayaklanmaya da engel olamamıştır.  



Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

Çeşitli etnik grupların bir araya gelmesi ile biçimlenen Çarlık Rusya’sında genel olarak milliyetçi faaliyetlerin arttığı 

görülmüştür. Estonya, Ukrayna, Finlandiya topraklarında bağımsızlık istekleri baş göstermiştir. Rusya'da 1905 

Devrimi, büyük bir siyasallaşmanın çıkış noktası olmuştur. Toplum, Bolşevik ile Menşevik olarak ikiye ayrılmıştır. 

Bolşevikler, Lenin’in önderliğinde faaliyetlerini gerçekleştirmişlerdir. Bolşevikler taraftar sayılarını çoğaltarak, 1917 

Ekim Devriminin öncüleri ve hazırlayıcıları olmuşlardır. Rus devrimi 1917 yılında Çarlık yönetiminin yıkılıp, yerine 

Sovyetler Birliği'nin kurulması ile sonuçlanan devrimlerdir. 1917'de yaşanan ilk Devrim sayesinde Çarlık yönetimine 

son verilmiş, Çar’ın ve ailesinin öldürüldüğü Çarlık rejimi ortadan kaldırılmıştır. Sovyetler rejiminin kurulduğu 1917 

yılında, iktidar Bolşeviklerin eline geçmiştir. Önceleri olumlu yönde ilerleyen sürece rağmen, zaman içerisinde 

Sovyet rejimi, halkı büyük baskılar altına almıştır.  

Mülkiyet haklarından, kültür-sanata, hatta inanç özgürlüğüne kadar giden yaptırımlar, kısıtlamalar gündemde 

olmuştur. Rus Devriminin gerçekleştiği dönemlerde, birçok sanatçı, Bolşevik yanlısı bir tutum sergilemiştir. Rus 

sanatçı Kazımır Malevich de bu sanatçıların başında gelmiştir.  

Malevich, 1905 yılında Moskova'da Çar’ın kolluk kuvvetlerine direnmiş, 1917 Devriminde ise, Sovyet rejiminin 

Kültür Sanat politikalarını uygulamaya koymuştur.  Malevich, 1920'li yıllarda Polonya ve Almanya seyahatleri 

gerçekleştirmiş, dönüşünde, rejim tarafından casus olmakla suçlanarak sanatı burjuva işi olarak görülmüştür. Sadece 

ideolojiye uygun çalışmalar üretmesi yönünde baskılara maruz kalmıştır. Lenin, Avrupa kıtasında yaşamış olduğu 

dönemlerde avangard sanata Dadacılık'a aşina olmuş, modernist sanatçılara sempati duymuştur. Lenin’ in sempatisi 

sayesinde fütürizme, konstrüktivizme ve süprematizme destek verilen dört yıllık bir özgürlük dönemi yaşanmıştır.  

Bu dönemde Lenin, sanatçılardan özellikle çocuk kitapları üretmelerini istemiştir  

El Lissitzky ‘nin 1922 yılında Malevich'in “Siyah Kare” yapıtından ilham alarak hazırladığı, siyah ve kırmızı iki 

karenin hikayesini anlattığı çocuk kitabı, yenilikçi özellikler taşımıştır. 1922 yılında Sovyetler Birliği Komünist 

Partisi’nin yeni genel sekreteri Josef Stalin olmuştur. Stalin ve Lenin arasında bir takım temel konularda anlaşmazlık 

yaşanmaya başlanmış, özellikle kültür sanat politikaları da bu konulardan biri olmuştur.  

Stalin, resimde Sosyalist Gerçekçilik düşüncesini gerçekleştirmiş, 1920'lerden sonra Sosyal Gerçekçilik etkili hale 

gelmiştir. Bu durum, bir çeşit akademik idealizmi etkili kılmıştır.  

“Doğu Berlin gazetelerinden Tagliche Rundschauda 1951 yılında, Sovyet Yazarları Derneği Başkanı, sanat üzerine 

şunları yazıyordu: Sanat, kendi kurtuluş savaşını yapan halkların bir silahıdır. Sanatta geniş halk kitlelerince 

anlaşılabilecek biçimde bilgi ışığı ve yeni ileri fikirleri anlatacak kuvvet vardır” (Turani, 2013:445). 

Batıdaki halkla teması kopmuş bir sanat anlayışı yerine, halkın ilgileneceği anlayış tercih edilmektedir. Fütürizm, 

ekspresyonizm, kübizm, soyut sanat akımları ile Batılı demokrasiler, halka yabancı olan bir anlayışa gitmişlerdir.  

1924 yılında Lenin'in ölümünden sonra, Sovyet rejiminde avangard sanatın halka hizmet etmediği iddia edilmeye 

başlanmıştır. Lenin'in halefi olan kültür devrimi yanlısı Lev Troçki, görevini kabul etmeyince partinin başında olan 

Stalin yönetimi tarafından, aralarında heykeltraşların, ressamların, yazarların, müzisyenlerin, tiyatrocuların 

bulunduğu birçok sanatçı, sürgüne gönderilmiş, eserlerine yasaklar getirilmiştir.  

Kazimir Malevich, 1924 yılında Devlet Sanat Kültür Enstitüsü'ne yönetici olarak atanmış, vermiş olduğu kuram ve 

biçim derslerinde bireyden, maneviyattan, Batılı ve Doğulu inanç sistemlerinden yapmış olduğu konuşmalar 

hakkında kurumu bir tür ibadethaneye dönüştürdüğü gerekçesi ile şikâyet edilmiştir. 1926 yılında görevinden alınarak 

Kiev’e gönderilen Malevich, 1927 yılında bir manifesto yayımlamıştır.  



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

1928 ve 1932 yılları arasında Sovyet Rusya'da büyük siyasi dönüşümler yaşanmıştır. Devrimci Rusya sanatçılar 

Birliği, proleter sanatta gerçekçi betimleme anlayışı, temaların, idealize figürlerin tek geçerli sanat biçimi 

olabileceğini savunmuştur. Rusya'da toplumcu gerçekçilik (Sosyalist Gerçekçilik), yeni bir yükselen değer olarak 

kendisini göstermeye başlamıştır.  

 

1.1. RUS MODERNİZMİ 

20. yüzyılın başlarında Rus sanatında çeşitli grupların oluşturduğu canlı bir ortam söz konusu olmuştur. Bu dönemde 

yeni sanat yayınları ortaya çıkmış, Avrupa sanatının belirgin etkileri gözlemlenmiştir. 1898 yılında St. Petersburg'da 

Serge Diaghilev’in (1872-1929) önderliğinde kurulan, ancak 1906 yılında dağılmış olan “Sanat Dünyası” isimli 

sanatçı grubu, 1910 yılında yeniden bir araya gelerek, Rus sanatında yeni bir yapılanmanın doğması gerektiğini 

savunmuşlardır. Grup, 1924 yılına kadar St. Petersburg, Moskova Kiev gibi kentlerde sergiler düzenleyerek Rus 

modernizmine önemli katkılar sağlamıştır. Bu sergilere, Rus sanatı ortamının ilk dönemlerinde etkili olan Alexander 

Benois (1870- 1960), Leon Balest (1866-1924), Konstantin Samov (1869-1939), Isaak Levitan (1860-1900)   Mikhail 

Vrubel (1856 -1910), Mikhail Nesterov (1862-1942) gibi sanatçılar katılmıştır.  

İkinci dönemde ise, gruba Kandinsky (1866-1944), El Lissitzky (1850-1941), Marc Chagall, (1887- 1985), Vladimir 

Tatlin (1885-1953) ve Georgy Yakulov (1882-1928) katılmışlardır.Pavel Kuznetsov (1878-1968), Victor Borisov 

Musatov (1870-1905), Nikolay Krymor gibi ressamlar Fransa'daki nabilerin etkisi altında kalarak eserlerini 

üretmişlerdir. Diğer taraftan İlyas Mashkor (1881-1944), Pyotr Konchalovsky (1876-1956), Alexander Kuprin (1870 

- 1938) gibi sanatçılar da fovizmden ve Cezanne’dan etkilenmişlerdir. Pavel Fikonov, Marc Chagall, Mikhail 

Gancharova gibi ressamlar ise, primitivizmin etkisi altında eserlerini üretmişlerdir. Günümüzde 1912 ile 1915 yılları 

arasında gelişen avangard Rus sanatını tanımlamak için kullanılmış olan Kübo - fütürizm terimi, ilk defa 1913 yılında 

Rus sanat eleştirmeni Korney Chukovsky (1902-1969) tarafından fütürizm ve kübizmden etkilenmiş olan avangard 

şairlerini tanımlamak için ifade edilmiştir. Resim sanatında Burlyuk'un yanında Luyubov Popova'nın (1889-1924) bu 

dönemde yaptığı eserler de Kübo - fütürist özellikler taşımaktadır. Popova'nın üstünde “Cubo Fütürismo” ifadesinin 

yazılı olduğu portre (1914-1915), “Oturan Figür” (1914-1915) eserleri, döneme ait önemli örneklerdir. Kazimir 

Malevich'in (1879-1935) “Bileyici” (1913) isimli yapıtı da bu akımın arasında sayılmaktadır. (Resim 3) 

 

 

 



Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

 

Bileyici, 1913, Malevich  

 

2. KAZİMİR MALEVİCH VE SÜPREMATİZM  

Kazimir Malevich (1879 - 1935), 1913 yılında soyut özellikte bir resim anlayışına ulaşarak, resmin dışında olan her 

türlü nesneyi resmin dışına atmıştır. Resmin dışındaki her doğal nesnenin, resmin dışına atılması, resmi sıfır 

noktasına taşımıştır. Bu şekilde resim, yalnızca basit bir geometrik biçimden ibaret olmaktadır. Malevich, bu 

görüşleri doğrultusunda etrafındaki genç sanatçılar ile beraber süprematizm adı altında geometrik soyut bir sanat 

anlayışı ortaya koymuştur. Rusya’da 20. yüzyılda modern avangard akımların benimsenmesi, sadece Sosyalist 

toplumun sanatı için en uygun formu bulma amacı ile olmamıştır. Aynı zamanda sanatın yeni yapılanan toplumdaki 

işlevinin belirlenmesi isteği de ön planda olmuştur. Yeni oluşan toplumda sanatın hamiliği devlet yönetimine 

geçerken, kitlelere yönelmiş olan sanat, “halk için ne yapılabilir?” sorusuna odaklanmıştır. Bu tartışmalar ile birlikte 

Malevich, 1917 Deviminin yeni oluşan çerçevesinde resmin anlamını değiştirmiştir. Rusya'daki ilkelci eğilimler, hem 

ulusal hem de uluslararası kaynaklardan esinlenmişlerdir. Malevich'in “Yıkananlar” adlı tablosu, direkt olarak Gaugin 

ve Matisse ‘nin eserlerinden etkilendiği için dolaylı bir ilkelcilik örneği göstermektedir. (Resim 4) 

 



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

 

Yıkananlar, Malevic, 1910 kâğıt üzerine guaj, 106 × 69 cm. Amsterdam Stadelijk Müzesi  

 

Malevich, geleneksel düzenin ortadan kaldırılması, tarihsel kırılmayı, devrimlerin içerisinden geleceğin doğuşunu 

ifade etmek için süprematizmi ortaya koymuştur. Suprematizm, sanat dünyasının non - objektif saf ve yeni dili, aynı 

zamanda fenomenler dünyasının tini olmaktadır. İçeriksiz ve idesiz yaratımlar için Malevich'in yaratmış olduğu 

süprematizm, kelime olarak Latince en üst anlamına gelen Suprema’dan türetilmiş bir terim olmuştur. Suprema alanı, 

geometrik soyut imgelerin kullanıldığı bir alandır. Cezanne'dan beri görülmekte olan geometrinin sanata girmesi, 

nesneler dünyasında mimesisin sanat adına değerinin yitirilmiş olduğunu göstermektedir.  

Nesneler dünyasının değerini yitirmiş olması, Cezanne ile birlikte başlamış, kübizm ile devam etmiş olduğundan 

süprematizmin kübizmin bir devamı olup olmadığı tartışmaları başlamıştır. Malevich’e göre kübizm, içeriğini 

nesneler dünyasından ya da doğadan alan bir sanat anlayışıdır. Kübizmde nesnelerin biçimlerinin bozulması söz 

konusu olsa da yine bir içeriği bulunmaktadır. Süprematizm, içeriksiz bir dünyayı, içeriksiz bir sanatı ve hiçlik’i 

temsil etmektedir. İçeriksizlik, nesnelerden uzaklaşmaktır. Nesnelerin üzerinde bir dünyaya ulaşmaktır. Nesnelerden 

uzaklaşmış olan süprematizmde, mekân, zaman, uzak-yakın gibi nesnelere ait olan tüm özellikler yok olmuş, pratik 

realizme karşıtlık oluşturan bir düzen hedeflenmiştir. Böyle bir düzendeki biçim anlayışı, pratik gerçeklerin taklit 

edilmesinden, yani geleneksel sanat biçimlerinden farklılık göstermektedir. Biçim, pratik realizmden ayrılmış, nesnel 

olan görünüşleri tamamen ortadan kaldırmıştır.  

Malevich, içeriksizliği geometrik olarak ortaya koymuştur. Malevich, insanın empirik dünya karmaşası karşısındaki 

üstünlüğünü doğada bulunmayan kare ile ifade etmiştir. Kare, görünüş dünyasının reddedilmesi anlamını taşımakta 

ve yeni sanatın yüzü olmaktadır. Süprematizm, 1915 yılında başlamış olsa da kökleri 1913 yılına kadar uzanmaktadır.  

Malevich'in 1913 Aralık ayında sahneye konulan Rus fütürizmin in müziğe bir yansıması olarak görülen “Güneşe 

Karşı Zafer Operası” için tasarladığı kostüm ve sahne yapıtları süprematizmin habercisi olmuştur. Ressamların, 

müzisyenlerin, şairlerin el birliği ile sahneye koyduğu opera, Rus modern sanatında sık olarak karşımıza çıkan çeşitli 

disiplinlerin bir araya gelmesiyle yapılan ortak üretimlerin çarpıcı bir örneğini oluşturmuştur. Malevich, ‘siyah 

kare’yi süprematizmden önce, 1913 yılında “Güneşe Karşı Zafer Operası” için tasarlamış olduğu kostümlerde 



Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

kullanmıştır. Müzikleri Mikhail Matyushin (1861-1934) tarafından bestelenmiş olan fütürist Opera, iki bölümden 

oluşmuştur. İlk bölüm, güneşin zaptedilişini, ikinci bölüm ise, güneşin zaptından sonra yerleşilen ülke On’daki 

yaşamı konu edinmiştir. “Güneşe Karşı Zafer Operası”nın birinci perdesinin üçüncü sahnesinde arka perdede 

Malevich'in tasarlamış olduğu siyah kare kullanılmış, güneşin tabutunu taşıyan cenaze kaldırıcılarının kostümlerinin 

üst tarafında siyah kare yer almıştır. (Resim 5) 

 

 

Siyah Kare, 1915, Malevich, Keten üzerine yağlı boya , 79.5 ×  79. 5 cm.  

Tretyakov Devlet Galerisi, Moskova 

 

Bir şövalye resmi olan siyah kare resimde anlam sorununa yönelik bir eserdir. 

 

Malevich'in opera için yapmış olduğu kostümler ve sahne dekoru daha sonra üreteceği pek çok süprematist 

çalışmalarına temel oluşturmuştur. Kübo - fütürist tarzdaki sahne tasarımı içerisinde, sahne gerisinde yer alan 

perdenin üstünde diagonal olarak beyaz ve siyah kısımlara ayrılmış kare motifi dikkat çekmektedir. Kare, doğadan 

imge taşımadığı için boş olarak algılanmıştır. Aslında boş bir kare değildir, nesnelerin yokluğu ile dolu olup, anlam 

yüklenmiştir. Geometrik formlar düşünsel olanın nesnel olanlara üstünlüğünü ifade etmektedir. Düşünsel olan, dış ve 

iç uzamlar arasındaki sınırları ortadan kaldırmış olduğundan Malevich'in karesi sonsuzluğa açılan bir kapı olmuştur. 

Malevich, geometrik soyut bir varlığı ifade etmektedir. Malevich'in beyaz bir düzlem üzerindeki siyah karesi, 

evrendeki dengeyi sağlamaktadır. İçeriksizlik, mutlak gerçekliğe de tekabül etmektedir. Malevich, geometrik 

imgelerini düz bir yüzeye yerleştirerek evrenle, mutlak ile ilgili düşüncelerini de dile getirmektedir.  

1915 yılında düzenlenen ilk süprematist sergide yer alan eserler, kompozisyonun, mekânın, konumun reddedildiği 

radikal yaklaşımlar sergilemiştir. Süprematizm üzerinde Rus ikona geleneğinin etkilerinin olduğu 

gözlemlenmektedir. 1913 yılında Moskova'da gerçekleşen Romanov Hanedanı’na ithaf edilmiş olan ikona sergisi, 

Malevich'in sanatını etkilemiştir. Aynı zamanda filozof Petr Demianovich Ouspensky (1878-1947) tarafından Rus 

entelijansiyasında başlatılmış olan dördüncü boyut tartışmaları da Malevich'in üzerinde etkili olmuştur. Malevich’e 



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

ebedi ve sonsuz olanın göstergesi olarak değişken ve geçici dünyada bulunmayan kare formunu göstermesinde 

dördüncü boyut konsepti önem taşımıştır. Dördüncü Boyut, kübizmin ilk dönemlerinde de etkili olmuş, Rusya'da 

filozof Peter Demianovich Ouspensky (1878-1947) ile İngiliz matematikçi Charles Howard (1853-1907) ın birlikte 

tartıştıkları konu olmuştur.  

Dördüncü boyut, kübizmde uzamın kendisi olarak sonsuzluğu ifade etmekte, Ouspensky için sonsuz uzayın zaman 

boyutu olmaktadır. Ouspensky, “Tertium Organum” (1912) adlı eserinde hareket ideasını algılamadan dördüncü 

boyutun anlaşılamayacağını ileri sürmüştür. Ouspensky’e göre, var olan şey, projektör ile yansıtılan görüntüler gibi 

görünüp kaybolan illüzyonlardır. Geçmiş ve gelecek birbirinin içerisindedir. İnsan bilinci, şimdinin yalnızca bir 

bölümünün farkına varabilmektedir. Sonsuz zaman ise, derinlik, uzunluk, yükseklik üç boyuttan ayrı olmadığı için, 

geçmiş, şimdi ve geleceğin eş zamanlı olarak var olduğu bir boyut tasavvur edildiğinde, üç boyutlu düşünme 

sisteminin dışına çıkılabilmektedir. Ouspensky’e göre, dördüncü boyutun göstermiş olduğu, uzay sonsuzluğunun 

kendine özgü bir mantığı bulunmaktadır.  

Bu mantık, fenomenler dünyasının ve üç boyutlu dünyanın temel mantık prensiplerinden farklı olup, öncelikle bu 

temel prensiplerden kurtulmak gerekmektedir. Düşüncede üç boyutlu mantık zinciri atıldığında, çok farklı bir 

dünyaya görülmektedir. Ouspensky, mistisizm ve ideal felsefedeki buluntulardan yola çıkarak, bu geçmişin 

oluşabileceğine inanmıştır. Mistik ritüellerin hedefi de kapıların açılmasını, insan ruhunun fenomen dünyasından 

numen (noumenon) dünyaya geçişini sağlamak olduğunu düşünmüştür. Numenler dünyasına ulaşmış olan insan, 

fenomenler dünyasını gerçek dışı, fantastik görmekte, hissedilen sadece sonsuzluk olmaktadır. Ruh, sonsuz bir boşluk 

duygusu içerisindedir. Ancak daha sonra bu boşluk da ortadan kalkmakta ve geriye yalnızca her şeyin çözündüğü ve 

sürekli bölündüğü sonsuzluk duygusu almaktadır.  

Malevich, sanatsal anlayışında, saf duygunun üstünlüğü olarak açıkladığı süprematizm akımının, sanatı nesnenin 

boyundurluğundan kurtardığını ifade etmiştir. Kandinsky i gibi kozmik aşkıncılığa ve mistisizme ilgisi olan 

Malevich'in, sanat aracılığıyla gündelik gerçekliğin ötesinde çok daha derin anlamların algılanacağını ve süprematist 

eserlerin evrenin gizemini yansıttığını savunmuştur. Nesnenin boyundurluğundan kurtulup, temsili gerekliği 

reddetmiş olan bir çeşit saf soyut anlayışının Platon’un idealar kuramı ile direk ilişkisi olduğu da düşünülmüştür. 

Görüngüler dünyası ile idealar dünyasını birbirinden ayıran değişmez gerçekliklerin, idealar dünyasına, gölgelerden 

ibaret görmüşlerin görüngüler dünyasına ait olduğunu öne sürmüştür. Platon’un düşüncelerini yansıtan Malevich, 

suprematist eserlerinde sonsuz ve mutlak olanın biçimsel ifadesini geliştirerek, saf biçimlere derin anlamlar 

yüklenmiştir. Bu anlamların içerisinde temel süprematist öğe ise, doğada bulunmayan kare olmuştur.  

Malevich, suprematizmde, dördüncü boyutun temsil edildiği, en üst-suprema alanını ele almıştır. Süprematizmi 

yaratıcı sanat içerisinde saf duygunun üstünlüğü olarak tanımlamıştır. Malevich için bir sanat eserinin değeri, ifade 

ettiği duyguya bağlı olmaktadır. Malevich'in ‘siyah kare’si, non - objektif duygunun ruhu ile dolu olup, duyguyu 

temsil etmektedir. Kare, duyguyu, beyaz zemin ise, bu duygunun ötesindeki boşluktur. 

Süprematizm, duygu dünyasının temsil biçimini yaratmıştır. Malevich, süprematizmi üç temel evreye ayırmıştır. 

Siyah, beyaz ve renkli evreler. Siyah, evrende, ekonomi, asgari malzeme ile renk unsuru da dahil olmak üzere azami 

düşünsel zenginlik yaratmıştır. (Resim 6) 

 



Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

 

Beyaz Üzerine Beyaz, 1918 

 

Süprematizm, yalın renkler ve arı biçimler ile elde edilmiş saf duyum evresinin örneği olmuştur. Malevich’in uzaysal 

gerçeklik varlığını algılama isteğinin temsili olmuştur. Beyaz renk, sonsuz uzayı ve gökyüzünü temsil etmektedir. 

Malevich'in eserleri, bilinçdışı ile iletişim kurmaya yönelik görsel çabalar olmuştur. Malevich, Rus Devrimi’nin 

ardından 1926'da Rusya'dan ayrılmasına izin verilip, Berlin'e gittiğinde, “Soyut Dünya” adlı kişisel sanat görüşünü 

açıklayan ancak 1970'lerde yayınlanan kitabını yazmıştır. Sanatçı kitabında, mutlak biçimlerin basit uyumlarda 

kullanılmasını ve hikayeci anlatıma son verilmesini önermiştir.  

“Malevich, “1913'te sanatı figüratif çevrenin gereksiz ayrıntılarından kurtarmak için yaptığım ümitsiz çabaların 

sonucu kare formlarına kaçmıştım” diye yazıyordu.” (Turani, 2013 :  443) 

 Süprematizmin diğer başka soyut biçimleri ise çember, açı, kare, dikdörtgen ve haç olmuştur. Bu formlara daha 

sonra oval ve zikzaklı hatlar ve biçimler de eklenmiştir.   

Malevich'in görsel dağarcığında dik çizgiler, insanoğlunun doğanın kaosu karşısında üstünlüğünü ifade etmektedir. 

Malevich'in 1912'de yapmış olduğu “Oduncu” çalışması, onun “Yıkanan” isimli resminin ana hatlarını, kıvrımlı 

düzlemlere dönüştürüp, canlı renkler ve karşıt tonlar kullanmasıyla daha belirgin bir hale getirmiştir. (Resim 7) 

 



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

 

Oduncu, 1912, 94 × 71 cm, Amsterdam Stadelijk Müzesi 

 

Sanatçının bu çalışmasında, düzlemlerin yarattığı hacim duygusu, düzlemlerin birbirleri ile çelişen ilişkiler ile 

yerleştirilmiş ve denge sağlanmıştır. Resimde tutarlı bir ışıklandırma ve biçimlendirme yöntemi kullanılmamıştır. Bu 

yöntem Leger’in çalışmalarının etkileri sonucu, kübizmin özelliklerini taşımaktadır. “Oduncu” resmi, köylü yaşamını 

yalın, aynı zamanda heybetli boyutlarda betimlenmiştir. Malevich'in üretmiş olduğu bir dizi resimden biri olmuştur. 

Bu dizideki çalışmaların bir bölümü, Larionov’un 1912'de Moskova'da düzenlediği sergide yer almış, serginin amacı 

ise halk sanatı ve çocuk resimlerinin birtakım özelliklerini abartarak ilkelci bir tutum içersinde sergilemek olmuştur. 

Malevich’in eserleri, kısa süre sonra daha modern bir şekle bürünmüştür. Bu değişime, şiirin etkisinin sebep 

olabileceği düşünülmüştür. Mayorsky, Kruchenykh ve Malevich‘ten daha genç olan bazı Rus yazarları, mantık dışı 

söz oyunları yaparak yeni anlamlar aramışlardır.  

Bu yazarlar beklenmedik anlamlar üretmek için sözcükleri, belirli bir anlam tutarlığı olmadan yan yana getirip 

parçalayıp onları tekrar bir araya getirmişlerdir. (Resim 8) 

 



Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

 

Moskova'da Bir İngiliz, 1914, Tuval üzerine yağlı boya, 88 × 57 cm, Stadelijk Müzesi, Amsterdam  

 

İngilizlere has bir giysi ile vücudunun yarısı betimlenen David Burliuk, Kazak kökenli bir Rustur. ve Rus 

fütürizminin babası olarak anılan bir sanatçıdır. Eserde, Rus coğrafyasına özgü simgelere yer veren Malevich, tuvalin 

üzerine kısmi ve güneş tutulması kelimelerini yazmıştır. Aslında bir yabancının gözünden 1914 yılında Rusya ve Rus 

kültürü temasını ele aldığı resimde Malevich, Doğu ve Batı kültür birikiminin buluştuğu farklı etnik grupların bir 

araya gelerek meydana getirdiği Rus toplumunu görselleştirmeye çalışmıştır.  

 

Malevich, dikey bir dikdörtgen ve tuvalin üzerine yerleştirilmiş kırmızı siyah kareden oluşan “Sırt Çantalı Çocuğun 

Resimsel Gerçekliği” (Dört Boyutta Renk Kütleleri) (1915) isimli çalışmasında, siyah kare ile  ‘güzel’i temsil eden 

kırmızı kareyi bir araya getirmiştir. Çalışma, aynı zamanda dördüncü boyut algısının da temsili olmaktadır. Kareler, 

uzaydaki ağırlıksızlık durumunu ve uzaysal hareketi işaret etmektedir. (Resim 9) 

 

 

 

 



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

 

“Sırt Çantalı Çocuğun Resimsel Gerçekliği” “Dördüncü Boyutta Renk Yığınları” 1915 

Tuval üzerine yağlı boya 71.1 × 45,5 cm. 

Modern Sanatlar Müzesi. New York. 

 

Malevich, resimde üçüncü boyuta odaklanan kübizmi aşarak dördüncü boyutu araştırmaya yönelmiştir.  

 

 

“Beyaz Üzerine Büyük Hac”, 1920, 88 × 70 cm. Tuval üzerine yağlı boya  

Amsterdam Stadelijk Müzesi  

 

Kırmızı bir dikdörtgen üzerine yatan siyah bir dikdörtgen bir haç oluşturmuştur. Her iki dikdörtgenin üzeri, kalın bir 

boya tabakası ile kaplıdır. Sanatının gizemci amaç taşıdığı gözlemlenmektedir. (Resim 10) 

Kırmızı Kare çalışması, düz beyaz tuval üstüne, düz kırmızı ikizkenar bir yamuktur. Malevich’e göre, beyaz zemin 

sonsuzluğu sembolize etmekte, kırmızı şekil ise, zeminden dışarı çıkıyormuş gibi görünmektedir. Bu eser, geçmişin 



Rus Modernizmi ve Süprematizm 

 
TJSS 2025,  9(18): 263-279 

 
 

 

sanatından tam bir kopuş olmuştur. 1. Dünya Savaşı'nın yarattığı kargaşayı, şoku ve Malevich'in kendi ülkesinde kısa 

süre sonra devrimle sonuçlanacak gerginliği yansıtmaktadır. Orijinal başlıktaki köylü kadın, geleneksel Rus dini 

ikona resimlerinin pek çoğunda görülen kırmızı renk ile temsil edilmiştir. (Resim 11) 

 

 

Kırmızı Kare - Köylü Bir Kadının İki Boyutlu Resimsel Gerçekliği 1917 

Tuval üzerine yağlı boya 53 × 53 cm Rus Devlet Müzesi, St Petersburg 

 

Yazılarında da felsefi ve dinsel kaynaklardan esinlenmiş olduğu gözlemlenmektedir. 

Malevich'in görsel bir biçim vermek istediği gerçeklik, fizik ötesi bir dünya ile ilgili olmuştur. Rus devrimi 

sonrasında yeni toplumun giderek oluşan maddeci ilkelere dayanmış olması, sanatındaki ayrımları daha da belirgin 

hale getirmiştir. Malevich, Mondrian, Kandinsky, Deluniay gibi soyut resmin önde gelen sanatçıları, soyut biçimi, 

görsel izlenimlerine, bireyselliğin ötesinde evrensel ve kalıcı özellikler kazandırmak için derinleştirmeyi ve 

genelleştirmeyi hedeflemişlerdir.  

 

SONUÇ 

Malevich, süprematizmin yalnızca bir akım olmadığını, bir ruh hali olduğunu savunmuştur. 

Sanat, temelde her zaman aynı olmasına rağmen, yine de birbirine tamamen karşıt iki temel insani eğilimi 

barındırmaktadır. Bunlardan biri evrensel güzelliğin direk ifadesini, diğeri ise insanın deneyimlediklerini ve 

düşündüklerini estetik olarak iifade etmesidir. Birincisi gerçekliği nesnel olarak yansıtmayı, ikincisi ise öznel olarak 

yansıtmayı amaçlamaktadır. 20.yüzyıl sanatının yeni dili, soyutlama olmuştur. Soyut sanat eserleri saf ve ezoterik 

eseserlerdir “Saf”tırlar, çünkü estetik bir yatkınlık talep etmektedirler. “Soyut”turlar, çünkü birbirinden farklı özgül 

yöntemler gerektirirler ki, bu açıdan ifade tarzını bütüncül ve doğrudan erişilebilir bir gösteride bir araya getiren 

primitif toplumların ayrışmamış sanatından farklılık gösterirler.  



The Journal of Social Science TJSS 2025,  9(18): 263-279 
 

 

Kübizm ile yoğrulmuş birçok sanatçı, 1914’ten itibaren soyut sanatı araştırmaya girişmişlerdir. 20. yüzyılın 

başlarından itibaren kendini göstermeye başlayan modern sanat akımları, kökten devrimci bir yapı sergilemiştir ve 

tüm sanat dallarını etkilemiştir. Rusya’da Malevich, Gabo, Pevsner ve Tatlin, Devrim’den sonra Konstrüktivizme 

dönüşecek olan supramatist akımı başlatmışlardır.  

Malevich, eserlerindeki soyut imgelerin, nesnelerin yokluğu ile dolu olduğuna ve her bir biçimin bir anlam ortaya 

koyduğuna inanmıştır. Yeni biçimsel ilişkiler üreten süprematizm, resimsel duygunun dışsal ifadesi olmuştur. Sanat, 

süprematizm sayesinde kendi, saf, işlevsellikten uzak olan biçimini kazanmış, non - objektif duygunun üstünlüğünü 

taşıyarak yeni bir dünya felsefesi kazanmıştır. 1989'lara kadar devam eden Sosyalist Gerçekçilik denilen sanat 

anlayışı, 1990'lardan itibaren Rusya'daki komünist rejimin çökmesi ile Batı dünyasında görülen akımların etkisi altına 

girmiştir. 1989'da Merkezi Paris'te olan Uluslararası Sanat Eleştirmenliği Derneğinin bir kongresi Rusya'da 

toplanmıştır. Batıya dönüş ile beraber, Rus sanatçıları yeniden uluslararası ortamlarda ve Batı paralelinde çalışmaya 

yönelmişlerdir.  

Malevich’in çalışmaları yalnızca Rusya için değil, modern sanatın evrensel dili olarak da günümüzde 

değerlendirilmektedir. Soyut formlar, bütün kültürlerdeki metafizik anlayışlara kapı açmıştır.  Malevich’in eserleri 

manevi deneyim kavramlarını görselleştirmiştir. Modern sanat akımlarında yeni bir dönemi başlatmıştır. Günümüz 

resim sanatının geometrik, saf, soyut anlayışının öncüsü olmuştur.  

 

 

KAYNAKÇA  

Antmen, A. (2013). 20. yüzyıl Batı sanatında akımlar. Sel Yayıncılık. 

Bourdieu, P. (2023). Kültür üretimi (S. Yardımcı & E. Gen, Çev.). İletişim Yayınları. 

Cottington, D. (2013). Avangard (N. Örge, Çev.). Dost Kitabevi. 

Dickerson, M. (2013). Sanat tarihi (O. Düz, Çev.). Say Yayınları. 

Erden, E. O. (2016). Modern sanatın kısa tarihi. Hayalperest Yayınları. 

Hodge, S. (2018). Sanatın kısa öyküsü (D. Öztok, Çev.). Hep Kitabevi. 

Levina, T. (2023). Defining nothingness: Kazimir Malevich and religious renaissance. Studies in East 

European Thought, 75(3), 255–275. https://doi.org/10.1007/s11212-023-09561-x 

Lynton, N. (2015). Modern sanatın kısa öyküsü (C. Çapan & S. Öztürk, Çev.). Remzi Kitabevi. 

Malevich, K. (2021). Kazimir Malevich (F. C. Erdoğan, Çev.). Hayalperest Yayınları. 

Öndin, N. (2019). Modern sanat. Hayalperest Yayınları. 

Parker, D. (2003). Batıda devrimler ve devrimci gelenek (K. İnal, Çev.). Dost Kitabevi. 

Partsch, S. (2008). Modern sanat (Ö. Şimşek, Çev.). Say Yayınları. 

Read, H. (2020). Modern sanatın felsefesi (E. Kök, Çev.). Hayalperest Yayınları. 

Turani, A. (2013). Dünya sanat tarihi. Remzi Kitabevi. 

 


