
 
 
 

 

 

 

Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 
The Role of Arabic in Critical Readings of Jābirī 

 

Mehmet KUYANAY 
 

Dr. Öğr. Üyesi., Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve 
Belagatı Bilim Dalı  

Asst. Prof., Gümüşhane University, Faculty of Theology, Department of 
Arabic Language and Rhetoric, Gümüşhane/Türkiye  

 

mkuyanay.1@gmail.com  ORCID: 0000-0001-8770-8797 

 
Makale Bilgisi | Article Information 

Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi / Research Article 
Geliş Tarihi / Date Received: 19 Ağustos/August 2025 
Kabul Tarihi / Date Accepted: 20 Ekim/October 2025 

DOI: 10.53683/gifad.1767991 

 

Atıf / Citation: Kuyanay, Mehmet. “Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü/ 
The Role of Arabic in Critical Readings of Jābirī”. Gifad: Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi / The Journal of Gümüşhane University Faculty of Theology,15/29 (Ocak/January 
2026/1): 251-278 

 
İntihal: Bu makale özel bir yazılım ile taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by special software. No plagiarism was detected. 
Web: http://dergipark.gov.tr/tr/pub/gifad           Mail:ilahiyatdergi@gumushane.edu.tr 

Copyright© Published by Gümüşhane Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi / Gümüşhane University, Faculty 
of Theology, Gümüşhane, 29000 Türkiye. Bütün hakları saklıdır. / All right reserved. 

  

 

The Journal of Gümüşhane 
University Faculty of Theology 

 

Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 
ISSN: 2146-7900 

Gifad, Ocak/January 2026/1, 26: 251-278 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       252 

Öz  

İslâm düşüncesi kültürü üzerine yaptığı zihniyet analizleri, tenkitleri ve 
önerileriyle uluslararası alanda bir şöhret yakalayan Faslı Mütefekkir Muhammed 
Âbid el-Câbirî kadim geleneğe olan hakimiyeti, derin düşüncesi ve farklı bakış 
açılarıyla yaptığı analizlerle son yüzyıla damga vurmuş önemli ilim adamlarındandır. 
Arap-İslâm aklına yönelik yapıcı eleştirilerinin önemli bir kısmını Arap dil yapısına 
dayandıran Câbirî, eserlerinde İslâm kültür ve medeniyetinin en önemli dönüm 
noktası olan Tedvin Döneminden günümüze kadar cereyan eden ilmi hareketliliği 
irdelemiştir. Bu hareketlilikte Arapçanın kural ve kaidelerinin derlenmesi ve ilerleyen 
dönemlerde diğer ilimlere etkisini başarılı bir şekilde işlemiştir. Câbirî Arap 
düşüncesini eleştirel bir şekilde analiz ederken dilbilimsel yöntemleri kullanmış, 
kavramların kökenlerini, anlamlarını ve tarihsel gelişimlerini inceleyerek, düşünce 
sistemlerinin altında yatan varsayımları ve çelişkileri ortaya çıkarmaya çalışmıştır. 
Câbirî'nin eleştirel düşüncesinde Arap dili hem bir analiz aracı hem de bir bilgi 
kaynağı olarak merkezi bir role sahiptir. Dilin derinlemesine incelenmesi, Arap 
düşüncesinin doğru anlaşılması, kültürel mirasın korunması ve modernleşme 
sürecinde kimliğin sürdürülmesi için hayati öneme sahiptir. Ona göre gerçeği 
kavramak, estetiği hissetmek ve fazilete sarılmak ancak dilin bize gösterdiği anlayış, 
hissediş ve sarılma şekli ve içeriği ile gerçekleşebilir. Dil bir araç ve içerik olmayıp bir 
anlamda bilginin ona göre şekillendiği bir kalıptır. Bu çalışma da Câbirî’nin genelde 
dil, özelde Arapça ile ilgili tenkitlerle ilgilidir. 

Anahtar Kelimeler: Arap Edebiyatı, Câbirî, Tenkit, Tedvin Dönemi, Bedevî. 

Abstract 

Moroccan thinker, Muḥammad ʿĀbid al-Jābirī who gained international 
renown for his analyses, critiques, and proposals on Islamic thought and culture, is 
one of the most important scholars of the last century, having left his mark with his 
mastery of ancient tradition, profound thought, and analyses based on different 
perspectives. Basing a significant portion of his constructive critiques of Arab-Islamic 
thought on Arabic, Jābirī examined the intellectual movements that took place from 
the Codification (Tadwīn) of Period, the most important turning point in Islamic 
culture and civilization, to the present day in his works. He successfully addressed 
the codification of Arabic rules and principles within this dynamism and their 
subsequent influence on other sciences. While critically analyzing Arab thought, 
Jābirī employed linguistic methods, examining the origins, meanings, and historical 
development of concepts to uncover the underlying assumptions and contradictions 
within systems of thought. In Jābirī's critical thinking, the Arabic language plays a 
central role both as an analytical tool and as a source of knowledge. A thorough 
examination of language is vital for a correct understanding of Arabic thought, the 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       253 

preservation of cultural heritage, and the maintenance of identity in the process of 
modernization. According to him, grasping reality, feeling aesthetics, and embracing 
virtue can only be achieved through the understanding, feeling, and embracing that 
language shows us, and through its form and content. Language is not a tool or 
content, but rather a mold in which knowledge is shaped according to it. and content. 
Language is not a tool or content, but rather a mold in which knowledge is shaped 
according to it. This work is the Jabiri's critiques of language in general and Arabic 
in particular.  

Keywords: Arabic Literature, Jābirī, criticism, The Period of Codification, 
Bedouin. 

Extended Summary 

Moroccan thinker Muhammad Abid al-Jābirī, who gained international 
fame with his analyses, critiques, and recommendations on Islamic thought 
and culture, is one of the most important scholars of the last century, known 
for his mastery of ancient traditions, profound thinking, and analyses based 
on different perspectives. In addition to his native Berber language, he is also 
fluent in Arabic and French. Jābirī, who was as familiar with classical Arabic 
texts as he was with Western culture, left behind a wealth of knowledge with 
nearly 20 works, as well as introductions, analytical prefaces, and 
explanations he wrote for various works. He passed away in 2010 in 
Casablanca. In his works, he addressed topics that could be considered 
attempts at a new revival and awakening or a project of hope, from the 
perspective of a thinker and academic.  

Jābirī believed that the Arab-Islamic mind, as a product of Arab culture, 
was a fundamental part of any project of awakening. He is interested in 
contemporary Arab thought in its philosophical and political aspects. Starting 
from a critique of the irrational aspects of Arab-Islamic thought, he aims to 
bring about a fundamental change in the Arab people’s knowledge structure 
by highlighting these aspects in order to discuss and change them. 

Jābirī has stated that the Arab mind is a collection of concepts and 
mental activities that determine the Arab people’s view of things and the way 
they relate to things in order to acquire and reproduce knowledge, and that 
Arab culture and the Arab mind are phenomena whose foundations were laid 
in the late of Compilation. Therefore, the mind in question is not related to 
what happened in the Jahiliyyah Jāhiliyyah or the early years of Islam, but 
rather to what happened during the late of Compilation. For this reason, the 
Age of Compilation is an important concept in his evaluations.  



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       254 

While critically analyzing Arab thought, Jābirī used linguistic methods, 
examining the origins, meanings, and historical development of concepts, and 
attempting to reveal the assumptions and contradictions underlying thought 
systems. In short, in Jābirī’s critical thinking, the Arabic language plays a 
central role both as a tool of analysis and as a source of knowledge. In-depth 
examination of language is of vital importance for the correct understanding 
of Arab thought, the preservation of cultural heritage, and the maintenance of 
identity in the process of modernization. According to him, comprehending 
reality, feeling aesthetics, and embracing virtue can only be achieved through 
the understanding, feeling, and embracing that language shows us, as well as 
its content. Therefore, language is neither merely a tool nor merely content. 
Rather, it is a mold in which knowledge is shaped according to it.  

The role of the Arabic language in Muhammad Abid al-Jābirī’s critical 
thinking is quite central and multifaceted. He emphasized the necessity of a 
thorough study of the Arabic language in order to understand Arab thought 
and culture. He drew attention to the importance of language in 
understanding the epistemological foundations of Arab thought. He stated 
that the structure and conceptual framework of the Arabic language are 
critical tools for understanding how the Arab mind was formed. He argued 
that Arabic is the carrier of a rich cultural and intellectual heritage and that 
studying the Arabic language is essential for the proper understanding and 
appreciation of this heritage. He stated that understanding classical texts, 
philosophical works, and scientific studies is only possible with a deep 
knowledge of the language. He also stated that the Arabic language is not only 
a means of communication, but also a means of knowledge production and 
intellectual creativity. 

Jābirī first emphasized the meticulousness seen in the methods used in 
reviewing the Arabic language from beginning to end. This meticulousness 
and rigid structure had certain effects, such as pushing aside the naturalness 
and spontaneity of the language itself. Although we can criticize the rigidity 
of this method for hindering the development and openness of the language 
to innovation, it deserves praise for its meticulousness, accuracy, and internal 
logic. Khalīl b. Aḥmad’s dictionary, which was created using a musical 
method based on voluntarism, is the most important example of this praise. 
Jābirī describes his style as a scientific work, characterized by logical and 
rational sharpness, superior mathematical precision, and a high level of 
systematic rigor. 

Jābirī believes that the Arabic language, which was compiled from the 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       255 

Arabian deserts and shaped the contemporary Arab mind, is now an obstacle 
to progress. According to him, Arabic has been the source of many disputes, 
both in terms of the literal meaning of words and the meanings attributed to 
them, as well as the richness they contain, as is the case with many doctrinal 
disputes concerning Kalām and Fiqh. The fact that studies related to the 
formation of linguistics and grammar have been taken as models for later 
scientific studies is also a result of this situation. However, the same language 
has become incapable of developing itself and accepting the necessary 
innovations and changes. This is because the developmental feature inherent 
in language has been deprived of “freedom.” According to Jābirī, the path 
followed by Khalil has confined the Arabic language to rigid and unchanging 
patterns and turned it into a language that is limited in terms of vocabulary, 
restricted in terms of transformation, and devoid of historical dimension. The 
absence of historical dimension stems from Arabic’s inability to keep pace 
with the development of events and the changes of time.  

Giriş  

Akademisyenleri, bir ormanın sadece genelini gören veya ormandaki 
ağaçlardan sadece birisini gören ve uzmanlık alanlarını ona göre şekillendiren 
bir tasnifte, her ikisinin dışında kalarak hem olayın geneline hem de özeline 
vakıf olan akademisyen olarak ifade edilen (Cündioğlu, 12 Ekim 2025) 
Mağribli Mütefekkir Muhammed Âbid el-Câbirî, 1936’da Fas’ın Fecîc 
şehrinde doğmuştur. Arap Aklının Eleştirisi (Nakdu’l-akli’l-Arabî) olarak 
isimlendirilen Arap-İslâm Aklının Oluşumu, Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı 
ve İslâm’da Siyasal Akıl olmak üzere üç seriden oluşan eserlerinde yapmış 
olduğu yapıcı tenkitleriyle temayüz etmiş son yüzyılın önemli ilim 
adamlarındandır. Ana dili Berberîce ile birlikte Arapça ve Fransızcaya da 
hâkimdir. Klasik Arapça metinlere olan âşinalığı kadar Batı kültürüne de 
hâkim olan Câbirî yukarıda zikri geçen meşhur eserleri haricinde 20’ye yakın 
eserle birlikte çeşitli eserlere yazdığı girişler, analitik önsözler ve 
açıklamalarla geniş bir bilgi birikimi bırakarak 2010 tarihinde Dârülbeyzâ 
(Kasablanka)’da vefat etmiştir (Coşkun, 2020; Mülayim, 2022, 70). 

İslâm düşüncesi kültürü üzerine yaptığı zihniyet analizleri, tenkitleri 
ve önerileriyle uluslararası alanda bir şöhret yakalayan Câbirî pek çok ödüle 
de layık görülmüştür. Kadim geleneğe olan hakimiyeti, derin düşüncesi ve 
farklı bakış açılarıyla yaptığı analizler hem Doğu’yu hem de Batı’yı muhatap 
alan bir özelliğe sahiptir. Kimi değerlendirmelerinde Batı tesiri altında 
kalarak Arap-İslâm kültürünü eleştirmeye çalıştığı yönünde ithamlara da 
maruz kalmıştır (Aşûr, 2021, 498). 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       256 

Yazmış olduğu eserlerde bir mütefekkir ve akademisyen gözüyle 
yeniden bir kalkınmanın ve uyanışın veya bir umut projesinin denemeleri 
sayılabilecek konulara değinmiştir. Ona göre Doğu toplumlarının kendini 
gerçekleştirmek için, çağdaş toplumumuzu çöküş dönemlerinden geçiren 
geçmişin sorunlarını çözmeye başlaması ve bunları rasyonel bir şekilde ele 
alarak uyanışı gerçekleştirmesi gerekmektedir. Câbirî; bu çalışmalarıyla 
görmediklerini, görmek istemediklerini ve göremediklerini görmek şeklinde 
bir hedef belirlediğini de ifade etmektedir (Câbirî, 1997, 90). Aynı zamanda 
eserleriyle muassırların ilgisini çekerek bir farkındalık oluşturmuştur 
(Abdurrahman, 2021, 895; Abdurrahman, 2022, 123). 

Tarih, siyaset, dil ve felsefe gibi pek çok alana vakıf olan Câbirî 
yukarıda zikri geçen eserleriyle asıl şöhretini kazandığı gibi aynı eserlerinde 
“Arap” ve “akıl” kavramlarını bir arada kullanarak yeni bir tartışmaya kapı 
aralamıştır. Araplarla birlikte Türk, Fars, Kürd ve Berber gibi etnik olarak 
Arap olmayan bilim adamlarının ortaya koyduğu ürünlere rağmen Câbirî’nin 
sadece Arap aklını zikretmesi de eleştirilere konu olmuştur. Diğer bir tartışma 
ise bir önceki cümleyle ilintili olan şu tartışmadır: “Arap” kavramıyla sadece 
bir milleti mi kastettiği ve bu kavramla birlikte kullandığı “Arap aklı” 
ifadesiyle batılıların kullandığı Arap Dini, Arap Felsefesi, Arap Medeniyeti 
gibi yeni kavram türettiği sorusudur. Ancak kendi eserlerinin satır aralarında 
“Arap aklı” ile kastettiği şeyin Arap ırkından ziyade “Arapça okuyan, Arapça 
düşünen” kimseler olduğunu vurgulamıştır (Câbirî, 2001, 14). Dolayısıyla, 
'Akıl' terimi Arap sözcüğü ile nitelenirken, bu durum bir din (İslâm Dini) veya 
bir kavim (Arap Kavmi) ile değil, bilakis bir dil (Arap Dili) ile 
ilişkilendirilmektedir. Bu durumda onun zihninde düşünce tarihi; din ve 
kavim bağlamından çekilerek dil temeline dayandırılmış olmaktadır. Basit bir 
ifadeyle, Arapça konuşmak ve yazmak, Arapça düşünmek anlamına 
gelmektedir. Arapça aracılığıyla bize intikal eden ilim ve düşünce mirasının, 
yalnızca Araplara ya da yalnızca Müslümanlara ait olmadığı aşikardır. 
Dolayısıyla 'Arap aklı' terimi ne yalnızca Arapların ne de yalnızca 
Müslümanların aklını ifade etmektedir. Bu kavram, 'Arapça olarak ifade 
edilen düşünsel mirası üreten ortak akıl' anlamına gelmektedir (Câbirî, 2001, 
14). Aynı zamanda Arap aklı dil, düşünce ve kültür bağlamında ortaya çıkan 
tarihsel bir birikimdir (Arkan, 2010, 7). 

Netice itibariyle Câbirî’nin Arap aklıyla kastettiği Arap diliyle 
üretilmiş düşünce mirasının tahlil ve tenkididir. Yani Câbirî, Arap veya 
Müslüman olmasa dahi eserlerini Arap diliyle yazan bütün düşünürleri Arap 
aklının mümessilleri olarak ele almaktadır. Ancak Arapça konuşmadığı halde 
Arap-İslâm kültür ve medeniyeti ile ilgili eser kaleme alan müellifler -örneğin 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       257 

oryantalistler- bu kategoriye dahil değildir.  

Câbirî'ye göre, 'Arap aklı' kavramı, yüzeysel bir övgü veya eleştiriye 
dayalı boş bir ideolojik slogan değildir. Aksine, bu kavram, Arap insanının 
evreni ve nesneleri algılama, bilgiye ulaşma ve onu yeniden üretme 
süreçlerinde kullandığı kendine özgü düşünsel yapıları ve bilişsel pratikleri 
ifade eden bir bütündür. Arap kültürü ile ifade edilen doğuşundan 
günümüze dek sahip olunan kültürdür. Dolayısıyla o, Arap kültürünün ve 
Arap aklının Tedvin Asrında temelleri atılan bir olgu olduğunu ifade 
etmektedir. Tedvin Asrında gerek Arapların mazisi gerek diğer milletlerin 
mazileri ile ilgili Arapların bilincinde meydana gelen tablolar, Arap aklı 
olgusunu meydana getirmiştir. Söz konusu akıl ne Câhiliyede ne de İslâm’ın 
ilk yıllarında yaşananlar değil; Tedvin Asrında yaşananlarla ilgilidir. 

1. Arapça ile İlgili Değerlendirmeleri 

İslâm dininin ilk muhatabı olan Arapların tarih öncesi yoktur. İslâm 
öncesi Arapların edebî mirası ise mu’allaka denilen ve Kâbe duvarına asılan 
şiirler ile birkaç hutbeyi geçmemiştir. O dönemde Mekke’de okuma-yazma 
bilenlerin sayısı 14 rakamı ile ifade edilmiştir. Ancak İslâm’ın gelişiyle şiirin 
konuları artmış; kendisi eşsiz bir nesir örneği olan Kur’ân haricinde hadisler, 
hutbeler, risaleler başta olmak üzere pek çok nesir türü ortaya çıkmıştır. 
Arapçanın alfabetik düzeyi hareke ve noktalamalarla gelişmiş, kural ve 
kaideleri zapturapt altına alınmıştır. İlmî gelişmeler Arapça ile sınırlı 
kalmamış, tefsir, kelam, hukuk gibi ilimlerle matematik, astronomi, tıp ve 
felsefe (Keri̇moğlu, 2024, 10-11) gibi fennî ilimler de diğer kültür ve 
medeniyetlerin ulaşamadığı bir noktaya gelmiştir (detaylı bilgi için bknz. 
Demirayak, 2016, 7-9). Bu gelişim ilimle sınırlı kalmamış, aynı zamanda 
siyasî, sosyal ve kültürel üstünlüğü getirmiştir. Araplar haricinde Türk, Fars 
gibi diğer milletlerin de katkıda bulunduğu bu ortak miras 11. ve 12. Yüzyıla 
kadar gelişimini devam ettirmiştir. Haçlı savaşları, coğrafi keşifler gibi 
etkenler Batı’nın da bu gelişime ortak olmasına neden olsa da Doğu pek çok 
alanda üstünlüğünü muhafaza etmiştir. Ancak İslâm dünyasının lideri 
konumundaki Osmanlı Devleti’nin 1699 yılında Karlofça Antlaşması’ndan 
yenilgiyle çıkması, Batı’da sanayi devrimiyle birlikte bilimsel gelişmelerin de 
artması işin rengini değiştirmiştir. Bu durum siyaset ve ilim adamlarını 
ıslahat, yenileşme ve modernleşme çabalarına yöneltmiştir. Siyasal, sosyal ve 
ilmi düzenin bozukluklarının ve aksayan yönlerinin giderilmesi için birtakım 
teşebbüslerde bulunan İslâm dünyasında köklü değişiklikler olmuşsa da bu 
değişimler istenen sonuç için yeterli olmadığı İbn Haldûn (ö. 808/1406)’un 
“mağluplar galipleri taklit eder” ilkesi gereği; bu tarihten itibaren, İslâm 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       258 

dünyası Batı'nın düşünce sistemlerini ve pratiklerini daha yakından izlemeye 
başlamış, bu süreç kimi zaman Batı'nın taklit edilmesiyle sonuçlanmıştır 
(Arkan, 2010, 465). Tüm bu çabalara rağmen istediğini elde edemeyen İslâm 
dünyası düşünürleri, problemin kaynağı ve çözüm yolları arayışına girmiştir. 
Öte yandan Batı medeniyetinin üzerine kurulduğu yeni aklî ve felsefî yapı, 
İslâm dünyasındaki aydınları ve düşünce akımlarını da etkilemiştir. 
Dolayısıyla bu gelişmeler zorunlu olarak İslâm düşünce yapısının eleştirisini 
beraberinde getirdiği gibi bu eleştiride de çoğunlukla Batı etkisi 
görülmektedir. Bu durumu en iyi örnekleyenlerden biri de Câbirî’dir. 
Câbirî’nin analiz ve tenkitleri hukuk, felsefe, dil gibi pek çok alanda olmuştur. 
Ancak söz konusu çalışma Câbirî’nin genelde dil, özelde Arapça ile ilgili 
tespit ve tenkitleriyle ilgilidir. 

Câbirî’nin Arapça ile ilgili değerlendirmelerinin en önemli kısmı Arap-
İslâm Aklının Oluşumu isimli eserinde geçmektedir. Müellif burada Arap 
düşüncesinin referans çerçevesini ele alan Tedvin Dönemi (Câbirî, 2001, 63) ile 
Arap evreninin kurucusu olarak gördüğü Bedevî (Câbirî, 2001, 85) başlığıyla 
Arapçanın kural ve kaidelerinin yazılı hale getirilme sürecinden ve bu sürecin 
günümüzde gelinen noktaya tesirinden bahsetmektedir.  

 Câbirî Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı’nda ise Arap-İslâm 
kültüründen Arap-İslâm Aklını oluşturan bu kültür içerisinde, bilgi üretme 
mekanizması olarak Beyan, (Câbirî, 2000, 17-328) İrfan (Câbirî, 2000, 329-471) 
ve Burhan (Câbirî, 2000, 483-604) olmak üzere üç tür bilgi sisteminden 
bahsetmektedir. (Gündüzöz, 2024, 114) Bu kavramlardan Beyân'la salt 
İslâm’dan neşet eden ilimlere (tefsir, hadis, fıkıh, kelam, usûl ve belağât 
ilimlerine); (Özdemir Kardaş, 2016) İrfân'la Babil, Hind, İran, İskenderiye'de 
vücûd bulan Hermetik geleneğin mistik formlarına (Özdemir Kardaş, 2016); 
Burhân'la ise Yunan felsefesine has karakteristiklere işaret edilmekte 
(Özdemir Kardaş, 2016); yüzyıllar içerisinde birçok bakımdan aralarında 
tedahül eden bu üç damar, müellif tarafından takdir edilecek bir derinlikte ele 
alınmaktadır (Câbirî, 2001, 85). Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı’nda özellikle 
birinci kısım olan Beyan bölümünde Dilin Mantığı ve Delalet Problemi ve 
Söylemin Sistemi ve Aklın Sistemi adlı başlıklarda özelde dil, genelde Arapça ile 
ilgili hususlara detaylı olduğu kadar alana vukufiyeti noktasında takdire 
şayan tespitlerle konuya değinmektedir. Bu durum da Câbirî’nin ele aldığı 
konularda Arapçanın önemini göstermektedir. (Câbirî, 2000, 483-604) Câbirî, 
bu eserinde dil-mantık (Câbirî, 2000, 58), nahiv-i’râb (Câbirî, 2000, 57), lafız-
mana (Câbirî, 2000, 55-57) ilişkilerini irdelemektedir. Bu meyanda Sîbeveyhi 
(ö. 180/796) (Câbirî, 2000, 61-63) ile Müberred’in (Câbirî, 2001, 63) bu 
konularla ilgili düşüncelerini aktarmaktadır.  



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       259 

İslâm’da Siyasal Akıl isimli eserde ise siyasal akıl (Câbirî, 1997, 13-18), 
siyasî şuuraltı kavramı (Câbirî, 1997, 18-26), sosyal muhayyile (Câbirî, 1997, 
26-32), sosyal alan (Câbirî, 1997, 32-39), akide (Câbirî, 1997, 105-146), kabile 
(Câbirî, 1997, 151-188), ganimet (Câbirî, 1997, 193-211), siyasî mülk (Câbirî, 
1997, 455-510) ve imamet mitolojisi (Câbirî, 1997, 515-572) gibi konular ele 
alınmış; Arapça ile ilgili konulara direkt değinilmemiştir. Buna rağmen gerek 
zikri gecen üç eserinde gerek diğer eserlerinde eleştirisinde payını alan 
unsurlardan birisi de ebette Arapça olmuştur. Söz konusu çalışma da 
Câbirî’nin ele aldığı konularda; Arapçanın kural ve kaidelerinin zapturapt 
altına alındığı tedvin dönemi, dil alimleri ve nahivciler, Kur’ân’ın Arapça 
oluşu gibi pek çok saikle analiz ve değerlendirmelerinde önemli bir unsur 
olan Arapçanın, onun gözüyle ifade ettiği anlamı ortaya koymaya 
çalışacaktır. 

Arapçanın sadece yazılması ve öğrenilmesi gereken bir dil değil; bir 
düşünüş ilke ve yöntemidir. İslâmî ilimler disiplini ile Arapça dilbilimi 
ayrılmaz bir bütün olmuştur. Endülüslü fakih ve dilci Şâtıbî (ö. 790/1388) 
kişinin Arapça bilgisi ile din bilgisi arasında bir bağ bile kurmaktadır 
(Gündüzöz, 2024, 164). 

Câbirî söz konusu eserlerinde tedvin dönemi, dil ve nahiv alimleri, 
bedevî kültürü gibi konuları göz önünde bulundurarak değerlendirmelerde 
bulunmuştur. Câbirî’nin gözüyle bu konuların kısa açıklamaları aşağıdaki 
başlıklarda ele alınacaktır. 

1.1. Tedvin Dönemi: Arap Düşüncesinin Referans Çerçevesi 

İslâmî ilimlerin teşekkülünü ifade eden tedvin dönemi, Câbirî’nin 
vurguladığı konuların başında gelmektedir. Câhilîye döneminden itibaren bu 
teşekkülü tasnif eden Câbirî, konuya Câhilîye kavramın tarifiyle 
başlamaktadır. Ona göre Câhilîye bilgisizlik anlamında değil; cehaletin 
doğurduğu kargaşa ile siyasî ve dinî/ahlakî yaptırımın bulunmayışı gibi 
olgulara verilen genel bir isimdir (Câbirî, 2001, 64). İslâm ile Câhilîye arasında 
epistemolojik bir ayrılığın varlığını sorgulayan Câbirî, bu noktada derin 
manaları ve aklî delilleri barındıran Kur’ân’ın kendisini anlayabilecek bir 
topluma gönderildiğinden hareketle o ortamın belli bir kültür ve medeniyet 
seviyesinde olabileceğini ifade etmektedir (Câbirî, 2001, 65). Câbirî Arap 
bilincinde Câhilîye döneminin sadece tarihsel verilerin doğurduğu bir olgu 
olarak yaşamadığını, aksine Câhilîye döneminin geçmişte olduğu gibi 
günümüzde de bugüne ve yerleşik hayata ait şartlara tâbi olduğunu ifade 
etmektedir. Günümüzde Câhilîye dönemiyle ilgili aktarılan tablonun da 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       260 

halef-selef ilişkisi yoluyla, aktaranın Câhilîye döneminden kastettiği şeye 
göre şekillenen bir tablo olduğunu zikretmektedir. Zira Câhilîye döneminden 
kastedilenler ve beklenenler her zaman aynı olmamıştır. Şiir gibi kültürel 
faaliyetlerin sergilendiği panayırlar, kelam ilminin Arap-İslâm kültüründe 
tesis edilmeden önceki bir tür “Kelam”ı oluşturmaktaydı (Câbirî, 2001, 65). 
Dolayısıyla Arap bilincinde Câhilîye dönemi, sadece tarihsel verilerin 
işlendiği bir olgu olarak yaşanmamıştır. O, İslâm öncesi Araplar için tarih 
öncesi sayılmaktadır ki Hz. Ömer’in, hicreti Müslüman tarihinin başlangıcı 
olarak sayması da bunu teyit etmektedir. Ancak yeni devletle birlikte neşet 
eden zaruretler, ganimetlerin taksimi konusu, soy ve neseplerin belirlenmesi 
hususu, Hz. Osman ve Muaviye’nin halifelikleri döneminde yaşananlar 
Müslüman Arapların geçmişlerine karşı tavırlarının değişmesine sebep 
olmuş ve Câhilîye taassubu tekrar hortlamıştır. Dolayısıyla Câbirî’nin 
ifadesiyle İslâm’ı bugün’ün isteklerine cevap verecek şekilde Câhilîye 
geçmişini yeniden inşa etmek’ sonucu ortaya çıkmıştır (Câbirî, 2001, 67). 

Emevî devletinin ortaya çıkmasıyla, ötekileştirilen kabilelerle birlikte 
mevâlî olarak isimlendirilen Arap olamayan Müslümanlardan oluşan bir 
muhalefet kanadı ortaya çıkmıştır. Öte yandan Arap olmayanların çoğunluğu 
oluşturması ve farklı halklara mensup olmaları muhalefete halkçı (Şuûbî) bir 
karakter kazandırmıştır. Dahası bu halkçı eylem eşitlik talebinde bulunarak 
ayrı bir harekete dönüşmüştür. Bu hareket de özellikle Şia çevresinde karşılık 
bulmuş ve yeni bir siyasî-dinî harekete dönüşmüştür. Akabinde Şuûbî 
hareket Emevî devletinin çöküşünde ve Abbasî devletinin kuruluşunda 
önemli bir rol oynamıştır. Ancak üstünlük yine Araplarda kalmış, Şuûbî 
hareketi oluşturulan unsurlar tasfiye edilmiş, söz konusu hareket sahipleri 
siyasî varlıklarını gizleyerek kültürel kimlikleriyle süreci devam 
ettirmişlerdir. Bu bağlamda Şuûbî hareket, yaşanan sorunlar ve çözümleri 
yerine Arap mazisine saldırmaya, düşünce, kültür ve medeniyet olarak onu 
tenkit etmeye başlamıştır. Arapların buna tepkisi ise savunma şeklinde 
olmuştur ki bu durumda en çok savunulan dönem Câhilîye dönemi olmuştur. 
Zamanla bu savunma sırf ulusal kimliğin müdafaası değil; aksine Arap 
varlığının ve varlık sebeplerinin müdafaası haline gelmiştir. Dolayısıyla 
Câhilîye ve İslâmî dönemin yeniden inşası Abbasî halifeleri tarafından 
tarihsel bir zorunluluk olarak ele alınmaya başlanmıştır. Hatta bu görev 
sadece bireysel çabalarla değil bizzat devlet görevlileri tarafından halifelerin 
ve prenslerin köşklerinde veya mescit ve özel salonlar gibi yerlerde icra 
edilmiştir. Sonuç olarak bu süreçte oluşan bu tablo Tedvin Asrı olarak ifade 
edilen kültürel yapılanma sürecini ifade etmektedir. Bu sürecin başrolünde 
şiir ve dil gibi temel unsurlar bulunsa da aynı zamanda Arap zihninde işleme 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       261 

ve üretme biçimlerinin, ikna üsluplarının ve düşüncelerin reddi ve kabulüyle 
ilgili kıstasların oluşturulması da hedeflenmiştir. Hicri ilk iki asırda görülen 
tüm bu faaliyetler Tedvin Asrı olarak adlandırılmış ve Arap aklının inşası 
fonksiyonunu yerine getirmiştir (Câbirî, 2001, 68-69).  

Sonuç olarak Arap Aklı’nın yapısı fiilen Câhilîye dönemiyle karşılıklı 
irtibatlı olarak teşekkül etmiştir. Ancak Câhilîye dönemi “sadece İslâm öncesi 
dönem olmayıp Arapların bilinçlerinde Hz. Peygamberin gelmesinden sonra 
yaşamış; Tedvin Asrında yeniden düzenlenip tertiplenmiş kültürel bir 
zamandır. Bu kültürel zaman, tarihsel olarak kendinden önceki döneme 
olduğu gibi sonraki döneme de kendisini bir referans çerçevesi olarak dikte 
etmektedir. (Câbirî, 2001, 69). İşte tam bu noktada Tedvin Asrı Arap kültürü 
için halıya atılan ilk düğümler gibidir. Bu dönem İslâm kültürünün referans 
çerçevesi olup bütün dallarını demir halatlarla kendine çekmekte ve muhtelif 
dalgalanmaları düzenlemektedir. Dolayısıyla Tedvin Asrı, Cahiliye dönemi, 
İslâm’ın ilk yılları ve Emevî döneminin büyük bölümünün tabloları Tedvin 
Asrından çıkan iplerle örülmüştür. Dahası Tedvin Asrından sonraki 
dönemler de aynı iplerle örülmüştür. İşte Arap aklı ile kastedilen esasen 
budur. Bu ipler uzanarak Arap bilincinde kendi şeklini oluşturmuş, daha 
sonra günümüze kadar uzayarak kültürel düşünsel vakıayı inşa etmiş ve 
temel tezahürlerini ortaya çıkarmıştır (Câbirî, 2001, 69). 

Mekke’de İbn Cureyh (ö. 143/760)’in tasnifte bulunması, Mâlik (ö. 
93/711-12)’in Medine’de Muvatta’ı yazması, El-Evzâî (ö. 157/774), İbn Ebû 
Arûbe (ö. 156/773), Hammâd b. Seleme (ö. 167/784) ve diğerlerinin Şam’da 
kitap tedvin etmesi, aynı şekilde Ma’mer (ö. 153/770)’in Yemen’de, Süfyan 
Sevrî (ö. 161/778)’nin Kufe’de kitap tedvin etmesi, İbn İshâk (ö. 151/768)’ın 
Meğâzi’yi tasnif etmesi, Ebû Hanîfe (ö. 150/767)’nin fıkıh ve re’yi tasnif 
etmesi, Hüşeym (ö.?), Leys(ö.?) ve İbn Lehî’a (ö. 174/790), İbnu’l-Mübarek(ö. 
181/797), Ebû Yûsuf (ö. 182/798) ve İbn Vehb(ö. 197/813)’in tasniflerde 
bulunması, ilmin tedvini ve bablara ayrılması ve Arapça, dil, tarih ve 
Arapların tarihi ve savaşları ile ilgili tedvinler, Zehebî (ö.?)  tarafından 
zikredilen h. 143. yılında cereyan eden Tedvin Asrı olaylarıdır (Câbirî, 2001, 
71). 

Tedvin Asrı’nın başlangıcı, Abbasî Halifesi Mansûr’un h. 136-150 yılları 
arasında yürüttüğü halifeliği sürecinde yer alan h. 143 yılı olarak kabul 
edilmektedir. Bu süreç yaklaşık bir asır devam ederek Arap-İslâm sosyal ve 
fıkhî hayatına damga vurmuştur. Elbette ki tedvinden sadece yazıp 
kaydetmek olarak bahsetmemek gerekir. Aksine Tedvin Asrı, bablara 
ayrılmamış, sınıflandırılmamış ve ayıklanmamış bilgi, haber ve tevillerin 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       262 

karışımından oluşmaktaydı. Bu bilgiler daha sonra tefsir, hadis, fıkıh, lügat 
ve tarih ilimleri olarak adlandırılacaktır. Ancak ilimden anlaşılan sadece bu 
alanlar değildi; lügat, meğâzî, eyyâmun’nâs gibi alanlar da ilimden 
sayılıyordu. İlimlerin tasnif ve tedvininde ilk başlarda re’ye gereksinim 
duyulmasa da daha sonraki süreçte seçme, ayıklama, hazf, tedvin, tashih, 
takdim ve tehirde buna ihtiyaç duyulmuştur. Dolayısıyla tedvin faaliyetinin 
asıl hedefi kültür mirasının, başka bir ifadeyle Arap’ın dayandığı eşya, insan, 
evren, tarih ve toplumdan bir kaynak çerçevesi oluşturarak yeniden bir inşa 
projesi gerçekleştirmektir. H. II. asrın ortasından başlayıp h. III. asrın ortasına 
dek geçen Tedvin Asrı zaman zarfında yaşamış hadis, fıkıh, tefsir, nahiv ve 
dil alimleri tarafından konulan şartlar genel anlamda günümüz için de geçerli 
şartlardır. Söz gelimi o dönemde bir hadis için ‘sahihtir’ yargısının konulması 
şartı, günümüz için de geçerlidir (Câbirî, 2001, 71). Dolayısıyla “Hadis, tefsir, 
lügat, nahiv gibi alanlarda itibar edilen sıhhat şartları Arap aklının ilk 
tezahürlerini, bu akıldaki ilk yaratım ve orijinallik göstergelerini 
oluşturmuştur.”(Câbirî, 2001, 74). Söz konusu şartlar da bugüne kadar itimat 
edilen şartlar olup kültürün temel dayanak noktalarını gösterdiği için Tedvin 
Asrından günümüze İslâm düşüncesinin referans çerçevesini ve bu 
çerçevenin en önemli ve en temel kısmını teşkil etmektedir (Câbirî, 2001, 74). 

İlmin tasnif ve bablara ayrılmasında ihmal edilen veya görmemezlikten 
gelinen alan ve kesimler de vardır. Söz gelimi Şia’nın esas aldığı ve büyük 
bölümü İmam Cafer Sadık (ö. 148/765) döneminde ele alınan hadis, tefsir ve 
fıkıh alanları görmezden gelinmiştir. Aynı bakış açısı Şia tarafından da ortaya 
konmuştur. Ancak tedvin faaliyetlerinin eş zamanlı olarak birbirinden uzak 
şehirlerde de başlaması bir tesadüf eseri olmayıp siyasi erkin planlı bir projesi 
olduğunu göstermektedir. Benzer refleks dini resmîleştirip devletin bir 
unsuru haline getirmeye çalışan Şia’da da mevcuttur. Bu durumda tedvin 
faaliyetlerinin rekabet ortamında gerçekleştiğini ifade etmek mümkündür 
(Câbirî, 2001, 75). 

Câbirî tüm bu bilgililerle günümüz Arap-İslâm aklının bugünkü akıl 
mı dünkü akıl mı, sorusuna cevap aramaktadır ki geldiği nokta dünkü akıl 
olduğu noktasıdır. Bu noktada aradığı başka bir cevap ise dün ile bugün 
arasında herhangi bir kopma veya kırılma noktasının olup olmadığı 
sorusudur. Başka bir soru ise hadislerin cerh ve tadil yöntemlerinde veya dilci 
ve nahivcilerin oluşturduğu şartlarda olduğu gibi eskilerin öne sürdüğü 
şartlarla birlikte gizledikleri şartlar var mıydı, sorusudur. Başka bir husus ise 
o ana kadar devletin resmi kayıt defterlerinin Fars, Yunan ve Rum katiplerce 
tutulmasına rağmen Halife Abdülmelik b. Mervân (h. 65-86) tarafından 
Arapçanın idarîleştirilmesidir. Bu süreç beraberinde aslen şiir, hitabet gibi 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       263 

kalıplardan oluşan Arapçanın zenginleşmesini sağlamıştır. Aynı zamanda 
yabacı divan katiplerinin statü kazanmak için Arapçayı öğrenmelerine sebep 
olmuştur. Bu da Arapçanın derlenmesi ve kurallara bağlanması için gizli 
sebeplerden biri olmuştur. Bu durum bir yandan Arapçanın teknik 
kavramlar, terimler ve terkipler açısından zenginleşmesine katkı sağlarken 
diğer taraftan da kadroların zenginleşmesine sebep olmuştur. Böylece Abbasî 
halifelerinin Bağdat’ta kurdukları Beytü’l-hikme ile de zirveye ulaşan tedvin 
faaliyetini inşa asrının arka planını oluşturmuştur. Bu divan katiplerinden en 
meşhuru ise Abdullah b. Mukaffa‘ (h. 142) olmuştur. İbn Mukaffa‘ aynı 
zamanda Farsça siyasî kültürü Arapçaya tercüme ederek İslâm devleti ve 
devlet adamlarına yönelik Arapça bir söyleme dönüştürmüştür. Müslüman 
oluşu şüpheyle karşılanan İbnu’l-Mukaffa‘ eserlerinde dinî referanslara 
başvurmadan laik temeller üzerinde örgütlenmeyi savunmaktadır (Arkan, 
2010; Kuyanay, 2021, 72-78). Bu durum aynı zamanda İbnu’l-Mukaffa‘ın 
İslâmî olmayan Fars-Arap kültürü mirasına dayanan bir strateji ortaya 
koymak şeklinde de yorumlanmıştır (Câbirî, 2001, 79; Gündüzöz, 2024, 123-
125). 

 Hızlılık, kapsamlılık gibi ilkelerle geçmiş ve dolayısıyla bugün ile 
gelecek bazında rekabete sahne olan Tedvin Asrı; Mekke, Medine, Şam, Kûfe, 
Basra ve Yemen gibi şehirlerde gerçekleşmiştir. Bu merkezler aynı zamanda 
İslâm alimlerinin rağbet ettiği şehirlerdir (Câbirî, 2001, 81). Tüm bu bilgiler 
Arap-İslâm ilim tarihi için önemli bilgiler olup İslâmî ilimlerin ne zaman 
nerden başlandığını da ifade etmektedir. 

1.2. Bedevî: Arap Evreninin Kurucusu 

Arapların kendi dilini kutsama noktasında önemsemeleri, hatta o dili 
kendi üzerindeki otoritesini sadece dilin gücünün değil; aynı zamanda kendi 
gücünün de bir ifadesi olarak görmeleri, Câbirî’nin eleştirilerinin odak 
noktasına Arapçayı koymasının önemli nedenlerindendir. İslâm 
medeniyetine Arapların en önemli katkıları dil ve din karakterli olmuştur. 
Kur’ân dilinin apaçık bir Arapça olması da bunun göstergesidir. Dolayısıyla 
Kelamî ve Fıkhî içerikli doktrinel ihtilafların birçoğu dil kaynaklıdır. Aynı 
şekilde Arapça gerek lafız gerekse lafızlara yüklenen anlamlar açısından ve 
bunların bünyesinde barındırdığı zenginlikten ötürü pek çok ihtilafın da 
kaynağı olmuştur. Arap aklının yürüttüğü ilk düzenli ve ilmi çalışmanın 
Arapçanın derlenmesi ve kurallarının konması olması dolayısıyla da Arap 
aklının dinamikleri ve mekanizmalarının incelenmesinde önceliğin Arap 
diline verilmesinin başka bir gerekçesidir. Dahası dil bilimi ve nahiv 
ilimlerinin teşekkülü ile ilgili çalışmaların daha sonraki ilmi çalışmalar için 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       264 

model alınması da bu durumun bir sonucudur. Evrensel bir ilke olarak da dil; 
insanın evrene bakışını, onun bütünü veya parçalar olarak algılama biçimini 
belirlemektedir. Arapçanın 14 asırdır sözcükleri, terkipleri ve grameriyle 
olduğu gibi kalabilmiş bir dil olması da dikkate alındığında Arap aklının ve 
onun eşyaya bakışı üzerindeki etkisinin boyutu hakkında daha net bir fikir 
verecektir  (Câbirî, 2001, 85). 

Arapça, ister Arap kültüründeki merkezi rolü, ister bilimsel 
düşüncenin temelini ve araçlarını doğrudan veya dolaylı olarak belirlemesi, 
isterse de Arapça konuşanların evrene ve insana bakış açılarını 
şekillendirmesi gibi farklı açılardan değerlendirilsin, nihayetinde belirleyici 
bir unsur olarak öne çıkmaktadır (Câbirî, 2001, 86). 

Câbirî, Alman düşünür Herder’in (1744-1803) insanın evrene bakışının 
oluşumunda başat rol oynaması teorisinin ilk öncüsü olarak kabul edildiğine 
atıfta bulunarak; dilin sırf düşünme aracı olmayıp, düşüncenin onun 
içerisinde şekillendiği kalp olduğu görüşünde ona katıldığını ifade 
etmektedir. Bu noktada küçük çocuğun düşünmeyi içinde yaşadığı toplumun 
dilinin kendisine sunduğu kelimeler vasıtasıyla öğrendiği gerçeğine vurgu 
yapıp bu durumda çocuğun düşünce dünyasının da kaçınılmaz olarak ana 
dilinin kendisine sunduğu imkanlarla sınırlı olacağını ifade etmektedir 
(Câbirî, 2001, 87). 

Herder’in bu noktadan hareketle dilin özelliklerini onunla konuşan 
milletin özellikleriyle irtibatlandırdığını ifade ederek her milletin düşündüğü 
gibi konuşup konuştuğu gibi düşündüğünü vurgulamaktadır. Her millet, 
deneyimlerini, doğru ve yanlışlarını kendi dilinde biriktirerek nesilden nesile 
aktarır. Bu sayede, geçmişin birikimi, yeni nesillerin evrene, doğruya, iyiye ve 
güzele dair algılarını şekillendirmede belirleyici bir rol oynar. Dolayısıyla, 
gerçeği kavrayışımız, estetik anlayışımız ve erdeme yönelişimiz, yalnızca 
kendi dilimizin bize sunduğu anlama, hissetme ve benimseme biçimleri 
aracılığıyla mümkün olabilmektedir (Câbirî, 2001, 87). Buna göre dil, salt bir 
araç veya içerik olmaktan ziyade, bilginin biçimlendiği bir kalıp olarak kabul 
edilmelidir. Terzinin elbise dikiminde kullandığı kalıplara benzer şekilde, dil 
de insani bilginin kapsamını ve sınırlarını tayin eden temel bir faktördür 
(Câbirî, 2001, 87). 

Bu noktada Câbirî, Edward Sapir (1981-1939)’in “Herhangi bir insan 
topluluğunun dili o toplumun düşündüğü ve konuştuğu dildir. O topluluğun 
deneyimlerini düzenleyen de bu dildir. O topluluk sosyal dünyasını ve 
vakasını o dil ile oluşturur. Daha teknik bir ifadeyle söylemek gerekirse her 
dilin kendine özgü bir evren tasavvuru vardır.” sözüne de atıfta bulunarak 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       265 

Adam Şchaff’in de dil araştırmalarında dil-düşünce ilişkisi konusuyla ilgili 
oluşan ilimleri özetleyerek Herder ve Wilhelm von Humbold ile birlikte dil-
bilim araştırmalarının sürekli şu tezi dikkate almaya başladığını ifade 
etmiştir: Herhangi bir dil dizgesi yani sadece kendi kelimeleri değil aynı 
zamanda gramer ve cümle kuruluşlarıyla o dili kullanan halkın dünya 
görüşüne ve onun algılayış biçimine dolayısıyla düşünmeye de etki eder 
(Câbirî, 2001, 88). Câbirî, bu durumu Arapların literatüründe kar isimlerinin 
sadece جلث  ile sınırlı olduğunu; buna karşın soğuk coğrafyada ikamet edenlerin 
literatürde sıcak anlamına gelen kelimelerin de az olduğunu vurgulayarak 
örneklemektedir (Câbirî, 2001, 88). 

Câbirî değerlendirmelerin bir kısmını modern ve klasik Arapça 
sözlüklere ayırmaktadır. Her iki tip sözlüğün malzemesinin Tedvin Asrında 
bedevîlerin ağızlarından derlendiğini ifade ederek bedevîlerin de o asra kadar 
toplumdan kopuk olarak yaşayan, bir şehir halkıyla karışarak dillerindeki 
duruluğu bulandırmamış olan kimseler olarak ifade etmektedir. Arap dilinin 
en büyük ve en zengin sözlüğü olan ve yaklaşık 80.000 kök kelimeyi 
açıklayan, hicrî yedinci ve sekizinci asırda Kahire’de telif edilen Lisânü'l-Arab 
isimli sözlüğün hacminin büyüklüğüne rağmen yazıldığı dönemde mevcut 
olan tabiî ya da yapay şeylerin isimlerine ve teorik kavramlara yer vermesine 
rağmen bu dönemdeki yeni terimlere yer vermediğini ifade etmektedir. Bu 
sözlük, Tedvin Asrının kahramanı olan bedevînin yaşam dairesinin dışına 
taşmayan, İbn Haldun’un tabiriyle bedevîliğin çetin şartlarını yaşayan o 
insanların hayatlarından olduğu gibi toplanmıştır. Bu sözlüğün müellifi İbn 
Manzûr, kendi devrine kadar Arapçaya yeni kelime, felsefi tabir ve ilmî 
terimler girmesine rağmen Arap aklının referans çerçevesi olan Tedvin 
Asrının resmî ve Fasih Arapça dilinin; Halîl b. Ahmed (ö. 175/791) ve 
öğrencileri tarafından derlenip kurallara dayandırılan dil olarak kalmasını 
sağlamış ve onun dışındakileri dışlamıştır. Bunun öncesinde ve sonrasında 
meydana gelecek gelişmeler bedevîlerin diline sokuşturma sayılacağı için 
sözlük yazımında terk edilmesi ve göz ardı edilmesi gerekmektedir. Yazılan 
çağdaş sözlükler de klasik sözlüklerin özeti olmaktan ileriye gidememiştir. 
Çünkü sözlüğün Arapça olabilmesi için sadece bedevîlerin, yani Tedvin 
Asrının Arap kimliklerinin bozulmamışlığını teyit ettiği tek kesim olan bedevî 
Arapların dilini içermesi gerekli görülmüştür. Dolayısıyla Arap dili bu 
şekilde mumyalanarak dondurulmuştur. Ancak sosyal hayatın Fasih 
Arapçadan intikamı, halk Arapçası lehçelerin eskiden olduğu gibi bugün de 
fasih Arapçaya çoğu noktaya gerek bırakmayan ve onun yerini alan bir 
konumda olarak kendini dikte etmesi şeklinde olmuştur. Arap toplumlarının 
günümüzde yaşadığı derin yabancılaşma ve parçalanmanın temelinde bu 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       266 

durum yatmaktadır. Arapça, kendi iç dinamikleri itibarıyla yazılı ve düşünsel 
üretimin en üst seviyede gerçekleştirilmesine olanak tanıyan zengin bir dil 
olmasına rağmen, modern çağın kavramlarını ifade etmede yetersiz 
kalmaktadır. Halk Arapçası olarak adlandırılan ammîceyi kullanamayan 
düşünür modern uygarlığın çeşitli ürünlerini kırarak Arapçadan daha zengin 
olan bu dilde düşünme eylemine girişememektedir. Sonuçta yabancı dilde 
düşünmekte olan, fasih Arapça ile yazmakta olan, evde ve sokakta hatta 
üniversitede ammîce ile konuşmakta olan veya konuşmak zorunda olan bir 
tip ortaya çıkmaktadır  (Câbirî, 2001, 88-89). 

Câbirî’nin katı sayılabilecek bu yaklaşımına rağmen Arapçanın yeni 
kavramlara kapalı olduğunu ifade etmek zordur. Hatta teknolojik yeni kelime 
ve kavramları bünyesine katma noktasında diğer dillerden daha ileri bir 
seviyede olduğunu ifade etmek mümkündür. Hatta yeni kelime ve 
kavramları Arapçalaştırmada, Arap Dil Kurulları tarafından sistematik bir 
şekilde yapılmaktadır. 

Câbirî açsısından felsefe nasıl ki Yunanların bir mucizesi ise Arapça 
ilimlerinin de Tedvin Asrında dili derleme, kurallarına koyma, planda 
gösterilen büyük gayret ve çabalar da mucizevî bir olaydır. Ayrıca o kabileler 
arasında konuşulan bir dil olmaktan çıkarılıp bilgi etmede başvurulan kesin 
ilke, metodoloji ve ölçülere bağlı kalma yoluyla öğrenilebilen bir dil haline 
getiren ve bu kadar kısa sürede tamamlanan böyle bir değişimin çok nadir 
olduğunu ifade etmektedir. Bu noktada yapılan şey Arapçanın ilim dışı bir 
olgu olmaktan çıkarılıp ilim düzeyine yükseltilmesidir. Dile ait sözlüklerin 
toplanması, dökümünün yapılması, türetme yollarının belirlenmesi, cümle 
kuruluşları ile kuralların konması ve yazımdaki karışıklığı önleyecek 
işaretlerin icat edilmesi tamamen yeni bir ilmin inşası anlamına gelmektedir. 
Bu derleme çalışmalarının sebebi gerek Arap olmayan Müslümanların yeni 
İslâm toplumunda çoğalmalarıyla birlikte dil hatalarının artması sebebiyle 
Kur’ân dilinin dejenerasyon ve bozulmaya karşı koruma arzusu olsun 
gerekse Fars asıllı divan katiplerinin idare dilinin Araplaştırılmasından sonra 
makam ve mevkilerini koruma hırsı olsun sonuç değişmeyecektir. Bu noktada 
başka bir husus ise bu dev çalışmayı kısa sürede tamamlayan insanların 
maddî bir beklenti içerisine girmeden bunu gönüllü olarak yapmalarıdır. Bu 
şahsiyetler kendilerinden sonraki kuşaklara kurallı, disiplinli öğrenilmeye, 
dolayısıyla ilim ve kültüre kuşaktan kuşağa taşımaya uygun bir dil 
kazandırmışlardır (Câbirî, 2001, 92). 

Bu noktada Câbirî’nin takdire şayan olarak ifade ettiği başka bir husus 
da Arap dilinin baştan sona gözden geçirilmesinde izlenen metotlarda 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       267 

görülen titizliktir. Arapçanın kurallı bir dile dönüştürülmesine izlenen metot 
öylesine titiz ve katı bir yapıya sahipti ki bunun bizzat dilin kendi iç yapısı 
üzerinde birtakım etkileri olmuştur. Ancak Câbirî’ye göre bu metot dildeki 
fıtrîliği ve tabiîliği bir kenara itmiştir. Söz konusu metodun katılığı nedeniyle 
dilin gelişme ve yeniliklere açık olmasını engellediği hususunda tenkit 
edebilmemize rağmen; titizliği, adımlarınki isabeti ve içsel mantığındaki 
sağlamlığından dolayı takdiri hakketmektedir  (Câbirî, 2001, 92). 

Arapça ile ilgili yapılan bu çalışmalar çok titiz bir şekilde ve gönüllülük 
esasına bağlı olarak yapılmıştır. Söz gelimi kasideleri tahlil etmek ve beyitlere 
ayırmak suretiyle müziğe olan duyarlılığıyla Arûz ilmini ortaya koyan Halîl 
b. Ahmed el-Ferâhîdî’nin (ö. 175/791) (Topuzoğlu, 1997) hayatında 
tamamladığı proje, dili derleme ve sözlüğünün iskeletini oluşturmada 
(Kitâbu’l-‘ayn) izlediği yol dağınık vaziyetteki dile düzen kazandırmada 
izlediği metodolojik ilkedir. Pırtlak harflerinden dudak harflerine doğru 
giden Hindistanlı Sanskritçe bilginlerinden alındığı iddia edilen veya Halîl’in 
bizzat kendisinin ortaya koyduğu bu ilke matematiksel düşünen eşsiz bir akıl 
ve aynı zamanda müzik duyarlılığıyla da çekişmeyen bir aklın ürünüdür. 
Kasideleri tahlil etmek ve beyitlere ayırmak için bulduğu Arûz ilmi de 
Halîl’in müzik duyarlılığının bir ürünüdür. Çünkü müzik, o dönemde 
matematiğin bir parçasıydı. Ardından Halîl şiire yönelmiş ve varsayımsal 
kalıplar tasarlamaya girişmiş, daha sonra da matematiksel ve formel 
bilgilerden somut gerçekler dünyasına geçiş yapmıştır. Aynı zamanda ikincil 
grupların kendisinden türediği ana grup olarak harfleri tasnif ederek 
kombinasyon teorisini tesis eden matematiksel çalışmaların büyük bölümünü 
bilinçli olarak tatbik etmiştir  (Câbirî, 2001, 92-93).  

Halîl’in hazırladığı sözlük ise sadece Arap dünyasında değil dünya 
dilleri tarihinde de bir ilktir. Arapça kelimelerin iki, üç, dört ya da beş harften 
oluştuğunu tespit ederek bu sayıya eklenecek harfleri kendi aslından 
olmadıkları için ana yapısına döndürerek fazla olan harfleri atmıştır. Bu esasa 
dayanarak da ikili, üçlü, dörtlü ve beşli terkiplere dönüştürmeye başlamıştır. 
Bu işlemle yapılacak bütün terkipleri sıralamıştır. Tarihçilere göre 
mükerrerler hariç bu sözlükte toplam kelime sayısı 12.305.412’dir. Bu sözlük 
bilfiil kullanılan kelimelerden oluşmaktaydı. Ne var ki Halîl bu projeyi 
tamamlayamamış ancak ardından gelenler hayatlarını sadece onun projesini 
tamamlamakla geçirmişlerdi  (Câbirî, 2001, 93). 

Halîl ve ardından gelenlerin dilin derlenmesi ve tasnifinde izledikleri 
metot bu idi. Salt mantık açısından bakıldığında gerçekten bilimsel bir 
çalışma, mantıksal ve aklî bir keskinlik ile üstün bir matematiksellik ve 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       268 

seviyeli bir kuralsalcılık söz konusudur. Ancak bir yandan salt tabiî ve 
yerleşik bir kullanım üzerine kurulu bir dil, bilimsel ve kurallı bir dile 
dönüştürülmüştür. Öte yandan aynı dil kendisini geliştirmekten, gerekli olan 
yenilik ve değişimleri kabul etmekten aciz hale getirmiştir. Çünkü dilin 
doğasında bulunan gelişme özelliği “özgürlük”ten mahrum kalacaktır 
(Câbirî, 2001, 94). Bu durum da sert ve değişmez kalıplar içerisinde dilin 
yeniden şekillenmesi ve dilin içine sıkıştırılmasını hedefleyen bir çalışma 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Halîl ve dil bilimci arkadaşlarının kurdukları 
kombinasyon sema’a değil kıyasa dayanmaktadır ki bu da kullanılan bir dil 
değil farazi bir dil sonucunu doğurmuştur. Zira kelimeler gerçekten 
kullanıldıkları için değil; kıyas bakımından mümkün oldukları için sahih 
kabul edilecektir. Bütün bunlar Arap aklının kendisinin oluşumunda büyük 
katkısı olan dili ile ilişki biçimine nasıl yansıdığını göstermektedir (Câbirî, 
2001, 93). 

Câbirî’ye göre Halîl’in izlediği yol Arap dilini donuk ve değişmez 
kalıplara tıkamış ve onu kelime sayısı olarak sınırlı, dönüşüm olarak kısıtlı, 
tarihsellik boyutu olmayan bir dile çevirmiştir (Arkan, 2010, 10). Tarihsellik 
boyutunun olmaması Arapçanın olayların gelişmesine ve zamanın 
değişmesine ayak uyduramamasından kaynaklanmaktadır. Bu konuda diğer 
bir sebep ise ‘her ikisi de muhtemeldir’ sözüyle özdeşleşen ve kulağa (simâya) 
ilişen yapaylıktır (Câbirî, 2001, 94). 

Dilin derlenmesi ve kurallara bağlanması Arapların azınlığa düştüğü 
bir toplumda dil hatalarının artması sonucu Arapçanın dejenere olması ve 
bozulması endişesi ile başlatılmıştır. Bu hatalar özellikle Irak ve Şam 
bölgelerinde Araplar ile Arap olmayan Müslümanların (mevâlî) birbirine 
karışmalarının yoğun olduğu yerlerde mevcut idi. Bu durumda sahih değil 
tabiî bedevîlerde ve tabiatını korumaya devam eden kapalı kabile 
toplumlarında aranmaktaydı. Dolayısıyla dili derleyenler ve rivayet edenler 
çöle yönelmiştir ve orada yaşayan saf bedevîleri kaynak olarak almışlardır. 
Bu yüzden ‘çıplak ayaklı bedevîler’ hararetle aranan kimseler haline 
gelmişlerdir. Hatta hicri ikinci yüzyılda dil rivayeti bir meslek haline gelmiş 
ve kendilerini bu işe adayan güçlü bireyler ortaya çıkmıştır. Ebû Ömer b. el-
Ala (h. 154), Hammadü’r-Râviye (h. 155) ve Halîl b. Ahmed (h. 170) 
bunlardandır. Bu ravilerin koydukları en önemli şart kendisinden dil veya 
kelime alınacak olan kimsenin derice sert, dilce fasîh olmaları idi. Sonuçta bir 
bedevî şöhret veya deneme yoluyla bedevîlik ve fasihlik şartlarına haiz 
olduğunu kanıtlayınca âlimlerin görüşlerini yanlışlama veya onaylama 
hakkını elde ediyordu. Böylelikle bedevî, âlimlerin boyun eğdikleri ve 
iradesinin gereğini yaptıkları bir kanun haline gelmiştir. Bedevî, bu bedevîliği 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       269 

sayesinde âlimlerin üstadı ve ihtilaf ve husumetlerde görüşüne başvurulan 
bir otoriteye dönüşmüştür. Bunun sonucunda dil âlimleri, bedevîleri dilin 
tespiti ve kurallarının bilinmesinde tümüyle onlara dayanılması sonucunda 
onları dil hataları konusunda masum olarak görmeye başlamıştır (Câbirî, 
2001, 95). 

Bedevîlere yönelik rağbetin giderek artması neticesinde bedevîler de 
kendilerini önemli kişiler olduklarını ve artık karşında bedel isteyecekleri bir 
şeye sahip oldukları bilincine varmaya başlamışlardır. Hatta konuşmayı 
profesyonel mesleği haline getiren bazı bedevîler, sahip oldukları malı 
pazarlamaya bile başlamışlardır. Bazıları ise Basra, Kûfe gibi şehirlere 
yerleşerek oralarda dil ravisi yani laf satıcısı olmuşlardır. Bazı şehirliler ise çöl 
bölgelerine gidip oralarda yaşayıp sonra dönüp duyduklarını şehirde 
anlatarak istediği parayı kazanmaya başlamıştır. Böylece Arapça lafızlar 
özellikle garip, nadir, eski ve duyulmamış lafızlar kârlı sermayelere ve kolay 
yoldan geçinme kapılarına dönüşmüştür. Garip ve eski lafızlar yine sadece 
dilciler tarafından değil aynı zamanda nahivciler tarafından da rağbet 
görmüştür (Câbirî, 2001, 96). 

Câbirî’nin bu tespiti yerinde görülmekle beraber daha sonra da 
değinileceği gibi onun Arapçanın kural ve kaideleri için temel merci olan 
Kur’ân’ı görmezden geldiği şeklinde bir itiraz yöneltilebilir. Zira pek çok 
müfessir bu durumu ifade etmekten geri kalmamıştır. 

Her ne kadar o dönemde dilbilimciler ile nahivciler aynı sayılsa da dil 
bilimciler, nahivcilere oranla hem lafız hem anlamlara daha fazla ilgi 
göstermeleri bunun karşılığında nahivcilerin de dil bilimcilere oranla gramer 
kurallarına daha fazla ilgi göstermeleri aralarındaki farklılığı göstermektedir. 
Nahivciler de eskiyi daha değerli buldukları gibi kendi çağlarında 
söylenenleri de uydurma olarak değerlendiriyorlardı. Dolayısıyla sarf ve 
nahiv konularında kurallara dayanak olarak kabul ettikleri dilsel verileri hicri 
II. Asır öncesine dayandırma şartı koymuşlardır (Câbirî, 2001, 96). 

Câbirî'nin tam bu noktada vurgu yaptığı temel nokta şudur: Kur'an, en 
açık ve en güzel dil kullanan metindir. Dil kurallarının belirlenmesinin amacı 
da Kur'ân'ı hatalardan korumaktır. Buna göre, dil bilimciler ve nahivciler 
neden Kur'ân yerine bedevîlerin diline yönelmişlerdir? Bazı araştırmacılara 
göre Kur’ân’ın yedi kıraat üzerine nazil olmasından ötürü kıraat arasındaki 
fark lafızlarda ve manalarda çok olmasa dahi değiştirmeler yapılmaksızın 
çözümlenemeyecek lafzî ve nahvî sorunlara yol açmaktaydı. Dilbilimcilerin 
dini hassasiyetleri, Kur’ân’ın kutsal metinlerinde bunu yapmaya müsaade 
etmediği için onlar da bedevîlerin sözlerine yönelmişlerdir. Çünkü Kur’ân 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       270 

nassı üzerinde yapılacak her türlü tasarruf tevil sayılmaktaydı ve onlar da 
bundan sakınıyorlardı. Câbirî'nin kendisi ise durumu daha farklı 
değerlendirmektedir: Ona göre dilin derlenme ve kural ve kaidelere 
dayandırılmasının hareket noktası Kur’ân’ın dışardan gelecek hataların ona 
sızmasına karşı korunma altına alınması ise bu da Kur’ân’ın dışardan 
korunmasını gerektirecektir. Öte yandan Kur’ân’daki kelime ve ifadelere 
yönelik anlama ihtiyacının da giderek artması bu konuda başka bir sebeptir  
(Câbirî, 2001, 97). 

Câbirî tüm bu anlatılanlarla varmak istediği noktanın Arapçanın 
tarihsel bir dil olmadığını ve duyusal bir karaktere sahip olduğunu 
ispatlamak olduğunu ifade etmektedir (Câbirî, 2001, 97). Arapçanın tarihsel 
bir dil olmadığı ile kastedilen Halîl ve öğrencileri tarafından ortaya konan 
nahiv ve sarfın günümüze kadar hiç değişmeden gelmiş olmasıdır. 
Dolayısıyla o, tarihin üstünde ve gelişmenin gereklerine olumlu karşılık 
vermeyen bir dildir. 

Arapçanın bedevîlerden derlenmesi, bedevîlerin hayat şartları, 
özellikleri, dünya görüşü ve düşüncelerdeki duyusal karakterlerinin 
Arapçaya sirayet etmesi anlamına da gelmekteydi. Bu durum aynı zamanda 
bir anlamda Arapçanın bedevîlerin dünyasıyla sınırlı olmasının sebebidir ki 
Câbirî’nin özellikle üzerinde durduğu konu da budur. Ona göre Arapçanın 
tarihsel bir dil olmayışı ve duyusal bir tabiata sahip oluşu tarihimizin ona 
dayattığı bir olgu olup memnuniyet ve övgüyle değil tenkitçi bir bakışla olaya 
bakmayı gerektirmektedir. Bu durum da durağan, tekrar eden; tabiat, 
medeniyet ve akıl bakımından da boş ve sakin bir durumdur. Dolayısıyla 
Arap dilinin geçmişte olduğu gibi günümüzde de sahiplerine sunduğu ortam 
da bundan ibarettir. Tedvin Asrının kıstas ve kayıtlarına bağlı kaldıkça da 
böyle olmaya devam edecektir. Burada Ku’rân Arapçası ile bedevîlerden 
derlenen Arapça mukayesesinde bulunan Câbirî bedevîlerden derlenen 
Arapçanın Kur’ân Arapçasına göre yoksul kaldığını ifade etmektedir. Çünkü 
Kur’ân Arapça olmayan kelimelere de yer vererek onları Arapçalaştırmıştır. 
Fasih sözlük dili ise bu kelimeleri yabancı görmüş ve dilin zenginleşmesine 
engel olmuştur. Oysa bunlar Mekke ve Medine toplumlarında revaç bulmuş 
kelimelerdir. Sonuç itibariyle sözlüklerin ve nahivcilerin ortaya koydukları 
Arapça, Kur’ân dilinden daha dar kapsamlı, daha az esnek ve uygarlık 
açısından da daha gerideydi. Kur’ân ise daha geniş ve daha verimliydi. 
Tedvin Asrında teşekkül eden Arapçayı da Kur’ân’ı tam olarak anlamaktan 
aciz kılan durum işte budur. Bu durum da bizzat Arapların Kur’ân’ı anlama 
biçimine etki etmiştir. Nitekim “apaçık Kitap” olan Kur’ân’da yer alan pek 
çok kelimenin bedevîlerden derlenen dilde bulma imkânı olmamasından 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       271 

ötürü pek çok ihtilaf ortaya çıkmıştır ki bu durum bugün de sürüp gidecektir  
(Câbirî, 2001, 99). Kısacası dilin lahndan (hatadan) korunması, onun kale gibi 
surlarla çevrilerek Arapların “tarih öncesi” döneminde çakılıp kalmasına 
neden olmuştur (Câbirî, 2001, 99). 

Câbirî’ye göre Arapçada eş anlamlı kelimelerin çokluğu Halîl b. 
Ahmed tarzı yapay türetme veya muhtelif kabilelerden gelen sözlü 
rivayetlerin çokluğuna dayanmaktadır. Câbirî’ye göre eş anlamlı kelimelerin 
çokluğunun aralarındaki ince anlam farklılığına dayanması düşüncesi itibar 
edilecek bir görüş değildir. Zira bu mesele tamamen kelimenin alındığı 
kaynakla ilgilidir. Hangi kabile kelimeden neyi kast ediyorsa dilciler de o 
şekilde anlamıştır. Dolayısıyla Arapçada anlam zenginliği yerine kelime 
enflasyonu vardır. Ancak Câbirî’nin bu iddiası İsfahânî gibi müelliflerin 
eserlerinde zikredildiği gibi; salt kabile farklılığından değil ince manalardan 
kaynaklanmaktadır. Zira “düşünmek” olarak Türkçeye tercüme edilen 
tefekkür, tezekkür ve tedebbür gibi kelimelerin Kur’an’daki anlatımlarında 
birbirinden farklı anlamlar ihtiva etmektedir (Kuyanay, 2024, 73-119). Yine 
ona göre eş anlamlı kelimelerin çok olmasının sebeplerinden bir tanesi de 
yapay türetimden kaynaklanmaktadır. Her iki durumda sözlük bir dili “asıl 
ve türemiş” kelimelerin vakıada kullanılan dilden daha kapsamlı olmasına 
sebep olmuştur (Câbirî, 2001, 101). 

Kısacası dil bilimci ve nahivcilerin tüm bu faaliyetleri, bu dil içinde ve 
onun vasıtasıyla etkinliğini sürdüren aklın kalıplarını belirlemiştir. Bu akıl, 
Arap kültürünün, mensuplarına enjekte ettiği Arap aklıdır. Dil bilimci ve 
nahivciler Arapça kural ve kaidelerini bedevîlerden almakla kalmamış, 
mutlak ve nihai kabul ettikleri sınırlarla bu sözleri kanunlaştırmıştır (Câbirî, 
2001, 101).  

Aynı zamanda Arapçadaki yapı ve kalıpların düşünsel ve mantıkî bir 
işlevi vardır. Araplar, dillerindeki genel anlamlar ve mantıkî kategoriler için 
özel kalıp ve yapılar belirlemişlerdir. Örneğin fâi’l, mef’ûl, zaman, mekân, 
sebebiyet, meslek, çıkarılan sesler, ortaklaşma, alet, karşılaştırma ve oluş 
isimlerin hepsi için belirli kalıp ve yapılar konmuştur (Câbirî, 2001, 25). 

Sonuç 

İslâm düşüncesi kültürü üzerine yaptığı zihniyet analizleri, tenkitleri 
ve önerileriyle uluslararası alanda bir şöhret yakalayan Muhammed Âbid el-
Câbirî kadim geleneğe olan hakimiyeti, derin düşüncesi ve farklı bakış 
açılarıyla yaptığı analizlerle son yüzyıla damga vurmuş önemli ilim 
adamlarındandır. Hem Doğu’yu hem de Batı’yı da muhatap alarak yazmış 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       272 

olduğu eserlerde bir mütefekkir ve akademisyen gözüyle yeniden bir 
kalkınmanın ve uyanışın veya bir umut projesinin denemeleri sayılabilecek 
konulara değinmiştir. O, bu çalışmalarıyla görmediklerini, görmek 
istemediklerini ve göremediklerini görmek şeklinde bir hedef belirlediğini 
ifade etmiştir.  

Câbirî, Arap-İslâm aklının Arap kültürünün bir ürünü olarak her türlü 
uyanış projesinin temel bir parçası olduğunu düşünmektedir. Felsefi ve siyasi 
yönleriyle çağdaş Arap düşüncesine ilgi duymaktadır. Arap-İslâm aklının 
irrasyonel yönlerini eleştirmekten yola çıkarak, bunları tartışmak ve 
değiştirmek amacıyla bunları öne çıkararak Arap insanının bilgi yapısında 
köklü bir değişim yaratmayı hedeflemektedir. 

Tarih, siyaset, felsefe ve dil gibi pek çok alana vakıf olan Câbirî “Arap” 
ve “akıl” kavramlarını bir arada kullanarak Türk ve Fars gibi diğer 
medeniyetlerin katkılarını görmemezlikten geldiği eleştirilerine maruz kalsa 
da kendi eserlerinin satır aralarında “Arap aklı” ile kastettiği şeyin Arap 
ırkından ziyade “Arapça okuyan, Arapça düşünen” kimseler olduğunu 
vurgulamıştır. Yani Câbirî, Arap veya Müslüman olmasa dahi eserlerini Arap 
diliyle yazan bütün düşünürleri Arap aklının mümessilleri olarak ele 
almaktadır.  

Câbirî, bir kısmı Batı tarihi, diğer kısmı Arap tarihi ile ilgili olan çift 
referans kullanarak Arap-İslâm aklına sıklıkla vurgu yaparak onu eleştiriye 
tabi tutmuştur. Onun en önemli eserlerine de isim ve konu olan “Arap-aklı” 
kavramının yüzeysel bir övgü veya eleştiriye dayalı boş bir ideolojik slogan 
olmadığını; aksine Arap insanının eşyaya bakışını, bilgiye ulaşmak ve onu 
yeniden üretmek için eşya ile girdiği ilişki tarzını belirleyen kavramlar ve 
zihinsel aktiviteler toplamı olduğunu; Arap kültürünün ve Arap aklının 
Tedvin Asrında temelleri atılan bir olgu olduğunu ifade etmiştir. Dolayısıyla 
söz konusu akıl ne Câhiliyede ne de İslâm’ın ilk yıllarında yaşananlar değil; 
Tedvin Asrında yaşananlarla ilgilidir. Çünkü ona göre Tedvin Asrında gerek 
Arapların mazisi gerek diğer milletlerin mazileri ile ilgili Arapların bilincinde 
meydana gelen tablolar, Arap aklı olgusunu meydana getirmiştir. Bundan 
ötürü onun değerlendirmelerinde Tedvin Asrı önemli bir kavram olarak 
durmaktadır. 

Bir toplumun dili sadece dilsel işaretlerden ibaret olmayıp aksine 
toplumun örfleri, adetleri, hayalleri ve beklentilerini de içine alan bütün 
kültürel birikimlerini yansıtmaktadır. Kur’ân’ın Arap diliyle inmiş olması, 
defalarca tekrarlara yer vermesi sadece onun kelimelerinin Arapça olduğuna 
vurgu anlamına gelmeyip aksine usülcülerin de ifade ettiği gibi Arabîliğin 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       273 

onun mahiyetinin bir parçası olmasındandır. Câbirî de Arap düşüncesini 
eleştirel bir şekilde analiz ederken dilbilimsel yöntemleri kullanmış, 
kavramların kökenlerini, anlamlarını ve tarihsel gelişimlerini inceleyerek, 
düşünce sistemlerinin altında yatan varsayımları ve çelişkileri ortaya 
çıkarmaya çalışmıştır. Kısacası Câbirî'nin eleştirel düşüncesinde Arap dili 
hem bir analiz aracı hem de bir bilgi kaynağı olarak merkezi bir role sahiptir. 
Dilin derinlemesine incelenmesi, Arap düşüncesinin doğru anlaşılması, 
kültürel mirasın korunması ve modernleşme sürecinde kimliğin 
sürdürülmesi için hayati öneme sahiptir. Ona göre gerçeği kavramak, estetiği 
hissetmek ve fazilete sarılmak ancak dilin bize gösterdiği anlayış, hissediş ve 
sarılma şekli ve içeriği ile gerçekleşebilir. O halde dil ne sırf bir araç ne de sırf 
bir içeriktir. Aksine o bir anlamda bilginin ona göre şekillendiği bir kalıptır. 
Evrensel bir ilke olarak da dil; insanın evrene bakışını, onun bütünü veya 
parçalar olarak algılama biçimini belirlemektedir. Arapçanın 14 asırdır 
sözcükleri, terkipleri ve grameriyle olduğu gibi kalabilmiş bir dil olması da 
dikkate alındığında Arap aklının ve onun eşyaya bakışı üzerindeki etkisinin 
boyutu hakkında fikir verecektir. 

Câbirî’ye göre İslâm medeniyetine Arapların en önemli katkıları dil ve 
din karakterli olmuştur. Kur’ân dilinin apaçık bir Arapça olması da bunun 
göstergesidir. Arapların kendi dilini kutsama noktasında önemsemeleri, hatta 
o dili kendi üzerindeki otoritesini sadece dilin gücünün değil; aynı zamanda 
kendi gücünün de bir ifadesi olarak görmeleri Câbirî’nin eleştirilerinin odak 
noktasına Arapçayı koymasının sebeplerindendir. Arap aklının yürüttüğü ilk 
düzenli ve ilmi çalışmanın Arapçanın derlenmesi ve kurallarının konması da 
Arap aklının dinamikleri ve mekanizmalarının incelenmesinde önceliğin 
Arap diline verilmesinin başka bir gerekçesidir.  

Muhammed Âbid el-Câbirî'nin eleştirel düşüncesinde Arap dilinin rolü 
oldukça merkezi ve çok yönlüdür. O, Arap düşüncesini ve kültürünü 
anlamak için Arap dilinin derinlemesine incelenmesinin gerekliliğini 
vurgulamıştır. Arap düşüncesinin epistemolojik temellerini anlamak için 
dilin önemine dikkat çekmiştir. Arap dilinin yapısı ve kavramsal çerçevesinin, 
Arap aklının oluşumunu nasıl şekillendiğini anlamak için kritik bir araç 
olduğunu ifade etmiştir. Arapçanın zengin bir kültürel ve entelektüel mirasın 
taşıyıcısı olduğunu ve bu mirasın doğru anlaşılması ve değerlendirilmesi için 
Arap dilinin incelenmesinin zorunlu olduğunu savunmuştur. Klasik 
metinlerin, felsefi eserlerin ve bilimsel çalışmaların anlaşılmasının dilin 
derinlemesine bilgisiyle mümkün olabileceğini ifade etmiştir. Yine o, Arap 
dilinin sadece bir iletişim aracı olmadığını, aynı zamanda bilgi üretiminin ve 
düşünsel yaratıcılığın da bir aracı olduğunu ifade etmiştir. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       274 

Câbirî genelde dil, özelde Arapça ile ilgili tespit ve tenkitlerini Arap-
İslâm Aklının Oluşumu ve Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı isimli eserlerinde 
dile getirmiştir. Arap-İslâm Aklının Oluşumu Câbirî'nin en önemli 
çalışmalarından biridir. Bu eser Arap aklının oluşumunu ve gelişimini 
inceleyerek Arap dilinin bu süreçteki rolüne geniş yer verirken; dilin, düşünce 
kalıplarını nasıl etkilediği ve bilgi üretimini nasıl şekillendirdiği üzerinde de 
durmaktadır. Câbirî dil ve Arapça ile ilgili tespit ve tenkitlerini genel olarak 
bu eserde ele almıştır. Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı isimli eserinde ise 
Câbirî, Arap-İslâm düşüncesini tarihsel ve kültürel bağlamında ele almış 
Arap dilinin kavramsal çerçevesi ve terminolojisi üzerinden bu düşüncenin 
temel özelliklerini analiz etmiştir.  

Câbirî öncelikle Arap dilinin baştan sona gözden geçirilmesinde 
izlenen metotlarda görülen titizliğe vurgu yapmıştır. Bu titizlik ve katı bir 
yapıya sahip oluşu bizzat dilin kendi iç yapısı üzerinde dildeki fıtrîliği ve 
tabiîliği bir kenara itme gibi birtakım etkiler bırakmıştır. Söz konusu metodun 
katılığı nedeniyle dilin gelişme ve yeniliklere açık olmasını engellediği 
hususunda tenkit edebilmemize rağmen; titizliği, adımlarındaki isabeti ve 
içsel mantığındaki sağlamlığından dolayı takdiri hakketmektedir. Özellikle 
Halîl b. Ahmed’in gönüllülük esasına dayanarak müzikal usulle oluşturduğu 
sözlüğü bu takdirin en önemli örneğidir. Câbirî onun üslubunu bilimsel bir 
çalışma, mantıksal ve aklî bir keskinlik ile üstün bir matematiksellik ve 
seviyeli bir kuralsalcılık olarak izah etmektedir. 

Câbirî, Arap çöllerinden derlenen ve çağdaş Arap zihnini oluşturan 
Arapça dilinin bugün onun ilerlemesinin önünde bir engel oluşturduğunu 
düşünmektedir. Ona göre Arap insanı, bu dilde düşünme ve konuşma 
sıkıntısı yaşamaktadır. Sonuçta yabancı dilde düşünmekte olan, fasih Arapça 
ile yazmakta olan ve evde ve sokakta hatta üniversitede ammîce ile 
konuşmakta olan veya konuşmak zorunda olan bir tip ortaya çıkmaktadır. Bu 
olgunun sebebi de Arapça kural ve kaidelerinin zapturapt altına alınmasında 
‘bedevî’nin temel referans kabul edilmesidir. O dönemde temel otorite olarak 
kabul edilen bedevînin dünyaya bakışı çok dar olduğu için, akabinde de 
Arapçanın gelişime kapalı ve tarihsel bir dile dönüşmesi, düşünme ve 
konuşma sıkıntısına sebep olmuştur. 

Ayrıca ona göre Arapça, Kelamî ve Fıkhî içerikli doktrinel ihtilafların 
birçoğunda olduğu gibi gerek lafız gerekse lafızlara yüklenen anlamlar 
açısından ve bunların bünyesinde barındırdığı zenginlikten ötürü pek çok 
ihtilafın kaynağı olmuştur. Dil bilimi ve nahiv ilimlerini teşekkülü ile ilgili 
çalışmaların daha sonraki ilmi çalışmalar için model alınması da bu durumun 



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       275 

bir sonucudur. Ancak aynı dil kendisini geliştirmekten, gerekli olan yenilik 
ve değişimleri kabul etmekten aciz hale getirmiştir. Çünkü dilin doğasında 
bulunan gelişme özelliği “özgürlük”ten mahrum kalmıştır. Câbirî’ye göre 
Halîl’in izlediği yol Arap dilini donuk ve değişmez kalıplara tıkamış ve onu 
kelime sayısı olarak sınırlı, dönüşüm olarak kısıtlı, tarihsellik boyutu olmayan 
bir dile çevirmiştir. Tarihsellik boyutunun olmaması Arapçanın olayların 
gelişmesine ve zamanın değişmesine ayak uyduramamasından 
kaynaklanmaktadır. Kulağa (simâya) ilişen yapaylık, bu konuda diğer bir 
sebeptir. Aslen sosyal, ekonomik ve etnik kökenleri olan siyasî ihtilaflar dahi 
aynı şekilde dayanağını ve kamuflajını Arapçanın farklı yorumlarında 
almışlardır.  

Arapçanın dilbilgisel olarak sistemleştirilmesi ve kurallara bağlanması, 
Arapların azınlık konumuna düşmesiyle birlikte dilsel hatalardaki artışa ve 
dolayısıyla dilin yozlaşmasına yönelik duyulan endişelerden 
kaynaklanmaktadır. Bu durumda sahih dil tabiî bedevîlerde ve tabiatını 
korumaya devam eden kapalı kabile toplumlarında aranmaktaydı. 
Dolayısıyla dili derleyenler ve rivayet edenler çöle yönelmiştir ve orada 
yaşayan saf bedevîleri kaynak olarak almışlardır. Bu ravilerin koydukları en 
önemli şart kendisinden dil veya kelime alınacak olan kimsenin derice sert, 
dilce fasîh olmaları idi. Böylelikle bedevî, âlimlerin boyun eğdikleri ve 
iradesinin gereğini yaptıkları bir kanun haline gelmiştir. Bedevî, bu bedevîliği 
sayesinde alimlerin üstadı ve ihtilaf ve husumetlerde görüşüne başvurulan 
bir otoriteye dönüşmüştür. Bunun sonucunda dil âlimleri, bedevîleri dilin 
tespiti ve kurallarının bilinmesinde tümüyle onlara dayanılması sonucunda 
onları dil hataları konusunda masum olarak görmeye başlamıştır. Ayrıca 
nahivciler sarf ve nahiv konularında kurallara dayanak olarak kabul ettikleri 
dilsel verileri hicri II. Asır öncesine dayandırma şartı koymuşlardır. 

Câbirî'nin düşünceleri, çağdaş Arap düşünce sahnesinde öncü bir proje 
niteliğindedir. Eserleri ve savunduğu tezlerinin derinliği çağdaşları arasında 
geniş bir tartışmaya ve araştırmaya sebep olmuş ve düşüncesiyle uyum 
sağlayamayanlar tarafından da eleştiriye maruz kalmıştır. Söz gelimi Arap 
rönesansının gerçekleşmemesini, Batı kavramları ve tezleriyle açıklamasıyla 
itham edilmiştir. Başka bir ifadeyle Batı tesiri altında kalarak Arap-İslâm 
kültürünü eleştirmeye çalıştığı yönünde eleştirilere maruz kalmıştır. Sahip 
olunan ilmî ve kültürel mirası modernite ve çağdaşlık kavramlarıyla 
ilişkilendirerek modernize etmeye çalıştığı, mirasın modernleşme için bir araç 
olmaktan çok ilerlemenin önünde bir engel olarak gördüğü şeklinde de 
eleştirilen Câbirî, Batı'nın kazanımlarının toplumlarının tarihsel gelişiminin 
bir sonucu olduğunu ve dolayısıyla bizim kültürümüzle çatıştığı gerçeğini 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       276 

göz ardı ettiği şeklinde de itham edilmiştir. Ancak Câbirî, gelenekten değil 
gelenekle olan ilişkimizden kopmayı savunmaktadır. Ona göre geleneksel 
mirasın bütüncül, kapsamlı ve eleştirel akılcılıkla yapılacak analizlerle 
yeniden okumak birinci vazife olmalıdır. Tedvin Asrından günümüze dek 
aktarılan bilgi kati olarak değil; ilim ehlinin sıhhat şartlarına göredir. Şafiî’nin 
usul-u fıkıhta, Vasıl b. Ata’nın kelam mantığında ve Halîl b. Ahmed’in dilde 
ortaya koyduğu şartlar neyse günümüzde de bu şartlar geçerlidir. Dolayısıyla 
bu tarihsellik ve durağanlık Arap rönesansının önünde en önemli 
engellerdendir. Ona göre varlık sahasında tekrar sahne alabilmek için çağdaş 
toplumumuzu çöküş dönemlerinden geçiren geçmişin sorunlarını çözmeye 
başlamak ve bunları rasyonel bir şekilde ele alarak uyanışı gerçekleştirmek 
gerekir.  
  



¨ Câbirî'nin Eleştirel Okumalarında Arapçanın Rolü 

 

       277 

Kaynakça 

Abdurrahman, Taha. Bilgi Ahlaktan Ayrıldığında. İstanbul: Pınar Yayınları, 
2022. 

Abdurrahman, Taha. Dinin Ruhu. Pınar Yayınları, 2021. 

Arkan, Atilla. “Çağdaş İslam Arap Düşüncesi ve Cabiri”. Sakarya Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Derneği, 463-484. 

Aşûr, İbn Kâdîr. “Nakdü Muhammed Abid el-Câbirî li’l-Hedâseti’l-
Arabiyye” 13 (2021), 485-500. 

Câbirî, Muhammed Âbid. Arap İslam Aklının Oluşumu. İstanbul: Kitabevi, 3. 
Basım, 2001. 

Câbirî, Muhammed Âbid. Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı. İstanbul: 
Kitabevi, 2. Basım, 2000. 

Câbirî, Muhammed Âbid. İslâm’da Siyasal Akıl. İstanbul: Kitabevi, 1997. 

Coşkun, Muhammed. “Câbirî Muhammed Âbid”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 
ek-1/235-238. Ankara: TDV, 2020. 
h~ps://islamansiklopedisi.org.tr/cabiri-muhammed-abid 

Cündioğlu, Dücane. “‘Arap Aklı’nın Eleştirisi"ne dâir (I) | Dücane 
Cündioğlu”. Text. Yeni Şafak. Yeni Şafak. Yeni Şafak. Erişim 12 Ekim 
2025. h~ps://www.yenisafak.com/yazarlar/ducane-cundioglu/arap-
aklinin-eletirisine-dir-i-45372 

Gündüzöz, Soner. Kutsal Dilin Yıkımı. İstanbul: Ketebe, 2024. 

Kerimoğlu, Özkan. “Farabi ve İhvan-ı Safa’nın Siyaset Anlayışında Temel 
Unsurlar”. Farabi Felsefe ve Din Bilimleri Dergisi 3 (29 Ağustos 2024), 
11-32. h~ps://doi.org/10.29228/farabi.52427 

Kuyanay, Mehmet. İbnu’l-Mukaffa‘ eserleri ve Arap edebiyatındaki yeri. Ankara: 
O~o, 2021. 

Kuyanay, Mehmet. Kur’ân’da Düşünmeyi İfade Eden Kavramlar. Ankara: O~o, 
2024. 

Mülayim, Sare. Çağdaş İslam Düşüncesi̇nde Zi̇hi̇n-Beden Problemi̇. 
Yayınlanmamış: Çankırı Karatekin Üniversitesi, 2022. 

Özdemir Kardaş, Meryem. “İslam Düşüncesinde Epi̇stemolojik Temelli̇ 
Yeniden Yapılanma Muhammed Âbid el-Câbirî Örneği̇”. Muhafazakar 
Düşünce Dergisi 13/48 (2016), 143-165. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Kuyanay 

 

       278 

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Halîl b. Ahmed”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 15/309-
3012. İstanbul, 1997. h~ps://islamansiklopedisi.org.tr/halil-b-ahmed 

 


