
TEFSİR ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 

The Journal of Tafsīr Studies  

لذراسات  ا تفسيريةمجلة  ال  
https:/ /dergipark.org.tr/tr/pub/tader  

E-ISSN: 2587-0882 

Cilt/Volume: 9, Sayı/Issue: 2,  Yıl/Year: 2025 (Ekim/October) 

 

Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi 

The Concept of Fīhi Dalālatun in the Tafsīrs of al-Zamakhsharī and Abū al-Barakāt al-Nasafī: Layers 

of Meaning and the Epistemology of Interpretation in Qur‟ānic Exegesis 

انزفسٍش فً انزأٌٔم ٔئثسزًٕنٕعٍب انًؼُى طجمبد: فً رفسٍشَي انضيخششي ٔأثً انجشكبد انُسفً" دلانخ فٍّ" يفٕٓو يمبسَخ  

 

Akif YILDIRIM 

Dr. Öğr. Üyesi Dokuz Eylül Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 

Temel İslam Bilimleri Kur‟ân-ı Kerim Okuma ve Kıraat Ana Bilim Dalı 

Assistant professor Dokuz Eylül University Faculty of Theology 

Basic Islamic Sciences Department of Qur‟anic Recitation 

İzmir, TÜRKİYE 

akifyildirim83@gmail.com 

 https://orcid.org/0000-0003-3609-3440 

https://ror.org/00dbd8b73 

 

 
Atıf / Citation: Yıldırım, Akif. “Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü‟l-Berekât en-Nesefî 

Tefsirlerinde Mukayesesi: Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi”. Tefsir Araştır-

maları Dergisi 9/2 (Ekim/October, 2025), 870-888. 
https://doi.org/10.31121/tader.1769043 

 
Bilgi/ Information 

Makale Türü: Araştırma Makalesi 

Article Type: Research Article 

Geliş/Received: 20/08/2025 

Kabul/Accepted: 22/10/2025 

Yayım/Publication: 30/10/2025 

 

Etik, Çıkar Çatışması ve Fon Desteği Beyanı/Ethics, Conflict of Interest and Funding Statement 

Etik kurallara uyulduğu beyan edilmiştir/It was declared that ethical rules were complied with. 

Yazar(lar)ın bir çıkar çatışması yoktur ve yazarlar herhangi bir dış fon almamışlardır. 

The author(s) has no conflict of interest to declare and received no external funding in Support. 

İntihal: Tespit edilmemiştir/ No plagiarism detected. (intihal.net). 

Lisansüstü Tezlerden Üretilmesi: Üretilmemiştir. 

Production from Postgraduate Theses: Not Produced. 

Lisans / License 

Bu makale Creative Commons Atıf-GayriTicari 4.0 Uluslararası Lisans (CC BY-NC) ile lisanslanmıştır. This 

work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC). 

Yayımcı / Published by Ali KARATAŞ / TÜRKİYE 

 

 

 

 

 

mailto:akifyildirim83@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4374-570X
https://doi.org/10.31121/tader.1769043


Akif YILDIRIM | 871 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

Öz 
Klasik tefsir literatüründe ayetlerin anlam derinlikleri, sadece zahirî manalarla sınırlı kalmayıp, aynı 

zamanda delâleti yönüyle de tahlil edilmiştir. Bu bağlamda Zemahşerî (ö. 538/1144) ve Ebü‟l-Berekât 

en-Nesefî (ö. 710/1310) gibi iki büyük müfessirin metin çözümlemelerinde “fîhi delâletün” ifadesini 

kullanmaları dikkat çekicidir. Bu çalışma, klasik tefsir geleneğinde özellikle Zemahşerî ve Nesefî‟nin 

eserlerinde yer alan “fîhi delâletün” ifadesinin anlam çerçevesi, işlevi ve epistemolojik boyutunu ince-

lemektedir. “Fîhi delâletün” ifadesi, Kur‟an metnindeki lafızların doğrudan açık anlamının ötesinde, 

dolaylı ve ihtimale dayalı manalara işaret eden, aynı zamanda yorumda ihtiyatı önceleyen bir termino-

lojik kalıp olarak öne çıkmaktadır. Araştırma, bu kavramın tefsirde anlam üretimi ve sınırlandırma 

süreçlerindeki rolünü, müfessirlerin metodolojik eğilimleri bağlamında değerlendirmektedir. Aynı 

zamanda bu çalışma; her iki müfessirin dil ve usûl yaklaşımları, kelâmî arka planları ve tefsir metodo-

lojileri dikkate alınarak, “fîhi delâletün” kavramına nasıl yaklaşım sergiledikleri mukayeseli olarak 

ortaya koymayı amaçlamaktadır. Zemahşerî, mecaz, kinaye ve istiʿâre gibi belâgat araçlarını anlam 

genişliği için kullanırken, “delâlet” kavramıyla keyfî yorumun önüne geçmeyi hedeflemiştir. Nesefî 

ise özellikle açıkça belirtilmeyen alanlarda, te‟vilin sınırlarını belirlemek ve metodolojik tutarlılığı 

korumak amacıyla bu ifadeyi tercih etmiş ve bazen kelamî düşünceye delil olarak kullanmıştır. Meto-

dolojik olarak nitel araştırma kapsamında doküman analizi ve anlamsal içerik çözümlemesi yöntemleri 

kullanılmış; kavramın geçtiği ayet örnekleri üzerinden anlam sınırlarının nasıl çizildiği ortaya konul-

muştur. Sonuç olarak, “fîhi delâletün” ifadesinin yalnızca dilsel bir unsur değil, aynı zamanda tefsirde 

bilginin meşruiyeti, anlamın epistemolojik sınırları ve yorum ihtiyatı açısından işlevsel bir araç olduğu 

tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Zemahşerî, Ebü‟l-Berekât en-Nesefî, Delâlet, Yorum.  

Abstract  

In the classical tafsīr tradition, the depth of Qur‟anic meanings is not confined to their literal sense but 

is also analyzed in terms of their dalālah (implicature and indication). Within this context, it is no-

teworthy that two prominent exegetes, al-Zamakhsharī (d. 538/1144) and Abū al-Barakāt al-Nasafī (d. 

710/1310), employ the expression fīhi dalālatun in their textual analyses. This study examines the 

semantic scope, function, and epistemological dimension of the expression fīhi dalālatun as it appears 

in the works of these two exegetes within the framework of the classical tafsīr tradition. The expres-

sion fīhi dalālatun emerges as a terminological formula pointing to meanings in the Qur‟anic text that 

go beyond the immediately apparent sense, indicating indirect or possible implications, while simulta-

neously prioritizing caution in interpretation. The research evaluates the role of this concept in proces-

ses of meaning production and delimitation in tafsīr, particularly in relation to the methodological 

orientations of the exegetes. At the same time, this study aims to comparatively demonstrate how both 

exegetes approach the concept of fīhi dalālatun, taking into account their linguistic and methodologi-

cal approaches, theological backgrounds, and exegetical methodologies. Al-Zamakhsharī, for instance, 

employed rhetorical devices such as metaphor, metonymy, and allegory in order to expand the seman-

tic scope, while using the concept of dalālah to prevent arbitrary interpretation. Al-Nasafī, on the other 

hand, particularly resorted to this expression when dealing with areas not explicitly stated in the text, 

employing it as a methodological tool to set boundaries for taʾwīl and to preserve hermeneutical cohe-

rence, occasionally invoking it as evidence for theological argumentation. Methodologically, this 

study adopts a qualitative research approach, utilizing document analysis and semantic content analy-

sis, in order to delineate the boundaries of meaning through exegetical instances where the phrase 

occurs. In conclusion, the expression fīhi dalālatun is identified not merely as a linguistic feature but 

as a functional device in tafsīr, one that plays a critical role in ensuring the legitimacy of knowledge, 

defining the epistemological limits of meaning, and maintaining interpretive caution. 

Keywords: Tafsīr, al-Zamakhsharī, Abū al-Barakāt al-Nasafī, Dalālah, Interpretation.  

 الخلاصة

ٌّ أػًبق انًؼبًَ فً انزشاس انزفسٍشي انكلاسٍكً نهمشآٌ انكشٌى لا رمزصش ػهى انذلالاد انظبْشح نهُصٕص، ثم رؾُهَّم كزنك يٍ عٓخ  ئ

)د ٔأثً انجشكبد انُسفً و( 1111ْـ/835ئشبسارٓب. ٔفً ْزا انسٍبق ٌهفذ انُظش اسزؼًبل كمٍّّ يٍ انضيخششي )د دلالارٓب ٔ

فً رؾهٍلارًٓب نهُصٕص انمشآٍَخ. رٓذف ْزِ انذساسخ ئنى انكشف ػٍ الإطبس انذلانً ٔانٕظٍفً “ فيه دلالة” و( ػجبسح 1310ْـ/010



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 872 

www.dergipark.org.tr/tader 

 “فيه دلالة”ٔرجشص ػجبسح  .يإنفبد انضيخششي ٔانُسفً ضًٍ انزشاس انزفسٍشي انكلاسٍكًٔانجؼُذ الإثسزًٕنٕعً نٓزِ انؼجبسح فً 

ٌٍّ ضًٍُخ أٔ اؽزًبنٍخ، ٔف ً ثبػزجبسْب صٍغخ اصطلاؽٍخ رشٍش ئنى انًؼبًَ انزً رزغبٔص انذلانخ انًجبششح نلأنفبظ انمشآٍَخ، نزذلّ ػهى يؼب

سٍش. ٔرجؾش انذساسخ فً دٔس ْزا انًفٕٓو فً ػًهٍبد ئَزبط انًؼُى ٔضجطّ، انٕلذ َفسّ رإكّذ ػهى انؾٍطخ ٔانزؾشّص فً ػًهٍخ انزف

شٌٍَ نًفٕٓو ٔرنك فً ضٕء الارغبْبد انًُٓغٍخ نهًفسشٌٍ.  ِّ دلََانَخ  »كًب ٌٓذف ْزا انجؾش أٌضًب ئنى ثٍبٌ كٍفٍخ رُبٔل كمٍّّ يٍ انًفسِّ « فٍِ

فبنضيخششي لذ ٔظّف أدٔاد .فٍبّرًٓب انكلايٍّخ ٔيُٓغٍبّرًٓب انزفسٍشٌخثطشٌمخٍّ يمبسَخ، يغ يشاػبح يُبْغًٓب انهغٌٕخ ٔالأصٕنٍخ ٔخه

انجلاغخ يضم انًغبص ٔانكُبٌخ ٔالاسزؼبسح نزٕسٍغ آفبق انًؼُى، ٔفً انٕلذ رارّ سؼى يٍ خلال يفٕٓو انذلانخ ئنى يُغ انزفسٍش 

ب، ثغٍخ رؾذٌذ ؽذٔد انزأٌٔم الاػزجبطً. أيب انُسفً فمذ اسزؼًم ْزِ انؼجبسح خصٕصًب فً انًٕاضغ انزً نى ٌصُ ػ فٍٓب ثبنًؼُى َصًّ شَّ

ٔلذ اػزًذ انجؾش يُٓغًٍّب ػهى أسهٕة انجؾش .ٔانًؾبفظخ ػهى الارسبق انًُٓغً، ثم ٔلذ اسزخذيٓب أؽٍبَبً كذنٍم ػهى انشأي انكلايً

زً ٔسدد فٍٓب انؼجبسح نزٕضٍؼ كٍفٍخ انُٕػً، يٍ خلال رؾهٍم انٕصبئك ٔانًضبيٍٍ انذلانٍخ نهُصٕص، يغ اسزمشاء الأيضهخ انمشآٍَخ ان

ٌّ ػجبسح  نٍسذ يغشد ػُصش نغٕي فؾست، ثم ًْ أداح ٔظٍفٍخ فً انزفسٍش يٍ “ فيه دلالة”سسى انؾذٔد انذلانٍخ. ٔخهصذ انُزبئظ ئنى أ

 .ؽٍش يششٔػٍخ انًؼشفخ، ٔضجظ انؾذٔد الإثسزًٕنٕعٍخ نهًؼُى، ٔئػًبل يجذأ انزؾفّع ٔالاؽزٍبط فً ػًهٍخ انزأٌٔم

 .انزأٌٔم انذلانخ، ،أثٕ انجشكبد انُسفً ،انضيخششي انزفسٍش،: الكلمات المفتاحية

Giriş 

Kur‟an‟ın lafzî yapısı, semantik derinliği ve nazmındaki incelikler, onu sadece bir dil 

metni değil aynı zamanda anlam katmanları bakımından çok yönlü bir ilmî metin haline ge-

tirmiştir. İslam düşüncesinin temel disiplinlerinden biri olan tefsir ilmi, bu anlam katmanlı 

yapıyı çözümleme çabası olarak doğmuş ve zamanla semantik analiz, kelâmî yaklaşım, dilbi-

limsel çözümleme, hatta sezgisel yorumlama gibi çeşitli yöntemleri içeren sistematik bir bilim 

haline gelmiştir. Tefsir geleneğinde müfessirlerin kullandığı bazı kavramlar hem onların me-

todolojik eğilimlerini hem de yorumun sınırlarına dair epistemolojik yaklaşımlarını açığa çı-

karır. Bu kavramlar arasında “fîhi delâletün” ifadesi, anlamın dolaylı biçimde ifade edilmesini 

sağlayan, yoruma mesafe koyan ve ilmî ihtiyatı önceleyen bir terim olarak öne çıkmaktadır. 

“Fîhi delâletün” gibi terkibler (ör: fîhi işâratün, fîhi delîlün), müfessirin doğrudan bir 

hüküm vermek yerine anlamın ihtimal dairesinde kaldığını belirtmek istemesi durumunda 

başvurduğu ifade biçimleridir. Bu yönüyle söz konusu ifadeler, tefsirin sadece bir anlam üre-

tim süreci olmadığını, aynı zamanda bir anlam sınırlandırma ve ihtiyatlı yaklaşım olduğunu 

da ortaya koyar. Özellikle Muʿtezilî, Mâtürîdî ve Eşʿarî gelenekler içerisindeki kelâmî yöne-

limler, bu tür terimlerin kullanım sıklığını ve bağlamını belirleyen önemli dinamikler arasında 

yer alır.
1
 

Bu araştırma, klasik dönem müfessirlerinden Zemahşerî (ö. 538/1144) ve Nesefî‟nin 

(ö. 710/1310) tefsirlerinde sıkça kullanılan “fîhi delâletün” ifadesini merkeze alarak, kavra-

mın tefsirdeki anlam üretim ve sınırlandırma süreçlerindeki rolünü incelemeyi amaçlamakta-

dır. Kur‟an‟ın lafzî yapısı, nazmındaki incelikler ve semantik katmanları, tefsir ilmini yalnızca 

anlam üretmeye değil, aynı zamanda anlamı sınırlamaya yönelik metodolojik bir disiplin hali-

ne getirmiştir. Araştırmanın temel problemi ise Zemahşerî ve Nesefî‟nin bu ifadeyi hangi bağ-

lamlarda kullandıkları, bu kullanımın onların kelâmî ve usûlî eğilimlerini nasıl yansıttığı ve 

iki müfessir arasındaki yaklaşım farklılıklarının epistemolojik sonuçlarının ne olduğudur. Ça-

lışmanın önemi, tefsir literatüründe çokça kullanılan fakat sistematik incelemelere nadiren 

konu olan bu kavramın hem dilsel hem de metodolojik işlevini ele alıyor olmasında yatmak-

tadır. Aynı zamanda araştırma, Muʿtezilî ve Mâtürîdî geleneklerin yorum yöntemlerini karşı-

laştırmak suretiyle, tefsirde anlamın katmanlı yapısını ve yorum ihtiyatını nasıl kurguladıkla-

rını görünür kılmaktadır. Araştırma alana, Zemahşerî ve Nesefî örneğinde “fîhi delâletün” 

ifadesinin hem anlam genişletme hem de sınırlama işlevlerini tespit ederek, tefsir metodoloji-

sine yeni bir analitik bakış sunarak katkı sağlayacaktır. Yöntem olarak; nitel araştırma yön-

                                                 
1
  İbnü‟l-Murtazâ, Tabakâtü‟l-muʿtezile, nşr. Franz Stainer (Beyrut: y.y., 1961), 120-132. 



Akif YILDIRIM | 873 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

temlerinden doküman analizine dayalı olarak Zemahşerî ve Nesefî‟nin tefsirlerinde “fîhi 

delâletün” ifadesinin geçtiği ayetler tespit edilmiştir. Daha sonra anlamsal içerik çözümleme-

siyle bu ifadelerin bağlamları incelenmiş, yorumun nasıl sınırlandırıldığı ortaya konulmuştur. 

Son aşamada mukayeseli yöntem kullanılarak, her iki müfessirin tefsirlerinde ve bu tefsirlerin 

şerhlerinde; kavrama yaklaşımları, onların mezhebî, dilsel ve metodolojik arka planlarıyla 

ilişkilendirilmiş ve farklılıkları epistemolojik açıdan değerlendirilmiştir.  

Literatür incelemesi neticesinde, “fîhi delâletün” ifadesi üzerine doğrudan odaklanan 

müstakil bir araştırmaya rastlanmamıştır. Bununla birlikte, Kur‟ân lafızlarının manaya delâleti 

bağlamında oldukça zengin bir literatürün varlığından söz etmek mümkündür. Nitekim 

“delâlet” anahtar kelimesiyle yapılan taramada yüz otuz sekiz üzerinde makaleye ulaşılmıştır.
2
 

Bu çalışmalar, lafızların delâleti meselesini hem dil felsefesi hem usûl-i fıkıh, hem de tefsir 

metodolojisi çerçevesinde ele almakta; böylece konunun farklı ilim disiplinleri açısından çok 

yönlü biçimde tartışıldığını ortaya koymaktadır. Bu alanda dikkat çeken incelemelerden biri 

olan “Lafız, Mana ve Delâlet: İlmü‟l-vad„ Bağlamında Bir Değerlendirme” başlıklı sözlü teb-

liğ,
3
 lafız–mana–delâlet ilişkisini „ilmü‟l-vad„ perspektifinde değerlendirmekte; dilde delâletin 

mümkünlük şartlarını, tipolojisini ve ifade-anlam ilişkisini dilbilimsel boyutlarıyla ortaya 

koymaktadır. Benzer şekilde, fıkıh usûlü literatürüne odaklanan “İslam Hukuk Usûlünde 

Müşterek Lafzın Manaya Delâletine Dair Tartışmalar” adlı çalışma,
4
 özellikle müşterek lafız-

ların çok anlamlılığı üzerinden doğan sorunları ele almakta ve usulcülerin bu tür lafızları nasıl 

yorumladıklarını metodolojik kriterler çerçevesinde tartışmaktadır. Tefsir-usul ilişkisini doğ-

rudan ele alan bir diğer çalışma ise “Âmm Lafızların Delâletleri Bağlamında Tefsir–Fıkıh 

Usûlü İlişkisi” başlıklı makaledir.
5
 Bu makalede yazar, Kur‟an‟daki genel lafızların yorumun-

da tefsir ve usûl-i fıkıh arasındaki etkileşimi incelemekte ve iki disiplin arasındaki metodolo-

jik bütünlüğe dikkat çekmektedir. Konuyla ilgili iki doktora tezinden ilki Mehdi Cengiz tara-

fından “Fahreddin er-Râzî‟de Lafzın Manaya Delâleti Bağlamında Dilde Kesinlik Problemi” 

başlığıyla 2020 yılında tamamlanan çalışmadır.
6
 Cengiz çalışmada; dilsel delâletin epistemik 

geçerliliğine dair farklı yaklaşımları ele almış ve karinenin anlamı kesinleştirebileceğini ileri 

sürmüştür. Aynı zamanda dilde kesin bilgiye ulaşmayı engelleyen ihtimallerin çeşitliliğini 

tartışmış ve bu ihtimallerin belirli bir sayı ile sınırlandırılamayacağı sonucuna varmıştır. İkin-

ci tez ise Serkan Ünal tarafından “Lafzın Manaya Delâleti Açısından Bilimsel Tefsir (Usûlî 

Tefsir Önerisi)” başlığıyla hazırlanan 2023 tarihli çalışmadır.
7
 Ünal, lafız–mana tartışmalarını 

modern hermenötik bağlamla irtibatlandırarak, klasik usul geleneğini çağdaş bilimsel tefsir 

metodolojisiyle bütünleştiren özgün bir teklif sunmaktadır. 

Bu literatür araştırması bütüncül olarak değerlendirildiğinde, lafzın manaya delâleti 

meselesinin yalnızca dilsel bir problem değil; aynı zamanda epistemolojik, usûlî ve tefsir bo-

yutlarına sahip çok geniş bir tartışma alanı olduğu ortaya çıkmaktadır. Bununla birlikte mev-

                                                 
2
  Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB), “İslam Araştırmaları Merkezi” (Erişim 19 Ağustos 2025).  

3
  Abdullah Yıldırım, “Lafız, Mana ve Delâlet: İlmü‟l-vaz„ Bağlamında Bir Değerlendirme”, Dinî Metinlerin 

Yorumunda Kesinlik Arayışı Sempozyumu Özet Kitapçığı, ed. Mehdi Cengiz – Şeyma Gülsüm Önder (İstan-

bul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, 2024), 7-8. 
4
  Mahmut Samar, “İslam Hukuk Usulünde Müşterek Lafzın Manaya Delâletine Dair Tartışmalar”, Eskiyeni 42 

(Eylül 2020), 961-984. 
5
  Sıddık Baysal, “Âmm Lafızların Delâletleri Bağlamında Tefsir-Fıkıh Usulü İlişkisi”, İlahiyat Tetkikleri Der-

gisi 50 (Aralık 2018), 105-134. 
6
  Mehdi Cengiz, Fahreddin er-Râzî'de Lafzın Manaya Delâleti Bağlamında Dilde Kesinlik Problemi (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020). 
7
  Serkan Ünal, Lafzın Manaya Delâleti Açısından Bilimsel Tefsir (Usûlî Tefsir Önerisi) (İstanbul: Fatih Sultan 

Mehmet Vakıf Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023). 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 874 

www.dergipark.org.tr/tader 

cut çalışmalar, lafız-mana-delâlet ilişkisini genellikle usul, dil felsefesi veya tefsir metodoloji-

si çerçevesinde müstakil olarak ele almış; “fîhi delâletün” ifadesinin klasik tefsirlerdeki özgün 

işlevini doğrudan inceleme konusu yapmamıştır. Bizim çalışmamız ise bu boşluğu doldurma-

yı hedeflemekte; söz konusu ifadenin Zemahşerî ve Nesefî tefsirlerinde kazandığı anlam bo-

yutlarını karşılaştırmalı olarak analiz ederek tefsir epistemolojisinde delâlet tartışmalarına 

katkı sunmayı hedeflemektedir. 

Bu çalışmada, tefsir tarihinin iki önemli müfessiri olan Zemahşerî ve Nesefî‟nin me-

tinlerinde geçen “fîhi delâletün” ifadesinin içeriksel bağlamlarını ve bu bağlamların onların 

arka planlarıyla nasıl ilişkilendiğini mukayeseli olarak incelenirken “fîhi delâletün” kavramıy-

la yakın kullanıma sahip olan “fîhi delîlün”
8
 ve “fîhi işâratün”

9
 kavramlarına çalışmanın hac-

mi gereği değinilmeyecektir. Nihai olarak ise tefsirde anlamın epistemolojik sınırları, kavram-

sal ihtiyat ve metodolojik tutarlılık açısından bu iki müfessirin katkıları değerlendirilecektir. 

1. Delâlet Kavramının Anlam Çerçevesi 

Tefsir tarihinde lafzın açık anlamı kadar, lafzın ötesinde ima, işaret ve remizlerle zen-

ginleşen bir anlam alanı teşekkül etmiştir. Bu katmanlı anlam yapısı içerisinde müfessirler, 

zaman zaman metnin zahiri manasının ötesinde dikkat çekici işaretler veya delâletler gördük-

lerini belirtmişlerdir. Bu bağlamda özellikle “fîhi delâletün” ifadesi, klasik tefsir metinlerinde 

sadece dilsel değil aynı zamanda epistemolojik ihtiyat içeren, yoruma açık anlam düzeylerine 

işaret eden terminolojik kalıp olarak kullanılmıştır. 

Delâlet kelimesi, sözlükte “yol göstermek, rehberlik etmek, işaret etmek, simgelemek, 

kılavuzluk yapmak, yönlendirmek, anlamı taşımak, ispat etmek, sağlamlaştırmak, güçlendir-

mek ve sözün ifade ettiği anlamı ortaya koymak” gibi anlamlara gelmektedir.
10

 Dil, mantık ve 

fıkıh usûlü disiplinleri açısından ortak bir terim olarak delâlet, “bir şeyin bilinmesinin, başka 

bir şeyin bilinmesini zorunlu kılacak bir durumda bulunması” şeklinde tanımlanmıştır.
11

 Ko-

nuyla ilgili literatürde, delâlet kavramının özellikle zihinde bir bilginin oluşmasına vesile olan 

epistemolojik bir süreç anlamında kullanıldığına dikkat çekilmektedir. Bu bağlamda, delâletin 

hem fıkıh usûlü hem mantık hem de Arap dili alanlarında temel bir kavram olarak yer bulma-

sı, onun bu epistemolojik içerikten kaynaklanan belirleyici rolüyle yakından ilişkilidir.
12

 

Delâlet kavramı, bazı kavramlarla anlam yakınlığı sebebiyle aralarındaki farkların bi-

linmesi gerekmektedir. Özellikle pek çok İslam âlimi “delil” terimini yalnızca kesin bilgiye 

ulaştıran unsurlar için kullanmayı tercih etmiş; kesin bilgi seviyesine eriştirmeyip yalnızca 

kanaat oluşturan unsurlar için ise “emâre” ifadesini uygun görmüşlerdir. Bununla birlikte “de-

lil” kavramının, içinde “şüphe” olmayan “delâlet”in ise şüphe bulunan bilgi için kulanıldığını 

                                                 
8
  Ebü‟l-Kâsım Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakâʾikı gavâmizi‟t-tenzîl ve ʿuyûni‟l-ekâvîl fî 

vücûhi‟t-teʾvîl (Beyrut: Daru İbn Hazm, 2012), 119-120, 319-320, 860; Ebü‟l-Berekât en-Nesefî, Medârikü‟t-

tenzîl ve hakâiku‟t-te‟vîl, thk. Yusuf Ali Bedîvî (Beyrut: Daru İbn Kesîr, 2013), 1/62, 322, 2/348, 369. 
9
  Zemahşerî, el-Keşşâf, 243-244; Nesefî, Medârikü‟t-tenzîl, 2/262. 

10
  Halil b. Ahmet el-Ferâhîdî, Kitabü‟l-ayn (Beyrut: Daru İhyai‟t-Türasi‟l-Arabi, 2005), 300; İsmail b. Hammad 

el-Cevherî, Mu„cemü‟s-sıhah. haz. Halil Me‟mun (Beyrut: Dâru‟l-Marife, 2007), 352; Ebu‟l-Kâsım Mahmûd 

b. ʿÖmer ez-Zemaḫşerî, Esâsu'l-belâga (Beyrut: Dâru'n-Nefâis, 2009), 179-180. 
11

  Ebü'l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî Seyyid Şerîf Hanefî Cürcânî, Kitâbü‟t-ta„rîfât, nşr. İbrahim el-Ebyârî 

(Kahire: Dâru‟r-reyyân li‟t-türâs, 1403), 139; Muhammed Ali Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti‟l-fünûn ve‟l-

„ulûm. nşr. Ali Dahrûc, Abdullah Hâlid (Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996), 1/787. 
12

  Mehmet Erdem - Tahsin Deliçay. “Mantık, Belâgat ve Usul-i Fıkıh İlimleri Arasında Ortak Bir Kavram Ola-

rak Delâlet”, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi 2/1 (2002), 172. 



Akif YILDIRIM | 875 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

dile getirmişlerdir. Buna karşılık fakihlerin önemli bir kısmı, bu tür bir ayrımın gereksiz oldu-

ğu kanaatindedir.
13

  

Delâlet çerçevesinde tartışılan meselelerden biri de delâletin bilinçli bir eylemin sonu-

cu olup olmadığıdır. Bazı âlimler, bir şeyin delâlet olarak nitelendirilebilmesi için, delâlet 

edenin bu yönde kasıtlı bir irade ortaya koymasının zorunlu olduğunu savunur. Bu yaklaşım-

da, bilinçsizce gerçekleştirilen eylemler delâlet sayılmaz. Ancak çoğunluğun görüşü, delâletin 

bilinçli bir iradeye bağlı olmadığı yönündedir. Bu anlayışa göre ister kasıtlı ister kasıtsız, zi-

hinde bir bilgi oluşmasına vesile olan her unsur delil olarak değerlendirilebilir. Bu bağlamda 

Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 400/1009‟dan sonra), delâleti “özne, istesin istemesin kendisiyle istid-

lâl mümkün olan şey”, Râgıb el-İsfahânî (ö. V./XI. yüzyılın ilk çeyreği) ise “Kendisiyle bir 

şeyin bilgisine ulaşılan şeydir.” şeklinde tanımlar.
14

 İsfahânî de benzer biçimde, delâletin ger-

çekleşmesi için delâlet ettirenin kasıtlı ve bilinçli bir şekilde olmasının şart olmadığını belir-

tir.
15

 

Kelâm ve mantık disiplinlerinde delâlet, lafza bağlı ve lafza bağlı olmayan şeklinde iki 

üst başlığa sonrasında ise her iki başlığın da tabîiyye, akliyye ve vaz‟îyye olmak üzere üç alt 

başlığa ayrıldığını görmekteyiz.
16

 Klasik fıkıh usulünde şerî deliller hiyerarşik olarak Kitap, 

Sünnet, icmâ ve kıyas şeklinde sıralanmakla birlikte, icmâ ve kıyasın Kitap ve Sünnet‟e daya-

lı olması, aslî delilin bu iki kaynak olduğunu gösterir. Arapça yazılı metinler olan bu kaynak-

ların doğru anlaşılması, lafız-mana ilişkisini esas alan istinbât kurallarının bilinmesini gerekti-

rir. Bu çerçevede “elfâz” konusu, lafızların vazedildikleri anlam, kullanım biçimi, açıklık-

kapalılık derecesi ve manaya delâlet şekli bakımından sistematik biçimde tasnif edilerek ince-

lenir; böylece nasların anlam aralıkları ortaya konulup hüküm çıkarma sürecinin teorik temeli 

oluşturulur.
17

 

Tefsir literatüründe bu terimin kullanım şekline ve bağlamına baktığımızda ise bir laf-

zın muhtemel anlamlara işaret etme gücünün ve bu anlamların bilgi değeri açısından taşıdığı 

statüsünün betimlendiğini görmekteyiz. Klasik dönemde özellikle Zemahşerî ve Nesefî gibi 

dirayet yönü ağır basan tefsirlerin temsilcileri, bu tür kavramları kullanmışlardır. Zemahşerî, 

dilin mantıkî yapısı üzerinden “delâlet” kavramına ağırlık verirken, Nesefî dilin mantıkî yapı-

sına ek olarak kelâmî ve usûlî bir denge içinde işaret ve ihtimale dayalı anlam örgüsü kurma-

ya özen göstermiştir. Bu farklılıklar, sadece terminoloji değil aynı zamanda tefsirde anlamın 

sınırlarını belirleme biçimleri açısından da önemlidir. 

Bu ifade, müfessirin yorum yapma sorumluluğunun ve bu yorumun kesinlik taşımadı-

ğının bilincinde olduğunu da ifade eder. Başka bir ifadeyle, “fîhi delâletün” kalıbının kulla-

nımı, müfessirin hem bilgi ürettiğini hem de bu üretimde ihtiyatlı davrandığını ima eden epis-

temik bir sınır belirleyicidir. Bu yönüyle söz konusu ifadeler hem anlam aralığını belirler hem 

de yorumun metodolojik sınırlarını tayin eder. Bu ifadelerin tefsir geleneğinde fonksiyonel 

hale gelmesi, sadece metinsel çözümlemenin değil aynı zamanda tefsirde bilginin mahiyeti, 

                                                 
13

  Ebu‟l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdülcabbar es-Sem‟ânî, Kavâtıu‟l-edille fi‟l-usûl, thk. Muham-

med Hasen 1smail (Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-1lmiyye, 1997), 1/33; Ebu Hilâl el-Askerî, el-Furûku‟l-lüğaviyye 

(Kahire: Dâru‟l-Ilmi ve‟s-Sekafe, ts), 68-69.  
14

  Askerî, el-Furûk, 70. 
15

  Râgıb İsfahânî, el-Müfredât (Dimeşk: Dâru‟l-Kalem, 2014), 316-317. 
16

  Esîrüddîn el-Ebherî, Mantık – İsagoci Tercümesi, çev. Taha Alp (İstanbul: Yasin Yayınevi, 2013), 4-5. 
17

  Kasım İbn Kutluboğa, Hülâsatü‟l-efkâr şerhu muhtasari‟l-menâr, thk. Hafız Senaullah ez-Zâhidî (Beyrut: 

Dâru İbn Hazm, 2003), 51 vd. 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 876 

www.dergipark.org.tr/tader 

üretimi ve meşruiyeti konularında da klasik müfessirlerin bilinçli bir yaklaşım sergilediklerini 

göstermektedir.  

2. Zemahşerî ve Nesefî’nin “Fîhi Delâletün” Kavramını Aynı Ayetlerde Kulla-

nımı 

Klasik dönem müfessirlerinden Zemahşerî, el-Keşşâf adlı tefsirinde “fîhi delâletün” 

kavramını ayetlerin anlam tespitinde kullanmıştır. Onun tefsirindeki bu yaklaşımı, nahiv ve 

belâgat disiplinlerinin iç içe geçtiği, anlamı hem lafız hem bağlam düzeyinde çözümlerken 

mantıksal tutarlılığı da gözeten bütüncül bir yaklaşıma dayanır. Zemahşerî‟de bu tür ifadeler, 

ayetin ifade gücünü ve delâlet çeşitliliğini ortaya koyarken, metnin anlam potansiyelini zen-

ginleştiren dilsel bir analiz işlevi görmüştür. Klasik dönemin önde gelen müfessirlerinden 

Nesefî ise Medâriku‟t-tenzîl adlı tefsirinde yorum faaliyetini yalnızca bilgi aktarma süreci 

olarak görmemiştir. Onun başvurduğu “fîhi delâletün” ifadesi, ayetin barındırabileceği anlam 

yönlerine işaret ederken kesinlik iddiasından kaçınan ve bağlayıcılığı sınırlı bir ihtiyat dili 

kullanma hassasiyetini de yansıtır. Bu yönüyle Nesefî‟nin yöntemi, metin sadakati ile yorum 

özgürlüğü arasında orta bir yol gözeten sistematik bir yaklaşımın ürünü olarak değerlendirile-

bilir. Bu farklılıkların somut bir şekilde görülebileceği ilk örneklerden biri Bakara sûresi 2/17. 

ayettir. Söz konusu ayetin yorumunda her iki müfessir de “fîhi delâletün” ifadesini kullanarak, 

hem kendi metodolojik yaklaşımlarını ortaya koymuş hem de kavramın pratik işlevini somut-

laştırmışlardır. 

بءَدْ يَب ؽَ  ب اضَََّٓ ًََّّٓ لَذَ ََبسًاۚ فَهَ ْٕ ضمَِ انَّزِي اسْزَ ًَ ىْ كَ ُٓ ٌَ يَضهَُ بدٍّ لَا ٌجُْصِشُٔ ًَ ىْ فً۪ ظُهُ ُٓ رشََكَ َٔ ىْ  ِْ ُ ثُُِٕسِ َْتَ اللّٰه نَُّ رَ ْٕ  

“Onların misali, bir ateş yakan insan gibidir. Ateş tam etrafını aydınlattığında Allah ışıklarını 

yok eder de onları karanlıklar içinde, hiçbir şeyi görmez bir halde bırakıverir.”
18

  

Zemahşerî, ayetteki “ ْى ِْ ُ ثُُِٕسِ َْتَ اللّٰه -kelimesinin tercih edilmesi (َٕس) ”ifadesinde “nûr ”رَ

ni, Kur‟an‟ın bilinçli lafız seçiminin belâgat boyutunu ortaya koyan bir unsur olarak değer-

lendirir. Ona göre “davʾ” (ضٕء) kelimesi, ışığın şiddetine/parlaklılığın fazlalığına delâlet eder. 

“Nûr” (َٕس) kelimesinin yerine “davʾ” (ضٕء) kelimesinin kullanılması hâlinde ışığın tamamen 

ortadan kalkmadığı, geriye bir nebze aydınlığın kaldığı gibi yanlış bir anlam çağrışabilir. Bu-

na karşılık “nûr” kelimesi ışığın özünü, kaynağını ifade eder ve onun giderilmesi mutlak bir 

karanlık hâli oluşturur. Ona göre ardından gelen “ ٍّبد ًَ ىْ فًِ ظُهُ ُٓ رشََكَ َٔ ” ifadesindeki “zulümât” ke-

limesinin çoğul ve nekra oluşu, karanlığın şiddetini pekiştirir. Böylece Zemahşerî, “fîhi 

delâletün” kavramını “nûr” (َٕس) kelimesinin tercihi ile bağlam arasındaki semantik uyumu 

göstermek için kullanır ve bunu Kur‟an‟ın i„câz boyutuna bağlar.
19

 

Nesefî aynı ayette “fîhi delâletün” kavramını daha çok lafız-bağlam ve nahiv-sarf ya-

pısının bütüncül anlam üretimine işaret eden bir terim olarak işler. “Nûr” (َٕس) kelimesinin 

“davʾ” (ضٕء) yerine tercih edilmesini, yalnızca belâgat açısından değil, anlamın mutlaklık 

derecesi bakımından da yorumlar. Ona göre “nûr”un giderilmesi, ışığın tamamen yok olması 

demektir. Bu durum, bağlamda anlatılan münafıkların hidayetten bütünüyle mahrum bırakıl-

malarına denk düşer. Nesefî ayrıca fiil yapısına özel bir vurgu yapar: “رْت الله ثُٕسْى” ifadesin-

de geçen “رْت ثـ” terkibi, Arapça‟da “beraberinde götürmek ve artık geri getirmemek” anlamı 

taşır. Bu, “أرْت الله َٕسْى” biçiminden daha beliğ bir tasvirdir. Böylece “fîhi delâletün” burada 

yalnızca kelime seçiminin semantik sonuçlarına değil, fiil formunun anlam pekiştirici işlevine 

                                                 
18

  Kur‟an Yolu Meâli, çev. Hayrettin Karaman vd. (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2024), el-

Bakara 2/17. 
19

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 38-39. 



Akif YILDIRIM | 877 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

de işaret eder. Nesefî‟nin bu yönü, kavramı daha teknik temellere oturtması bakımından Ze-

mahşerî‟den ayrılır.
20

 

Bakara sûresi 2/17. ayette geçen “ ْى ِْ ُ ثُُِٕسِ َْتَ اللّٰه -ifadesi, Zemahşerî ve Nesefî gibi kla ”رَ

sik müfessirlerin dil-anlam ilişkisine dair ince tespitler geliştirdiği ayetlerden biridir. Her iki 

müfessir de “fîhi delâletün” terimini doğrudan veya dolaylı biçimde, lafzın zâhirinden hare-

ketle ulaşılan ek anlam katmanlarını ortaya koymak amacıyla kullanmaktadır. Onların bu 

ayetteki “nûr” kelimesinin “davʾ” yerine tercih edilmesini belâgat açısından önemli bir seçim 

olarak yorumlar. “Nûr” kelimesinin devamında gelen “ٔرشكٓى فً ظهًبد” ifadesiyle de kurulan 

semantik uyuma dikkat çekerek “zulümât” kelimesinin çoğul ve nekra oluşunun, karanlığın 

yoğunluğunu pekiştirdiğini belirtir.
21

  

Zemahşerî‟ye göre özellikle “ateşin sönmesi” ifadesinin yerine “nurun kaybolması” 

tabirinin kullanılmasını belâgat açısından kayda değer bir tercihtir. Çünkü ateşin ışığı arızî, 

kendisi ise asıldır. Dolayısıyla “nurun kaybolması” tabirinin kullanılması, münafıkların iman-

la bağlarının kökten kopuşunu daha güçlü biçimde ifade eder. Bu tercih, Kur‟an‟daki icâz 

sanatının bir örneğidir. Az sözle çok anlam kastedilmiş aynı zamanda muhatap üzerinde etkili 

bir tasvir gerçekleştirilmiştir. Zemahşerî‟nin yukarıdaki yaklaşımı, Kur‟an‟ın lafız seçiminde-

ki inceliğini ortaya koyarken, münafıkların iman zayıflığını daha çarpıcı biçimde gözler önü-

ne serdiği şeklinde yorumlanmıştır.
22

 el-Keşşâf‟ın şârihlerinden Tîbî (ö. 743/1343), Zemah-

şerî‟nin bu ayete yaklaşımında “Allah onların nurlarını giderdi” ifadesindeki isnâda vurgu 

yapar. Eğer “nur”dan maksat gerçek ateşse, söndürme fiili doğrudan Allah‟a isnat edilmiştir. 

Fakat eğer “nur” hidayet ışığını temsil ediyorsa, bu durumda isnâd mecazîdir yani Allah kalbi 

öyle bir hâle getirmiştir ki artık iman nuru orada barınmaz olmuştur.
23

 Tîbî bu yorumunu 

Beyzâvî‟nin (ö. 685/1286) açıklamasıyla da destekler. Beyzâvî‟ye göre isnâdın anlamı, Al-

lah‟ın insan kalbini nurun tutunamayacağı bir yapıya dönüştürmesidir.
24

 Nesefî‟nin ise bu 

ayetin tefsirinde daha çok nahivsel çözümlemelere yöneldiği anlaşılmaktadır. Ona göre “ ... نًب

 dizilimi, sebep-sonuç değil, ardışıklık bir yapı olarak yorumlandığı görülmektedir. Bu ”رْت

sayede münafıkların imanla kısa süreli bir temas yaşadıkları, ardından kesin olarak hidayetten 

mahrum kaldıkları ifade edilir. Nesefî‟nin bu yorumunu İlâhâbâd (ö. 1333/1915), geçmiş 

zaman kipinin (رْت) kullanımının olayın kesinliğini gösterdiği şeklinde destekler. Devamında 

ise çoğul zamirin tercih edilmesinin ise münafıkların toplu mahkûmiyetini vurguladığını ifade 

eder. Ayrıca “nur”un tekil, “zulmet”in çoğul olarak kullanılması, hidayetin birliğini ve dalâlet 

yollarının çokluğunu sembolize etmektedir.
25

 

Zemahşerî belâgat ve isnad üzerinden estetik ve kelamî bir okuma yaparken, Nesefî 

nahiv ve cümle örgüsü üzerinden anlamı pekiştirir. Zemahşerî hem lafız hem mana bakımın-

dan daha yoğun bir yaklaşım sergiler. “Nurun kaybolması” tasviri, münafıkların iman nuru-

nun kökten yok oluşunu güçlü bir şekilde ortaya koyarken, isnâdın Allah‟a yöneltilmesi mese-

lesi de kelâmî bir derinlik kazandırır. Bu yorum, Zemahşerî‟nin tefsir metodolojisinin ayırt 

                                                 
20

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 1/55-56. 
21

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 38-39; Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 1/55-56. 
22

  Seyyid Şerîf Cürcânî, Hâşiye ʿale‟l-keşşâf (Dımeşk: Daru‟l-Fikr, 1977), 198; Şerefüddin Hüseyin b. Mu-

hammed b. Abdullah et-Tîbî,  Fütûhu‟l-gayb fi‟l-keşf ʿan kınâʿi‟r-rayb, thk. Eyyad Ahmed el-Fevc (Abu Da-

bi: el-İmârâtü‟l-Arabiyyetü‟l-Müttahide, 2013), 2/232-234. 
23

  Tîbî,  Fütûhu‟l-gayb, 2/235-236. 
24

  Nâsırüddîn Ebû Saîd Muhammed el-Beyzâvî, Envârü‟t-tenzîl ve esrârü‟t-te‟vîl (Beyrut: Daru‟l-Kütübi‟l-

Ilmiyye, 2018), 1/31-32. 
25

  Muhammed Abdülhak İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl ve hakâikı‟t-te‟vîl (Beyrut: Daru‟l-Kütübi‟l-

Ilmiyye, 2012), 1/151-152. 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 878 

www.dergipark.org.tr/tader 

edici özelliğini göstermektedir. O da dilbilimsel titizlik, belâgatın estetiği ve kelâmî vurgunun 

birlikte işletilmesidir. Bu yaklaşım, Zemahşerî‟nin Mu„tezilî arka planını yansıtır. Çünkü bu-

rada hem Allah‟ın yaratıcı kudreti hem de kulun sorumluluğu birlikte vurgulanmaktadır. 

“Fîhi Delâletün” kavramının aynı ayette kullanımına örnek bir diğer ayet ise Âl-i 

İmrân 3/15‟tir. 

 َٓ َْ ب الْاَ َٓ ٍْ رؾَْزِ ىْ عََُّبد  رغَْش۪ي يِ ِٓ ُْذَ سَثِّ ا ػِ ْٕ ٍَ ارَّمَ ٍْ رٰنِكُىْْۜ نِهَّزٌ۪ ٍْشٍّ يِ َجَئِّكُُىْ ثِخَ
ِْۜ لمُْ اؤَُُ۬ ٍَ اللّٰه ٌ  يِ ا َٕ سِضْ َٔ شَح   َّٓ اط  يُطَ َٔ اصَْ َٔ ب  َٓ ٍَ فٍ۪ بسُ خَبنِذٌ۪

ُ ثَصٍ۪ش  ثِبنْؼِجَبدِۚ  اللّٰه َٔ  

“De ki: Size bunlardan daha iyisini bildireyim mi? Takvâ sahipleri için rableri katında, altla-

rından ırmaklar akan, ebediyen kalacakları cennetler, tertemiz eşler ve Allah‟ın hoşnutluğu vardır. 

Allah kullarını eksiksiz görmektedir.”  

Bu âyette yer alan “ نِكُىْ  لمُْ  ٍ رَٰ ٍْشٍّ يِّ أؤََُجَئِّكُُىْ ثِخَ ” ifadesi hem Zemahşerî hem de Nesefî tarafın-

dan dünyevî ziynetlerin zikrinden uhrevî mükâfata geçişi sağlayan bir intikal unsuru olarak 

değerlendirilmiştir. Zemahşerî, burada “ ٍَ زَّمٍِ ًُ  kısmını yeni bir başlangıç cümlesi (cümle-i ”نِهْ

müst‟enefe) kabul ederek öncesinden anlam olarak bir kopuşa dikkat çeker ve bu kopuşun 

dünya nimetlerinden ahiret nimetlerine yönelişe işaret ettiğini belirtir. Nesefî ise aynı geçişi 

kabul etmekle birlikte vurgusunu nahvî yapıya taşır; “عُّبد” kelimesini mübteda, “ ٍَ  ”…نِهَّزٌِ

kısmını ise haber olarak i„rablandırır. Böylece, “fîhi delâletün” ifadesi, Zemahşerî‟de belâgat 

merkezli bir işlev kazanırken, Nesefî‟de nahvî tertip üzerinden anlam değeri kazanır.
26

 

Her iki müfessir de ele aldığımız ayette geçen “ ٍَ -ifadesindeki lâm harfinin işle ”…نِهَّزٌِ

vini ele alır. Zemahşerî ve Nesefî bu lâmı, hayrın yalnızca müttakilere tahsis edildiğini göste-

ren bir tahsis işareti olarak değerlendirirler. Bu harfin, “ ٍٍّْش  e taalluk ihtimalini dile getirirek”ثِخَ

hayır ile müttakiler arasında aidiyet ilişkisi kurarlar. Bu yaklaşım, “fîhi delâletün” ifadesinin, 

harf-i cerrin mana ilişkilerini yönlendirme kapasitesi üzerinden de işleyebileceğini ortaya ko-

yar. 

Âl-i İmrân 3/15. ayet bağlamında her iki müfessir de “fîhi delâletün”ü, lafız ile bağlam 

arasındaki ilişkiden zorunlu anlamlar çıkaran bir yöntem olarak benimser. Böylece ayette ge-

çen “fîhi delâletün”, bir yandan retorik ikna ve i„câz, diğer yandan gramer açısından bir zo-

runluluk ve i„rabî isabet olarak iki tamamlayıcı unsur olarak görünür. Bu iki yaklaşımın aynı 

yerde birleşmesi, ayetin manasının maksada en uygun lafız seçimini daha belirgin hâle getirir.  

Bu ayetin tefsirinde Zemahşerî ve Nesefî, “fîhi delâletün” kavramını, ayetin lafzı, na-

hivsel yapısı ve bağlamsal ilişkileri bağlamında birbirini tamamlayan perspektiflerle ele al-

mışlardır. Allah Teâlâ, insanlara cazip kılınan dünyevî nimetleri bir önceki ayette zikrettikten 

sonra “De ki: Size bunlardan daha hayırlısını haber vereyim mi?” buyurarak, müminlerin asıl 

hedefini ahirete yönlendirir. el-Keşşâf‟ın şârihlerinden Tîbî, ayetin bir önceki âyetle (Âl-i 

İmrân 14) kurduğu bağa odaklanır ve “tertemiz eşler” (  شَح َّٓ اط  يُطَ َٔ  ”ve “Allah‟ın rızası (اصَْ

( ِْۜ ٍَ اللّٰه ٌ  يِ ا َٕ -ifadeleri üzerinde yoğunlaşır. Ona göre “mutahhara”, sadece fiziki temizlik de (سِضْ

ğil aynı zamanda ahlâkî ve ruhsal arınmayı da kapsamaktadır. Böylece ayet, cennet nimetleri-

nin sadece cismânî hazlarla sınırlı kalmadığını, manevi doyum boyutuna da işaret ettiğini gös-

termektedir. Ayrıca “Allah‟ın rızası” ifadesinin bütün nimetlerin üstünde yer aldığını vurgu-

lar.
27

 Burada “fîhi delâletün” kavramı çerçevesinde, lafzın zahirinde cennet nimetlerinden biri 

gibi görünen bu ifadenin aslında bütün dünyevî ve uhrevî lezzetleri aşan en yüksek ödüle işa-

ret ettiği tespit edilmektedir. Nesefî de aslında ayetin bir önceki âyetle kurduğu bağa odakla-

                                                 
26

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 176-177; Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 1/241. 
27

  Tîbî,  Fütûhu‟l-gayb, 4/46-47. 



Akif YILDIRIM | 879 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

nır. “Bunlar dünya hayatının geçici metaıdır” ifadesiyle dünya nimetlerinin sınırlı ve fanî ol-

duğuna, “Allah katında ise güzel bir dönüş vardır” ifadesiyle ise müminlerin hedefinin uhrevî 

mükâfat olduğuna dikkat çeker. Onun yorumunda “fîhi delâletün”, ayetin zahirde sadece dün-

yevî nimetleri tasvir etmesine rağmen, aslında onların geçiciliğine ve aldatıcılığına işaret etti-

ğini gösterir.
28

 Bu yönüyle Nesefî‟nin yaklaşımı daha çok pedagojik bir işlev taşır. Zemahşerî 

ise ayetin dilsel-belâgat boyutlarına yoğunlaşarak özellikle “Allah‟ın rızası”nın öne çıkarıl-

masında imânî bir derinlik ararken Nesefî, nahvî ve semantik çözümleme üzerinden dünya-

ahiret mukayesesi yaparak ayetin pedagojik yönünü daha çok öne çıkarır.
29

 

Konuya dair bir diğer örneğimiz ise İsrâ 17/100‟dür. 

ٌُ لَ  َْسَب ٌَ الْاِ كَب َٔ َْفَبقِْۜ  ًَّٓ اِراً لَايَْسَكْزىُْ خَشٍَْخَ الْاِ خِ سَثّ۪ ًَ ٍَ سَؽْ ائِ ٌَ خَضََّٓ هِكُٕ ًْ َْزىُْ رَ ْٕ اَ  زُٕسًا  لمُْ نَ

“De ki: “Rabbimin rahmet hazinelerine eğer siz sahip olsaydınız, harcanır korkusuyla kıstıkça 

kısardınız. İnsanoğlu eli çok sıkıdır!” 

Bu ayet, Kur‟an‟ın kısa ama insan psikolojisini, ahlâkını ve ilâhî kudretle ilişkisini iş-

leyen ayetlerinden biridir. Ayet, “ َْزُ  ْٕ أَ خِ سَثًِّلمُْ نَ ًَ ٍَ سَؽْ ٌَ خَضَائِ هِكُٕ ًْ ىْ رَ ” şeklinde başlamakta ve insan-

ların Allah‟ın rahmet hazinelerine sahip olmaları hâlinde, harcama korkusuyla cimrilik göste-

receklerini beyan etmektedir. Zemahşerî ve Nesefî, bu ayeti tefsir ederken “َدلََانخ ِّ  kavramı ”فٍِ

çerçevesinde hem nahiv hem de beyân açısından tahliller yaparlar.  

Zemahşerî, öncelikle “ ٌَ هِكُٕ ًْ َْزىُْ رَ ْٕ أَ ْٕ “ .ifadesini nahvî açıdan tahlil eder ”نَ  şart edatının ”نَ

ardından fiil gelmesi gerekirken burada doğrudan “ َُْْزى  zamiri kullanılmıştır. Bu nedenle ”أَ

takdîrî olarak “ٌٕرًهك” fiilinin varlığına işaret eder. Bu hazf, nahvî bir tezahürdür. Zira cümle-

nin yapısı, düşürülmüş fiilin zihnen tamamlanmasını zorunlu kılar. Çünkü bu edat, sadece 

fiilin başına gelir. İsmin başına gelmesi durumunda, nahiv kuralına aykırı durum olmaması 

için fiil takdir edilir. Ardından Zemahşerî, beyân açısından “ َُْْزى  zamirinin mübteda olarak ”أَ

başa alınmasının ihtisâsa delâlet ettiğini belirtir. Bu kullanım, insanların aşırı derece cimriliğe 

meyyal olduklarını vurgular. Böylece Zemahşerî, lafzın hem grameri açısından zorunluluğu 

hem de üslup aracılığıyla mananı derinliğine vurgu yapmakta ve bunu “fîhi delâletün” kavra-

mı üzerinde şekillendirmektedir.
30

 Nesefî de Zemahşerî gibi “ هِكُ  ًْ َْزىُْ رَ ْٕ أَ ٌَ نَ ٕ ” yapısında takdirî 

fiilin varlığını kabul eder ve fiil düşürülünce failin açık zamir olarak geldiğini belirtir. Bu hem 

Zemahşerî hem de Nesefî‟ye göre nahiv açısından zorunludur. Nesefî, beyân açısından Ze-

mahşerî ile paralel biçimde “ َُْْزى  ün, insanların cimrilikle muttasıf olduklarını gösterdiğini”أَ

ifade eder.
31

  

Bu ayet ise klasik tefsir literatüründe nahiv ve belâgat açısından “fîhi delâletün” kav-

ramının kapsamlı bir şekilde işlendiği önemli örneklerden biridir. Zemahşerî ve Nesefî, ayetin 

lafzı, yapısı ve ifade ettiği anlam derinliği üzerinden bu kavrama aynı açıdan yaklaşmış ve her 

iki müfessir de “fîhi delâletün”ün anlam üretiminde oynadığı rolü ortaya koymuştur. Her iki 

müfessir de bu ayette, fiilin düşürülmesi ve zamirin geliş biçimini yapısal anlam delâleti ola-

rak ortaya koyar.
32

 Burada fiil kiplerinin ve fail tercihlerinin sadece gramatik bir ayrıntı olma-

dığı da anlaşılmaktadır. Bunlar, ayetin zâhirinde görülmeyen ama işaret edilen daha derin 

anlamlara delâlet eden Allah‟ın kudretinin kesinliği, kâfirlerin hakir ve aşağılayıcı bir şekilde 

                                                 
28

  İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl, 2/347-348. 
29

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 176-177; Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 2/279-280. 
30

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 736. 
31

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 2/279-280. 
32

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 736; Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 2/279-280; İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl, 

4/600-601. 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 880 

www.dergipark.org.tr/tader 

tasvir edilmesi ve olayın sürekli canlı bir gerçeklik olarak yorumlanmıştır.
33

 Bu şekilde aslın-

da Zemahşerî, nahiv ve belâgat çözümlemelerini itikadî mesajla bütünleştirerek, Kur‟an‟ın 

üslûp özelliklerinin itikâdî işlevlerini açığa çıkarmaktadır.  

Başlığımız altında son örneğimiz Tevbe 9/68. ayettir. 

 ُٓ َُ نؼََ َٔ ىْۚ  ُٓ ًَ ؽَسْجُ ِْ  
بْۜ َٓ ٍَ فٍ۪ َُّىَ خَبنِذٌ۪ َٓ انْكُفَّبسَ ََبسَ عَ َٔ َُبفمَِبدِ  ًُ انْ َٔ  ٍَ َُبفمٍِ۪ ًُ ُ انْ ػَذَ اللّٰه ىْ ػَزاَة  يُمٍ۪ى   َٔ ُٓ نَ َٔ  ُۚ  ىُ اللّٰه

“Allah, erkeğiyle kadınıyla münafıklara ve açıktan inkârcılık yapanlara, içinde ebedî olarak 

kalacakları cehennem ateşini vaad etmiştir. Onlara bu yeter de artar! Allah onları lânetlemiştir ve 

onlar için devamlı bir azap vardır.” 

Bu âyetin tefsirinde hem Nesefî hem de Zemahşerî, “fîhi delâletün” yaklaşımını, lafız-

ların içerdiği anlam inceliklerinden kelâmî çıkarımlar ile bütünleştirmişlerdir. Özellikle “ًْ” 

zamirinin doğrudan cehenneme işaret etmesi, iki müfessire göre tehdidin mahiyetini somut-

laştıran ve muhatap üzerinde kesinlik hissi uyandıran bir unsur olarak değerlendirilir. “ ُْٓى  ”ؽَسْجُ

ifadesi, cehennem azabının mutlaklığına, büyüklüğüne ve yeterli oluşuna delâlet eder. Nite-

kim “  مٍِى ىْ ػَزاَة  يُّ ُٓ نَ َٔ ” terkibindeki “mukîm” vasfı, yalnızca ebedî ahiret azabını değil, dünya 

hayatında münafıkların yaşadığı içsel huzursuzluğu ve sürekli tedirginlik hâlini de kapsayan 

bir nitelik olarak yorumlanır.
34

 Bununla birlikte, “ ُّٰىُ اّلل ُٓ نؼَََُ َٔ ” ibaresi, iki müfessir açısından aza-

bın ötesinde, ilahî lanetin onur kırıcı ve sürekli oluşuna işaret eder. Böylece münafıkların ve 

kâfirlerin yalnızca cezalandırılmakla kalmayıp, aynı zamanda değer ve itibar açısından da 

aşağılandıkları vurgulanır.  

Ayetin tefsirinde her iki müfessir, âyette geçen “ٍخهٕد“ ,”نؼ” ve “ يمٍىػزاة  ” gibi kav-

ramları yalnızca bir tehdit unsuru olarak değil, ilahî adalet ve ahiret cezasının sürekliliği gibi 

temel kelâmî meselelerin doğrudan delilleri olarak ele alır.
35

 Zemahşerî ayrıca cehennemle 

kâfirler arasındaki bağın yalnızca zahirî bir mekân ilişkisiyle sınırlı olmadığını, bilakis dilsel 

ve semantik düzeyde daha derin bir özdeşlik kurulduğunu ortaya koymaktadır. Ayetlerdeki 

lafızların zahirî anlamı, cehennemi kâfirlerin cezalandırılacağı bir yer olarak gösterirken, kul-

lanılan ifade biçimleri -özellikle failin hazfı ve doğrudan “kâfirler için hazırlanmıştır” tarzın-

daki yapı- cehennemin kâfirlerin ayrılmaz bir payı ve değişmez nasibi olduğu şeklinde de 

değerlendirilmiştir.
36

 Bu durum, “fîhi dalâlatün” kavramının işlevini somutlaştırmaktadır. Zira 

burada lafız, görünen anlamın ötesinde bir semantik alan açmakta; yalnızca mekân tasviri 

değil, aynı zamanda kâfirlerin durumunu ve azabın ebediyetini vurgulamaktadır. Bu yaklaşım, 

tefsir ile kelâm arasında kurulan güçlü irtibatı da göstermektedir.  

Bu dört ayet örneği üzerinden bakıldığında, “fîhi delâletün” kavramı, yalnızca lafzî an-

lam çıkarımı değil; aynı zamanda dilin gramer, semantik, kelâmî, bağlam ve mantıksal yapıla-

rıyla anlam çıkarımı yapan çok katmanlı bir yorum biçimini temsil etmektedir. Bu yöntem, 

Kur‟an‟ın sathî değil derinlemesine okunmasına imkân tanırken, müfessirin dilsel yetkinliği 

kadar aklî sezgilerini de devreye sokmasına olanak verir. Nitekim Zemahşerî, Nesefî ve ben-

zeri müfessirlerin bu yaklaşımı sistematik biçimde kullanmaları, klasik tefsir geleneğinde an-

lamın sadece lafızda değil aynı zamanda lafzın işaret ettiği çoklu bağlamlarda saklı olduğuna 

dair güçlü bir işaret bulunduğunu göstermektedir. Bu da “fîhi delâletün”ün sadece bir yöntem 

değil, aynı zamanda bir anlama yaklaşımı olduğunu teyit eder. 

                                                 
33

  Tîbî, Fütûhu‟l-gayb, 9/384-385. 
34

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 51; Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 1/692. 
35

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 51; Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 1/692; İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl, 4/82-83. 
36

  Tîbî, Fütûhu‟l-gayb, 7/298-299. 



Akif YILDIRIM | 881 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

3. Zemahşerî ve Nesefî’nin “Fîhi Delâletün” Kavramını Farklı Ayetlerde Kul-

lanımı 

Klasik tefsir literatüründe yer alan kavram ve terkipler, müfessirlerin yorum yöntemle-

ri ve ayetlere yaklaşımları hakkında önemli ipuçları sunmaktadır. Bu bağlamda, Nesefî‟nin ve 

Zemahşerî‟nin kullandığı “fîhi delâletün” ifadesi, müfessirin ayetten çıkardığı anlamı, hükmü 

veya aklî istidlâle işaret eden metodolojik bir yaklaşım olarak dikkat çeker. Bu ifade özellikle 

lafız-mana ilişkilerinin tespiti alanlarında kullanılarak, müfessirin metinle kurduğu ilişkiyi 

açığa çıkarır.  

3.1. Zemahşerî’nin “Fîhi Delâletün” Kavramını Farklı Ayetlerde Kullanımı 

Söz konusu kavrama bazı ayetlerin tefsirinde Zemahşerî yer verirken Nesefî‟nin yer 

vermediğini görmekteyiz. Bunlardan biri Yûnus sûresi 10/34. ayettir.
37

 

 َ ٌَجْذؤَُا انْخَهْكَ صىَُّ ٌؼٍُ۪ذُُِ فَب  ُ ٍْ ٌجَْذؤَُا انْخَهْكَ صىَُّ ٌؼٍُ۪ذُُِْۜ لمُِ اللّٰه بئكُِىْ يَ ٍْ شُشَكََّٓ َْمْ يِ ٌَ لمُْ   َهى رإُْفكَُٕ

“O sizin tanrılaştırdığınız varlıklar arasında, bir şeyi ilk defa yaratan, sonra yaratmayı tekrar 

eden biri var mı?” diye sor. De ki: İlkten yaratan da yaratmayı tekrar eden de Allah‟tır. Şu halde nasıl 

gerçeğin dışına saptırılıyorsunuz!” 

Zemahşerî, söz konusu ayette geçen “Sizin ortak koştuklarınız arasında ilk yaratmayı 

gerçekleştirip sonra onu tekrar edecek biri var mı?” ifadesinin zahiren bir soru formunda ol-

masına rağmen, gerçekte bir reddiye amacı taşıdığını vurgular. Bu tür soru biçimleri klasik 

belâgat literatüründe istifhâm-ı inkârî veya istifhâm-ı tevbîhî olarak adlandırılır.
38

 Amaç, mu-

hataptan gerçek bir cevap almak değil, onun batıl inancını gözler önüne sermek ve aklî bir 

hakikati teyit etmektir. Zemahşerî burada sorunun lafzî anlamından çok, soru tarzının ve mu-

hataba yöneliş biçiminin ima ettiği anlam üzerinden ayeti ele alır.
39

 Böylece ayet, ikinci yara-

tılışı inkâr eden müşrikleri acze düşürmekte ve onların mantıksız tutumlarını zımnen ortaya 

koymaktadır.  

Zemahşerî, ayetin devamında yer alan “De ki: Allah hem ilk yaratmayı gerçekleştirir 

hem de onu tekrar eder.” ifadesine dikkat çekerek bu cevabın, müşriklerin ağzından değil 

doğrudan Peygamber‟e söyletilmesinin anlamına işaret eder. Onların adına verilen bu cevap, 

ikinci yaratılışın inkârının kendi inanç sistemlerinde dahi geçersiz olduğuna işaret eder ki bu 

da Kur‟an‟ın muhataba yönelik pedagojik stratejisinin bir yansımasıdır denilebilir. Zemahşerî, 

ikinci yaratılışın inkârını “mükâbere” olarak nitelendirir. Bu bağlamda “delâletün” lafzıyla 

“bu kadar açık bir hakikati inkâr edenin gerçekte sadece inat ettiği” anlamına vurgu yapar. 

Kur‟an‟ın bu tür bedihî hakikatlerin inkârında doğrudan mantıkî delillerle tartışmaya girmek 

yerine, inkârcının tutumunu teşhir eden ifadeler kullandığı dile getirir.
40

 Zemahşerî‟ye göre 

burada delâlet, açıkça söylenmeyen ancak sözün yapısı ve siyakıyla ortaya çıkan mantıksal 

zorunluluğa işaret etmektedir.  

Zemahşerî, “fîhi delâletün”ü genellikle ayetin üslûp, belâgat ve dil yapısının özellikleri 

bağlamında değerlendirir. Bu ayette ise soru formunun tersine delâleti (istifhâm-ı inkârî) üze-

rinden, zahiri anlamın ötesinde müşterek inkârı ve aklî reddi ima eden kapalı anlamları ortaya 

                                                 
37

  Bu ayetin tefsirinde Zemahşerî, “fîhi delâletün” tekibini tahkikli eserlerde arada virgülle (... ،ٍّلا يذخم نهشجٓخ ف

 .kullanmıştır. Bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, 546 (...دلانخ ػهى
38

  Abdülkâhir el-Cürcânî, Delâilü‟l-i„câz, çev. Osman Güman (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2015), 132-133; Ebû 

Yakup es-Sekkâkî, Miftâhu‟l-ulûm, çev. Zekeriya Çelik (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2017), 345. 
39

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 546. 
40

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 546. 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 882 

www.dergipark.org.tr/tader 

koyar. Bu noktada Zemahşerî, lafzın doğrudan ifadesinden çok, sorunun üslubunun ve soruya 

verilen cevabın irade temsiliyle sağladığı delâlete odaklanır. Zemahşerî burada mananın “Na-

sıl olur da inkâr edersiniz?” anlamında istifhamı inkârî olduğunu ve bu kullanımın, muhatabın 

fiilini kınama, akıl dışı davranışını sorgulama ve çelişkiyi vurgulama amacını taşımaktadır. 

Ona göre, bu tarz istifham aslında hayret bildiren bir söylem türüdür. Dolayısıyla âyet sadece 

bilgi isteme değil, aynı zamanda muhatabın tutumunu reddetme ve onları çelişkileriyle yüz-

leştirme işlevi görmektedir. Çünkü Allah‟ın yaratma, hayat verme ve öldürme fiillerine rağ-

men inkâr etmek, mantıksal bir çelişkidir. Burada fiillerin sıralaması (yokluk → yaratma → 

ölüm → yeniden dirilme)
41

 şeklinde Allah‟ın kudretine işaret eden tertipli bir zincir olarak 

yorumlanır. Zemahşerî‟ye göre bu zincirin hatırlatılması, hem Allah‟ın varlık ve kudretine 

delil hem de inkârın anlamsızlığını teşhir eden bir yöntemdir.
42

 

Zemahşerî‟nin “fîhi delâletün” yaklaşımınında lafzın açık anlamı “Allah‟ın varlığını 

ve kudretini inkâr etmenin mantıksızlığı”na vurgu iken, dolaylı anlam (delâlet) muhatabın 

aklını kullanarak bu çelişkiyi idrak etmesi gerektiğidir. Zemahşerî, kelimenin zahirî mânasın-

dan öte, istifhamın fonksiyonunu çözümleyerek kelâmî bir sonuç çıkarır. Ona göre inkâr, sa-

dece ahlâkî değil, aynı zamanda aklî bir tutarsızlıktır. Nesefî ise metinde özellikle “ ٌُؼٍُذ” ifade-

sinin yer almasını, muhatap toplumun öldükten sonra dirilişi inkâr etmesi bağlamında açıklar. 

Ona göre bu vurgu, dirilişin apaçık delillerle sabit olmasına rağmen inkârın mantıksızlığını 

“burhan” kavramı üzerinden ortaya koyar. Ayrıca “ ٌُؼٍُذ” kelimesinin, yalnızca insanın yeniden 

dirilişini değil, gece-gündüz döngüsü, yağmurun inişi, bitkilerin yeniden dirilmesi gibi beşer 

dışı tabii döngüleri de kapsayabileceğini belirtir.
43

 Özellikle öldükten sonra dirilişi inkâr eden 

muhataplara yönelik kesin bir “burhan” sunulduğunu vurgular. Böylece Zemahşerî, retorik ve 

mantık merkezli bir delâlet yorumu ortaya koyarken; Nesefî daha çok kevnî delillere dayalı 

burhanî bir yaklaşım sergiler.
44

 Bu farklılık, “fîhi delâletün” kavramının tefsir geleneğinde 

hem dilsel- belâgî hem de kevnî-burhanî boyutlarla zenginleştirildiğini göstermektedir. 

3.2. Nesefî’nin “Fîhi Delâletün” Kavramını Farklı Ayetlerde Kullanımı 

Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl adlı tefsirinde “fîhi delâletün” ifadesine yer verdiği ancak 

Zemahşerî‟nin yer vermediği ilk örnek Bakara sûresi 2/14. ayettir. 

ب ًَ ٕا اََِّب يَؼَكُىْ  اََِّ
ىْ  لَبنَُّٓ ِٓ ا اِنٰى شٍََبطٍُِ۪ ْٕ ارِاَ خَهَ َٔ ٕا اٰيََُّبۚ 

ٍَ اٰيَُُٕا لَبنَُّٓ اِراَ نمَُٕا انَّزٌ۪ َٔ  ٌَ ضِؤُُ۫ ْٓ ٍُ يُسْزَ  ََؾْ

“İman edenlerle karşılaşınca “inandık” derler, şeytanlarıyla baş başa kaldıklarında ise „Biz 

sizinleyiz, biz yalnızca alay etmekteyiz‟ derler.” 

Nesefî, bu âyette özellikle “ثـ” ve “ئنى” harfi cerleri arasındaki anlam farkına dikkat 

çekmektedir. Ona göre “ثـ” edatı, yalnız kalmayı yani bir duruma veya kişiye bitişik olmayı 

ifade ederken “ئنى” edatı hem başlangıç hem de varış noktasına işaret eder. Burada “ئنى”nin 

tercih edilmesi, mü‟minlerden ayrılışın salt fiziksel bir ayrılma değil, belirli bir hedefe (şey-

tanlara) ulaşma amacıyla gerçekleştirildiğini göstermektedir. Bu durum, kelime seçimindeki 

küçük bir tercihin dahi anlam derinliği üzerinde önemli bir etkisi olduğunu göstermekte ve 

Nesefî bu ince ayrımı “fîhi delâletün” ifadesiyle ortaya koymaktadır. Nesefî, âyette geçen 

“şeytanları” ifadesinin yalnızca cinleri kapsamadığını, aynı zamanda Yahudiler gibi azgınlıkta 

şeytana benzeyen insanlara da atıfta bulunduğunu belirtir. Nesefî bunu yaparken Zemah-

                                                 
41

  er-Rûm 30/40. 
42

  Tîbî, Fütûhu‟l-gayb, 7/482-483. 
43

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 2/21; İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl, 4/218. 
44

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 2/21; İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl, 4/218. 



Akif YILDIRIM | 883 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

şerî‟den birebir alıntılarla kelime çözümlemelerine yer verir.
45

  Yine her iki müfessir de Sîbe-

veyhi‟nin (ö. 180/796) el-Kitâb isimli eserine atıfla “şeytan” kelimesinin semantik analizini 

yapmış ve “şeytanları” ifadesinin münafık olan Yahudilere işaret ettiğini dile getirmişlerdir. 

Bu ayetin tefsirinde Nesefî‟nin “fîhi delâletün” ifadesiyle harfi cerlerin manaya etkisi özelinde 

ortaya koyduğu yukarıdaki yaklaşım, Zemehşerî‟de nüansı yer almamakta ve “ثـ” ile “ئنى” 

edatları arasındaki anlam farkına değinilmeden “ا ْٕ -in “biri ile yalnız kalmak” anlamına gel”خَهَ

diği ifade edilmektedir.
46

 

Bu âyetin tefsirinde Nesefî ve Zemahşerî, ortak bir dil zemininden hareket etseler de 

anlamı inşa etme biçimleri açısından belirgin şekilde ayrışmaktadırlar. Zemahşerî‟nin bu aye-

tin tefsirinde kullanmadığı “fîhi delâletün” kavramı çerçevesinde Nesefî, metindeki edat ter-

cihlerinin semantik nüanslarını merkeze almıştır. Ancak Cürcânî‟nin (ö.816/1413) el-Keşşâf 

üzerine yazdığı hâşiyesine baktığımızda Cürcânî, Bakara 2/14. ayeti açıklarken münafıkların 

“iki yüzlü kimlikleri” üzerinde durur. Yorumunu güçlendirmek için Hz. Peygamber dönemin-

den rivayetlere de başvuran Cürcânî, özellikle Abdullah b. Übey ve ashabı
47

 üzerinden saha-

benin nifakı nasıl teşhis ettiğini ve Hz. Peygamber‟in bu konuda nasıl bir tavır takındığını 

ortaya koyar. Bunun yanında “ا ْٕ  lafızlarını dilbilgisel ve mecazî açıdan tahlil ”شٍبطٍُٓى“ ve ”خَهَ

ederek münafıkların psikolojisini çözümlemeye çalışır ve burada “şeytan” kelimesini sadece 

cinlerden değil, aynı zamanda insanlardan münafıklıkta önde gelenler için de mecazen kulla-

nıldığı dile getirir.
48

  

“Fîhi Delâletün” kavramının Nesefî‟de farklı ayetlerde kullanımına ikinci örneğimiz 

A‟raf 7/27‟dir. 

 ًَ ُٓ ب نِجَبسَ ًَ ُٓ ُْ ُْضِعُ ػَ ٍَ انْغََُّخِ ٌَ ٌْكُىْ يِ َٕ ب اخَْشَطَ اثََ ًََّٓ ٌُ كَ ٍْطَب ََُُّكُىُ انشَّ ًَّٓ اٰدوََ لَا ٌفَْزِ ُ۪ ٍْ ٌَب ثَ لجٍَ۪هُُّ يِ َٔ  َٕ ُْ بْۜ اََُِّّ ٌَشٌٰكُىْ  ًَ ِٓ اٰرِ ْٕ ب سَ ًَ ُٓ ٍْشُ ب نٍُِشٌَِ ؽَ

 ٌَ ٍَ لَا ٌإُْيُُِٕ ٍََّٓبءَ نِهَّزٌ۪ نِ ْٔ ٍَ اَ ىْْۜ اََِّب عَؼَهَُْب انشٍََّبطٍ۪ ُٓ ََ ْٔ  لَا رشََ

“Ey Âdemoğulları! Şeytan, anne babanızı ayıp yerlerini birbirine göstermek için elbiselerini 

soyarak cennetten çıkardığı gibi sizi de aldatmasın. Çünkü o ve yandaşları, sizin onları göremeyece-

ğiniz yerden sizi görürler. Şüphesiz biz şeytanları inanmayanların yoldaşları yaptık.” 

Nesefî‟nin “fîhi delâletün” kullanımının kelamî içerikli bir örneğini oluşturmaktadır. 

A„râf 7/27. ayet bağlamında Nesefî, “ ٌَ ئََِّب عَؼَهْ  ٍَ لَا ٌإُْيُُِٕ نٍَِبءَ نِهَّزٌِ ْٔ ٍَ أَ َُب انشٍََّبطٍِ ” ifadesini, insan fiilleri-

nin yaratılması meselesine doğrudan işaret eden bir delâlet olarak yorumlamaktadır.
49

 Ona 

göre bu ayette, şeytanların inkârcıların velîleri kılınması, yalnızca sembolik veya mecazî bir 

durum değil; Allah‟ın kudreti ve takdiri çerçevesinde insan fiillerinin yaratılış sürecine dair 

bir hakikatin beyanıdır. Nesefî, bu ayetin tefsirinde lafızdaki dilsel öğeleri ayrıntılı şekilde 

tahlil eder. Onun yaptığı bu dilbilimsel çözümleme, “fîhi delâletün” ile tespitinin zeminini 

hazırlar. Nesefî, Zünnûn el-Mısrî‟den (ö.245/859[?]) alıntıyla ve “ئََِّب عَؼَهَُْب…” ifadesinin lafzın-

dan hareketle, fiillerin meydana gelişinin yalnızca insan iradesiyle sınırlı olmadığını; bilakis 

Allah‟ın mutlak kudreti ve yaratma iradesinin belirleyici olduğunu ortaya koyar. Böylece Ne-

sefî, ayetin metninde ifade edilen şeytan-insan ilişkisini açıklamanın ötesinde, insan fiillerinin 

yaratılışına dair kelâmî bir ilkeyi ima eder. Nesefî‟nin bu yoruma ulaşmadaki yaklaşımının 

                                                 
45

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 1/52-53; Zemahşerî, el-Keşşâf, 36. 
46

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 36. 
47

  Ebu‟l-Leys es-Semerkandî ayetin Abdullah ibni Selûl, İbni Kays, Mûtap İbn Kuşeyir ve yanındakiler için 

nazil olduğunu dile getirir. Bk. Ebu‟l-Leys es-Semerkandî, Tefsîru‟l-Kur‟an, çev. Mehmet Karadeniz (İstan-

bul: Ravza Yayınları, 2020), 1/72.  
48

  Cürcânî, Hâşiye ʿale‟l-keşşâf, 184. 
49

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 1/562-563. 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 884 

www.dergipark.org.tr/tader 

mezhepsel refleks ile gerçekleşmiş olması muhtemeldir. Zira bu ayetin tefsirinde insan fiille-

rinin yaratılışına dair bir ifade yer almamaktadır.
50

  

Nesefî‟nin şerhinde bu ayetle ilgili olarak Allah‟ın sıfatlarından “el-Gaffâr” kelimesi-

ne de değinilir. Çünkü günahları ne kadar çok ve büyük olsa da mümin için bağışlanma, affe-

dilme ve merhamete düçar olma söz konusudur. Bu da mağfiretin en ileri derecesidir. “Gafûr” 

kelimesi, bağışlamada kemal derecesini ifade ederken “gaffâr” kelimesi bağışlamanın çoklu-

ğunu ifade etmektedir. “Mağfiret”in aslı ise “örtmek”tir ve mağfiret, Allah‟ın fiillerinden bi-

ridir.
51

 Bu değerlendirmeye baktığımızda, Allah‟ın “el-Gaffâr” ismine atıfla ilahî mağfiretin 

mahiyetine dair kelâmî yaklaşım ortaya konmaktadır. Metinde özellikle “setr” (örtme) kökü 

vurgulanarak, mağfiretin sadece günahların silinmesi değil, aynı zamanda onların açığa çıka-

rılmaması, gizlenmesi anlamına geldiği belirtilmiştir. Bu noktada Allah‟ın fiili olarak mağfi-

ret, kulun günah işleme fiilini ortadan kaldırmaz; aksine onun sonuçlarını ilahî rahmetle kuşa-

tır. Bu, kelâm ilminde kul fiilleri ile Allah‟ın yaratması meselesinde önemli bir bağlama sa-

hiptir. Zira Ehl-i Sünnet‟in çoğunluğu (özellikle Eşarî ve Mâtürîdî gelenek) fiillerin yaratıl-

masının Allah‟a, kesbin (fiili kazanmanın) ise kula ait olduğunu savunur.
52

 Bu açıdan bakıldı-

ğında, kul günah işlediğinde bu fiilin yaratılması Allah‟a nispet edilse de sorumluluk kula 

aittir. Allah‟ın “el-Gaffâr” oluşu ise, bu sorumluluk karşısında kullarını bütünüyle helake uğ-

ratmak yerine, onlara setr ve mağfiret ile muamele etmesini ifade eder. Dolayısıyla mağfiret, 

kul fiillerinin Allah‟ın yaratmasıyla meydana geldiği gerçeğiyle çelişmez; aksine, yaratıcı 

kudretin yanında bağışlayıcı rahmetin de mutlak olduğunu ortaya koyar.
53

 Bu bağlamda Ne-

sefî‟nin “fîhi delâletün” ile ayeti sadece dilsel bir tahlil olarak değil, aynı zamanda ilahî kudret 

ile kul sorumluluğu arasındaki dengeyi açıklayan bir kelâmî ilke olarak temellendirdiğini söy-

lemek mümkündür. Bu sebeple Nesefî‟nin tefsir metodolojisinde “fîhi delâletün” yalnızca 

gramatik veya semantik incelikleri tespit etmekle kalmaz; metnin içerdiği derin kelamî anlam-

ların sistematik olarak açığa çıkarılmasını sağlar. 

Konumuza dair son örneğimiz Burûc 85/16‟dır. 

ب ٌشٌُ۪ذُْۜ  ًَ  فؼََّبل  نِ

“Dilediğini yapan yalnız O‟dur.” 

Ayetteki “ ُب ٌشٌُِذ ًَ  ifadesi, Nesefî tarafından önce nahiv çerçevesinde ele alınarak ”فؼََّبل  نِ

yorumlanmaktadır. Ona göre “  فؼََّبل” kelimesi, burada hazf edilmiş bir mübteda için haber ko-

numundadır. “ ُب ٌشٌُِذ ًَ  ise bu haber ile ilişkili olup, anlamı tamamlayan bir unsur olarak görev ”نِ

yapmaktadır. Bunun akabinde Nesefî, bu ayetten Allah‟ın, kulların fiillerini yarattığı yorumu-

na ulaşır ve bunu da “fîhi delâletün” terkibi üzerinden açıklar. Zemahşerî‟nin, kulların fiilleri-

nin Allah tarafından yaratıldığına dair hiçbir atıf ve imâsının olmadığı bu ayetin tefsirinde
54

 

Nesefî, bu yorumunu “  فؼََّبل” kelimesinin ifade ettiği mübalağadan çıkarmış olması muhtemel-

dir. Zira Zemahşerî de bu ayette Allah‟ın dileyip yaptıklarının son derece çok olmasına vurgu 

yapmıştır.
55

 Nesefî‟nin burada “fîhi delâletün” yaklaşımı lafzın ve yapının, sadece sözlük an-

                                                 
50

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 412. 
51

  İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl, 3/298. 
52

  Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî, Tevîlâtü ehli‟s-sünne, thk. Mecdi Bâsellûm 

(Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-İlmiyye, 2005), 10/488-489; Ebû‟l-Hasen Eş„arî, el-Lüma„ fi‟r-reddi „alâ ehli‟z-

zeyğ ve‟l-bida„, thk. Richard J. McCarty, (Beyrût: y.y., 1953), 39, 42. 
53

  İlâhâbâd, el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl, 3/298-299. 
54

  Zemahşerî, el-Keşşâf, 1487. 
55

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 3/625; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1487. 



Akif YILDIRIM | 885 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

lamına değil aynı zamanda kulların fiillerinin yaratılması meselesine dair zorunlu bir anlam 

içerdiğini ortaya koymaktadır.  

Nesefî‟nin yukarıdaki yaklaşımı, “fîhi delâletün” kavramının; metinde doğrudan ifade 

edilmeyen ancak lafız ve cümle yapısından hareketle ortaya konulan, aynı zamanda kelâmî 

sonuçlar içeren çıkarımları tespit etme yöntemini temsil ettiğini göstermektedir. Nesefî, bu 

ayet üzerinden, kulların fiillerinin yaratılması konusundaki klasik Ehl-i Sünnet anlayışını, 

dilbilgisel çözümleme ile ortaya koymaktadır. Nesefî‟nin “ ُب ٌشٌُِذ ًَ  ayeti üzerinden yaptığı ”فؼََّبل  نِ

yorum, doğrudan Allah‟ın tekvîn sıfatına işaret etmektedir.
56

 Tekvîn, Ehl-i Sünnet kelâmında, 

Allah‟ın kudretiyle eşya ve fiillerin yaratılmasını ifade eden sıfattır.
57

 Allah‟ın “fa„„âl”  (  فؼََّبل) 

olarak nitelendirilmesi, O‟nun sürekli olarak fiilleri yarattığını ve bu yaratmanın kesintisiz bir 

şekilde devam ettiğini göstermektedir. Bu bağlamda Nesefî‟ye göre kulların fiilleri de Al-

lah‟ın tekvîn sıfatının kapsamındadır. İnsan, fiilini kesb (irade ve tercih etme) yoluyla kaza-

nırken, fiilin varlık alanına çıkması Allah‟ın tekvîn sıfatının tecellisidir. Yani kul irade eder, 

tercih eder; fakat o fiilin yaratılması Allah‟ın kudretiyle olur.
58

 Nesefî‟nin “Allah dilediğini 

yapandır” ifadesinden çıkardığı delâlet, tam da bu noktayı teyit eder. Kul, fiilinin faili değil-

dir; fiil, Allah‟ın yaratmasıyla varlık kazanır. Nesefî‟nin bu yaklaşım, Mu„tezile‟nin “kul, 

fiillerinin yaratıcısıdır” görüşüne
59

 karşı Ehl-i Sünnet‟in pozisyonunu ortaya koymaktadır. 

Nesefî, ayetteki “dilediğini yapma”nın mutlaklığı üzerinden, hiçbir fiilin Allah‟ın iradesi dı-

şında olamayacağını vurgular. Bu da tekvîn sıfatının hem tabiat olaylarını hem de insana ait 

fiilleri kapsadığını göstermektedir. 

Her iki müfessirin örnek ayetlerdeki çözümlemeleri, “fîhi delâletün” kavramının klasik 

Kur‟an yorumunda hem dilsel inceliklerin hem de ilahi gerçekliklerin ortaya çıkarılmasında 

merkezi bir kavram olduğunu göstermektedir. Zemahşerî‟nin yorumları, metnin edebî ve se-

mantik katmanlarını genişletirken, Nesefî‟nin analizleri, metnin gramer ve mantık bağlamında 

zorunlu anlamlarını sistematik biçimde ortaya koyar. Bu farklılaşmalar, klasik tefsir literatü-

ründe metne yaklaşımın çok boyutlu olduğunu ve “fîhi delâletün” kavramının bu çok yönlü-

lüğü anlamlandırmada rol oynadığını göstermektedir. 

Sonuç 

Klasik tefsir geleneğinde “fîhi delâletün” kavramı, Kur‟an‟ın lafızlarının zahirî anlam-

larının ötesine geçerek, nahiv, belâgat, itikad, üslûp ve bağlam unsurlarından hareketle zorun-

lu veya muhtemel anlamların ortaya çıkarılmasına imkân tanıyan metodolojik bir ilke olarak 

öne çıkmaktadır. Bu bağlamda Zemahşerî ve Nesefî, farklı metodolojik arka planlara sahip 

olmalarına rağmen, söz konusu kavramı tefsirlerinde ortak bir araç olarak kullanmışlardır. 

Onların yorumları, “fîhi delâletün”ün hem dilsel inceliklerin çözümlenmesinde hem de kelâmî 

esasların teyidinde işlevsel bir yöntem olduğunu göstermektedir. 

                                                 
56

  Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 3/625. 
57

  Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, thk. Fethullah Huleyf (İs-

kenderiyye: Dârü‟l-Câmiâti‟l-Mısriyye, ts), 46-47. 
58

  Ebü‟l-Muîn Meymûn b. Muhammed en-Nesefî, Tabsıratü‟l-edille fî usûli‟d-dîn, thk. Hüseyin Atay - Şaban 

Ali Düzgün (Ankara: DİB Yayınları, 2003), 2/220-223. 
59

  Muʿtezile‟nin beş temel prensibinden adl ilkesine göre adalet anlayışı, Allah‟ın fiilleri bağlamında temellen-

dirilmiş olup, adalet “Allah‟ın daima iyi olanı yapması ve kötülükten uzak durması” şeklinde tarif edilmiştir. 

Ebû ʿAlî el-Cübbâʾî (ö. 303/915) adaleti “hasen olan her fiil” olarak tanımlarken, Kadı Abdülcebbâr “Al-

lah‟ın bütün fiillerinin güzel oluşu ve O‟nun zulüm ile çirkin fiilleri asla işlememesi.” şeklinde tanımlamıştır. 

Bk. Kadı Abdücebbâr, Şerhu‟l-usûli‟l-hamse, çev. İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 2013), 1/32. 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 886 

www.dergipark.org.tr/tader 

Zemahşerî, el-Keşşâf‟ta belâgat ve üslûp merkezli bir tefsir yöntemi geliştirmiştir. Ona 

göre Kur‟an‟ın lafız tercihleri, sadece estetik bir kaygı değil, aynı zamanda mesajı güçlendi-

ren ve muhatabı aklî muhakemeye yönlendiren bilinçli seçimlerdir. Onun bu yaklaşımı, “fîhi 

delâletün” kavramını estetik ve aklî işlevi bir arada yansıtan bir yorum ilkesine dönüştürmek-

tedir. Onun istifhâm-ı inkârî, isnâd ve icâz gibi belâgat unsurlarına odaklanması, Kur‟an‟ın 

dilsel yapısı ile verdiği mesaj arasındaki bağın en görünür örneklerini ortaya koymaktadır.  

Nesefî ise Medâriku‟t-tenzîl‟de sistematik ve dilbilgisel bir yaklaşım sergilemiştir. 

Onun tefsirinde “fîhi delâletün” genellikle nahivsel çözümlemeler, edat ve zamir kullanımları, 

fiil kiplerinin anlamları üzerinden şekillenir. Bu çözümlemeler yalnızca gramatik bir titizlik 

değil, aynı zamanda kelâmî sonuçlara götüren bir metodolojik hassasiyetin ürünüdür. Nitekim 

Nesefî‟nin A„râf 7/27 ve Burûc 85/16 gibi ayetlerdeki açıklamaları, fiillerin yaratılmasının 

Allah‟ın tekvîn sıfatına ait olduğunu, buna karşın kesbin, kula nispet edildiğini ortaya koy-

maktadır. Böylece “fîhi delâletün” kavramı onun tefsirinde, Ehl-i Sünnet‟in kelâmî esaslarını 

teyit eden bir araç haline gelmektedir. Nesefî, lafızların nahvî örgüsünü çözümleyerek, Al-

lah‟ın mutlak kudretini ve kulun sorumluluğunu aynı anda temellendiren bir denge kurmakta-

dır. 

Bu iki yaklaşım arasındaki temel fark, Zemahşerî‟nin daha çok metnin edebî ve belâgî 

yönlerine odaklanarak anlamın yorumcu ve okuyucu tarafından sezilmesine olanak tanıması; 

Nesefî‟nin ise dilbilimsel kesinlik, nahivsel analiz ve kelamî içerik açısından anlamı zorunlu 

ve sarsılmaz bir biçimde metnin içinde bulmaya çalışmasıdır. Böylece, klasik tefsirde “fîhi 

delâletün” kavramı, hem metnin doğrudan ifade ettiği anlamların ötesinde kapalı anlamların 

keşfi için bir anahtar; hem de Kur‟an metninin dilsel yapısı ile ilahî mesajının kaynaştırıldığı 

bir köprü olarak işlev görmektedir. 

Zemahşerî ile Nesefî arasındaki ilişki, özellikle dil açıklamaları bağlamında hep tartı-

şılmış ve kimi araştırmacılar tarafından Nesefî‟nin, Zemahşerî‟nin bir nevi “müstensihi” ol-

duğu ileri sürülmüştür. Gerçekten de gramer temelli açıklamalarda iki müfessir arasında dik-

kate değer ölçüde benzerlikler mevcuttur. Bununla birlikte, “fîhi delâletün” terkibi örneğinde 

açıkça görüleceği üzere, Nesefî yalnızca Zemahşerî‟nin çizgisini tekrar eden bir şarih değildir. 

Aksine, dilsel ve yorumlayıcı tercihleri bakımından özgünlüğünü ortaya koymuş, klasik gra-

mer birikimini kendi metodolojik çerçevesi içinde yeniden inşâ etmiştir. Dolayısıyla, genel 

anlamda Zemahşerî‟nin etkisi belirgin olmakla beraber, Nesefî‟nin bağımsız düşünce üretme 

kapasitesi ve özellikle kavramsal farklılıklara dikkat çekme tutumu, onu salt bir müstensih 

olmaktan ayırarak özgün bir müfessir kimliğine taşımaktadır. 

Bu çalışma, klasik müfessirlerin Kur‟an yorumunda “fîhi delâletün” kavramını nasıl 

farklı boyutlarda kullandıklarına dair bir perspektif sunarken, aynı zamanda modern tefsir 

çalışmalarına da metodolojik bir katkı sağlamaktadır. Gelecek araştırmalarda, “fîhi delâletün”, 

“fîhi delîlün” ve “fîhi işâratün” gibi kavramların farklı müfessirler ve dönemler özelinde kar-

şılaştırmalı incelenmesi, Kur‟an metninin anlam katmanlarının daha derin ve sistematik şekil-

de anlaşılmasına önemli katkılar sunacaktır. 

Sonuç olarak, Zemahşerî ve Nesefî‟nin tefsirlerinde “fîhi delâletün”, klasik İslâm dü-

şüncesinde tefsir ile kelâm arasındaki güçlü irtibatı temsil eden anahtar kavramdır. Zemah-

şerî‟nin yaklaşımı daha çok belâgat ve akıl merkezli, Nesefî‟nin yaklaşımı ise gramer ve 

kelâm merkezlidir. Bu açıdan “fîhi delâletün”, klasik tefsir metodolojisinin epistemolojik 

zenginliğini ve Kur‟an yorumunda kullanılan çok katmanlı anlam inşa süreçlerini göstermesi 

bakımından modern araştırmalar için de bir analiz kategorisi olarak değerlendirilmelidir. 

   



Akif YILDIRIM | 887 

TADER 9 / 2 (October 2025) 

 

Kaynakça  

Abdücebbâr, Kadı. Şerhu‟l-usûli‟l-hamse. 2 cilt. çev. İlyas Çelebi. İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013. 

Askerî, Ebu Hilâl. el-Furûku‟l-lüğaviyye. Kahire: Dâru‟l-Ilmi ve‟s-Sekafe, ts.  

Baysal, Sıddık. “Âmm Lafızların Delâletleri Bağlamında Tefsir-Fıkıh Usulü İlişkisi”. İlahiyat 

Tetkikleri Dergisi 50 (Aralık 2018), 105-134. https://doi.org/10.29288/ilted.457634. 

Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd Muhammed. Envârü‟t-tenzîl ve esrârü‟t-te‟vîl. 2 cilt. Beyrut: 

Daru‟l-Kütübi‟l-Ilmiyye, 7. Basım, 2018. 

Cengiz, Mehdi. Fahreddin er-Râzî'de Lafzın Manaya Delâleti Bağlamında Dilde Kesinlik 

Problemi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2020. 

Cevherî, İsmail b. Hammad. Mu„cemü‟s-sıhah. haz. Halil Me‟mun. Beyrut: Dâru‟l-Marife, 2. 

Baskı, 2007. 

Cürcânî, Abdülkâhir. Delâilü‟l-i„câz. çev. Osman Güman. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2015. 

Cürcânî, Seyyid Şerîf. Hâşiye ʿale‟l-keşşâf.  Dımeşk: Daru‟l-Fikr, 1977. 

Cürcânî, Seyyid Şerîf. Kitâbü‟t-ta„rîfât. nşr. İbrahim el-Ebyârî. Kahire: Dâru‟r-reyyân li‟t-

türâs, 1403. 

DİB, Diyanet İşleri Başkanlığı. “İslam Araştırmaları Merkezi”. Erişim 19 Ağustos 2025. 

http://ktpmakale.isam.org.tr/?geldi=ara_mklilh_basit&blm=sonucmklilh&navdil=tr&

DergiAdiara=&MakaleAdi2=delalet&YazarAdiAra=&degisti=&-max=50&-find= 

Ebherî, Esîrüddîn. Mantık – İsagoci Tercümesi, çev. Taha Alp. İstanbul: Yasin Yayınevi, 

2013. 

Erdem, Mehmet - Deliçay, Tahsin. “Mantık, Belâgat ve Usul-i Fıkıh İlimleri Arasında Ortak 

Bir Kavram Olarak Delâlet” Marife: Dini Araştırmalar Dergisi 2/1 (2002), 171-180. 

Eş„arî, Ebû‟l-Hasen. el-Lüma„ fi‟r-reddi „alâ ehli‟z-zeyğ ve‟l-bida„. thk. Richard J. McCarty 

Beyrût: y.y., 1953.  

Ferâhîdî, Halil b. Ahmet. Kitabü‟l-ayn. Beyrut: Daru İhyai‟t-Türasi‟l-Arabi, 2. Baskı, 2005.  

İbnü‟l-Murtazâ. Tabakâtü‟l-muʿtezile, nşr. Franz Stainer. Beyrut: y.y., 1961. 

İlâhâbâd, Muhammed Abdülhak. el-İklîl alâ medâriki‟t-tenzîl ve hakâikı‟t-te‟vîl. 7 cilt. 

Beyrut: Daru‟l-Kütübi‟l-Ilmiyye, 2012. 

İsfahânî, Râgıb. el-Müfredât. Dimeşk: Dâru‟l-Kalem, 6. Basım, 2014. 

Kur‟an Yolu Meâli. çev. Hayrettin Karaman vd. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

18. Baskı, 2024. 

Kutluboğa, Kasım. Hülâsatü‟l-efkâr şerhu muhtasari‟l-menâr, thk. Hafız Senaullah ez-

Zâhidî. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2003. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd. Kitâbü‟t-tevhîd. thk. Fethullah 

Huleyf. İskenderiyye: Dârü‟l-Câmiâti‟l-Mısriyye, 3. Basım, ts. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd. Tevîlâtü ehli‟s-sünne. 10 Cilt. 

thk. Mecdi Bâsellûm. Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-İlmiyye, 2005. 

Nesefî, Ebü‟l-Berekât. Medârikü‟t-tenzîl ve hakâiku‟t-te‟vîl. 3 cilt. thk. Yusuf Ali Bedîvî. 

Beyrut: Daru İbn Kesîr, 6. Basım, 2013. 



Fîhi Delâletün Kavramının Zemahşerî ve Ebü’l-Berekât en-Nesefî Tefsirlerinde Mukayesesi: 

Tefsirde Anlamın Katmanları ve Yorumun Epistemolojisi | 888 

www.dergipark.org.tr/tader 

Nesefî, Ebü‟l-Muîn Meymûn b. Muhammed. Tabsıratü‟l-edille fî usûli‟d-dîn. 2 cilt. thk. 

Hüseyin Atay - Şaban Ali Düzgün. Ankara: DİB Yayınları, 2003. 

Samar, Mahmut. “İslam Hukuk Usulünde Müşterek Lafzın Manaya Delâletine Dair Tartışma-

lar”. Eskiyeni 42 (Eylül 2020), 961-984. https://doi.org/10.37697/eskiyeni.764230. 

Sekkâkî, Ebû Yakup. Miftâhu‟l-ulûm. çev. Zekeriya Çelik. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2017. 

Sem‟ânî, Ebu‟l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdülcabbar. Kavâtıu‟l-edille fi‟l-usûl. 

thk. Muhammed Hasen 1smail. Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-Ilmiyye, 1997. 

Semerkandî, Ebu‟l-Leys. Tefsîru‟l-Kur‟an. 6 cilt. çev. Mehmet Karadeniz. İstanbul: Ravza 

Yayınları, 2020. 

Tehânevî, Muhammed Ali. Keşşâfü ıstılâhâti‟l-fünûn ve‟l-„ulûm. 2 cilt. nşr. Ali Dahrûc, Ab-

dullah Hâlidî. Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996.  

Tîbî, Şerefüddin Hüseyin b. Muhammed b. Abdullah. Fütûhu‟l-gayb fi‟l-keşf ʿan kınâʿi‟r-

rayb. 17 cilt. thk. Eyyad Ahmed El-Fevc. Abu Dabi: el-İmârâtü‟l-Arabiyyetü‟l-

Müttehide, 2013. 

Ünal, Serkan. Lafzın Manaya Delâleti Açısından Bilimsel Tefsir (Usûlî Tefsir Önerisi). İstan-

bul: Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2023). https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp 

Yıldırım, Abdullah. “Lafız, Mana ve Delâlet: İlmü‟l-vaz„ Bağlamında Bir Değerlendirme”. 

Dinî Metinlerin Yorumunda Kesinlik Arayışı Sempozyumu Özet Kitapçığı. ed. Mehdi 

Cengiz – Şeyma Gülsüm Önder. 7-8. İstanbul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, 2024.  

Zemahşerî, Ebü‟l-Kâsım Mahmûd b. Ömer. el-Keşşâf ʿan hakâʾikı gavâmizi‟t-tenzîl ve 

ʿuyûni‟l-ekâvîl fî vücûhi‟t-teʾvîl. Beyrut: Daru İbn Hazm, 2012. 

Zemahşerî, Ebü‟l-Kâsım Mahmûd b. Ömer. Esâsu'l-belâga. Beyrut: Dâru‟n-Nefâis, 2009. 

 


