
Nisar 7 (Kasım/November 2025), 1-28 | Araştırma Makalesi 

Nisar | ISSN: 2979-9147 

 

Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki 
Rivayetleri Eleştirisi 

Bayram Ayhan | ORCID: 0000-0003-1851-0204 | byrmayhan@hotmail.com 

Doç. Dr. Çukurova Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir Anabilim Dalı,  

Adana, Türkiye 

ROR ID: https://ror.org/05wxkj555 

Öz 

Ebu Mansûr el-Mâtürîdî’nin tefsiri tefsir tarihinde dirayet tefsirinin ilk örneği olarak 
tanımlanmıştır. Mâtürîdî, tefsir usulü, tefsir tarihi, siyer, kelam ve yer yer filoloji ile 
bezenmiş değerli bir çalışma ortaya koymuştur. Çok yönlü bir isim olması hasebiyle 
kendisinden sonraki tefsir literatüründe iz bırakmıştır. Mâtürîdî’nin tefsirinde dikkat 
çeken hususlardan birisi, rivayetlere yönelik şahsına münhasır ilkesel yaklaşımıdır. Bu 
bağlamda İsrâiliyat içerikli anlatıları gerekçelerini zikrederek tefsirine almamış, İsrâiliyat 
dışındaki bazı rivayetleri de olgu ekseninde tutarsızlıkla itham etmiştir. Bazen mezkûr 
rivayeti bilmemize gerek olmadığını ifade ederken bazen söz konusu rivayetin içeriğinin 
akla, tarihsel olguya ve hikmete münafi olduğunu izhar eder. Öncelikle peygamberlerle 
ilgili rivayetlerin bir kısmını ismet açısından, bir kısmını hikmet bağlamında bir kısmını ise 
olgusal vakıa ekseninde eleştirir. Mâtürîdî, peygamberlerin bazen içtihatlarında yanılsalar 
da bunun ismete zarar vermeyeceği kanaatindedir. Hz. Peygamber’e dair zikredilen bazı 
eylem ve söylemlerin süreçteki olguya ve hikmete aykırı olduğunu ve makul olmadığını 
belirtmiştir. Hz. Mûsâ’nın dilinde kekemelik veya pelteklik olduğu için kendisini ifade 
edemediğini ve bunun için dua ettiğini söyleyenleri isabetli görmemiştir. Hz. Mûsâ’nın 
uzun süre başka yerde oluşu ve Firavun’un kabilesinden birisini öldürmesi sebebiyle korku 
ve endişe taşıdığını ifade etmiştir. Tüm bunlar bir araya geldiğinde meydana gelen şartların 
psikolojik olarak konuşmasını etkilediğini söylemiştir.  Hz. Dâvûd ve Hz. Süleyman ile ilgili 
bazı rivayetlerin içeriğini insan olmanın doğası açısından makul bulurken bazı içeriklerin 
kabulünün mümkün olmadığını dile getirmiştir. Hz. Yûsuf ile ilgili bir rivayetin 
muhtevasını âyetler örnekleminde eleştirerek tefsirindeki usulünü bir nevi pratiğe 
dökmüştür. Çalışmamız, Mâtürîdî’nin belirlemiş olduğu ilkesel duruşunu rivayetler 
konusunda hangi ölçüde aktive ettiğini tahlil etmeyi amaçlamaktadır. Mücmel olarak 
zikredilen örneklere ve daha başka rivayetlere dair yorumları incelendiğinde, Mâtürîdî’nin 
ilkesel duruşunu ve yöntemini işlevselleştirdiğini söylemek mümkündür. İsmet, hikmet ve 

https://orcid.org/0000-0003-1851-0204


2 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

olgusal eksende peygamberlerin sıfatları ile bağdaşmayacak rivayetleri dikkate değer ve 
makul gerekçelerle eleştirmiş ve kabul edilemez bulmuştur. Bunu yaparken de çoğunlukla 
başka ayetlerden örnekleme yaparak Kur’ân’ı Kur’ân ile tefsir etme yöntemini de pratize 
etmiştir.  

Anahtar Kelimeler 

Tefsir, Mâtürîdî, Rivayet, İsmet, Hikmet, Olgu, Eleştiri. 

Atıf Bilgisi 

Ayhan, Bayram. “Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki 
Rivayetleri Eleştirisi”. Nisar 7 (Kasım 2025), 1-28.  

Geliş Tarihi 01.09.2025 
Kabul Tarihi 18.11.2025 
Yayım Tarihi 30.11.2025 
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 

Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve 
yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 

Benzerlik Taraması Yapıldı – intihal.net 
Etik Bildirim nisardergisi@gmail.com 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 

Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 
çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Nisar 7 (November 2025), 1-28 | Research Article 

Nisar | ISSN: 2979-9147 

Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature 
Within the Axis of Intention, Wisdom and Fact 

Bayram Ayhan | ORCID: 0000-0003-1851-0204 | byrmayhan@hotmail.com 

Assoc. Prof. Dr., Çukurova University, Faculty of Theology,  

Department of Tafsir, Adana, Türkiye 

ROR ID: https://ror.org/05wxkj555 

Abstract 

The commentary of Abu Mansur al-Māturīdī has been described as the first example of 
acumen commentary in the history of commentary. Māturīdī has produced a valuable work, 
adorned with the method of exegesis, history of exegesis, biography, theology and, in some 
places, philology. Being a versatile figure, he left his mark on the tafsir literature that 
followed. One of the most striking aspects of Māturīdī’s tafsīr is his unique, principled 
approach to narrations. In this context, he did not include the Isra'iliyyat narratives in his 
commentary by mentioning their reasons, and accused some narrations other than 
Isra'iliyyat of being inconsistent in terms of facts. Sometimes he states that we do not need to 
know the narration in question, while sometimes he explains that the content of the 
narration in question is contrary to reason, historical fact and wisdom. First of all, he criticizes 
some of the narrations about the prophets in terms of infallibility, some in the context of 
wisdom, and some in the context of factual facts. Māturīdī is of the opinion that even if the 
prophets sometimes made mistakes in their ijtihad, this would not harm their infallibility. He 
stated that some of the actions and statements mentioned about the Prophet Muhammad 
were contrary to the facts and wisdom of the process and were not reasonable. He stated that 
he was afraid and worried because Moses had been away for a long time and because Pharaoh 
had killed one of his tribesmen. He said that when all these conditions came together, they 
affected his speech psychologically. While he found the content of some narrations about 
Prophet David and Prophet Solomon reasonable in terms of the nature of being human, he 
stated that some content was not acceptable. He put his method in his exegesis into practice 
by criticizing the content of a narration about Prophet Joseph using a sample of verses. Our 
study aims to analyze to what extent Māturīdī activated his principled stance on the subject 
of narrations. When his interpretations of the examples mentioned concisely and other 
narrations are examined, it is possible to say that he has functionalized Māturīdī's principled 
stance and method. He criticized the narrations that were incompatible with the attributes of 
the prophets in terms of infallibility, wisdom and fact, with remarkable and reasonable 
justifications, and found them unacceptable. While doing this, he also practiced the method 
of interpreting the Qur'an by using the Qur'an, mostly by taking examples from other verses.  

 

https://orcid.org/0000-0003-1851-0204


4 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

Keywords 

Tafsīr, Māturīdī, Narration, ʿIṣma, Wisdom, Fact, Criticism. 

Citation 

Ayhan, Bayram. “Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki 
Rivayetleri Eleştirisi”. Nisar 7 (Kasım 2025), 1-28.  

Date of Submission 01.09.2025 
Date of Acceptance 18.11.2025 
Date of Publication 30.11.2025  
Peer-Review Double anonymized - Two External 

Ethical Statement 
It is declared that scientific and ethical principles have been followed while 
carrying out and writing this study and that all the sources used have been 
properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - intihal.net 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Complaints nisardergisi@gmail.com 

Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in 
support of this research. 

Copyright & License 
Authors publishing with the journal retain the copyright to their work 
licensed under the CC BY-NC 4.0. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 5 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

Giriş 

İmam Mâtüridî kendi dönemindeki tefsir literatürüne hâkim çok yönlü okumalar 
yapmış müfessirlerdendir. Mâtüridî ile ilgili lisans üstü çalışmaların, kitapların, 
sempozyum ve çalıştayların varlığı mezkur gerçekliğin bir yansımasıdır.1 Çok yönlü bir isim 
olduğu için kelam, sosyoloji, tefsir usulü, tefsir tarihi gibi muhtelif çalışma başlıklarına 
önemli veriler sunmuştur.2 Dirayet tefsirinin ilk örneği kabul edilen Te’vilâtu’l-Kur’ân isimli 
eserinde Mutezile3, İmâmiye,4 Hariciye5 gibi ekollere direkt isim zikrederek eleştiriler 
yöneltmiş birisidir. Bu veri, Mâtüridî’nin henüz erken dönemde birçok ekolün 
tartışmalarına vakıf olduğunu ve karşıt düşünceler ürettiğini göstermektedir. Mâtüridî 
yaşadığı zaman dilimindeki tefsir rivayetlerine de hakim bir isimdir. Fakat rivayetlere dair 
yaklaşımı kendine özgü bir yapı arz etmektedir.6 Mâtüridî, bazı rivayetleri bilmemiz 
gerekmediğini, bazılarına dair yorum yapabilmemiz için elimizde bir vahyin var olması 
gerektiğini zikreder. Bu hususta ilerleyen başlıklar altında bilgi verileceği için birkaç 
örnekle iktifa edilecektir. Mezkûr minvalde Hz. Adem’e yasaklanan ağacın ne olduğu ile 
ilgili birkaç görüşü aktarır. Bir görüşe göre üzüm veya buğday bitkisi olmalıdır. Üzüm 
(şarap) zevk verirken, insanların en temel gıdası hep buğday olmuştur. Diğer görüşe göre 
bu, bilgi ağacıdır. Zira Hz. Âdem ve Hz. Havva, onu yedikten sonra cinsel farklılıklarının 
farkına varmış ve avret mahallerini örtmeye çalışmışlardır. Oysa bu tür bir bilgiye ancak 
vahiy yoluyla ulaşılabilir. Oysa elimizde bu yönde bir bilgi yoktur. Bu sebeple Mâtürîdî, 

                                                           
1  2012 yılında Mâtürîdî özelinde yapılmış milletlerarası ilmi toplantının tebliğleri, zengin bir muhteva ile 

Mâtürîdî’nin ele alındığının göstergesidir. İlgili tebliğler Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 
Yayınlarınca aynı yıl yayımlanmıştır. Bk. Salih Tuğ, Ali Özek vd. Büyük Türk Bilgini İmam Mâtürîdî ve 
Mâtürîdîlik Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı (İstanbul: İFAV Yayınları, 2012) 12-36.  

2  Mâtürîdî’nin vahiy anlayışı, Hz. Peygambere yönelik itab ve ikazlar, eşleriyle ilgili bazı hususlar 
çalışılmış konular arasındadır. Fakat bu çalışmalar rivayetlere dair ilkesel tutumu ekseninde değil, 
spesifik başlıklar bağlamında ele alınmıştır. Bu konuda her birisi alanında dikkate değer çalışmalara 
imza atan bir ekibin çalıştığı yer aldığı bir çalışmada özellikle bazı bölümler için bk. Mehmet Özdemir, 
“Hz. Muhammed”, Mâtürîdî’nin Düşünce Dünyası, (Ankara; Kuban Matbaacılık, 2018), 108-156.  

3  Ebû Mansur Muhammed el-Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne: tefsîru’l-Mâtürîdî, thk. Mecdî Basillûm, (Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2005), 3/168; 6/216. 

4  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 4/144. 
5  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/216. 
6  İmam Mâtürîdî kendisinden sonra klasik ve çağdaş dönemde birçok ismi etkilemiş ender 

karakterlerdendir. Bu konuda bilgi için bk. Veysel Gengil, Mâtürîdî’de Tefsirin İmkânı, (İstanbul: İz 
Yayıncılık, 2021), 26-38; Ali Karataş, “Çağdaş Tefsirde Mâtürîdî İzleri”,  İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdiye 
Geleneği Tarih, Yöntem, Doktrin, ed. Hülya Alper (İstanbul: MÜİF Vakfı Yayınları, 2018), 439-470; M. Zeki 
İşcan, “İslam Düşüncesinin Entelektüel Temellerinin Yeniden Yorumlanmasında Mâtürîdî’nin Katkısı” 
EKEV Akademi Dergisi 12/34 (2008), 1-22.  



6 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

mezkûr ağacın ne olabileceğine dair fikir beyan edebilmek için elimizde kati bilgi veren 
vahiy olması gerektiğini ifade eder.7  

Mâtürîdî, bazı konulardaki yorumları ile klasik görüşün dışına çıkmıştır. Hz. Âdem’in 
kendisine yasaklanan şeyi unutarak yemesine dair ayeti, olayın meydana geliş biçimi ve 
diğer ayetler ekseninde yorumlar. Dolayısıyla Hz. Âdem’in unutmasından bahseden ayet 
bildiğimiz anlamda bir unutmayı muhtevi değildir. Şeytanın onları ikna aşamalarının 
sonuncusunda ısrarlı olması, yemin etmesi8 ve gerekçe sunması9 bunu destekleyen 
verilerdir.10 Bilerek bu işi işlemediği, diğer taraftan da bildiğimiz anlamda unutma söz 
konusu olmaksızın Hz. Âdem’in söz konusu zelleyi işlediği yorumu;11 kendisinden sonraki 
müfessirler tarafından da dile getirilmiştir.12 Mâtürîdî’nin, şeytanın Hz. Âdem’i nasıl 
kandırabildiği konusunda isrâiliyât içeren rivayetleri dikkate almayan tavrı dikkat 
çekicidir. Şeytanın, Hz. Âdem’i nasıl kandırmış olabileceğini beyan ederken bunu vesvese 
yoluyla veya dünyada iken yapmış olabileceğini ifade eder. Zira olay dünyada 
gerçekleşmediyse, şeytan daha önce kovulmuş ve Hz. Âdem ile aynı ortamda 
bulunmamaktadır.13 İsrailoğulları’nın Şam bölgesinde zorba bir kavmin var olduğunu 
söylediği ayetle14 ilgili olarak tefsir literatüründe mitolojik varlık betimlemeleri yapılmıştır. 
Bu varlıkların devasa boyutları olan devler olduğu ifade dilmiştir. Öylesine büyüklerdir ki, 
insanlar yanlarında çekirge gibi durmaktadır.15 Mâtürîdî, ilgili âyete olgusal bir yaklaşım 
sergiler. Mâtürîdî’ye göre, “kavmen cebbârîn” ibaresiyle Şam bölgesindeki insanların 
savaşta kullanabileceği insan gücü kastedilmiş olmalıdır. İsrailoğulları da bu güce karşı 

                                                           
7  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 1/426. 
8  el-A’râf, 7/21. 
9  Şeytan yasaklanan söz konusu yiyeceği yemeleri durumunda melekler gibi olacaklarını, sonsuz bir 

hayata kavuşacaklarını söyler. el-A’râf, 7/20. 
10  Kur’ân’daki bazı âyetlerin başka âyetlerle ilintilendirilerek tefsir edilmesi, tefsir usulünde “Kur’ân’ın 

Kur’ân ile tefsiri” metodu olarak isimlendirilmiştir. İmam Mâtürîdî de bu metodu sıklıkla tefsirinde 
kullanmıştır. Mâtürîdî’nin metodu ve örneklem için bk. Ali Karataş, İmam Mâtürîdî Kur’ân’ı Kur’ân’la Te’vîl, 
2. Bs. (Ankara: Yesevi Yayıncılık, 2014), 122-136.  

11  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 7/315. 
12  Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîḥu’l-Ġayb: Tefsîru’r-Râzî (Lübnan: 

Dâru’l-Fikr li’t-Tabaa ve’n-Neşr, 1981), 14/551; Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî, 
Fetḥu’l-ḳadîr el-câmiʿ beyne fenneyi’r-rivâye ve’d-dirâye min ʿ ilmi’t-tefsîr, thk. Abdurrahman ‘Umeyrâ (Beyrut: 
Dâru’l-Vefâ, 1991), 2/225. 

13  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 4/377. 
14  el-Mâide 5/22. 
15  İnsanların yanlarında çekirge gibi kaldığı devlerden oluşan varlık betimlemeleri yapılmıştır. Bk. Ebû 

Câfer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, thk. Abdullah bin Abdulmuhsin 
et-Türkî (Kāhire: Merkezu’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-‘Arabiye, 2001), 8/290-291; Ebu’l-Fazl Celâleddîn 
Abdurrahman es-Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîri bi’l-me’sûr, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî 
(Kahire: Merkezu Hicr li’l-Buhûs, 2004), 5/245-246. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 7 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

duramayacaklarını beyan etmiş olmalıdırlar.16 Mezkûr yorumlar Mâtürîdî’nin düşünce 
dünyası ve rivayetlere karşı tutumunun mahiyeti adına muhtasar olarak zikredilmiş olup, 
bu konuda birçok çalışma bulunduğu için17 tafsilata girilmeyecektir.   

Mâtürîdî’nin özellikle peygamberler ile ilgili rivayetlerde hassas davrandığını ve ilgili 
muhtevayı eleştirel bir yaklaşımla yorumladığını söylemek mümkündür. Bu bağlamda Hz. 
İbrahim’in üç yerde yalan söylediğine dair rivayetin kabul edilmesinin mümkün olmadığını 
beyan eder.18 Benzer tavrı, Hz. Ya’kûb ile ilgili bir rivayette görmek mümkündür. Hz. Yûsuf 
kardeşlerinin de olduğu ortamda gördüğü rüyayı anlatınca, Hz. Ya’kûb, bu rüyanın anlamsız 
bir gündüz rüyası olduğunu ifade etmiştir. Oysaki daha sonra Hz. Yûsuf’un rüyasını 
kardeşlerine anlatmamasını söylemiştir. Bu durumda Hz. Ya’kûb’un ilk tevili yaparken 
yalan söylediğini kabul etmek gerekir ki peygamberlerin yalan söylemesi kabul edilemez 
bir durumdur. Mâtürîdî’ye göre eğer böyle bir durum vuku bulduysa, Hz. Yakup ilahi emirle 
bunu yapmış olmalıdır.19 Mâtürîdî’nin tutumunun gerekçesi, peygamberler ile ilgili 
mezhebi ilkesel duruşudur.20   

Mâtürîdî peygamberlerin kesin emir ve yasaklar konusundaki açık vurgulara aykırı 
eylem ve söyleminin ismet kapsamında değerlendirilmesi gerektiğini beyan eder. 
Dolayısıyla peygamberlerin açık bir emir ve yasağın olmadığı durumlarla ilgili bazı içtihat, 
tercih ve talepleri ismete muhalif değildir. Hz. Nuh’un oğlu ile ilgili talebi bu minvaldedir. 
Oğlunun iman ettiği düşüncesiyle bir talepte bulunmuş ve durumun öyle olmadığı 
kendisine bildirilmiştir.21 Yine Hz. Peygamber’in uyarıldığı birçok âyet bu eksende 
değerlendirilmelidir ki buna dair mücmel örnekler çalışmamızda zikredilecektir. 
Mâtürîdî’nin ismetin kapsamı ve mahiyeti ile ilgili belirginleştirdiği ilke dikkate değerdir. 
Peygamberlerin ismete muhalif görünen bazı taleplerini bu minvalde okumalara tabi tutar. 
Örneklerin incelenmesinde görüleceği üzere Mâtürîdî’nin duruşu ve tutumu hem değerlidir 
hem de etkinliğiyle öne çıkmaktadır. Zira kendisinden sonraki birçok müfessir onun bu 
ilkesel tutumu ekseninde peygamberler ile ilgili rivayet ve âyetlerin literal vurgusunu 
anlama ve anlamlandırma ameliyesinde bulunmuşlardır.22  

                                                           
16  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 3/496. 
17  Yusuf Ağkuş, İmam Mâtürîdî’nin İsrâiliyat’a Yaklaşımı”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 22/1 (2022), 467-

489.   
18  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/573. Üç yalan ile ilgili rivayete dair senet ve metin eksenli 

değerlendirmeler için bk. Sehal Deniz Varlık, “Üç Yalanlar Hz. İbrahim’i (a.s) Bir Araya Getiren 
Rivayetlerin Değerlendirmesi”, Dergiabant 13/1 (2025), 62-84; Abdurrahman Ateş, “Hz. İbrahim’e İsnat 
Edilen Üç Yalan”, EKEV Akademi Dergisi 8/18 (2004), 75-88; Murat Bahar, “Yûsufefendizâde’nin Hz. 
İbrahim’e İsnat Edilen Üç Yalan Meselesini Şerhi”, Amasya İlahiyat Dergisi 23/2 (Kasım 2024) 105-130. 

19  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/207. 
20  Bu konuda tafsilatlı bilgi için bk. Muammer Esen, “Nübüvvet (Peygamberlik) ve Peygamberler”, 

Mâtürîdî’nin Düşünce Dünyası, ed. Şaban Ali Düzgün, (Ankara; Kuban Matbaacılık, 2018), 108-156.   
21  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/136-137. 
22  Muhammed b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an hakâiki ġavâmidi’t-tenzîli ve ‘uyûni’l-eḳvâli fi vucûḥi’t-te’vîl, 



8 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

Mâtürîdî’nin peygamberler ile ilgili rivayetler konusunda hassasiyeti dikkat çekicidir. 
Bilhassa Hz. Peygamber ile ilgili müfessirlerin dile getirdiği hususları tahlil ederken “Hz. 
Peygamber hayattaymış gibi davranılması” kaydını öne çıkarır. Benzer şekilde Hz. 
Peygamber’in eşleri ile ilgili konularda da “onlar bizim annelerimizdir ve kişinin annesi ile 
ilgili tanımlamalardaki hassasiyetinin önemli olduğunu” belirtir.23  

Mâtürîdî’nin tüm rivayetlere dair eleştirilerini tahlil etmek, bir makalenin mahdut alanı 
içerisinde mümkün değildir. Bu yüzden de bazı örneklerle konu teşrih edilmeye 
çalışılacaktır. Öncelikle müfessirlerin ilgili konuya dair rivayetleri çok tafsilata girilmeden 
zikredilecek, bilahare Mâtürîdî’nin eleştirilerine yer verilecektir. Bu sıralama bazen de 
önemine binaen Mâtürîdî’nin eleştirilerinden sonra rivayetlerin zikredilmesi şeklinde 
değişebilir. Zaten kendisi de rivayetlere hakim olduğunu açıkça zikretmektedir. Bu anlamda 
“müfessirlerin bir kısmının rivayet ettiğine göre” şeklindeki atıflarla söz konusu rivayetlere 
temas eder. Bazen tafsilat verirken, çoğu zaman rivayetin ayrıntısına girmemiştir. Bazı 
rivayetleri bilmektedir fakat bunları zikretmenin uygun ve gerekli olmadığını ekler. Bazı 
rivayetleri bilmemiz gerekmediğini, bazılarını kabul edebilmemiz için elimizde vahye 
dayalı bilgiler olması gerektiğini belirtir. Bazen de söz konusu rivayetin ismet, hikmet ve 
olguyla mutabık olmadığını vurgular. Olgusal yaklaşımlarında da durumu dikkate alan 
alternatif yorumlar üretir. Dolayısıyla, Mâtürîdî’nin rivayetlere yaklaşımının diğer 
müfessirlerle karşılaştırıldığında, farklılaştığını söylemek mümkündür. Çalışma, Hz. 
Peygamber’in hayatına dair bazı rivayetlerle başlamak suretiyle, diğer bazı peygamberlere 
dair rivayetlere Mâtürîdî’nin yaklaşımlarını analiz etmeyi amaçlamaktadır. Aynı zamanda 
çalışma, Mâtürîdî’nin ilkesel yaklaşımı ekseninde bir okuma yapması yönüyle 
özgünleşmektedir. Zira incelediğimiz rivayet ve yorumlarda mezkur ilkesel tutumuna 
sıklıkla temas etmektedir. 

1. Hz. Peygamber Hakkındaki Bazı Rivayetlere Dair Eleştirileri 

Mâtürîdî, Hz. Peygamber hakkında tefsir literatürünün aktardığı bazı rivayetleri isabetli 
görmemiş ve eleştirmiştir. Bu bağlamda, Hz. Peygamber’in bazı edimleri ile ilgili olarak 
müfessirlerin aktardığı yorum ve rivayetlere katılmadığı iki âyete yer verilecektir: Birincisi 
Hz. Peygamber’in Mekkeli aristokratların taleplerine olumlu cevap verdiğine dair En’âm 
Sûresi’nin 52. âyetine dair rivayettir.24 Rivayete göre Mekke aristokratları fakirler ve köleler 
ile bir arada bulunmak istememektedirler. Abese Sûresi’nin ilk âyetlerinde de zımnen buna 
benzer bir durum vardır. Bazı müfessirler İslam’ın güçlenmesine vesile olacağı içtihadıyla 

                                                           
thk. Adil Ahmed Abdulmevcud (Riyad: Mektebetu’l-Abikan, 1998), 4/112-113; Râzî, Mefâtîḥu’l-ġayb, 
22/124; Hayreddin Karaman, vd., Kur’an Yolu Meâl ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 
2007), 3/216-218. 

23  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 10/82-84. 
24  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 9/259; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/350; Muhammed İzzet Derveze, 

et-Tefsîru’l-Hadîs: Tertibu’s-süver hasebe’n-nüzûl (Kahire: Dâru İhyâi’l-Kutubi’l-Arabiyye, 2000), 4/96. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 9 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

Hz. Peygamber’in ileri gelenlerle diyalog ve ilgisini arttırdığını belirtmişlerdir.25 Görme 
engelli bir sahabiye yüzünü ekşitmesi de bu sürecin bir sonucudur. Kendisine sadece 
fakirlerin veya toplumda değer görmeyen engelli kişilerin iman ettiği düşüncesinin 
oluşmaması için görme engelli sahabiye ilgi göstermemiş, üst düzey statüsü olan kişiye 
yönelmiştir. Kur’ân, bu davranışının yanlış olduğunu beyan etmiştir.26 Kronolojik olarak bu 
olaydan sonrasına tekabül eden En’âm Sûresi’nin 52. âyetinde, benzer bir durumun daha 
üst taleplerle gerçekleştiğine dair bazı rivayetler vardır. Rivayetlere göre Mekke 
aristokratları açıkça kendileri ile fakir ve kölelerin bir arada bulunmaması talebinde 
bulunmuşlardır. Dışarıdan gelen elçilerin de fakir ve köleler ile bir arada bulunmaları 
durumunda İslam’a karşı yanlış bir algı oluşabileceğini söyleyerek Hz. Peygamber’i ikna 
etmişlerdir.27 Sonraki süreçte bu taleplerinin yazılı bir metne dökülmesini beyan 
etmişlerdir. Hz. Peygamber Hz. Ömer gibi isimlerin de onayı ile bu talebi kabul etmiş ve 
yazılı metin için Hz. Ali’yi görevlendirmiştir.28 Mâtürîdî bu rivayetleri tafsilatlı bir şekilde 
zikretmemiş fakat rivayetin muhtevasının kabulünün mümkün olmadığını belirtmiştir. 
Mâtürîdî’nin mezkûr rivayeti kabul etmeme gerekçesi, rivayetin hikmete aykırı olmasıdır. 
Mâtürîdî’ye göre peygamberler, insanları hakikate yöneltmek için gönderilmişlerdir. 
Dolayısıyla bir mübelliğ insanların sosyal statülerini dikkate almadan insanları davet eder. 
İnsanların statü farklarını gözeterek davet edilmeleri, kimilerinin öncelenip diğerlerine 
ikinci sınıf muamelesi yapılması kabul edilemez bir durumdur. Mâtürîdî, bu itirazına ek 
olarak, Hz. Peygamber’in Mekkeli aristokratların teklifine binaen onlar varken fakirleri ve 
köleleri meclise almama yönünde bir mukavele imzalamayı aklından bile geçirmediğini 
belirtir. Âyetteki kınama olayın gerçekleştiğini ifade etmek için değildir, pratiğe 
dökülemeyeceğini belirtmek içindir.29 Doğrusu, Mâtürîdî’nin mezkûr eleştirileri makul ve 
makbuldür. Zira daha önce inmiş olan Abese Sûresi’nde bu nevi bir durum meydana gelmiş 
ve salt statü sahibi olduğu için kişilerin tebliğde öncelenmemesi gerektiği bildirilmişken 
Hz. Peygamber’in tekrar benzer bir edimde bulunmuş olması isabetli ve hikmetli 
görünmemektedir.  

Mâtürîdî’nin Hz. Peygamber bağlamında eleştirdiği bir diğer konu müfessirlerin Nisâ 
Sûresi 105. âyetine dair zikrettikleri rivayetlerdir. Mâtürîdî farklı muhtevası olan rivayetler 
                                                           
25  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 24/105; Ebu’l-Fidâ İsmail b. Ömer İbn Kesîr, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-

‘Aẓîm,  thk. Sâmî b. Muhammed es-Sellâme, (Riyad: Dâru Tayyibe li’n-Neşr, 1997), 8/319. 
26  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 24/105; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-‘Aẓîm, 8/319; Ebû 

Muhammed Hasan b. Mesûd el-Begavî, Tefsîru’l-Beġavî: Meâlimu’t-tenzîl, thk. Muhammed Abdullah en-
Nemr, (Riyad: Dâru Tayyibe li’n-Neşr, 1989), 8/335; Nâsıruddîn Ebu’l-Hayr Abdullah b. Ömer b. 
Muhammed el-Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman Maraşlî, (Beyrut: 
Dâru İhyâi’t-Turasi’l-Arabî, 2001), 5/286; Ebu Hayyân Muhammed b. Yûsuf el-Endelûsî, Tefsîru’l-bahri’l-
muhît, thk. Adil Ahmed Abdulmevcud, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1993), 8/419. 

27  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 9/259; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/350. 
28  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 9/259; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/350; Derveze, et-Tefsîru’l-Hadîs, 

4/96. 
29  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 4/96-97. 



10 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

içerisinden bir tercihte bulunarak müfessirleri eleştirmiştir. Zira bir rivayete göre Rifâa b. 
Zeyd isimli sahâbînin sofasından silahları ve bir tüccardan aldığı saf unu çalınır. Yeğeni 
Katâde b. Numan, yaptığı araştırmalar sonrası hırsızlıkla meşhur olan Ubeyrık oğullarından 
Tu’me isimli kişinin silahları çaldığını tespit eder. Ubeyrıkoğulları önce suçu bir masum 
müslümanın üzerine atar. Fakat kendilerini kurtaramayacaklarını anlayınca durumu Hz. 
Peygamber’e aktararak, Katâde’nin kendilerini hırsızlıkla itham ettiğini söylerler. Katâde, 
durumu öğrenmek için Hz. Peygamber’in yanına gittiğinde, Hz. Peygamber Katâde’ye sitem 
eder ve, “ellerinde delil olmadan masum insanları hırsızlıkla suçladığını” söyler. Bu 
olaylardan sonra Hz. Peygamber’e âyet iner ve Tu’me’ye arka çıkmaması ifade edilir.30 
Taberî’nin aktardığı bir rivayete göre; bir Yahudi’ye emanet edilen zırhı çalan Tu’me suçu 
masum birinin üzerine atar. Kendisinin masum olduğunu iddia eder, bunun için de Hz. 
Peygamber’e elçiler gönderir. Elçiler Tu’me’yi savunup Yahudi’yi yalanlamasını isterler. Hz. 
Peygamber bunu yapmak üzere iken ilgili ayet iner.31 Diğer rivayete göre Tu’me birisinin 
zırhını çalar ve suçu bir Yahudi’nin üzerine atar. Ubeyrıkoğulları, Hz. Peygamber’e gelip 
Tu’meyi aklayıp, Yahudi’yi yalanlamasını isterler. Hz. Peygamber talep edileni yapmak 
isterken ilgili ayet iner.32 Mâtürîdî müfessirlerden ilgili rivayeti aktararak; Hz. 
Peygamber’in hırsızın haklı olduğunu ve doğru söylediğini belirtmeye niyetlendiğinde, 
“Hainlerden taraf olma” âyetinin indiğini belirtir. Müfessirlerin, Hz. Peygamber’in bir 
haine arka çıkması düşüncesine binaen âyetin inmiş olduğu söyleminin doğru ve uygun 
olmadığını zikreder. Mâtürîdî’ye göre Hz. Peygamber, elindeki verilere göre bir içtihatta 
bulunmuştur. Nitekim çalınan mal başkasının evinden çıkmış ve bu durumda söz konusu 
kişinin hırsızlıkla suçlanmasının doğru olmayacağı kanaatini edinmiştir.33 Hz. Peygamber, 
kararını verme konusunda biraz daha bekleyip durumun nihai sonucunu netleştirmediği 
için uyarılmıştır. Burada ismete aykırı bir durumun olmadığını belirten Mâtürîdî, ismetin 
mutlak yasaklar için geçerli olduğunu ekler. Hz. Peygamber Allah’ın kendisini hatadan 
koruduğunu bilmekteydi. “Hainlere taraf olma'' ifadesi "Sakın müşriklerden olma"34 ve  "Sakın 
şüpheye düşenlerden olma"35 âyetlerinde vurgulandığı üzere meydana gelmemiş bir 
durumdan sakındırmak içindir.36 Dolayısıyla Mâtürîdî, müfessirlerin rivayetteki anlatıya 
binaen; Hz. Peygamber’in hainlere destek olmayı düşündüğü için uyarıldığı yönündeki 

                                                           
30  Ebû Muhammed Abdullah b. Gālip İbn Atiyye, el-Muḥarreru’l-vecîz fî tefsîri’l-Kitâbi’l-‘Azîz, thk. Abdusselam 

Abduşşâfî (Beyrut: Daru’l-kutubi’l-‘ilmiyye, 2001), 2/109; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-‘Aẓîm, 2/405. 
31  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 7/466; Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habîb el-Mâverdî, en-

Nüket ve’l-‘uyûn: Tefsîru’l-Mâverdî, thk. Abdulmaksûd b. Abdurrahîm (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, ts.), 
1/528;  

32  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 7/467; Ebü’l-Hasen Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer b. Hasen el-
Bikāî, Naẓmü’d-dürer fî tenâsübi’l-ây ve’s-süver, thk. Abdulmuhsin Enîs (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 
1995), 5/387-388. 

33  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 3/356; 5/387-388. 
34  Yûnus, 10/105. 
35  el-Bakara, 2/147. 
36  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 3/356. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 11 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

ifadelerinin isabetli olmadığını belirtir. Mamafih, Hz. Peygamber’in ismete aykırı bir eylemi 
yoktur, O (a.s) gözleme dayalı içtihadında yanılmıştır. 

Hz. Peygamber ile ilgili olarak Mâtürîdî’nin hiç hoş olmadığını ifade ettiği hususlardan 
birisi de bazı rivayetlerde Hz. Peygamber’in nübüvvetten önce müşrik olduğuna dair 
bilgidir. Duhâ Sûresi’nin “Seni dalâlette buldu da hidayete ulaştırdı”37 âyeti ile ilgili olarak 
birçok rivayet vardır. Çalışmanın sınırları göz önünde bulundurulduğunda tüm rivayetlerin 
aktarılması mümkün değildir. Söz konusu rivayete göre; Hz. Peygamber, risaletten önce 
kavminin dinine tabi olduğu için ilgili âyet bu duruma işaret etmiştir. Rivâyet, Süddî’den 
(ö. 127/745) aktarılmıştır ve Hz. Peygamber’in kırk yıl kavminin inancına tabi olduğu 
zikredilmiştir.38 Binaenaleyh âyete dair yorumlardan birisi “sen sapıktın ve Allah seni tevhit 
inancına ulaştırdı” şeklindedir.39 Mâtürîdî, bu yorumun hiç hoş olmadığını ve Hz. 
Peygamberin sapıklık ile tavsifinin uygun olmadığını belirtir.40 Kur’ân’da Allah, Hz. 
Peygamber’in kitap ve tevhide dair bilgisinin olmadığına41 işaret etmektedir. O, sapkın bir 
kavmin içerisinde hakikatin arayışındaydı ve Allah onu aradığına ulaştırdı. Mâtürîdî başka 
ayetlerden yola çıkarak, yani Kur’ân’ı Kur’ân ile tefsir ederek, tefsir literatüründe yer alan 
rivayet ve yorumu eleştirmiştir.  

Mâtürîdî’nin tasvip etmediğini beyan ettiği bir diğer rivayet Hz. Peygamber’in 
eşlerinden Hz. Zeyneb ile ilgili olarak tefsir literatüründe yer almıştır. Müfessirlerin bir 
kısmının aktardığı rivayete göre Hz. Peygamber Zeyd’in eşini görmüş, beğenmiş ve onunla 
evlenmek istemiştir.42 Zeyd bu durumu anlamış ve Hz. Peygamber’e gelerek Hz. Zeyneb’in 
kibirli bir kadın olduğunu ve kendisini küçük görerek ona eziyet ettiğini ifade etmiştir. Hz. 
Peygamber, kalbinde Hz. Zeyneb’e dair var olan düşüncelerine rağmen Zeyd’in onu boşama 
düşüncesini olumlamamış ve eşini yanında tutmasını salık vermiştir. Mâtürîdî, Hz. 
Peygamber’den sabit bir rivayet olmadıkça mezkûr yorumun dile getirilemeyeceğini beyan 
eder. Mâtürîdî herhangi bir gerekçe olmaksızın Zeyd’in eşini boşamak istemiş olabileceğini 
ifade eder. Hz. Zeyneb onu tahkir ettiği için usandığından dolayı boşamak istemiş ve Hz. 
Peygamber’den de izin istemiş olabilir. Nitekim Hz. Zeyneb Hz. Peygamber’in halasının 

                                                           
37  ed-Duhâ 93/7. 
38  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 24/489. 
39  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 24/489. 
40  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/390; Ebü’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed es-Semerkandî,  Tefsîru 

Ebi’l-Leys ̱es-Semerḳandî, thk. Muhammed Muavviz (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1993), 3/487. 
41  eş-Şûrâ 42/52. 
42  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 19/115. Taberî bu bilgiyi aktarırken “فيما ذكر” “zikredildiğine 

göre” şeklinde bir ibare kullanır. Diğer rivayeti İbn vehb ve İbn Zeyd kanalıyla aktarır. Bu rivayete göre 
rüzgar kapının önündeki örtüyü kaldırır, Hz. Peygamber Hz. Zeyneb’i görür ve güzelliği kalbine işler. Bu 
durumda da diğerine (Zeyd’e) artık kerih görünür. Hz. Peygamber’in içinde gizlediği şey de Zeyd’in 
Zeyneb’i boşaması ve onunla kendisinin evlenme düşüncesidir. Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 
19/116. 



12 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

kızıdır ve onları evlendiren de Hz. Peygamberdir.43 Mâtürîdî’nin asla tasvip edilemeyeceğini 
söylediği bir diğer yorum, “Allah’ın ortaya çıkaracağı şeyi içinde gizliyordun”44 ibaresi 
bağlamındadır. Hz. Peygamber içinden Zeyd’in Hz. Zeyneb’i boşamasını ve onunla evlenme 
düşüncesini geçirmekteydi. Bunu içinde gizliyor ve Zeyd’e eşini boşamamasını tavsiye 
ediyordu.45 Yani Hz. Peygamber Hz. Zeyneb’i seviyor, beğeniyor ve onunla evlenmek 
istiyordu. Bu evlenme düşüncesini de Allah âyetle izhar etmiştir. Mâtürîdî çoğu müfessirin 
bu düşüncede olduğunu ifade edip bu yorumun gerçeğe uzak olduğunu belirtir. Mâtürîdî 
ayrıca Zeyneb’i boşasa da onunla kendisi evlense düşüncesinin varlığına rağmen Zeyd’e 
eşini boşamamasını söylemesinin kabul edilemez olduğunu ekler. Şayet Hz. Peygamber’den 
bize bu konuda tartışmasız bir rivayet gelmiş olsaydı ve Hz. Peygamber içinde gizlediği 
şeyin ne olduğunu söylemiş olsaydı, bu dikkate alınırdı. Fakat zan içeren mevcut rivayetler, 
bu konuda değer ifade etmez ve dikkate alınmaz.46 Mâtürîdî’ye göre Hz. Peygamberin 
çekindiği şey, insanların kınamasıdır. Çünkü o toplumda evlatlık, öz evlat gibi değer 
görüyordu ve evlatlığın karısıyla evlenmek toplum nezdinde kabul görmeyen bir eylemdir. 
Dolayısıyla bundan çekinmesi doğaldır. Fakat Allah, toplumdaki bu kabulün ve evlatlığın 
eşiyle evliliğin yanlışlığını ortaya çıkarmayı murad etmiş ve âyette beyan etmiştir.47 
Mâtürîdî evlatlığın eşine dair toplumsal olgu bağlamında, rivayeti eleştirmiş ve dikkate 
değer bir yorum yapmıştır. Mâtürîdî’nin kabul edilemez olarak tavsif ettiği bir diğer rivayet 
ve yorum yine Hz. Zeyneb ile ilgilidir. “Daha öncekiler arasında da Allah’ın adeti böyledir”48 
âyeti ile ilgili olarak bazıları Hz. Dâvûd’u örneklemişlerdir. Nasıl ki Hz. Dâvûd bir kadını 
beğenmiş ve Allah onları birleştirdiyse,49 aynı şekilde Hz. Peygamber’i de hoşuna giden Hz. 
Zeyneb ile birleştirmiştir. Mâtürîdî bu yorumun kabul edilemez, ilgisiz bir yorum olduğunu 
beyan eder.50  

                                                           
43  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/387-387. 
44  el-Ahzâb 3/37. 
45  Hz. Peygamber’in içinde gizlediği şey Zeyd’in Zeyneb’i boşaması ve onunla kendisinin evlenme 

düşüncesidir. Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 19/116; Ebu’l-Hasan el-Vâhidi, el-Vasît fî Tefsiri’l- 
Kur’âni’l-Mecîd, thk. Adil Ahmed Abdulmarsud (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994), 3/473; Suyûtî, ed-
Dürrü’l-mensûr, 12/53-54. Bu ayete mahsus bir çalışma için bk. Celalettin Divlekci, “Ahzâb Sûresi 37 
Ayetiyle İlgili Nüzul Sebebi Rivayetleri ve İlmi Değeri”, EKEV Akademi Dergisi 59/18 (Bahar 2014), 89-106; 
Hz. Peygamber’in nefsinde gizlemiş olduğu şeyin ne olduğuna dair farklı bir bakış açısıyla kaleme alınan 
bir içerik için bk. Muhammed Bahaeddin Yüksel, Kur’an’ı Farklı Anlama ve Nedenleri (Ankara Okulu 
Yayınları, 2017), 305-315. 

46  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/391 
47  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne 8/392. Benzer yorum için bk. Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî 

Bekr el-Kurtubî, el-Câmi’ li-aḥkâmi’l-Ḳur’ân, thk.  Hişâm Semir el-Buhârî (Riyad: Dâru ‘Âlemi’l-Kutub, 
1372/1952), 14/188; Muhammed Tâhir İbn Âşûr, Tefsîru’t-Taḥrîr ve’t-tenvîr, (Tunus: ed-Dâru’t-
Tunusiyye, 1984), 22/33-34. 

48  el-Ahzâb 33/38. 
49  Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn,  4/408; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 12/58. 
50  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/392. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 13 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

Mâtürîdî Hz. Peygamber’in Hz. Zeyneb’le evliliği ile ilgili aktarılan rivayetler ve 
yorumları olgusal açıdan eleştirmiş ve kabul edilemez bulmuştur. Zira Hz. Peygamber’in Hz. 
Zeyneb’i perde arkasından görüp, gönlüne onun sevgisinin düşmesi sebebiyle Allah 
tarafından bu isteğinin giderilmiş olduğunu söylemek birçok açıdan tutarsızdır. Öncelikle 
Zeyd’e eşini boşamamasını söyleyip diğer taraftan keşke boşasa şeklinde bir düşünceyi 
gizlemesi bir peygamber için kabul edilemez bir durumdur. Hz. Dâvûd örneğine kıyasla Hz. 
Zeyneb olayının yorumlanması da benzer bir sorun içermektedir. Doğrusu, Hz. Zeyneb 
statü olarak üst düzey bir aileye mensup olduğu için kölelikten azad edilmiş Zeyd’i hep 
küçük görmüştür ve bu yüzden Zeyd Hz. Zeyneb’i boşamıştır. Hz. Peygamber’in içinde 
sakladığı ve çekindiği şey, evlatlığın eşiyle evlenmenin o toplumda yargılanmasıdır. Hz. 
Peygamber bu yanlış kabulün kendisi vesilesiyle ortadan kaldırılmasından çekinmekteydi. 
Olgu, Mâtürîdî’nin bu yorumunu doğrulamaktadır. Dolayısıyla Mâtürîdî hem olgusal hem 
peygamberlik müessesinin hikmetiyle bağdaşmayan duruma binaen ilkesel olarak tutarlı 
bir eleştiri yapmıştır. 

Mâtürîdî’nin çok çirkin bir rivayet ve yorum olarak tanımladığı ve eleştirdiği 
hususlardan birisi yine Hz. Peygamber’in eşleri ile ilgilidir. Ahzâb Sûresi’nin 53. âyeti bir 
bütün olarak sahabeye hitap etmekte ve bazı konularda onları eleştirmektedir.51 Âyetin 
bütün sahabeye şamil kılınması doğru olmamakla birlikte bazılarını eleştirdiği 
rivayetlerden ve âyetin muhtevasından anlaşılmaktadır. Öncelikle âyet Hz. Peygamber’in 
evine izinsiz gidilmemesini, eğer izinli gidilmişse de çok oturulmaması, ezvâc-ı tahirattan 
bir şey istenecekse perde arkasından istenmesini ifade etmektedir. Âyetin devamında da 
onların Hz. Peygamberi incitmemeleri ve kendisinden sonra da eşleriyle evlenmelerinin 
ebediyen yasaklandığı ifade edilir. Rivayetlere göre bu âyet Hz. Zeyneb ile evlendiği zaman 
davete icabet edip orada uzun süre kalan bazı kişilerin davranışlarını eleştirmektedir.52 
Benzer şekilde Hz. Peygamber’in eşleri ile perde arkasından konuşmaları ifade 
edilmektedir, yani hicab/örtü emri gelmiştir.53 Âyetin sonunda yine baş taraftaki hitaptan 
bağımsız olmaksızın sahabeyi muhatap alarak Hz. Peygamberi üzmemeleri ve vefatından 
sonra da eşleriyle ebediyen evlenmemeleri gerektiği vurgulanır.  

Mâtürîdî’nin eleştirdiği rivayet ve yorum, âyetin sonundaki yasak ile ilgilidir. Mâtürîdî 
müfessirlerin hicap âyetleri indikten sonra birisinin bu durumu eleştirmesi sebebiyle 

                                                           
51  Söz konusu âyet mealen şöyledir: “Ey iman edenler! Size izin verilmedikçe Peygamberin evlerine girip 

de yemeğin hazırlanmasını beklemeyin; fakat yemeye çağırıldığınızda girin; yemeğinizi yiyince de 
hemen dağılın, söze dalıp oturmayın. Bu davranışınız peygamberi rahatsız ediyor, size söylemeye 
çekiniyor, oysa Allah hak olanı açıklamaktan çekinmez. Peygamber hanımlarından bir şey istediğinizde, 
onlar perde arkasında iken isteyin; bu sizin kalplerinizin de onların kalplerinin de temiz kalması için en 
uygunudur. Resûlullah’ı üzmeye hakkınız yoktur, kendisinden sonra ebedî olarak eşleriyle de 
evlenemezsiniz, sizin bunu yapmanız Allah katında büyük bir günahtır.” 

52  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân,, 19/168-175; Kurtubî, el-Câmi’ li-aḥkâmi’l-Ḳur’ân, 14/224. 
53  Bu konuda tafsilat için bk. Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 19/168-175; Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-

sünne, 8/405-407; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-‘Aẓîm, 6/450-454; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 12/105-112.  



14 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

âyetin son kısmının indiğini aktardıklarını belirtir. İlgili kişi artık amcalarımızın, 
halalarımızın, teyzelerimizin ve dayılarımızın kızlarının yanına girmekte mi yasaklandı, 
ben Peygamber öldükten sonra onun falan eşiyle evleneceğim, der ve söz konusu âyetin 
ilgili bölümleri nazil olur. Mâtürîdî, ismi geçen kişinin sahabeden birisi olamayacağını 
özellikle vurgular.54 Çünkü sahabenin böylesine çirkin ve gerçeğe aykırı bir şey söylemesi 
kabul edilemezdir. Sadece sahabenin değil sahih iman sahibi bir müminin de böyle bir şeyi 
söylemesi ve dahi aklından geçirmesi bile mümkün değildir. Zira sahabe ile Hz. Peygamber 
arasındaki ilişkinin boyutu mezkûr duruma uymamaktadır. Eğer muhatap bir münafık ise 
durumun değişebileceğini söyleyen Mâtürîdî, Hz. Peygamber’in eşleriyle ilgili düşüncenin 
sanki o hayattaymış gibi kabul edilmesi gerektiğini belirtir. Hz. Peygamber hayatta iken 
böyle bir durum mümkün olmadığı gibi vefatından sonra da sanki hayattaymış gibi 
mümkün değildir.55   

Mâtürîdî’nin itirazı ve tespitleri dikkate değerdir. Sahabeden birilerinin bu çirkin ve 
kabul edilemez durumla yan yana gelip gelmediğinin de tespiti elzemdir. Tefsir 
literatüründe sahabeden bu konunun muhataplarının var olduğuna dair rivayetler calibi 
dikkattir. Taberî (ö. 310/767) hicab âyetleri inmeden önce Hz. Peygamberin eşleri ile 
görüşen bir adamın, mezkûr sözü söylediğini ifade eder. Eğer Allah Elçisi ölürse, onun 
eşleriyle evleneceğini söyler ve bunun üzerine ilgili âyetler nazil olur.56 Mâverdî (ö. 
450/1058) Süddî kanalıyla bu kişinin Benî Temim’den birisi olduğunu zikretmiştir. Mâverdî, 
Hz. Peygamber’in vefatından sonra eşlerinin iddetinin vücubu konusunda ihtilaf olduğunu 
ekler.57 Doğrusu bu bilginin anlamı ve hikmeti belirsizdir. Zira iddet yeniden evlenilebilmesi 
için beklenmesi gereken bir süredir;58 ezvâc-ı tâhirat, Hz. Peygamber’den sonra 
evlenemeyeceği için bunun tartışılmasını anlamlandırmak güçtür.  

Celâleddîn es-Suyûtî (ö. 911/1505) Mâtürîdî’nin itiraz ettiği durumu olumlayan 
rivayetler zikretmiştir. İbn Abbas’ın (ö. 68/687) senedinde yer aldığı ve Beyhâkî’nin (ö. 
458/1066) Sünen’inde zikredilen rivayete göre bu kişi Hz. Peygamber’in ashabından 
birisidir.59 Hz. Peygamber vefat ettikten sonra Hz. Âişe (ö. 58/678) veya Ümmü Seleme (ö. 
62/681) ile evleneceğini söyler, bunun üzerine ilgili âyet nâzil olur. İbn Abbas’tan aktardığı 
diğer rivayete göre bu kişi Hz. Peygamber’in eşlerinden birisinin amcasının oğludur ve söz 

                                                           
54  İbn Âşur söz konusu kişinin Talha b. Ubeydullah olduğu yönünde bir rivayet olduğunu beyan eder. 

Rivayet göre Talha böyle bir şeyi kalbinde düşünmüş ve bunun üzerine ilgili ayet inmiştir. İbn Âşur bu 
rivayet ve yorumun siyasi bir saikle zikredilmiş olabileceğini ve kabulünün mümkün olmadığını ekler. 
bk. İbn Âşûr, Tefsîru’t-Taḥrîr ve’t-tenvîr, 22/93-94. 

55  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/407-408.  
56  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân,  19/169-170.  
57  Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, 4/419-420. 
58  H. İbrahim Acar, “İddet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV Yatınları, 2000), 21/466-

471. 
59  Ebû Bekir Ahmed b. Hüseyin b. Ali el-Beyhâkî, es-Sünenul Kübrâ, thk. Muhammed Abdulkadîr ‘Atâ (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2003), 7/110; Ayrıca bk. Vâhidi, el-Vasît fî Tefsiri’l- Kur’âni’l-Mecîd, 3/480. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 15 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

konusu çirkin sözü söyledikten sonra âyet inince çok pişman olur. Tevbe etmek için köle 
azad eder ve yürüyerek hacca gider.60 İkinci rivayetteki kişinin pişmanlığı ve sonra 
yaptıkları önem arz etse de Mâtürîdî’nin ifade ettiği üzere böylesi bir çirkinlik içerisinde 
bulunabilmesi olguyla mutabık değildir. Beyhâkî’nin zikrettiği sahabeden olan kişiye dair 
Mâtürîdî’nin eleştirileri tümüyle doğrudur. Sahabeden birisinin böyle çirkin bir söylemle 
yan yana gelmesi makul değildir. Zira incelemeye konu olan âyetin birkaç âyet öncesinde 
Allah müminlerle Hz. Peygamber arasındaki ilişkiyi “Peygamber müminlerin kendi canlarından 
daha yakındır ve onun eşleri onların anneleridir”61 şeklinde etkileyici bir mahiyette 
tanımlamaktadır. Bu şekilde bir ilişkisi olan müminlerin ve dolayısıyla sahabeden birisinin 
anneleri sayılan ezvâc-ı tâhirât için zikri geçen çirkin ifadeleri kullanması makul değildir. 
Nitekim Mâtürîdî sahabe ve ezvâc-ı tâhirât ilişkisini oğul anne bağlamında da değerlendirir 
ve yorumunu desteklemeye çalışır.62 

Mâtürîdî’nin Hz. Peygamber’in eşleri ile ilgili tutumuna dair ifk hadisesinde de 
örneklem olabilecek bir yorum vardır. Hz. Âişe ile Safvan arasında bir ilişkinin olabileceğini 
düşünen ve bunu basit bir olay gibi algılayarak konuşan müminler âyette sert bir eleştiri 
almıştır.63 Zira onlar bunu konuşmanın sıradan şeyleri konuşmak olduğunu ve mezkur 
durumun imkanını zımnen onaylamaktadır. Oysaki onların yapmaları gereken bunun 
apaçık bir iftira olduğunu söyleyip asla konuşmamaktır. Mâtürîdî söz konusu âyetleri yine 
psikolojik ve olgusal bir mahiyette yorumlar. Ashabdan herhangi birisi, Hz. Âişe veya Allah 
Elçisi’nin diğer eşleriyle zina etmeyi aklından bile geçiremez. Nasıl ki kendisiyle Allah 
Elçisinin herhangi bir eşi böyle çirkin bir durum ile anılamayacaksa, Safvan ile de bunun 
olmayacağı düşünülmelidir. Mâtürîdî daha sonra olayı kişilerin kendileri üzerinden 
değerlendirmelerini beyan eder. Onlardan her hangi birisi kendi eşleri için bunu 
düşünemiyorsa, müminlerin anneleri/ümmehâtü’l-mü’minîn için de bunu 
düşünmemelidir.64 Mâtüridî bu yorum ile konuya olgusal bir yaklaşım sergiler. Hz. 
Peygamber’in eşleri onların anneleri kabul edilmektedir ve dolayısıyla ümmehâtü’l-
mü’minîn ile sahabeden birisi arasında söz konusu durum asla kabul edilemez. Mâtüridî’nin 
bu yorumu sahabe ile ezvâc-ı tâhirat arasındaki ilişkinin nasıl olması gerektiğine de ışık 
tutmaktadır. 

2. Hz. Mûsâ İle İlgili Rivayetleri Eleştirisi  

Mâtürîdî’nin Hz. Mûsâ ile ilgili eleştirdiği rivayetler başlığı altında öncelikle 
peygamberlerin sıfatları ile bağdaşmayan bir rivayet analiz edilecektir. Söz konusu rivayet 
Hz. Mûsâ’nın bir duası ve Firavun’un onu tahkir etmesine dair âyetler bağlamında 

                                                           
60  Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 12/113. 
61  el-Ahzâb, 33/6. 
62  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne,  8/414-415. 
63  en-Nûr 24/15. 
64  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 7/531-532. 



16 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

zikredilmiştir. Hz. Mûsâ Mısır’da bir Kıptî ile kavga eden İsrâiloğulları’ndan birisini ayırmak 
isterken Kıptî’nin ölümüne sebep olur.65 Daha sonra şehirden çıkar, karşılaştığı iki kızın 
hayvanlarını otlattığı için kızların yaşlı babası tarafından kızlarından birisiyle evlendirilir. 
Sekiz veya on yıllık bir süreden sonra peygamber olarak seçilir. Firavun’u uyarmak ve 
İsrâiloğuları’nı Mısır’dan çıkarmak için tekrar Mısır’a döner.66 Hz. Mûsâ bu süreçte bir 
konuşmasının anlaşılabilmesi için dilindeki düğümü çözmesi için dua eder. Bununla da 
yetinmez ve kardeşi Hz. Hârûn’un kendisine yardımcı olarak verilmesini talep eder. Bu 
talebinin gerekçesi de Hz. Hârûn’un kendisinden daha fasih konuşuyor olmasıdır.67  
Firavun’u uyarmak ve İsrâiloğuları’nı Mısır’dan çıkarılmakla emrolunmuştur. Ne var ki 
Firavun Hz. Mûsâ’nın isteklerini yerine getirmez ve onu tahkir eder. Firavun’un Hz. Mûsâ’yı 
tahkir etme gerekçesi de Hz. Mûsâ’nın kendisini ifade edememesidir.68  

Hz. Mûsâ’nın Firavun ile diyaloguna dair farklı surelerde farklı muhtevalarla 
betimlemeler vardır. Bu bağlamda Hz. Mûsâ Firavun’u uyarma emrini aldıktan sonra 
onlardan birisini öldürdüğünü ve kendisinin de öldürülebileceği endişesini dile getirir.69 Bir 
sonraki âyette kardeşi Hz. Hârun’u iki gerekçe ile yardımcı olarak talep eder. Öncelikle Hz. 
Hârun ondan daha açık ve anlaşılır konuşmaktadır, ikincisi de kendisinin yalancılıkla itham 
edilmesinden endişe etmektedir. Şuarâ Sûresi’nde bu hususlar takdim tehir yapılarak dile 
getirilmektedir.70 Yani Hz. Mûsâ yalancılıkla itham edilmekten ve öldürülmekten endişe 
etmektedir. Hz. Mûsâ Tâhâ Sûresi’nde de bazı taleplerde bulunmaktadır ve bu taleplerden 
birisi de göğsüne genişlik verilmesi dilindeki düğümün çözülmesidir.71  

Mâtürîdî yukarıda zikredilen âyetleri tefsir ederken müfessirlerin bir rivayet 
aktardıklarını belirtir ve kendince farklı bir yorumlama yapar. Müfessirlerin Hz. Mûsâ’nın 
dilindeki düğüm/sorun ile ilgili olarak aktardığı rivayete göre Hz. Mûsâ küçük iken bir gün 
Firavun’un sakalını çeker ve yüzüne bir tokat atar. Firavun onu cezalandırmak isteyince 
karısı Hz. Mûsâ’nın küçük bir çocuk olduğunu ve yaptığının bilincinde olmadığını ifade 
eder. Bu durumun teyidi için de birisinde kıymetli eşyalar diğerinde ise ateş koru bulunan 
iki kap getirtip Hz. Mûsâ’nın önüne koydurur. Hz. Mûsâ içinde kor olan kaptan bir kor alır 
ve onu ağzına götürür. Bu yüzden de dili yanar ve bu olaydan sonra dilinde pelteklik gibi 
konuşma özrü oluşur. Rivayetin bir versiyonuna göre Hz. Mûsâ önce değerli şeyler bulunan 
kaba uzanmak ister fakat Cebrail onu kor olan kaba yönlendirir ve böylelikle 
cezalandırılmaktan kurtulmuş olur. Âyette dile getirilen, “dilindeki düğüm” zikredilen olay 

                                                           
65  el-Kasas, 28/15. 
66  el-Kasas, 28/25-29. 
67  el-Kasas, 28/34. 
68  ez-Zuhrûf, 43/52. 
69  el-Kasas 28/33. 
70  eş-Şuarâ, 26/12-14.  
71  Tâhâ 20/25-27. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 17 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

sonrası meydana gelen bir sorundur.72 Zemahşerî (ö. 538/11444) Hz. Mûsâ’nın dilindeki 
kekemeliğin izale olup olmadığı konusunun ihtilaflı olduğunu belirtmiştir. Hz. 
Peygamber’in torunu Hz. Hüseyin’in de kekeme olduğuna ve bu durumun Hz. Mûsâ’dan 
kendisine miras kaldığına dair bir rivayet zikretmiştir.73 Hz. Mûsâ’nın istediklerinin 
kendisine verildiğini beyan eden âyet bağlamında kekemeliğinin tümüyle son bulduğu 
belirtilmiştir. Ne var ki Zemahşerî dildeki düğümün çözülmesi talebinde nekrenin 
kullanılmasına binaen Hz. Mûsâ’nın kekemeliğinin tümüyle izale olmasını istemediği 
şeklinde ilginç bir yorum yapmıştır.74 Kekemelik bir tebliğci için kusurdur ve bu kusurun 
tümüyle değil de kısmen çözümlenmesi talebini anlamlandırmak güçtür.  

Mâtürîdî bir vahiy olmadıkça zikredilen bu nevi rivayetlerin kabul edilemeyeceğini 
ifade eder.75 Mâtürîdî’ye göre Hz. Mûsâ Firavun’un kabilesinden bir kişiyi öldürmüştü ve 
ölüm cezasına çarptırılmaktan çekiniyordu. Nitekim bu hususu âyette de dile getirmiştir. 
İkincisi muhataplarının kendilerini yalanlaması durumunda bir insanın bu durumdan 
etkilenmemesi mümkün değildir. Böylesi bir durumda da tebliğ görevini daha sağlıklı ifa 
edebilmesi için göğsüne genişlik verilmesini talep etmesi doğaldır. Nitekim Hz. Peygamber 
de vahyin yükü ve ilk dönemdeki görevinin ağırlığı76 sebebiyle göğsünün ferahlatılmasıyla 
nimetlendirilmiştir.77 Dolayısıyla, Hz. Mûsâ tebliğ yaparken muhataplarının kendisini 
yalanlaması durumunda rahatça konuşabilmek ve kendini ifade edebilmek için göğsünün 
genişletilmesi ve dilinin bağının çözülmesini talep etmiştir. Zira kişi heyecanlandığında 
veya öfkelendiğinde sesinin titremesini ve konuşmasının akıcılığını kontrol edemeyebilir.78   

Mâtürîdî, Kasas Sûresi’nin ilgili âyetlerini tefsir ederken olgusal ve psikolojik açıdan 
dikkate değer yorum ve eleştiriler yapar. Müfessirlerin zikrettiği kor ile dilinin yanmış 
olması rivayeti ile ilgili olarak bilgi sahibi olmadığımızı ve dolayısıyla kabul 
edemeyeceğimizi belirtir. Hz. Mûsâ’nın, abisi Hz. Hârûn’un kendisine yardımcı olarak 
gönderilmesini talep etmesinin birkaç gerekçesi vardır. Öncelikle Hz. Hârûn Hz. Mûsâ gibi 
öldürülme tehdidi altında değildir. İkincisi Hz. Mûsâ gibi öfkelenme veya heyecan yapma 
durumu olmadığı için kendisini daha net ifade edebilmektedir. En önemlisi Hz. Mûsâ 
uzunca bir süre o toplumun dışında yaşadığı için toplumda kullanılan dilin akıcılığını 
kaybetmiş olabilecek iken, Hz. Hârûn sürekli toplumun içinde yaşadığı için dilinin daha 

                                                           
72  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 16/54-55; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-‘Aẓîm, 5/282-283. 
73  Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/78-79. 
74  Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/79. 
75  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 7/278. 
76  Kur’ân-ı Kerîm vahyi ağır bir söz olarak tanımlamaktadır. Bk. el-Müzzemmil 73/5. Suyûtî, ed-Dürrü’l-

mensûr, 30/176; Şevkânî, Fetḥu’l-ḳadîr, 5/366. 
77  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 10/564; Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (İstanbul: 

Hikmet Neşriyat, 2006), 9/298; Karaman, Kur’an Yolu Meâl ve Tefsir, 5/642. 
78  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 7/278; 7/280. 



18 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

akıcı ve fasih olması doğaldır.79 Benzer bir yorumu Firavun’un Hz. Mûsâ’yı tahkir etmesine 
dair âyetler ile ilgili yapmıştır. Hz. Mûsâ öfkelendiği ve heyecanlandığı için kendini açıkça 
ifade etmekte zorlanmıştır.80 Firavun bu psikolojik etkiyi görmeyip Hz. Mûsâ’nın kendini 
ifade etmekten aciz birisi olduğunu söyleyerek üstünlük edinmeye çalışmıştır. Aynı şeyi 
Mısır’ın mülkiyetinin ve nehirlerinin kendisine ait olduğunu söyleyerek de yapmıştır.81 
Aksine bu söylemi kendi acziyetinin beyanıdır.82  

Mâtürîdî’nin Hz. Mûsâ ile ilgili rivayete dair eleştirisi ve özellikle olgusal 
değerlendirmesi kıymeti haizdir. Zira Hz. Mûsâ’nın dilinde yanmadan kaynaklı bir pelteklik 
veya ifade özrünün varlığı peygamberlerin sıfatları ile mutabık değildir. Peygamberler 
tebliğe engel olacak her türlü kusur ve engelden beridirler. Pelteklik veya kekemelik 
tebliğci için bir kusurdur. Diğer taraftan o toplumdan uzakta uzun bir süre yaşamış olması 
sebebiyle toplumun kullandığı dilin akıcılığını kaybetmiş olması veya istemeden sebep 
olduğu öldürme nedeniyle söz ve ses kontrolünü tam yapamaması doğaldır. Bunun için de 
hem toplumdan uzak kalmayan ve suçlanma ihtimali taşımayan abisi Hz. Hârûn’un daha 
fasih konuştuğu için kendisine yardımcı olarak verilmesini talebi, yerinde bir durumdur.   

Mâtürîdî’nin Hz. Mûsâ ile ilgili olarak makbul görmediği ve eleştirdiği rivayet Hz. 
Mûsâ’nın kavminin ona eziyet etmesiyle ilgilidir. Mâtürîdî diğer rivayetlerde olduğu gibi 
söz konusu rivayetin birçok müfessir tarafından zikredildiğini beyan eder. Rivayete göre 
İsrâiloğulları bir arada ve çıplak yıkanmaktadır fakat Hz. Mûsâ insanların kendisini göreceği 
yerde yıkanmamaktadır. İsrâiloğulları bu durumdan yola çıkarak Hz. Mûsâ’nın 
husyelerinde şişkinlik olduğu yönünde bir ithamda bulunurlar. Bu kusurundan çekindiği 
için insanların kendisini görmesini istememektedir. Hz. Peygamber’den mervi rivayete 
göre83 Allah Hz. Mûsâ’yı kınayan insanların söyleminin doğru olmadığının ortaya çıkması 
için bir taşı aracı kılar. Hz. Mûsâ bir gün yıkanmak için elbiselerini bir taşın üzerine koyar 
ve yıkanmaya başlar. Bu esnada taş üzerindeki elbiselerle uzaklaşmaya başlar. Hz. Mûsâ taşı 
yakalayıp elbiselerini almak için peşinden koşarken insanlar onu çıplak olarak görür ve 
husyelerinde anormallik olduğu iftirası boşa çıkmış olur. Ahzâb Sûresi’nin 69. âyetinde Hz. 
Mûsâ’ya eziyet edenlerden kastedilen de mezkûr rivayetteki iftirayı atanlardır. Allah 
onların söylediği şeyden Hz. Mûsâ’yı temize çıkarmıştır. Müfessirlerin aktardığı diğer 
rivayete göre Hz. Mûsâ, abisi Hz. Hârûn ile bir dağa çıkar ve orada vefat eder. Bunun üzerine 
İsrâiloğulları Hz. Mûsâ’nın hasedinden dolayı abisini öldürdüğünü ifade ederler ve bu, Hz. 
Mûsâ’ya yapılan eziyetin sebebidir.84 Bazısına göre Zeyd b. Hârise Hz. Peygamber’in oğlu 
olarak kabul ediliyor ve Muhammed’in oğlu Zeyd şeklinde tanımlanmaktaydı. Bu durum Hz. 

                                                           
79  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne,  8/166-167.  
80  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne,  7/277. 
81  ez-Zuhruf, 43/51-53. 
82  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 9/172. 
83  Vâhidi, el-Vasît fî Tefsiri’l- Kur’âni’l-Mecîd, 3/483; Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 19/190-191;  
84  Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 12/152. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 19 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

Peygamber’i incitiyordu. Allah evlatlıklarınızı babalarının adıyla çağırın diyerek bu 
yanlışlığa işaret etmiştir. Bilahare bunu yapanların Hz. Mûsâ’ya eziyet edenler gibi 
davrandıklarını da ifade etmiştir.85  

Mâtürîdî Hz. Mûsâ’nın husyelerindeki kusur ile ilgili rivayetin kabul edilemez olduğunu 
belirtir. Zira peygamberler insanları doğru olana davet etmek için görevlendirilmişlerdir. 
Dolayısıyla Hz. Mûsâ’nın insanlar içerisinde çıplak yıkanması gibi bir durum olmaz. Aksine 
insanların da birbirlerini çıplak görmelerini nehyetmekle görevlendirilmiştir. İnsanların da 
onun kendileriyle birlikte çıplak yıkanıp avret yerini görmeyi düşünmeleri makul bir 
yorum değildir. Hz. Mûsâ’nın avretinin görülebilmesi için Allah’ın bir taşı hareket ettirmesi 
hem kabul edilebilir değildir hem çirkin bir ifadedir.86 

Mâtürîdî’ye göre Hz. Mûsâ’ya eziyet edenlerin söyleminin gerekçesi Hz. Hârûn ile 
birlikte bir dağa çıkıp tek başına dönmesidir. Rivayetlere göre insanlar Hz. Mûsâ’nın 
kardeşini öldürdüğünü söyleyip onu incitirler. Hz. Mûsâ bir kişinin kendi kardeşini 
öldürmesinin mümkün olmadığını, böyle söylemekle kendisine haksızlık yaptıklarını 
söylese de inanmazlar. Daha sonra melekler Hz. Hârûn’u alıp insanların arasına getirir. Hz. 
Hârûn dirilerek Hz. Mûsâ’nın onu öldürmediğini, kendi eceliyle öldüğünü belirtir.87 İlgili 
âyetin maksadının bu olabileceğini söyleyen Mâtürîdi başka bir yorum daha yapar. Hz. 
Mûsâ’nın kavmi sürekli onun taleplerini yerine getirmemekte ve onu delilik ve sihirbazlıkla 
itham etmekteydi. Hz. Peygamber’in de sihirbaz ve mecnun olarak tanımlanmasının onu 
üzdüğünü belirten Mâtürîdî son yorumun hem âyetlerdeki vurguya hem de olguya mutabık 
olduğunu zımnen beyan eder.88  

Mâtürîdî’nin Hz. Mûsâ ile ilgili eleştirileri dikkate değerdir. İfade ettiği üzere 
peygamberler insanların ahlaki eğitimleri için görevlendirilmişlerdir. Dolayısıyla 
insanların bir arada çıplak yıkanması ve Hz. Mûsâ’nın rahatsızlığı sebebiyle bundan uzak 
durması genel ahlaki ilkelere aykırıdır. Zira çıplaklık Kur’ân tarafından şeytani bir gaye 
olarak betimlenmektedir. Kur’ân Hz. Âdem ile Hz. Havva’nın bu sebeple sahip olduğu 
nimetlerden uzaklaştığını beyan etmektedir.89 Hz. Mûsâ’da kusur olmadığının görülmesi 
için bir taşın Allah tarafından kullanılması mezkur olgu ekseninde makul değildir. Özellikle 
Hz. Peygamber’in de Hz. Mûsâ gibi kavmi tarafından çeşitli eylem ve söylemlerle eziyete 
uğramasının kastedilmesi daha isabetli görünmektedir. Zira kıssalardaki anlatılar 
muhataplara geçmiş örnekler üzerinden mesaj vermeyi amaçlamaktadır.90 

                                                           
85  Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, 3/426. 
86  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/417. 
87  İbn Atiyye, el-Muḥarreru’l-vecîz, 4/401. 
88  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/419. 
89  el-A’râf 7/27. 
90  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/419. 



20 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

3. Diğer Peygamberler İle İlgili Yorumları 

Bu başlık altında Mâtürîdî’nin birkaç peygambere dair yorumları tahlil edilecektir. Her 
bir peygambere alt başlıklar oluşturmak çalışmanın mahdut sınırını aşabileceği 
düşüncesiyle bir arada ve mücmel mahiyette sunulacaktır. 

Mâtürîdî, Hz. Dâvûd ile ilgili insani bir durum analizi yapıp, bazı yorumların kabul 
edilemeyeceğini ifade eder. Öncelikle iki meleğin Hz. Dâvûd’un yanına girerek kendileri 
hakkında hüküm vermeleri isteği farazi bir anlatı olarak kabul edilmelidir. Zira meleklerin 
koyun sahibi olmaları ve birbirlerine haksızlık yapmaları mümkün değildir. Bu durumda 
meleklerin yalan bilgiler aktardığını söylemek gerekir ki, bu kabul edilebilir değildir. 
Dolayısıyla bu kıssada olay meydana gelmiş gibi bir aktarım söz konusudur. Mâtürîdî’ye 
göre, Hz. Dâvûd melekler arasında hatalı hüküm vermek sebebiyle kınanmış ve istiğfar 
etmiş değildir.91 Aynı şekilde müfessirlerin aktarmış olduğu bir anlatıdaki kadınla evliliğiyle 
de bağlantılı olmadığını ifade eder. Söz konusu kıssanın kısmen makbul olduğunu ama bir 
kısmının kabul edilebilir olmadığını ifade eder. İlgili rivayete göre Hz. Dâvûd sarayın 
duvarına konan bir kuşu yakalamak ister fakat kuş sarayın tepesine kadar uçar. Onun 
arkasından giderken pencereden bir kadın görür ve kadının güzelliğinden etkilenir. 
Mâtürîdî buraya kadar anlatılan hususun makbul olduğunu ifade eder. Bir insanın bir kuşun 
peşinden giderken bir kadını görmesinde ve Hz. Peygamber’in kalbinin Zeyneb’e 
meyletmesinde olduğu üzere Hz. Dâvûd’un gönlünün gördüğü kadına meyletmesinde sorun 
yoktur. Zira insan, duygularını kontrol edemez. Ama bu kadını uzun süre izlemesi hiçbir 
peygamber için mümkün olmayan bir durumdur. Bilhassa bu kadınla evlenmek için 
kocasını savaşa gönderip öldürtmesi asla kabul edilemezdir.92  

Tefsir literatüründe yer alıp93 Mâtürîdî’nin kabul edilemez olarak tavsif ettiği rivayetin 
kaynağının da Kitab-ı Mukaddes olduğu belirtilmelidir.94 Uriya isimli bu kişi Hz. Dâvûd’un 
komutanlarından birisi olup, O’nun hiçbir niyeti ve amacı olmaksızın cephede öldükten 
sonra karısı ile evlenmesi de kabul edilebilir bir durumdur. Mâtürîdî’ye göre Hz. Dâvûd 
muhtemelen yanlış olmayan bir iş yapmış olsa da peygamber olması hasebiyle zellesi 
sebebiyle ikaz edildiğini düşünüp tevbe etmiş olabilir. Nitekim istiğfar âyetinden sonraki 
âyette Hz. Dâvûd’un bağışlandığı ve Allah katında değerli bir makamının olduğu 
zikredilmiştir.95 Böyle bir makam sahibi peygamberin sıradan insanların bile işlemeyeceği 
günahlarla anılması mümkün değildir. Mâtürîdî birçok yerde ifade ettiği üzere 
peygamberler ile ilgili bazı anlatıların hikmet ve ismete münafi olduğu düşüncesiyle kabul 
etmemiştir. İnsanın duygularına hakim olamayacağı yönündeki psikolojik yorumu dikkate 

                                                           
91  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/616. 
92  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/617. 
93  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 20/69-70; Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, 5/85-86; Suyûtî, ed-

Dürrü’l-mensûr, 12/512-513. 
94  Kitabı Mukaddes, II. Samuel 12/7-25. 
95  Sâd 38/25. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 21 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

değerdir. İnsan olmaları hasebiyle peygamberlerden de zelleler hasıl olabilir. Sıradan 
insanlar için kınanmayacak bazı hususlar peygamberlerin seçkin konumları sebebiyle itaba 
muhatap olabilir. Hiçbir dahli ve gayesi olmaksızın kadının kocası savaşta vefat ettikten 
sonra onunla evlenmesi itab gerektirmeyen bir durum olsa da peygamber olması kınanma 
sebebi olabilir.  

Mâtürîdî’nin muhtevasını hiç aktarmadan eleştirdiği rivayetlerden birisi Hz. Süleyman 
ile ilgilidir. Her ne kadar Mâtürîdî, müfessirlerin aktardığı rivayetleri aktarmayı gerekli ve 
uygun görmediğini belirtmiş olsa da bazı rivayetleri aktarmaktan müstağni kalamamıştır. 
“Süleyman’ı bir sınavdan geçirmiş ve tahtının üzerine bir ceset koymuştuk”96 âyeti ile ilgili olarak 
müfessirler Hz. Süleyman’ın bir eşinin isteğiyle putlara tapmış olması sebebiyle itab 
edildiğini söyler.97 Allah İsrâiloğulları’nın dışındaki kabilelerden herhangi bir kadınla 
evlenmemesini emretmesine rağmen Hz. Süleyman başka bir kadına evlenir ve onun 
isteğiyle putlara tapar. İbn Abbas’tan aktardığı bir rivayete göre Hz. Süleyman’ın Cerâde 
isminde bir eşi vardır. Eşleri arasında en çok onu sevmektedir ve onunla yalnız kalmak 
istediğinde yüzüğünü ona verir. Bir gün Cerâde’nin akrabaları ile başkaları arasındaki bir 
davada, haksız olmasına rağmen, Cerâde’nin akrabaları lehine karar verir. Âyetteki ikazın 
sebebi budur.98 Mâtürîdî zikredilen her iki rivayetin kabul edilemez olduğunu belirtir. Allah 
peygamberini bir kusur veya gafleti sebebiyle imtihan etmiş olabilir. Peygamber hiçbir 
gerekçe olmaksızın da imtihan edilebilir. Nitekim insanlar bazen sonucun görülebilmesi 
için hiçbir gerekçe olmaksızın imtihana tabi tutulabilir. Peygamberlerin sıradan 
insanlardan yüce bir makamı olduğu için bazen zelleler sebebiyle imtihan edilebilir ve 
bundan dolayı ısrarla istiğfar talebinde bulunabilirler.99  

Mâtürîdî Hz. Süleyman’ın tahtına bir ceset bırakılması ile ilgili olarak İsrâiloğuları’nın 
yaptığı buzağı örneğinden mülhem, varmış gibi bir durumun aktarıldığını ifade eder. Nasıl 
ki İsrailoğulları’nın buzağısı gerçek değilse Hz. Süleyman’ın tahtındaki ceset de ona 
benzemekle birlikte o değildir. Ceset ile kastedilen onun hükümranlığı olabilir. Dolayısıyla 
ceset hükümranlığından kinayedir ve Allah hükümranlığını elinden almakla onu imtihan 
etmiş olabilir. Bildiğimiz bir şey var ki, Allah onu bağışladığını ifade etmektedir.100 
Bağışlanan fiilleri varsa da kasıtsız sürçmeler veya zelleler olabilir.101 

                                                           
96  Sâd 38/24. 
97  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/618. 
98  Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, 5/94. Mâverdî’nin aktardığı bilgiye göre Hz. Süleyman’ın kınanma sebebi 

hayızlı iken eşleriyle birlikte olmasıdır. Bu bilgi tasvibi mümkün olmayan bir muhteva içermektedir. 
Çünkü Yahudi şeriatında da adetli iken kadınla cinsel birliktelik asla izin verilmeyen bir durumdur. Bir 
peygamberin hayızlı iken eşleriyle cinsel birlikteliği kabul edilemez bir durumdur. 

99  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/619-620. 
100  Sâd 38/40. 
101  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/612. 



22 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

Müfessirlerin aktardığı rivayetlere göre Hz. Süleyman’ın tahtındaki ceset Sahr 
ismindeki bir cin veya Asef ismindeki bir şeytandır. Bir gün Hz. Süleyman ona insanları nasıl 
fitneye düşürdüğünü sorar. Asef yüzüğünü verirse bilgi vereceğini söyler. Hz. Süleyman 
yüzüğü ona verince Asef yüzüğü denize atar. Hz. Süleyman’ın tüm gücü ve hükümranlığı 
yok olur. Allah bu süreçte söz konusu şeytanın Hz. Süleyman'ın eşleri ile birlikte olmasını 
engellemiştir.102 Diğer rivayetlere göre Hz. Süleyman bir gün tuvalete girerken yüzüğünü 
en güvendiği eşine verir. İçeride iken şeytan Hz. Süleyman’ın kılığına girerek eşinden 
yüzüğü alır ve Hz. Süleyman'ın tüm hükümranlığına sahip olur. Bu süreçte Hz. Süleyman 
bir ceset gibi olur. Yüzüğü denize atılan Hz. Süleyman, bir balığı yemek isterken yüzüğü 
onun karnında bulur ve eski gücüne kavuşur.103 Mâtürîdî’nin tefsir literatüründeki mezkûr 
rivayetlere dair eleştirileri oldukça değerlidir. Zira mitolojik muhteva ile bezenmiş, 
peygamberlerin ismet sıfatı ve hikmet ile bağdaşmayacak bir içerik vardır. Mâtürîdî’nin 
ifade ettiği üzere Hz. Süleyman hiçbir gerekçe olmaksızın veya peygamberlerin seçkinliği 
bağlamında bir sürçme/zelle sebebiyle imtihan edilmiş olabilir. Cesedin hükümranlıktan 
kinaye olabileceği yorumu da kıymeti haizdir.      

Mâtürîdî’nin rivayetler bağlamında yorum yaptığı bir diğer örneklem Hz. Eyyûb’e 
dairdir. Sâd Sûresi’nde Hz. Eyyüb “Şeytan bana sıkıntı ve ızdırap vermektedir”104 şeklinde sıkıntı 
ve acısını şeytan ile ilintilemektedir. Mâtürîdî böyle bir durumun ve gücün şeytana niçin 
verildiğini, acı ve kederin şeytana nispet edilmesinin gerekçesinin bilinemeyeceğini ifade 
eder. Allah’tan bu konuda sabit bir bilgi gelmeden herhangi bir yorum yapma hakkımız 
olmadığını da ekler.105 Bu konuda yorum yaparken diğer peygamberler ile ilgili dile getirdiği 
hususa özellikle işarete eder. Allah’ın sevdiği kullarına karşı şeytana güç vermesi ve imkan 
tanıması hikmet, adalet ve rahmet cihetiyle mümkündür. Allah dilediği kulunu dilediği 
vasıtalarla zorluk ve bela ile imtihan edebilir. Bu imtihan için hiçbir gerekçe ve sebebin var 
olması zorunlu değildir.106 Mezkûr âyetten önce Allah Hz. Dâvûd ve Hz. Süleyman’ın 
imtihanından bahsetmiştir. Dolayısıyla tüm âyetler bir arada değerlendirilerek 
okunmalıdır. Allah Hz. Peygamber’e farklı örnekler zikrederek, kimi elçilerini hükümranlık 
ve güç ile, kimisini ise acı, keder ve kayıplar ile imtihan ettiğini ve hepsinin de imtihandan 
başarılı bir şekilde çıkarak bağışlanma ve değer edindiğini beyan etmiştir.107 Dolayısıyla 
ilgili kıssalar vasıtasıyla Hz. Peygamber’e bir mesaj verilmiştir. Tefsir literatüründe Hz. 
Eyyûb’ün elinden alınan yakınlarının yeniden diriltildiğini ve malının fazlasının geri 

                                                           
102  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 19/89-90.  
103  Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, 5/96-97; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 12/578. 
104  Sâd 38/41. 
105  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/632. 
106  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/632. 
107  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/633. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 23 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

verildiğine dair rivayetler olduğunu belirten Mâtürîdî bunun mümkün olduğunu ifade eder. 
Zira Allah bunu yapmaya muktedirdir.108    

Mâtürîdî hiçbir gerekçe olmadan da Allah’ın, sevdiği kullarını böyle imtihanlara tabi 
tutabildiğini ve bunu da onların düşmanlarıyla yaptığını ifade etmişse de rivayetler 
imtihana dair farklı bir gerekçe zikrederler. Söz konusu rivayetlere göre Hz. Eyyûb sahip 
olduğu tüm nimetlerin Allah’tan geldiği bilinciyle hareket eden ve sürekli şükreden bir 
kuldur. Bu durum gökteki tüm meleklerce takdir edilmektedir. Bunun bilincinde olan 
şeytan bir gün Allah’ın huzuruna çıkarak Hz. Eyyûb’ün elindeki nimetlerin alınması halinde 
şikayet eden bir kul olacağını söyler. Allah şeytanın bu iddiasının meydana gelmeyeceğini 
ortaya çıkarmak için şeytanın Hz. Eyyûb’ün elinde olanı almasına izin verir. Aklına ve 
bedenine dokunmasına ise izin vermeden Hz. Eyyûb imtihan edilir. Tüm mallarını ve 
sevdiklerini elinden alsa da Hz. Eyyûb asla şikayet etmez ve şükretmeye devam eder. Daha 
sonra Allah aklına ve diline zarar vermemek koşuluyla şeytanın imtihanı bir üst seviyeye 
çıkarmasına izin verir. Şeytan, Hz. Eyyûb secdede iken burnuna üfler. Bedeni bir hastalıkla 
kaşınmaya başlar. Hz. Eyyûb taşlarla bedenini kaşımaya çalışırken derisini parçalar. 
Vücudundaki etler dökülünce vücudu kokar, insanlar onu şehrin dışına çıkarırlar. Eşi hariç 
herkes kendisinden uzaklaşır. En nihayetinde halini Allah’a arz eder ve sağlığına kavuşur.109 
Rivayetler Hz. Eyyûb’ün imtihanının sebebinin şeytan olduğunu belirtmektedir. 
Binaenaleyh hastalığın şeytandan gelmesini söylemesinin sebebi budur.110 Tefsir 
literatüründe yer alan mezkur rivayet neredeyse aynısıyla Tevrat’ta yer almaktadır.111 
Mâtürîdî, tefsir literatüründe yer alan Hz. Eyyûb ile ilgili rivayetlere mutlaka mülaki 
olmalıdır. Klasik yaklaşımında rivayetlerin var olduğunu, bunların zikredilmesinin gereksiz 
olduğunu veya kabul edilemez olduğunu zikrederken, Hz. Eyyûb ile ilgili rivayetlere dair en 
küçük bir telmihte bulunmamıştır. Hz. Eyyûb’ün müptela olduğu acı ve ızdırabı şeytana 
nispet etmesini veya buna imkan tanınmasını bilemediğimizi ifade eder. Tevrat anlatıları 
ekseninde Hz. Eyyûb’ün imtihan edilme sürecinde şeytanın aktif bir rol alışına dair de 
herhangi bir yorumda bulunmamıştır. Mâtürîdî’nin mezkur kanaatinin değerli olduğunu 
belirtmekle birlikte isrâiliyât eksenli rivayetlerin kabulünün mümkün olmadığını 
belirtmemiz gerekir. Zira Allah’ın şeytan ile tabiri caizse iddialaşması Allah’ın kudret ve 
celali ile bağdaşan bir durum değildir.   

Mâtürîdî’nin âyetlerdeki lafızlar ekseninde değerlendirip eleştirdiği rivayetlerden birisi 
Hz. Yûsuf ile ilgilidir. Yûsuf Sûresindeki “Kadın onu arzulamıştı; eğer Rabbinden gelen kesin delili 
görmemiş olsaydı Yûsuf da onu arzulamıştı”112 âyetine dair müfessirlerin aktardığı rivayete 

                                                           
108  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 8/634.  
109  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 16/334-336; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 10/342. 
110  Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, 5/105. İsrailiyata karşı tavrıyla bilinen İbn Kesîr Tevrat anlatılarını içeren 

rivayetleri zikretmemiştir. İbn Kesîr, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-‘Aẓîm, 7/74-75. 
111  Kitabı Mukaddes, Eyüp: 1/1-22. 
112  Yûsuf 12/24. 



24 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

göre Hz. Yûsuf kadını arzulamakla kalmamış bunu pratiğe dökmüştür. Kadın sırt üstü 
yatmış, Hz. Yûsuf da kadını arzulamış, elbisesini çıkarmış ve kadının bacaklarının arasına 
girmiştir. 113 Tam bu işi yapacağı sırada gördüğü şey konusunda farklı rivayetler vardır. 
Birincisi Hz. Ya’kûb’u parmaklarını ısırırken görmüştür. İkincisi duvarda ona engel olan 
bazı yazılar görmüştür. Bu yazıların birisinde, “Zinaya yaklaşmayın”114 âyeti yazılıdır.115 
Mâtürîdî bu rivayet ve buna benzer rivayetlerin hurafe olduğunu ve bunları zikretmenin 
helal olmadığını özellikle vurgular.116 Öncelikle âyet, Hz. Yûsuf’un sadece kadını 
arzuladığını ifade etmiştir. Bu kalbi bir durum olabilir ve bundan dolayı sorumlu 
tutulamaz.117  Mâtürîdî başka âyetlerle tefsir yapma usulünü burada da işlevselleştirmiştir. 
Hz. Yûsuf “kadının kendisiyle birlikte olmak istediğini”118 söylemiş ve kendisini aklamıştır. Eğer 
aksi bir durum olsa kendisini aklamazdı. İkincisi kadın ondan murat almak istediğini, onun 
ise iffetini koruduğunu beyan etmişken119 aksini söylemek doğru değildir. Mamafih, Allah 
fuhşu ondan uzaklaştırdığını söylemişken,120 müfessirlerin aksini ifade etmesi âyetle 
çelişmektedir. Zira kadının bacakları arasına girmiş olması fuhuştan uzaklaşmadığına 
delalet eder. Üçüncüsü Hz. Yûsuf zindandan çıkarılma sürecinde aklanmak istemekte ve 
“Efendisinin yokluğunda ona ihanet etmediğinin bilinmesini”121 beyan etmektedir. İhanet etmiş 
olsa aklanmak istemezdi. Daha da önemlisi konumuz olan âyetten bir önceki âyette kadın 
onu günaha davet ettiğinde Hz. Yûsuf “Hâşâ! Allah’a sığınırım. Kocan bana iyilik yaptı, 
iyiliğe karşılık kötülük yapanlar iflah olmazlar” demiştir. Bu âyette Hz. Yûsuf kadın ile böyle 
bir çirkinliği işlerse hem efendisine zulmetmiş olacağını hem de Allah’a karşı bir suç işlemiş 
olacağını ifade etmişken, müfessirlerin zikrettiği şeyi yani elbisesini çıkarmış olması 
tutarsızdır.122  

Mâtürîdî, Hz. Yûsuf’un kadını öldürmeyi arzuladığını fakat öldürmenin haramlığı aklına 
gelince bundan vazgeçmiş olabileceğini ifade eder. “Rabbinin kesin delilini görmeseydi” 
ifadesini yine başka âyetlerden örneklemeler yaparak anlamlandırır. Buradaki ifade “Eğer 
seni sağlam tutmamış olsaydık onlara az da olsa meyledecektin”123 âyetindeki vurguya 
benzemektedir.124 Hz. Peygamber onlara meyletmiş değildir, Hz. Yûsuf da yanlış bir iş 

                                                           
113  Taberî bu rivayetleri İbn Abbas’tan aktarmıştır. Bk. Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 13/81-83; 

Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, 3/25; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 8/223-226. 
114  el-İsrâ 17/32. 
115  Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân, 13/86-89; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 8/227-230. 
116  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/225-226.  
117  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/227; Kurtubî, el-Câmi’ li-aḥkâmi’l-Ḳur’ân, 9/167. 
118  Yûsuf 12/26. 
119  Yûsuf 12/32. 
120  Yûsuf 12/24. 
121  Yûsuf 12/52. 
122  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/228. 
123  el-İsrâ 17/74. 
124  Mâtürîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/227. 



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 25 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

yapmış değildir. Rabbin kesin delili/burhan konusunda da ilkesel duruşuna matuf bir 
yorum yapar. Bu konuda bize kesin bir bilgi gelmediği için ne olduğunu bilemeyeceğimizi 
belirtir.125  

Hz. Yûsuf ile azizin eşi arasında geçen ve rivayetlerin tasvip edilemeyecek bilgiler 
aktardığı hususta Mâtürîdî’nin ilkesel duruşundan uzaklaşmadığını söylemek mümkündür. 
Öncelikle Hz. Yûsuf’un cinsel birliktelik için elbisesini çıkarması rivayetinin hurafe 
olduğunu belirtir. Yine bu konudaki yorumların ve rivayetlerin yanlışlığını âyetler 
bağlamında ortaya koyar. Hz. Yûsuf’un gördüğü burhan konusunda da bize kesin bir bilgi 
gelmediği için hakikati ancak Allah’ın bileceğini ifade eder.  

Sonuç 

Mâtürîdî dirayet tefsirinin ilk örneği olarak kabul edilir. Bu bağlamda tefsir usulü, tefsir 
tarihi, siyer, kelam, mezhepler arası ihtilaflar gibi konularda temel taşı olabilecek yorum ve 
görüşler izhar etmiş çok yönlü bir isimdir. Tefsirindeki birçok yorum kendisinden sonraki 
müfessirlerce zımnen veya açıkça dile getirilmiş ve tasvip görmüştür. Öncülüğünü yaptığı 
konular arasında, düşüncelerini âyetler ekseninde tahkim etmesi zikredilebilir. Nitekim 
çalışmamızda da bu husus tespit edilmiştir.  

Mâtürîdî’nin en çok üzerinde durduğu konular arasında itikadi görüşlerin eleştirisi yer 
alır. Mu’tezile ve İmâmiyye’yi birçok âyeti tefsir ederken eleştirir. Müfessirin sıklıkla 
yorumladığı bir diğer olgu rivayetlerdir. Özellikle isrâiliyât içerikli rivayetleri açıkça 
eleştirir. Çoğunlukla ilgili rivayetlerin muhtevasını zikretmeksizin eleştiriler yapar. Bazen 
de ilgili rivayetleri özet olarak ihtiyaç ölçeğinde zikrederek eleştirirken, bazı rivayetlerin 
zikredilmesinin caiz olmadığını vurgular. Bilhassa peygamberlerin ismetiyle ve hikmet 
yönüyle bağdaşmayan bazı rivayetlerin hurafe ve uydurma olduğunu, zikredilmesinin de 
doğru olmadığını belirtir.  

Çalışmamızda Mâtürîdî’nin özellikle peygamberler ile ilgili bazı rivayetleri eleştirisi 
tahlil edilmeye çalışılmıştır. Bu bağlamda müfessirin bazı rivayetlere dair ilkesel 
yaklaşımını sergilediğini söylemek mümkündür. Hz. Peygamber’in Mekke aristokratlarının 
isteği üzerine fakir ve köleleri yanından uzaklaştırdığına dair rivayetin risalet ve tebliğin 
hikmetiyle uyuşmadığı gerekçesiyle reddetmiştir. Zira peygamberler tebliğ yaparken 
muhataplarının sosyo-ekonomik statülerini öncelememelidir. Yine Hz. Peygamber’in 
nübüvvetten önce müşrik olduğuna dair rivayet ve yorumu âyet ekseninde eleştirmiştir. 
Hz. Peygamber ile sahabe arasındaki ilişkiye dair dikkate değer yorumlar yapmış ve O’nun 
eşlerinin müminlerin anneleri olduğunu belirtmiştir. Sahabeden hiç kimsenin, O’nun 
eşleriyle ve dolayısıyla anneleriyle evlenme düşüncesinin var olamayacağını; bunun çok 
çirkin olduğunu ifade etmiş ve kabul etmemiştir.  

                                                           
125 Mâtrîdî, Tevilâtu ehli’s-sünne, 6/227. 



26 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

Mâtürîdî’nin diğer peygamberlere dair yaklaşımı da Hz. Peygamber ile benzerdir. Hz. 
Mûsâ’nın konuşma özrünün pelteklik olmayacağını belirtir. Zira bu bir tebliğci için 
kusurdur. Hz. Mûsâ bir adamı öldürdüğü ve uzun bir dönem Mısır’da bulunmadığı için 
heyecan veya öfkelendiğinde yerel dili yetkin bir şekilde kullanamamış olabilir. Dilindeki 
düğümün giderilmesi için duası bu gerekçeye binaen olmalıdır. Mâtürîdî’nin olgusal ve 
psikolojik vakıaya matuf mezkur yorumunun değerli olduğunu belirtmemiz gerekir. Hz. 
Mûsâ’nın bedensel kusuru ile ilgili rivayeti toplumsal ahlak ve nübüvvetin hikmetiyle 
bağdaşmadığı gerekçesiyle reddeder. Bu eleştirisinin de yine hikmet ve olgu açısından 
önemli olduğu söylenmelidir.  

Mâtürîdî, Hz. Dâvûd ve Hz. Süleyman ile ilgili zikredilen rivayetlerin bir kısmını insânî 
olgu ve değer açısından makbul bulurken isrâiliyât içerikli muhtevayı kabul etmez. 
Müfessirlerin Hz. Eyyûb ile ilgili aktardığı Tevrat menşeli rivayeti hiç zikretmemiştir. 
Kuvvetle muhtemel, Allah’ın kudretiyle bağdaşmayan bir muhtevası olduğu için 
zikretmemiştir. Hz. Yûsuf ile ilgili kabul edilemez rivayeti de ayetler ekseninde eleştirir. 
Âyetler Hz. Yûsuf’un zinadan beri kılındığını söylerken müfessirlerin aktardığı aksi yöndeki 
rivayetin dikkate alınamaz olduğunu ifade eder.   

Sonuç olarak Mâtürîdî’nin birçok rivayeti ismet, hikmet ve olguyla mutabık olmadığı 
için eleştirdiğini ifade etmek gerekir. Değil peygamberler sıradan insanlar için bile çirkin 
kabul edilebilecek anlatıların zikredilmesinin gereksiz, anlamsız ve dahi caiz olmadığını 
ekler. Özellikle de âyetler ekseninde eleştiriler yapması hem tefsirinde kullandığı usul hem 
de ilkesel yaklaşımı açısından oldukça değerlidir. 

  



Māturīdī’s Criticism of the Rations in the Commentary Literature Within the Axis of Intention, Wisdom and 
Fact 27 

Nisar | ISSN: 2979-9147 
 

Kaynakça | References | مصدر  

Acar, H. İbrahim. “İddet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/466-471. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2000. 

Ağkuş, Yûsuf. İmam Mâtürîdî’nin İsrâiliyat’a Yaklaşımı”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 22/1 
(2022), 467-489.   

Ateş, Abdurrahman. “Hz. İbrahim’e İsnat Edilen Üç Yalan”. EKEV Akademi Dergisi 8/18 (2004), 
75-88;  

Bahar, Murat. “Yûsufefendizâde’nin Hz. İbrahim’e İsnat Edilen Üç Yalan Meselesini Şerhi”. 
Amasya İlahiyat Dergisi 23/2 (Kasım 2024) 105-130. 

Begavî, Ebû Muhammed Hasan b. Mesûd. Tefsîru’l-Beġavî: Meâlimu’t-tenzîl. thk. Muhammed 
Abdullah en-Nemr. 8 Cilt. Riyad: Dâru Tayyibe li’n-Neşr, 1989. 

Beyhâkî, Ebû Bekir Ahmed b. Hüseyin b. Ali. es-Sünenul Kübrâ, thk. Muhammed Abdulkadîr 
‘Atâ. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2003.  

Beyzâvî, Nâsıruddîn Ebu’l-Hayr Abdullah b. Ömer b. Muhammed. Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-
te’vîl. thk. Muhammed Abdurrahman Maraşlî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turasi’l-
Arabî, 2001. 

Bikāî, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer b. Hasen. Naẓmü’d-dürer fî tenâsübi’l-ây ve’s-
süver. thk. Abdulmuhsin Enîs. 22 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmîyye, 1995. 

Derveze, Muhammed İzzet. et-Tefsîru’l-Hadîs: Tertibu’s-Süver Hasebe’n-Nüzûl, 10 Cilt. Kahire: 
Dâru İhyâi’l-Kutubi’l-Arabiyye, 2000. 

Divlekci, Celalettin. “Ahzab Sûresi 37 Ayetiyle İlgili Nüzul Sebebi Rivayetleri ve İlmi Değeri”. 
EKEV Akademi Dergisi 59/18 (Bahar 2014), 89-106. 

Ebu Hayyân, Muhammed b. Yûsuf el-Endelûsî, Tefsîru’l-bahri’l-muhît, thk. Adil Ahmed 
Abdulmevcud. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1993. 

Esen, Muammer. “Nübüvvet (Peygamberlik) ve Peygamberler”. Mâtürîdî’nin Düşünce Dünyası. 
Ed. Şaban Ali Düzgün. Ankara; Kuban Matbaacılık, 2018.   

Gengil, Veysel. Mâtürîdî’de Tefsirin İmkânı. İstanbul: İz Yayıncılık, 2021.  
Hamidullah, Muhammed. “Hilfü’l-Fudûl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/31-32. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 
İbn Âşûr, Muhammed Tâhir. Tefsîru’t-Taḥrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tunus: ed-Dâru’t-Tunusiyye, 

1984.  
İbn Atiyye, Ebû Muhammed Abdullah b. Gālip. el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-Kitâbi’l-‘Azîz. thk. 

Abdusselam Abduşşâfî. 6 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2001. 
İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İsmail b. Ömer. Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-‘aẓîm. thk. Sâmî b. Muhammed es-

Sellâme. 8 Cilt. Riyad: Dâru Tayyibe li’n-Neşr, 1997.  
 İşcan, M. Zeki. “İslam Düşüncesinin Entelektüel Temellerinin Yeniden Yorumlanmasında 

Mâtürîdî’nin Katkısı” EKEV Akademi Dergisi 12/34 (2008), 1-22.  
Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu Meâl ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2007.  
Karataş, Ali. İmam Mâtürîdî Kur’ân’ı Kur’ân’la Te’vîl, 2. Bs. Ankara: Yesevi Yayıncılık, 2014. 



28 Mâtürîdî’nin İsmet, Hikmet ve Olgu Ekseninde Tefsir Literatüründeki Rivayetleri Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nisar 

Karataş, Ali “Çağdaş Tefsirde Mâtürîdî İzleri”,  İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdiye Geleneği Tarih, 
Yöntem, Doktrin, Ed. Hülya Alper. İstanbul: MÜİF Vakfı Yayınları, 2018. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr. el-Câmi’ li-aḥkâmi’l-Ḳur’ân. thk. Hişâm 
Semir el-Buhârî. 21 Cilt. Riyad: Dâru ‘Âlemi’l-Kutub, 1372/1952. 

Mâtürîdî, Ebû Mansur Muhammed. Tevilâtu ehli’s-sünne: tefsîru’l-Mâtürîdî. thk. Mecdî Basillûm. 
10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2005. 

Mâverdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habîb. en-Nüket ve’l-‘uyûn: tefsîru’l-mâverdî. thk. 
Abdulmaksûd bin Abdurrahîm. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, ts. 

Özdemir, Mehmet. “Hz. Muhammed”, Mâtürîdî’nin Düşünce Dünyası. Ed. Şaban Ali Düzgün. 
Ankara; Kuban Matbaacılık, 2018.  

Râzî, Fahreddîn. Mefâtîḥu’l-ġayb: tefsîru’r-Râzî. 32 Cilt. Lübnan: Dâru’l-Fikr Li’t-Tabaa ve’n-Neşr, 
1981. 

Semerkandî,  Ebü’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed. Tefsîru Ebi’l-Leys ̱ es-Semerḳandî, thk. 
Muhammed Muavviz. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1993. 

Suyûtî, Celâleddîn. ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîri bi’l-me’sûr. thk. Abdullah bin Abdulmuhsin et-
Türkî. 17 Cilt. Kahire: Merkezu Hicr li’l-Buhûs, 2004. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed. Fetḥu’l-ḳadîr el-câmiʿ beyne fenneyi’r-
rivâye ve’d-dirâye min ʿilmi’t-tefsîr. thk. Abdurrahman ‘Umeyrâ. 5 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Vefâ, 1991. 

Taberî, Ebû Câfer Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Ḳur’ân. thk.  Abdullah bin 
Abdulmuhsin et-Türkî. 26 Cilt. Kahire: Merkezu’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-Arabiye, 2001.  

Tuğ, Salih - Özek, Ali. vd. Büyük Türk Bilgini İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik Milletlerarası Tartışmalı 
İlmi Toplantı. İstanbul: İFAV Yayınları, 2012.  

Vâhidi, Ebu’l-Hasan. el-Vasît fî Tefsiri’l- Kur’âni’l-Mecîd. thk. Adil Ahmed Abdulmarsud. 4 Cilt.  
Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994. 

Varlık, Sehal Deniz. “Üç Yalanlar Hz. İbrahim’i (a.s) Bir Araya Getiren Rivayetlerin 
Değerlendirmesi”, Dergiabant 13/1 (2025), 62-84.  

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. 10 Cilt. İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2006. 
Yüksel, Muhammed Bahaeddin. Kur’an’ı Farklı Anlama ve Nedenleri. Ankara Okulu Yayınları, 

2017. 
Zemahşerî, Cârullah Ebu’l-Kāsım Muhammed b. Ömer. el-Keşşâf an haḳāiḳi ġavâmidi’t-tenzîli ve 

‘uyûni’l-eḳvali fi vucûhi’t-te’vîl. thk. Adil Ahmed Abdulmevcud. 6 Cilt.  Riyad: 
Mektebetu’l-Abikan, 1998. 

 


