Divan Edebiyat: Arastirmalar: Dergisi/The Journal of Ottoman Literature Studies 35 (Aralik/December 2025), 444-470.
Arastirma Makalesi/Research Article. https://doi.org/10.15247 /devdergisi.1775539

_ _ HZ. sﬁ;EYMAN'IN MELEKLERI: _
FIRDEVSIi-i RUMI’NIN SULEYMAN-NAME-i KEBIR’INDE MELEKLER

Fatih UGUR | ORCID: https:/ /orcid.org/0000-0003-1548-8988 | fatihugur@hacettepe.edu.tr

Ars. Gor., Hacettepe Universitesi, Edebiyat Fakiiltesi, Tiirk Dili ve Edebiyat1 Boliimii, Ankara-Tiirkiye/ Research Assistant,
Hacettepe University, Faculty of Letters, Department of Turkish Language and Literature, Ankara-Tiirkiye ROR
ID: https://ror.org/04kwvgz42

Atif Bilgisi/Citation: Ugur, Fatih. “Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i Rimi'nin Stileyman-name-i Kebir'inde

Melekler”. Divan Edebiyat: Arastirmalar: Dergisi 35 (Aralik 2025), 444-470. https://doi.org/10.15247 /devdergisi.1775539

Ugur, Fatih. “ Angels of King Solomon: Angels in Firdevsi-i Rumi’s Suleyman-name-i Kebir”. The Journal of Ottoman

Literature Studies, 35 (December 2025), 444-470. https:/ /doi.org/10.15247 /devdergisi.1775539

Gelis Tarihi/Date of Submission: 01.09.2025

Kabul Tarihi/Date of Acceptance: 30.10.2025

Yayim Tarihi/Date of Publication: 30.12.2025

Degerlendirme/Peer-Review: Iki Dis Hakem-Cift Tarafli Kérleme/Double anonymized-Two External
Arastirma Makalesi/Research Article

Etik Beyan/Ethical Statement: Bu ¢alismanin hazirlanma siirecinde bilimsel ve etik ilkelere uyuldugu ve yararlanilan tiim
calismalarin kaynakgada belirtildigi beyan olunur./ It is declared that scientific and ethical principles have been followed

while carrying out and writing this study and that all the sources used have been properly cited
Benzerlik Taramasi/Plagiarism Checks: Yapildi — Turnitin
Etik Bildirim/Complaints: divanedebiyatidergisi@gmail.com

Cikar Catismasi/Conflicts of Interest: Cikar catismasi beyan edilmemistir/The author(s) has no conflict of interest to

declare

Finansman/Grant Support: Bu arastirmay1 desteklemek i¢in dis fon kullanilmamistir/The author(s) acknowledge that

they received no external funding in support of this research

Telif Hakk1 ve Lisans/Copyright & License: Yazarlar dergide yayinlanan calisgmalarmin telif hakkina sahiptirler ve
calismalar1 CC BY-NC 4.0 lisans: altinda yayimlanmaktadir/Authors publishing with the journal retain the copyright to
their work licensed under the CC BY-NC 4.0

ISSN: 1308-6553 e-ISSN: 2792-0836

Bu makale, yazarin Firdevsi-i Riimi'nin Siileymdn-nime’sinde Yer Alan Mitolojik Unsurlar bashiklh tezinden tiretilmistir.

444


https://doi.org/10.15247/devdergisi.1775539
https://orcid.org/0000-0003-1548-8988
mailto:fatihugur@hacettepe.edu.tr
https://ror.org/04kwvgz42
https://doi.org/10.15247/devdergisi.1775539
https://doi.org/10.15247/devdergisi.1775539
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr

[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

OZET

Firdevsi-i Rimi'nin XVL. yiizy1l baslarinda kaleme aldig: ve 81 ciltlik hacmiyle dikkat ¢eken Siileymin-nime-i Kebir,
Hz. Siileyman’in hayat: ve hiikiimdarhig: ekseninde kurgulanan, ansiklopedik nitelikte bir eserdir. Eserde, birgok
varlik grubuna iliskin ilm1 bilgiler, gesitli tasvir ve betimlerle sunulmaktadir. Bu varliklar arasinda en ayrintili bicimde
ele alinan varliklar meleklerdir. Firdevsi, her varlik grubuna bir miivekkel melek tayin ederek, evrenin igleyisini ilahi
bir hiyerarsi iizerinden agiklamistir. Cok sayida melegin isminin zikredildigi eserde, kimi melekler ayrintili
betimlenirken bazilar1 yalnizca isim diizeyinde anilmis; ancak gorev ve sorumluluklaria temas edilmistir. Bununla
birlikte meleklerin yaratilisi, hiyerarsik konumlari, fiziksel goriiniimleri ve gorevleri metin boyunca detayli bigimde
anlatilmistir. Hamele-i Ars (Ars-1 azami tasiyan taht melekleri) ve dért biiyiik melek (Cebrail, Mikail, Israfil, Azrail)
basta olmak {izere gokyiizii katlarin1 koruyan ve tabiat unsurlarma nezaret eden melekler detayli sekilde tasvir
edilmistir. Firdevsi, melekleri binlerce yiizlii ve kanath varliklar olarak tarif etmis, onlar1 hem tabiat unsurlarmin
sorumlular1 hem de Hz. Stileyman’in savaslarinda yardimlarina basvuracag: ve gerektiginde gesitli bilgiler alabilecegi
tipik varliklar olarak anlatmistir. Nitekim eserde Hz. Siileyman, bircok konuda meleklerin bilgisine danismus,
insantistii varliklarla yaptig1 savaslarda onlarin yardimini istemistir. Bu ¢alismada, Siileymin-ndme-i Kebir'in tim
ciltleri taranarak meleklere dair veriler tasnif edilmis ve dinler tarihindeki benzer varliklarla iliskisi aciklanmaya
calisilmigtir. Bunun igin oncelikle Siileymin-nidme’de meleklerin nasil anlatildigina odaklanilmis, ardindan 6nce ¢ikan
melekler kendi i¢lerinde gruplandirilarak agiklanmaistir.

Anahtar Kelimeler: Klasik Tiirk edebiyati, Firdevs-i Rami, Siileyméan-name, melekler, dinler tarihi.

Angels of King Solomon: Angels in Firdevsi-i Rumi’s Suleyman-name-i Kebir
Abstract

Firdevsi-i Rumi’s Suleyman-name-i Kebir (The Great Book of Solomon), written in the early 16th century and
remarkable for its vast size of 81 volumes, is an encyclopedic work constructed around the life and reign of King
Solomon. The text presents various scholarly accounts of different groups of beings through descriptive and
illustrative depictions. Among these beings, the angels are treated in the most detailed manner. Firdevsi assigns a
commissioned angel to each group of beings, thereby explaining the operation of the universe through a divine
hierarchy. The work mentions the names of numerous angels: while some are elaborately described, others are only
named but still associated with particular duties and responsibilities. In the Suleyman-name, the creation of angels,
their hierarchical positions, physical appearances, and functions are narrated in detail. Bearers -the angels carrying
the Supreme Throne- and the four great angels (Gabriel, Michael, Israfel and Azrael), as well as those assigned to
guard the heavenly spheres and oversee natural elements, are richly portrayed. Firdevsi depicts the angels as beings
with countless faces and wings, presenting them both as guardians of natural forces and as essential agents assisting
King Solomon in warfare and in the acquisition of hidden knowledge. Indeed, throughout the narrative Solomon
frequently consults the angels for information and calls upon their aid in his battles against supernatural beings. This
study classifies the angelological data by surveying all volumes of the Suleyman-name-i Kebir and seeks to explain
their relationship with similar beings in the history of religions. The analysis first focuses on how angels are
represented in the Suleyman-name, and then groups and examines the prominent angels within their respective
categories.

Keywords: Classical Turkish literature, Firdevsi-i Rumi, Suleyman-name-i Kebir, angels, history of religions.

445



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

Giris

Semavi dinlerde ve kadim mitolojilerde melekler, insanla ilahi olan arasindaki araci varliklar olarak merkezi bir rol tistlenir.
Yahudilik, Hristiyanlik ve Islam gibi monoteist (tektanrili) dinlerde ise Tanri'min iradesini yeryiiziine ileten, ilahi mesajlart
tastyan, ve kimi zaman da kozmik diizeni muhafaza eden varliklar olarak tasvir edilirler. Semavi diisiincede melekler Allah’in
emirlerini yerine getirmek iizere yaratilmis, irade sahibi olmayan ve kullugun mutlak 6rnegi olarak goriilen varliklardir. Tarih
icerisinde pek ¢ok alim ve din adamu gesitli eserlerde meleklerden s6z etmis ve bu ruhani varliklarin kimliklerine, 6zelliklerine
ve gorevlerine iliskin gesitli bilgilere yer vermislerdir. Bu eserlerden biri de Firdevsi-i R(imi, Firdevsi-i Tavil yahut Uzun Firdevsi
mabhlaslariyla bilinen Serefeddin Miisa (6. 1517’den sonra) isimli nasirin/sairin kaleme aldig Siileyman-name-i Kebir (Biiytik
Siileyman Kitabr) isimli kitaptir.'

Firdevsi'nin XVI. ytizyil baglarinda tamamladig1 ve bugiinkii haliyle 81 ciltten miitesekkil Siileymin-nime-i Kebir, edebi bir
yap1 igerisinde tarihi ve ansiklopedik bilgilerin sunuldugu bir ilimler ansiklopedisi goriintimiindedir. Eserde Firdevsi, evrenin
yaratilisindan Hz. Davut’'un, Hz. Stileyman'in annesi Bat-Seva'yla evliligine kadar olan olaylar1 kismen 6zetle vermis, boylece
donemin ilmi birikimi tizerinden bir diinya tarihi dokiimii ¢ikarmustir. Hz. Siileyman’in hiikiimdar olarak tahta oturmastyla
birlikte olaylar1 yavaslatarak detayli bigimde anlatmaya baslayan miiellif, daha sonra varliklari cinslerine gore gruplara ayirarak
Hz. Siileyman’a biatlerini bildirmek tizere geldikleri sahneler kurgulamistir. Buna gore tiim varliklar, kendi cinsleriyle birlikte
sirayla Hz. Siileyman’m meclisine gelerek onun hiikiimdarligini ve peygamberligini tebrik etmisler, ardindan kendi cinslerinin
ozelliklerini anlatmiglardir. Hz. Siileyman’in tiim varliklarla konusabilen bir peygamber olmasindan dolay: bu kurgu yapast,
Hz. Silleyman ve her varligin sohbeti biciminde verilmistir. Dolayisiyla eserin konusunun Hz. Siileyman’in hayat: ve maceralari
olarak segilmesi, Firdevsi'nin tiim varliklar hakkindaki ansiklopedik bilgileri edebi bir yapi igerisinde verebilmesini miimkiin
kilmugtir. Ote yandan kendini tanitan her varlik artik Hz. Siileyman’m ordusunun bir pargast olmus; eserin biiyiik cogunlugunu
tegkil eden savas sahnelerinde bu varliklar kendilerine mahsus 6zelliklerle diisman ordularina kars1 koymuslardir. Bunlar
icerisinde Hz. Siileyman’in meclisine gelen ilk varlik grubu melekler olmustur.

Hz. Silleyman’m bir peygamber olmasi hasebiyle basta vahiy melegi Cebrail olmak tiizere meleklerle iletisim
kurabilmesinin yani sira, onun diger peygamberlerden farkl olarak tiim varliklarla dogrudan konusma ve goriisme yetisine
sahip olmasi, metin boyunca pek ¢ok meselede meleklerin bilgi ve yardimma basvurmasmi miimkiin kilmistir. Nitekim
Siileymin-nime’de, dogadaki her bir unsur igin miivekkel (gorevli/sorumlu) kilnmis melekler s6z konusudur; bu meleklerin
pek ¢ogu eserde Siileyman peygambere gelerek sorumluluk alanlarma giren varlik ve nesneler hakkinda ayrmtili bilgiler
sunarlar. Firdevsi, bu suretle her varlik grubunu kendi i¢inde kategorize etmis; genelden 6zele inen bir bicimde bu varlik
gruplarinin bagma goérevli bir melek tayin etmistir. Ornegin eserde, genel olarak hayvanlar iizerine bir melegin tayin edildigi,
kuslar gibi alt gruplara 6zgii baska meleklerin de bulundugu, hatta Kaf Dagi'nda yasayan kuslar i¢in dahi ayr1 bir melegin
gorevlendirildigi anlatilmaktadir. Miivekkel meleklerin her birinin ads, fiziksel 6zellikleri ve sorumluluk alanlar1 ayr1 ayri tarif
edilmistir. Bu baglamda eserde ¢ok sayida melek adinin zikredildigi goriilmektedir. Nitekim melekler, -Iblis hari¢ tutulursa-
eserde en ¢ok soz edilen varlik grubudur. S6z konusu meleklerin bir kismi detayli bigimde betimlenmis ve anlat1 icinde
neredeyse birer kahraman gibi islenmisken; bir kisminin ise yalnizca adi anilmis yahut gorevli oldugu varlik grubuna kisaca
deginilerek hakkinda ayrintili bilgi verilmemistir.

Siileymidn-nime’de herhangi bir varlik grubunun yonetimi yalnizca bir melekle sinirh degildir. Her varlik ve nesne tizerinde
miivekkel iki farkli insantistii varliga yer verildigi goriilmektedir. Bunlardan ilki daima bir melek olup, ilgili varligm oncelikli
hakimi ve sorumlusudur. Ikinci varlik ise tekvin olarak adlandirilmakta olup ¢ogunlukla bir melek suretinde tasvir edilmekle
birlikte bazi 6rneklerde cinlerden bir varlik oldugu da ifade edilmektedir. Metin boyunca tekvinler, kendilerinden 6nce
zikredilen miivekkel melekten sonra huzura cagrilmakta ve Hz. Siileyman’a sorumlu olduklari varlikla ilgili bilgiler
sunmaktadir.

Bir melegin eserin pek ¢ok yerinde yeniden s6z konusu edilmesi, o melege iliskin gok cesitli veriler elde etmeyi miimkiin
kilsa da kimi bilgilerin gelismesi gibi sorunlar da ortaya gikarmaktadir. Bu sorunlar, 6zellikle meleklerin isimlerinin yazimmndaki
tutarsizliklarda kendini gostermektedir. Bunun temel nedeni, melek isimlerinin tarih boyunca bir kiiltiir ortaminda yahut

! Firdevsi hakkinda detayl bilgi i¢in bkz. Biiyiikkarc1 Yilmaz, 2013.

446



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

kiiltiirden kiiltiire ve dilden dile aktarihirken tammnmayacak olciide degismis olmasidir. Nitekim semavi dinlerde ve
mitolojilerde melekler {izerine genis bir sozliik calismasi hazirlayan Gustav Davidson (2013) da bu meselenin {izerinde durarak
melek adlarinin yazma eserleri kopyalayan yazarlarca degistirilmis olmasmin olusturdugu giicliikten s6z eder. Yinelenen
sesler, ses gogmeleri ve yazar kaynakh degisiklikler, meleklerin kimligini tespitte sorun olusturmaktadir. Ornegin “cehennem
gorevlisi” yahut “gtines yoneticisi” olarak bilinen melek Uriel'in ad1 gesitli kaynaklarda Sariel, Nuriel, Uryan, Uryan, Yehoel,
Ovreel, Oroiael, Fanuel, Eremiel, Ramiel, Yeremiel; hatta Yakup/ Israil olarak dahi yazilmustir (s. 11).

Davidson'un karsilastigi sorun Siileymin-nime’de meleklerin kimligini belirlemekte de aymi durumla kars: karsiya
birakmaktadir. Kur’an’da ve Tiirk-Islam geleneginde ismi sikga gegen meleklerin yaziminda belli bir tutarlilik ve kaynaklarla
kargilagtirilabilirlik miimkiinken, nispeten daha az bilinen kimi meleklerin ismi kaynaklarda tamamen farklidir. Ustelik baz1
meleklerin ismi eser icerisinde de her seferinde farkh yazilmaktadir. Ornegin altinci kat gogiin meleginin ismi eser boyunca
farkli yazilmus olup ilk gectigi yerlerde ‘Ar (5¢) bicimiyle kaydedilmistir. Firdevsinin melekten tekrar sz ettigi sonraki ciltlerde
Gar (2#) adiyla yer verilen melegin ismi, eserin takip eden ciltlerinde tekrar degiserek ‘As ((») adiyla anilmaya baglanmis; ancak
sonraki ciltlerde tamamen degiserek altinci katin meleginin adimin Salsdyil (Jgtlnh) oldugu kaydedilmistir. Eserin sonlarina dogru
Firdevsi bu melekten tekrar soz ederken Semhihdyil (3alasl) ismine yer vermistir. Aym melekten s6z edildigi ok belirgin olan
eserde melegin adi her seferinde degistiginden, miiellifin bu bilgileri elde ederken istifade ettigi kaynag: yahut etkilendigi
kiiltiir dairesini tespit etmek giiclesmistir. Ustelik bu isimler cogu zaman Acdyibii’l-mahlilkdt tiiriindeki ilmi eserlerle de
celisebilmektedir. Pek ¢ok melegin adinda karsilagilan bu tutarsizhigin nedeni ise agik olmamakla birlikte Firdevsinin eserin
girisinde de s6z ettigi tizere farkl dillerdeki muhtelif kaynaklardan yararlanmasi olmalidir. Bir melege iliskin bilgileri muhtelif
kaynaklardan almis olmas ihtimali diisiiniiliirse, kendisi o kaynaktaki ismi kopyalamis olabilir. Ote yandan melegin ismini
unutmus yahut karistirmis olma ihtimali diistiniilebilir. Nitekim eserin uzun bir zaman diliminde yazildig1 goz 6niine alinirsa,
gegen siire icinde miiellifin melek isimlerini unutmas1 muhtemel goriinmektedir. Bunun yani sira eserde meleklerin adinin
yazilmasi gereken yerlerde kimi zaman bosluklar birakildigi da goriilmektedir. Buna gore miiellif veya
miistensih/miistensihler ya melegin ismini unutmus ya da daha sonra yazmak iizere bosluk birakmis olmalidir.”> Takip eden
ciltlerde ayn1 melekten s6z edildiginde ise ismi verilmistir. Bunlarin yam sira miiellifin s6ziinii ettigi bazi meleklerin Siileymin-
nime diginda inceledigimiz hicbir kaynak yahut metinde yer almadig: dikkate alinirsa, Firdevsinin eserini kurarken bazi
meleklere kurgusal bir tip olarak yer vermis olmas: da muhtemeldir.

Bu calismada Siileyman-name-i Kebir'in tiim ciltleri incelenerek meleklere iliskin veriler degerlendirmeye alinmus, dikkat
cekici zellikleri dini kaynaklar’ ve dinler tarihi metinlerinde anlatilan benzer yénleri {izerinden tartisilmistir. Once meleklerin
yaratilis siirecine iliskin veriler, fiziksel goriintimlerine iliskin tasvirler ve gorevlerine dair anlatilanlar incelenmis; ardindan
eserde yer alan melekler ve melek gruplari tasnif edilmis ve Hz. Siileyman 6ykiisiine dogrudan etki eden melekler incelemeye
alinmustir. Ismi verilmeyen, fiziksel 6zellikleri imgesel baglamda dikkat gekmeyen ve -cennetin kapicisi Ridvan gibi- yalnizca
birka¢ yerde ad1 gegen, ancak herhangi bir 6zelliginden stz edilmeyen melekler ise incelemeye dahil edilecek nitelikte veri
sunmadig icin c¢alisma disinda birakilmistir. Yukarida sozii edilen melek isimlerindeki tutarsizliklar ise dipnotlarda
belirtilmistir. Calismada, Siileyman-ndme’nin yazi ¢evrimi yapilmus ciltleri igin ilgili tez ve kitaplara atifta bulunulmus; yazi
gevrimi yapilmamus ciltler i¢inse yazma niishanin kendisine atifta bulunularak sayfa sayilari1 yerine varak numaralar:
kaydedilmistir. Eser ¢cok sayida ciltten olusan hacimli bir metin oldugundan ve bir kitap icerisinde ¢ok sayida cilt yer aldigindan,
karisiklik olmamasi i¢in metin ici atiflarda yazar adiyla birlikte kiitiiphane kayit numarasi ve varak numaralar: verilmistir.

1. Meleklerin Yaratilis1

Siileymdn-ndme’nin girisinden sonra miiellif, yaratilis siirecine genis boliimler aywrmistir. Eserde Firdevsi, meleklerin
yaratihisinin fiziksel dlemlerden ve insandan evvel, ilk zamanlarda oldugunu kaydeder. Buna gore her seyden evvel bir nur

2 Bu husus eserin niishalarinda tekrarlanmaktadr. Bir niishada melegin isminin bos birakildig: yerler, ayni cildin diger niishasinda/niishalarinda da
bos birakilmus olarak goriinmektedir. Dolayistyla bunun miistensih degil, miiellif kaynakl bir eksiklik oldugunu diistinmek miimkiinse de mdiellif
hatt1 bugtin i¢in elde olmadigindan, kesin bir yargiya varilamamaktadir. Yaru sira, kimi niishalarda 6zel isimler kirmizi miirekkeple yazildigindan,
ilk niishay1 istinsah eden kisinin daha sonra kirmiziyla yazmak iizere bosluk birakmis olmasi da muhtemeldir.

® Bu calismada dind kaynaklar i¢in basta Kur’an-1 Kerim ve Kitab-1 Mukaddes olmak tizere Islam hadis derlemeleri ile Yahudi ve Hristiyan inancina
ait kutsal sayilan metinlere bakilmugtir. Kitab-1 Mukaddes'in Eski Ahit boliimii igin Tevrat, Yeni Ahit boliimii iginse Incil isimleri tercih edilmistir.

447



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

yaratilmistir. Bu nur Hz. Muhammed’in nuru ve ruhudur. Daha sonra Allah bu nurdan kainat biiyiikliigiinde bir cevher
yaratmis; ardindan kudret nazariyla bakinca bu cevher erimis, kaynamus ve ortaya ¢ikan alagimin kati1 kismimdan kalem, levh-

i mahfuz ve melekler meydana gelmistir (Demirdz, 2022, s. 83). Dolayistyla melekler, yaratilan ilk ilahi cevherin mahsuliidiir.*

Firdevsi'nin aktardigina gore Allah, yaratiligin {iglincii giinii olan bir Sali giiniinde, ilkin arg-1 azami tasimakla gorevli olan
Hamele-i Arg meleklerini yaratmistir. Ardindan sirastyla dort biiyiik melek olan Israfil, Mikail, Cebrail ve Azrail yaratilmustir.
Diger tiim melekler ise bu dort biiyiik melekle birlikte dort ayr1 fasilda ortaya ¢ikmustir (Demir6z, 2022, s. 84-85). Kur’an’da bu
bilgiye iliskin herhangi bir ayet yer almamakla birlikte, meleklerin yaratilisiyla ilgili bilgi de verilmez. Meleklerin nurdan
meydana geldigine iliskin yaygmn bilginin kaynag: ise Hz. Ayse’den nakledilen “Melekler nurdan, cinler dumansiz atesten,
Adem ise size anlatilandan (balciktan) yaratild1” (Sahih-i Miislim, Zithd, 60-61) hadisine dayanmaktadur. Siileymain-nime’de eser
boyunca meleklerin nurani varliklar oldugu siklikla sdylenmisse de yaratilislar1 bahsinde bu hususun iizerinde durulmadig:
goriilmektedir. Ote yandna eserin cesitli yerlerlerinde meleklerin nurani varliklar olduklari, pak nurdan yaratildiklar: gibi
hususlar gesitli vesilelerle dile getirilmistir.’ Bununla birlikte meleklerin, Firdevsi'nin verdigi ve Islami kaynaklarda da yer alan
yukaridaki bilgilere gore, Hz. Muhammed’in nurundan yaratilan cevhere ait olmalari dolayisiyla yine nurdan yaratildiklar
sOylenebilir. Meleklere iliskin bilgilerin daha kisith oldugu Tevrat’ta da bu varliklarin yaratilisina iliskin net bir bilgi yer almaz;
ancak “ates 15181” ile iliskilendirildikleri birtakim ayetler mevcuttur. Yine Midras metinlerinde de meleklerin “atesin
kivileimindan yaratildig1” (Bereshit Rabbah, 3:4) soylenmektedir. Talmud kaynakli kimi bilgilerse, meleklerle 151k arasinda iligki
kuruldugunu gostermesi bakimindan dikkate degerdir. Burada meleklerin “Isik Nehri'nden yaratildiklar1” ve “daima Tanr1'y1
ylicelten sarkilar sdyledikleri” (Hagigah, 14a) kaydedilmistir. Incil’de 1s1k ve melek iliskisi daha agiktir. Bir melegin yiiziiniin
giines gibi (aydinlik) oldugu (Vahiy, 10:1), baska bir melegin ise yere indiginde, yeryiiziinii gérkemiyle aydinlattig: (Vahiy 18:1)
kaydedilmistir. Ayrica 6zellikle 151k meleklerinden de sz edilir ve seytanin bile (kilik degistirerek) kendini 151k melegi gibi
gosterebilecegi (Korintliler, 11:14) yazihidir. Benzer sekilde Aziz Petrus’un hiicreye kapatildigi, ancak Rabbin melegi geldiginde
bu hiicrede bir 151k parladigindan sz edilmektedir (Elgilerin Isleri, 12:7). Dolayisiyla meleklerin nurdan yahut igiktan yaratildig
bilgisi dogrudan degilse de dolayli olarak dinler tarihinde miistereken kabul edilmis bir husustur.

Firdevsi'nin, yaratilis siirecinde soziinii ettigi bu ilk melek grubu (Hamele-i Ars melekleri ve dort biiyiik melek), eser
boyunca mukarreb (yaklagmis, yakin, dost) melekler olarak anilirlar. Bu melekler dogrudan Allah’la goriisme imkanna sahip
olmakla, hiyerarsik diizlemde, yaratilacak olan diger tiim meleklerin tistiinde konumlandirilmislardir. Firdevsi metin boyunca
bu mukarreb melekler igin siklikla kerriibi, kerriibiyyiin ve kerriibiyin ifadelerini de kullanir. Bu sozctiklerle k-r-b (kurb: yakinlik)
kokiinden gelen mukarreb sdzciigii arasinda etimolojik bir iliski kurmaya ¢alisan kimi alim ve arastirmacilarin aksine, sdzciik
Akkadca asilli olup Ibranice Tevrat'ta Kerubim'® seklinde gegen kelimenin Arapcalagmis bigimidir. Kerub kelimesinin muhtemel
kokeni olarak Akkadca kuribu sozciigii gosterilse de, bu baglantinin Kerubilerin birer arac1 degil, esasen koruyucu figiirler
olduguna isaret ettigi savunulur (Wood, 2008, 9-13). Bu dogrultuda Alice Wood (2008), Kerubilerin birincil iglevinin Tanr1 min
kutsal mekanini ve otoritesini korumak oldugunu ileri siirer ve bu iddiay1 hem sézciik kokeniyle hem de metinsel baglamlarla
desteklemeye calisir. Bu yaklasim, daha 6nceki arastirmacilarin iddialarinin aksine, Kerubilerin sembolik anlamdan ¢ok islevsel
roliinti vurgulamaktadir (s. 141-156).

Wood (2008), Kerubim melekleri {izerine hazirladig1 ¢alismasinda, bu meleklerin dontistimleri ve kimliklerinin olusumu
tizerine gesitli bilgiler vermistir. Ona gore Tevrat’ta yaratilan ilk melek grubu olarak sz edilen Kerubiler, baslangicta Tanri'min
ikametgahin ve Ahit Sandig1’n1 koruyan; tek ytizlii, dort ayakl ve kanath koruyucu varliklar olarak tasvir edilirken siirgiin
sonras1 metinlerde, 6zellikle Hezekiel kitabinda, bu figiirlerin bi¢imi ve islevi degismistir. Dort ytiizlii, dort kanatli ve daha ¢ok

* Kur'an’da ve hadis kaynaklarinda yer almasa da, Islami gelenekte Allah'in 6nce kendi nurundan yesil bir cevher yarattigmna dair inang ve
diisiincelere iliskin kayitlara tesadiif edilmektedir. Yaratilan bu ilk cevherin ismi, cevher-i evveldir. Sonrasinda Allah bu cevhere muhabbet nazarryla
ile bakinca, cevher-i evvel eriyerek su gibi akmis ve soyut alemler yaratimuistir. Iki bin sene gegtikten sonra Allah bir kez daha muhabbet nazariyla
bakmus ve béylece somut alemler yaratilmustir. Diinya bu ikinci cevhere ait dlemlerin igindedir. Alem-i melekiit (melekler alemi) ise ilk cevherin yahut
cevhere muhabbetle ilk bakigin tirtintidiir (Sentiirk, 1994, s. 133).

5 Ornegin meleklerin Hz. Adem’e secde etmeye kars1 giktiklar: fasilda Firdevsi meleklerin dilinden, onlarin pak nurdan yaratildiklarimi yazmistir
(Demiroz, 2022, s. 111).

6 Sézctigiin ash Kerubi bigiminde olup sondaki -m takisi Ibranice ¢ogul ekidir. Dolayisiyla calismada bu meleklerden Kerubiler ve Kerubim melekleri
olarak s6z edilmistir. Ayni durum Yahudi geleneginde taht melekleri olarak kabul edilen Seraflar icin de gegerlidir. Cesitli metinlerde Serafim
bi¢iminde yazilan meleklerden bu ¢alismada Seraflar yahut Serafim melekleri olarak s6z edilmistir.

448



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

hayyot (canh varliklar) ile 6zdeslestirilen kozmik tastyicilar haline gelmislerdir. Bu siireg i¢inde Kerubilerin Tanrinin tahtini
tasidigina dair yeni bir anlayis gelismis ve sonraki donem metinlerinde -6rnegin Enok kitab: ve Kumran metinlerinde- Kerubiler
artik ilahi 6vgii diizeninde yer alan bir melek sinif1 olarak goriilmeye baglanmistir. Boylece melekler hiyerarsisinde en yukarida
yer almuglardir (s. 88-94).

Eserde meleklerin yaratilis stirecinde Allah’tan kendilerine nefs vermesini istedikleri de anlatilir. Zira Allah cinleri, perileri
ve devleri nefs sahibi olarak yaratmis; ancak meleklere bu ozelligi vermemistir. Firdevsinin Lokman Hekim'in dilinden
anlattig1 kissaya gore melekler Allah’a dua ederek nefs sahibi olmay: dilerler. Allah da bu duay: kabul eder. Ancak melekler,
nefslerine uyarak yoldan ¢ikar ve asi olurlarsa, hepsinin suretlerini degistirecegini sdyler. Ardindan onlara nefs verir ve
tiremeleri icin disiler yaratir; boylece melekler tireyip ¢ogalirlar. Allah onlara Tahmail adinda bir peygamber ve Cebrail
araciligiyla bir kitap da gonderir (Cakin, 2018, s. 389). Nefs sahibi olan melekler yerytiziine inip Allah’a ibadet etmekle mesgul
olsalar da bir zaman sonra yoldan ¢ikip isyana diiserler. Oyle ki, bin yil boyunca nefslerine uyup giinaha saparlar.
Peygamberleri Tahma'il, Allah’in génderdigi ayetlerle onlar1 dogru yoka sevk etmeye calissa da onlar uymazlar. Batil islere
yonelir ve Allah’in soziinii dinlemez olurlar. Bunun iizerine, melek kavmine kars: aciz kalan Tahma'il, Allah’a “bunlarin
isimlerini yazdigin defterden sil ve feshet” diyerek dua eder ve yiiz y1l boyunca ibadetle mesgul olur (Cakin, 2018, s. 390-391).
Allah, meleklerin peygamberinin duasin kabul eder. Melekler defterinden bunlarin isimlerini kazir ve bahsi gecen meleklerin
suretlerini degistirip onlar1 periye dontistiiriir (s. 393).

Firdevsi'nin meleklere iliskin verdigi yukaridaki bilgiler kutsal metinlerde ve dini kaynaklarda yer almadig: gibi,
meleklerin insanlara mahsus nefsani duyularmin olmadig da bilinmektedir. Nitekim Kur’an’da Hz. Ibrahim’e gelen
meleklerden s6z edilir; insan bigciminde goriinen melekler, Hz. [brahim’in ikram ettigi yiyeceklerden yememislerdir (Had,
11:70). Bu ayet, meleklerin yeme igme gibi biyolojik eylemler gerceklestirmediklerini gostermesi bakimindan dikkate degerdir.
Yine meleklerin iireyerek ¢ogalmadiklar1 ve ayrica cinsiyetlerinin de bulunmadig1 yoniinde bilgiler mevcuttur. Cahiliye
doneminde bazi Araplarin melekleri “Allah’mn kizlar1” olarak nitelemesi, Kur'an tarafindan siddetle reddedilir: “Onlar,
Rahman’in (Allah'in) kullar1 olan melekleri disi kabul ettiler. Acaba onlarin yaratiligina tanik m1 oldular? Onlarin bu iddialar:
yazilacak ve sorguya cekileceklerdir” (Zuhruf, 43:19) ve “ Ahirete inanmayanlar meleklere disi isimler takiyorlar; oysa onlarm
bu hususta hicbir bilgileri yoktur” (Necm, 53:27-28) ayetleri meleklerin disi olmadiklarini agikca ifade etmektedir. Zemahseri
(2016) de bu ayetleri yorumlarken meleklere disilik, erkeklik ve iireme gibi 6zelliklerin isnat edilmesini eski Arap geleneklerine
baglamis, meleklerin bu 6zelliklere sahip olmadiklarin ifade etmistir (s. 18-20, 450).

Siileymin-nime’de, yaratilis bahsinde meleklerin s6z konusu edildigi diger bir kissa ise ilk insanin yaratilisidir. Buna gore
Allah Hz. Adem’i yarattiktan sonra tiim meleklerin ona secde etmesini ister. Etmeyenleri ise dergahindan stirecektir, kovacaktir.

Meleklerin bir kism1 Allah’in emrine uysa da i¢lerinde Harut ile Marut'un da bulundugu birgok melek Azazil'in” kigkirtmasimna
uyarak insana secde etmeye kars: ¢ikarlar. Zira Allah'in yeryiizii hakimiyetini insana verecegini bilen pak nurdan yaratilmis
melekler, topraktan yaratilmis insana secde etmeyi ve yeryiiziiniin hiikmiiniin insana birakilmasini kabul etmezler. Onlarin
diislincesine gore insan, yeryiiziinde fesat ¢ikaraktir. Bunun tizerine Allah, Harut, Marut ve Azazil disinda isyana kalkisan
meleklerin tamamini yok eder (Demiroz, 2022, s. 111). Hz. Adem’e secde eden ilk melek ise Israfil olur. Ardindan sirastyla
Mikail, Cebrail, Azrail ve diger melekler secde ederler. Azazil ise secde etmeyerek cennetten kovulur (s. 121-122). Firdevsi'nin
verdigi bu bilgiler kutsal kitaplarda yer almaz. Ote yandan Bakara suresinde anlatildi1 {izere Allah, yeryiiziinde bir halife
yaratacagini bildirdiginde meleklerin “Biz sana hamd ile tesbih ve takdis ederken, orada fesat ¢ikaracak birini mi yaratacaksm?”
(Bakara, 2:30) diye sormalari, meleklerin Allah’in emrine riza gostermeden 6nce sorguladiklarini yahut ilahi emri teyit etme
amac giittiiklerini diistindiirmesi bakimindan dikkate degerdir.

2. Melekler Hiyerarsisi

Siileymin-nime’de meleklere iliskin dikkat gekici hususlardan biri, meleklerin belli bir hiyerarsik sistemle anlatilmis
olmalaridir. Yukarida da ifade edildigi {izere melekler esit diizlemde yaratilmamuslardir. Ilkin en biiyiik melekler, ardindan
onlara hizmet etmek tizere diger melek gruplar1 yaratilmiglardir. Firdevsi'nin verdigi bilgilere gore meleklerin mekam
gokyiiziintin katlaridir. Melekler cesitli 6zelliklerine gore bu katlarda bulunmaktadir. Bununla birlikte her katin kendine

7 Azazil, Iblis’in lanetlenmeden 6nceki adidur.

449



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

mahsus bir koruyucu ve sorumlu melek grubu bulunur. Bu melekler yalnizca kendi katlarinda durmakta olup diger gokytizii
katlarina gecis yapamazlar. Tiim katlarin tizerindeki felek katinda ise ars-1 a’zamu tutan dort ars melegi (Hamele-i Ars) ve
Kerribiyy(in (Kerubiler) takimi yer alir. Diger tiim melekler, hiyerarsik olarak yerytiiziine dek inen katlarin her birinde yer
almaktadir. Firdevsinin soziinii ettigi bu husus Tevrat'ta da benzer bi¢cimde anlatilir. Yahudi geleneginde meleklerin belli
hiyerarsik konumlari bulunur. Buna gore Seraflar bu listenin en baginda yer alan melek grubudur. Ardindan sirasiyla Kerubiler,
Thronlar, Dominatlar, erdem melekleri, II. ve III. takim melekler, bas melekler ve melekler gelir (Davidson, 2013, s. 384-386). Bu
siralamada yer alan melekler Siileymin-nime’de dogrudan aymu hiyerarsik diizlemde karsilik bulmasa da yakin 6zellikler
gosterir. Ornegin ilk sirada yer alan Seraflar, Yahudi ve Hristiyan literatiiriinde Tanri’ya en yakin olan taht melekleri olup,
Tanri'min tahtimin bulundugu gokyiizii zeminini tagimaktadirlar. Ik yaratilan melek grubudur ve daima ayni ciimleyi
tekrarlayarak Tanr1'y1 yiiceltmektedirler® (Aquinas, 1923, s. 1087-1088). Bu yoniiyle Seraflar, Firdevsi'nin tarif ettigi Hamele-i
Ars, yani ars melekleri ile benzerlik gosterir. Taht melekleri de denilen Hamele-i Ars, Siileymin-ndme’de ars-1azamu, diger adiyla
tahte’l-ars1 tutan ve yliriiten dort melek olarak tarif edilmistir. Yaratilan ilk melek grubu olup mukarreb meleklerden
saylmuslardir (Demiroz, 2022, s. 84-85; Usta, 1995, s. 152-153). Kiyamete dek ars1 yiiriitecek olan Hamele-i Ars melekleri -tipki
Seraflar gibi- Tanri’ya hizmetle ve Allah’i tespih etmekle mesguldiirler. Nitekim Kur’an’da da bu meleklerin Allah katindaki en
mukaddes varliklar olduklar: (Mii'min, 40: 7-9) ve daima Allah"1 tespih ile mesgul olduklar: anlatilmistir (Mii'min, 40:70).

Ikinci grup melekler ise Kerubim melekleridir. Tevrat'ta bahsi en ¢ok gegen melek grubu olup Serafim meleklerinden
hemen sonra gelmektedirler. Firdevsi metin boyunca bu melekleri Kerriibiyyiin, Kerriibiyyin ve Kerriibi melekler/feristeler olarak
anmis ve mukarreb sdzciigiiyle es anlamli olarak kullanmistir. Mukarreb meleklerle Islam geleneginde yalmzca dort biiyiik
melegin kastedildigi yoniinde goriisler de olmakla birlikte, genellikle dort biiyiik melegin yaru sira ars melekleri de mukarreb
melekler arasinda sayilmis olup bu meleklerin Allah’a en yakin varliklar olduklarina inanilmaktadir (Alper, 2020, s. 128).
Firdevsi ise dort biiylik melekten ve ars meleklerinden bahsettiginde mukarreb ve kerriibi ifadelerine yer vermistir. Bununla
birlikte, gesitli varliklara miivekkel kimi melekler i¢in de zaman zaman mukarreb sifatim1 kullanmis; ancak hangi meleklerin
mukarreb sayildigina iliskin net bir bilgi vermemistir.

Firdevsi'nin soziinii ettigi melekler i¢inde gorev, sorumluluk ve siralama bakimmdan Kerr(ibiyytn grubundan sonra gelen
melekler, gokytizii melekleridir. Firdevsinin tarifine gore ars meleklerinin altinda yer alan gokytizii melekleri, eserde felegin
yedi katma gore siralanarak yedinci kattan birinci kata kadar anlatilmis ve agiklanmigtir. Bu melekler Hz. Siileyman’m
huzuruna mukarreb meleklerden sonra gelmekle, Firdevsinin kurdugu hiyerarsik diizlemde {igiincii grup melekler olarak
goriilebilir. Bunlardan sonra Firdevsi, gesitli unsurlara miivekkel melekleri eserin tiim ciltlerine dagitarak anlatmustir. Bu
melekler arasinda iki derece oldugu goriilmektedir. Ilki, dogrudan bir unsur (toprak, su, denizler, hayvanlar vb.) iizerine
miivekkel olan melek ve ondan sonra gelen tekvindir. Derece olarak miivekkel melekler tekvinlerden 6nce gelmektedir. Aymi
zamanda, pek ¢cok varligin takdiminde ismi gecen her iki melegin de miivekkel olduklari unsurlara dair igleri ytiriitmek tizere
sayilar1 bin ila yedi yiiz bin kere yedi yiiz bin arasinda degisen melekler ordusu bulunur. Firdevsi bu tarif ve tasvirleri hemen
her varlik icin ayr1 bagliklar altinda degerlendirmistir. S6zii gecen melek ordulari, yalnizca kendilerine hakim melegin emirlerini
yerine getirmektedirler.

Siileymidn-nime’de, yukarida sozii gegen meleklerin haricinde bir diger melek grubu ise Hz. Siileyman’in ytiziigiiyle iligkili
on bes melektir. Bunlarn ilki, yliztigiin bizzat kendisini korumak i¢in yaratilan Ta dyil’dir. Kalan on dort melek ise miihiirlii
ytiiziikteki ism-i azam dualarindan her bir isim i¢in yaratilmis meleklerdir. Bunlar tabiatin her bir unsuru ve yaratilmis her varlik
grubu icin ayr1 ayr1 gorevlendirilmislerdir. Dolayisiyla miihiirlii yiiztigiin melekleri, varlik meleklerinin ilk on dordiinii tegkil
eder. Yukaridaki bilgilerden hareketle Firdevsinin meleklere iliskin kurdugu hiyerarsik diizlem, soyle tablolastirilabilir:

Arg meleKleri Mukarreb melekler, Kerriibiyytin,

Dt biiyiik melek Kerrtibiyan, Kerrtbiler.

ST ] ]
Gokyiizii melekleri Gokyliziiniin katlarinda duran ve bu katlar:

koruyan meleklerdir.

8 “Kutsal, kutsal, kutsaldir her seye egemen Rab; biitiin yerytizii onun yiiceligiyle doludur” (Yeseya, 6:3).

450



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

Muiihiir melekleri

. Varliklara miivekkel melekler olup
Varlik melekleri . " . .
tekvinler, digerlerinden sonra gelmektedir.

Tekvin melekleri

Melek ordulart Ismi verilmeyen ve diger meleklerin

emrinde olan tiim meleklerdir.

Bu hiyerarsik sistemin yaninda, eserde melekler bir siniflandirmaya da tabi tutulmustur. Hz. Siileyman’la sohbetleri
biciminde Lokman Hekim'in dilinden verilen bilgilere gore melekler birka¢ sinifa ayrilmaktadir. Bir kisim melekler gokleri
tasimakla gorevli olup kudret eliyle (ilahi giicle) bunu yapmaktadirlar. Bir kisim melekler ise gokytiziine ulasip buradaki ilahi
sirlar1 calmak isteyen seytanlar1 goktaslar: ile taslamakla gorevlidir. Bir kisim meleklerse zebani suretinde goriinen azap
melekleridir. Yine bir kisitm melekler rahmet melekleri olup bunlar hos suretli goriinmektedirler. Bu meleklerin hepsinin bir
derecesi ve makami vardir. Hepsi kendi makamlarinda daima Allah’a ibadet etmekle mesgul olup hangi hizmet igin
yaratilmislarsa bu gorevi yerine getirir, ardindan yine ibadetle mesgul olurlar. Ayrica meleklerin hepsinin derecesi birbirinden
farkl olup kimi daha yiiksekte kimiyse daha agagida bulunmaktadir. Ornegin ars meleklerinin makamy, feleklerdeki meleklerin
makamindan daha yticedir; yerytiziindeki meleklerin makamu ise gokytizii meleklerinden asagidadir. Diger yandan Cebrail'in
makamu sidretii’l-miinteha olup Israfil'in makami ars-1 azamimn en yiiksek katidir. Dolayisiyla Cebrail kendi makamindan
[srafil’in makamina bakinca, bir insanin yeryiiziinden yildizlara bakmasi gibi goriir. Bazen goriiniir, bazen kaybolur, yalnizca
pariltisi secilmektedir (Cakimn, 2018, s. 390-391). Ote yandan melekler, tiim ruhani varliklar iginde derece bakimindan en
ytiiksekte olanlardir. Periler ve cinler gibi varliklardan daha yiicedirler (s. 393).

3. Fiziksel Ozellikleri ve Goriiniimleri

Siileyman-nime’de melekler Hz. Stileyman’in huzuruna geldikge tasvir edilmektedirler. Her melegin ilk gelisinde nasil
goriindiiklerini detaylica aciklayan Firdevsi, bunlarin yalmzca Hz. Siileyman tarafindan goriilebildigini, “Stileymanin goziine

AT

ayan, halkin goziine nihan” kalip ciimlesiyle verir. Dolayisiyla melekler ne sekilde goriiniirlerse goriinsiin, yalnizca Hz.
Siileyman onlarin gercek sekillerini gorebilmektedir. Bunun nedeni, meleklerin daha en basta ruhani birer varlik olarak
yaratilmalar1 ve yalmzca peygamberler tarafindan gériilebilir olmalaridir. Ote yandan, Islami diisiincede melekler, peygamber
disindaki insanlara, insan suretinde goriinmektedirler. Nitekim Kur’an’da Cebrail'in Hz. Meryem’e “tam olarak bir insan
suretinde” goriindiigii bildirilir (Meryem, 19:17). Yine peygamberlerle birlikte, baska insanlara da goriinecegi zaman insan
suretine biirtindiikleri anlatilir. Ornegin Hz. Ibrahim’e gelen misafirlerin aslinda melek olduklari, énce onlar1 insan sandigy,
ancak yemek yememelerinden kuskulanip gergegi anladig1 anlatilir (Hd, 11:69-70). islam geleneginde, dini metinlerden

anlasildig: kadariyla melekler peygamberlere giizel suretli gengler olarak goriinmektedir. Nitekim Cebrail, Hz. Muhammed’e
vahiy getirmek {izere gesitli sekillere biiriinerek gelmis; hatta kimi zaman Dihyetii’l-Kelbi'nin’, kimi zaman da bagka bir
bedevinin kiligina girmis ve o surette gériinmiistiir (Ibn Kesir, 1995, s. 47-48). Tevrat'ta da meleklerin ruhani varliklar olduklari
ve siradan insanlar tarafindan goriinmedikleri anlatilmaktadir (Ibraniler, 1:14). Ayrica Danyal Peygamber’in gordiigii bir
vizyon (gorii), meleklerin Kitab-1 Mukaddes geleneginde de yalrizca peygamberler tarafindan goriildiigiinii gostermesi
bakimindan dikkate degerdir. Buna gore savas dncesinde bir melek Danyal Peygamber’e soyle goriinmdistiir:

“Yukar1 baktigimda, keten giysili, belinde ince altindan bir kemer olan bir adam gordiim. Viicudu sar1 yakut gibiydi,
yiizli simsek gibi parliyordu, gozleri alevli mesaleler gibiydi; kollar1 ve ayaklari cilalanmus tung gibiydi ve sesinin tonu
biiyiik bir kalabaligin giiriiltiisii gibiydi. Yalniz ben, Daniel, bu goriintiiyii gordiim fakat yanimda olanlar biiytiik bir
korkuya kapildilar; goriintiiyii gormedikleri halde, kagip saklandilar” (Daniel, 10: 5-7).

Ayetlerden anlasildigina gore gevredeki insanlar melegi gormemisler; yalnizca Danyal Peygamber onun suretine sahit

’ Dihyetii'l-Kelbi Hz. Peygamber zamaninda yasanus, giizel yiizlii bir sahabe olup Cebrail kimi zaman bu sahabenin suretine biiriinerek Hz.
Peygamber’e vahiy getirmistir (Yardim, 1994, s. 294).

451



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

olmustur. Ote yandan Incil’de meleklerin, Tanr1 istediginde insanlara gériindiigiinden séz edilen béliimler de bulunur. Ornegin
Hz. Isa’nin dogumunu miijdelemek {izere gelen Rabb’in melegi, cobanlara gorkemle goriinmiistiir (Luka, 2:9). Firdevsi ise
melekleri daima 1s1kli tagli, aydinlik yiizlii, oldukca parlak bedenli nurani varliklar olarak tarif etse de Hz. Siileyman
disindakilere goriindiigiinden s6z etmez.

Yahudi ve Hristiyan kaynaklarinda meleklere iliskin net bilgiler verilmemisse de daha 6nce s6zii gegen Kerubim melekleri
ile Firdevsi'nin sundugu melek tasvirleri benzerlik gosterir. Wood un (2008) tespitlerine gore Tanrimin tahtinin yamnda,
kendilerine mahsus bir taht tizerinde oturan Kerubiler’e iliskin en yakin 6rnekler, Ge¢ Tung Cagi'ndan kalan ve yalnizca iki
adet olan Megiddo fildisi oymalaridir. Bu arkeolojik figiirlerde Kerubiler ¢ogunlukla insan ya da kartal basl, kanath aslan
seklinde tasvir edilmislerdir (s. 205-208). Tevrat’ta yer alan Cikis ve I Krallar kitaplarinda, Kerubilerin altindan figiirlerinin
yapildigy; bu figiirlerin Ahit Sandig1’min iki ucuna yerlestirildigi, her birinin iki kanat tagidig1 ve bu kanatlarin yukariya dogru
uzanarak sandigin stiinii orttiigi bildirilmistir (Wood, 2008, s. 23-33). Bu figiirlerde melekler tek yiizlii olarak tasvir edilmis;
yiiz bi¢imi agikca belirtiimemekle birlikte, insans1 ve koruyucu bir varlik olarak algilandiklari ima edilmistir. Siileyman
Tapmagi'ndaki Kerubim heykellerinin on arsin boyunda ve beser arsin kanat agikliginda oldugu ifade edilmistir; boylece bu iki
heykelin kanatlarimin i¢ mabedi tamamen kapladig: belirtilmistir. Ayrica bu heykellerin tapmak iginde ayakta durduklar: ve
kanatlarmnin birbirine dokundugu da kaydedilmistir. (Wood, 2008, s. 130-132). Hezekiel kitabinda ise Kerubilerin goriiniimii
daha ayrmtili ve ¢arpici bigimde tasvir edilmistir. Her bir melegin dort yiizii oldugu (insan, aslan, boga ve kartal); dort kanat
tasidig1, bu kanatlarin ikisiyle birbirlerine dokunduklari, diger ikisiyle de viicutlarin orttiikleri aktarilmistir (Wood, 2008, s.
115-117; 126-129). Dort ayakl1 birer melek olup bu ayaklar buzag1 ayag olarak betimlenmis; ayrica kanatlarmin ¢irpmnmasimin
biiytik bir giiriiltii ¢ikardig: ifade edilmistir. Kanatlarin altinda insan eli gibi uzuvlarin bulundugu vurgulanmis, bunun da
Kerubilerin insan-melek hibritligiyle iliskili oldugu anlagilmistir (Wood, 2008, s. 126; 140).

Dini metinlerde meleklere iliskin yukaridaki ifadeler, Firdevsi'nin yer verdigi melek tasvirleriyle ortiismesi bakimindan
dikkate degerdir. Ornegin Firdevsi yedinci kat gokte, altin bir kiirsii {izerinde oturan bir melekten s6z eder. Dért yiizii olan bu
melegin bir yiizii insan, bir ytiizii aslan, bir ytizii akbaba ve bir ytizii ise 6kiiz seklindedir. Dort ytiziinde dort agz1, dort agzindan
her birinde dort dili, dort dilinde ise dort liigati (lisan1) bulunur. Bu dilleriyle Allah’a dua eder (Firdevsi, H.1526, vr. 281a).
Metinde ad1 verilmeyen bu melekle Tevrat'taki Kerubim tasvirleri benzesir; zira her iki melegin de dort ytizii olup bu ytizlerden
ticti aymdir. Yalnizca Kerubiler’den biri, bir yiizii kartal olarak tasvir edilmisken Siileymadn-nime’de sozii gegen melegin akbaba
(kerkes) sureti oldugu kaydedilmistir. Benzer sekilde Hamele-i Ars, yani arsi tutan melekler de ayni yiizlerle tasvir
edilmiglerdir. Sayilar1 doért olan ars meleklerinin dorder yiizii vardir. Bunlardan biri insan suretidir; bu suretle melekler
insanlara rizik dagitirlar. Bir digeri si§ir suretidir; bu suretleriyle dort ayakl (biiyiikbas) hayvanlara rizik dagitmaktadirlar. Bir
digeri aslan suretidir; bu suretleriyle yirtic1 hayvanlara rizik dagitirlar. Son olarak bir diger yiizleri ise akbaba bigimindedir; bu
ylizleriyle kuslara rizik dagitirlar (Usta, 1995, s. 152-153). Bunlar haricinde diger meleklerin de ytizleri ve bedenlerinin insanlarin
yan1 sira gesitli hayvanlara benzedigi goriilmektedir -ki mitolojide ve dinler tarihinde bunun ¢ok sayida 6rnegi bulunur.
Ornegin Firdevsi'nin séziinii ettigi meleklerden biri olan vahsi hayvanlardan sorumlu ‘ Alethemaha il'in iki yiiziinden biri insan
biri aslan bigimindedir (Balalan, 2023, s. 169-170). Yahudi geleneginde yine hayvanlarla iligkili olarak yer verilen Nirgal’in de

biri insan biri aslan olmak iizere iki bagi vardir. Yine Hz. Musa’ya cehennemi gosteren ve Siimer panteonundaki Nergal'’ ile
iligkili olmas1 muhtemel Nasargiel de aslan bashdir (Davidson, 2013, s. 251, 254). Ars meleklerinden biriyken daha sonra
cehennem krali olan Purson da aslan basli bir melek olarak tasvir edilmistir (s. 278).

Firdevsinin eser boyunca anlattigi meleklerin dikkat ¢ceken diger bir yonii ise kimi zaman binlerce bas1 olan varliklar olarak
tarif edilmeleridir. Bu binlerce basta binlerce ytizleri ve her yiizde yine binlerce agizlari, bu agizlarda binlerce dilleri ve her
dillerinde yine binlerce liigatleri (lisanlar1) bulunur. Ornegin {igiincii kat gogiin meleklerinden biri olan Habilin yetmis bin bagt
ve her baginda yetmis bin ytizii vardir (Firdevsi, H.1526, vr. 285b). Yine yedinci kat gokteki meleklerden birinin de yedi yiiz bin
bas1 bulunmaktadir. Her basinda yedi yiiz bin ytiizii, her yiiziinde ise yedi yiiz bin agz1 vardir. Her agzinda yedi yiiz bin dili ve
her dilinde ise yedi yiiz bin liigat bulunur. Bu liigatlerle Allah’1 tesbih eder (Firdevsi, H.1526, vr. 280b). Firdevsinin pek ¢ok
melek i¢in verdigi bu tafsilath bilgiler, Hz. Muhammed'in miraca ¢iktig1 gece gordiigii anlatilan melekle 6zellik bakimmdan
uyumludur. Buna gore Hz. Muhammed miraca ¢iktiginda yetmis bin basl bir melek goriir. Bu melegin her basinda yetmis bin

10 Siimer mitolojisinde karis1 Ereskigal ile birlikte yeraltin1 yoneten tanri. Detayli bilgi igin bkz. Black & Green, 2017, s. 212-213.
452



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

ytiizii, her ytiziinde yetmis bin dili vardir ve her diliyle yetmis bin lisan konusur (Davidson, 2013, s. 245). Dolayistyla Firdevsinin
pek ¢ok melekle ilgili verdigi bu ardisik sayisal bilgilerin, Hz. Muhammed'in miraca ¢iktig1 gece gordiigii melege iliskin
tasvirden gesitlenmis olmasi muhtemeldir.

Metin boyunca sozii gecen tiim melekler dort ila yedi yiiz bin kanath varliklar olarak tarif edilmekte ve tamaminin insan
gibi elleri oldugu sdylenmektedir. Meleklerin kanatlarina iliskin ¢ok detay verilmese de hemen hepsinin kanat agiklig:
yerylizliniin dogusundan batisina dek uzanmaktadir. Ekseri icin alti bin alti yiiz altmis alti gibi ardisik rakamlarmn
siralanmastyla olusan kanat sayilar: verilmistir. Meleklerin el sayilari ise iki ila dort arasinda degismektedir. Bu ellerinden her
birinde muhtelif nesneler tuttuklari tarif edilir. Firdevsi genellikle meleklerin ellerinden birinde, hiikmiindeki varligi yonetmek
tizere tilsimli bir levha tuttugunu soyler ve bu levhada kayith tilsimin ¢izimini de verir. Meleklerin diger ellerinde ise yine
sorumlu olduklar1 varliklar icinde isyan edenleri cezalandirmak iizere bir silah tuttugu sdylenir; bu silah genellikle atesten
miitesekkil bir kili¢ yahut stingtidiir. Firdevsi'nin bu tasvirlerine uygun olarak, Yahudi ve Hristiyan geleneginde meleklerin
ellerinde kilig tutan varliklar olarak tarif edildikleri goriiliir. Nitekim Kerubim meleklerinin lakab1 veya unvani da “donen
kiliglarm kivileimi”dir (Davidson, 2013, s. 123). Dolayisiyla meleklerin ellinde atesli bir kili¢ tuttugu yoniindeki tasavvur, semavi
dinler baglaminda evrensel bir nitelik tasimaktadir. Siileymin-nime’de, meleklerin diger ellerinde ise o melegin sorumluluguna
iliskin nesneler bulunmakta olup asagida, her melek icin ayrica agiklanacaktir.

Eserde sozii gecen meleklerin hemen hepsinin boylari, ayaklar: yeraltinda iken baslar1 gokyiiziiniin en {iistiine ulasacak
dlciide uzundur. Bu bilgiyi Acdyibiil'l-mahliikit benzeri ilmi eserler de dogrular. Ornegin, Cebrail kendisine daima insan
kihginda geldigi icin Hz. Peygamber bir giin gergek seklini gérmek istemis, Cebrail de ona aym on doérdiincii giiniinde, ay
dolunay oldugunda goriinmiistiir. Hz. Peygamber’in gordiigii sekliyle Cebrail in bas: gokte, ayaklari ise yerytiziindedir. Ancak
Cebrail, Hz. Peygamber’e, Israfil ve Hamele-i Ars meleklerinin yaninda kendi bedeninin serce kadar oldugunu sdylemistir
(Kogoglu, 2020, s. 162-163). Kur'an’da Hz. Peygamber’in Cebrail’i ikinci kez, Sidretii’l-miintehd'nin yaninda gordiigii de
kayithidir (Necm, 53:13). Mirag gecesi gergeklesen bu hadisede Hz. Peygamber Cebraili gercek sekliyle biiyiik bir melek olarak
gormiistiir (Taberi, 1996b, s. 38). Dolayisiyla melekler daima oldukga biiyiik ve heybetli varliklar olarak tasvir edilmislerdir.
Meleklerin boyle biiyiik bir bedene sahip olmalar1 Yahudi efsanelerinde de s6z konusu edilir. Ornegin gogiin ikinci ve besinci
katlarinda gorevli Egregores melekleri insan suretli varliklar olmalarina ragmen devlerden bile biiytiktiirler (Davidson, 2013, s.
126).

Eserde meleklere iliskin tiim tasvir ve betimlemeler goz oniine alindiginda, aslen sekilsiz ve maddi goriintiiye sahip
olmayan bu metafiziksel varliklarin gesitli canlilara ait 6zelliklerin bir araya getirilmesiyle olusmus kompleks yahut hibrit
varliklar oldugu goriiliir. Gerek Firdevsi gerekse daha eski kaynaklarin yazarlari ve dini anlatilar bu varliklara belli bir form
bicmisler ve gesitli sekil 6zelliklerini tarif etmislerse de ilgili tasvirler incelendiginde metafiziksel varliklar olma 6zelliklerini
koruduklar1 da dikkati geker. Nitekim eserde pek azinn ismi verilmisse de miibalagali sayilarla milyonlarca melegin var
olduguna inanildig1 goriiliir. Bunlarin hemen hepsi yeraltindan gokytiziiniin smnirina dek ulasan boylara ve dogudan batiya
dek uzanan kanat agikligina sahip varliklardir. Aritmetik olarak o donemin evren ve diinya algisinda fiziksel herhangi bir
mekana sigmayacak olan meleklerin, insan zihnince fiziki biitiinliigiin ¢ok 6tesinde tasavvur edildikleri agiktr.

4. Meleklerin Gorevleri

Siileyman-nime’de melekler dncelikli olarak miivekkel olduklar: varliklar hakkinda Hz. Siileyman’1 bilgilendiren ve boylece
Firdevsi'nin hemen her varlik hakkinda ansiklopedik bilgiler vermesini mimkiin kilan insaniistii varliklar olarak yer
almaktadir. Daha 6nce de ifade edildigi tizere, her varlik grubunun y&netimini saglayan miivekkel ve tekvin melekleri bulunur.
Bu melekler miivekkel olduklar: varliklar hakkinda Hz. Siileyman’a tafsilath bilgiler sunmanin haricinde, onun ilgili varliga
hitkmetmesini de miimkiin kilmaktadirlar. Ornegin Hz. Siileyman bir savasta cinlerden de yardim istemek icin cinlere
miivekkel olan Sehfifiyayil/ Tamagmdris isimli tekvin melegini davet etmistir (Usta, 1995, s. 326). Firdevsi eser boyunca Hz.
Stileyman’in hitkmettigi tiim varliklar1 hemen her zaman melekler aracihigiyla davet ettigi yoniinde bilgileri yineleyerek verir.
Onun kurgusuna gore Hz. Stileyman meclisinde devlet erkani ile otururken yiiziigtindeki ism-i a’zam tilsimindan ilgili melegi
davet eder; bu melege de hitkmedecegi varlikla ilgili melegi yahut tekvini ¢agirmasini soyler. Gelen ikinci melek de ilgili varlikla
alakali bilgiler verdikten sonra Hz. Stileymanin s6z konusu varlikla ilgili emirlerini yerine getirir.

453



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

Meleklerin eser boyunca diger bir gorevi ise Hz. Siileyman’in fetih ve teblig amagh savaslarinda ordular halinde yardim
etmeleridir. Bu savaglarda genellikle Cebrail ve Mikail melek ordularmni toplayarak Hz. Siileyman lehine gokyiiziinde
savasmuslardir."! Ornegin Hz. Siileyman’n yiiziigiinii galmak isteyen kotii yaradiligh cinler Hz. Siileyman’a karg biiyiik bir
savas baslatmislar, Hz. Siileyman da kendi tarafindaki cinlerden ve basini Cebrail ile Mikail'in ¢ektigi meleklerden olusan
biiyiik bir ordu kurmustur. Insanlar ve devler yeryiiziinde carpisirken, melekler ordusu gokyiiziinde savagmiglardir (Sucu,
2020, s. 595-598).

Meleklerin gokytizii merkezli bir ordu olduklar1 yine Kur’an kaynaklh bilgiler arasinda yer alir. Bir ayette melekler igin
soylenmis “Rabbinin ordularii ondan (Allah’tan) baskasi bilemez” (Miuddessir, 74:31) ifadesi, meleklerin hem sayica
¢okluklarin1 hem de gorevlerini yerine getirmek tizere kurulu bir ordu olduklarini gostermektedir. Yine baska bir ayette yer
alan “Eger siz sabredip Allah’a kars: gelmekten sakinirsaniz, o anda diismanlariniz ansizin {istiintize geliverseler bile, Rabbiniz
nisanli bes bin melekle size yardim edecektir” (Al-i Imran, 3:125) ifadesi meleklerin savaslarda ordu halinde yardim ettiklerini
gostermektedir. Yahudi ve Hristiyan geleneginde de benzer durum s6z konusudur. Melekler pek ¢ok gorevin yaninda
savaslarin gidisatin1 degistirmek gibi giiclere de sahip varliklar olarak diistiniilmiislerdir (Davidson, 2013, s. 17). Meleklerin bir
ordu olugturacak goklukta olmalarinin yaninda, emir-komuta zincirine bagh bir sistemin igledigi de goriilmektedir. Islam dist
dini kaynaklardaki meleklere iliskin anlatilarda da bir bas melegin komutasinda herhangi bir gorevi yerine getirmek icin
gorevlendirilmis meleklere iliskin cok sayida metin bulunur. Ornegin cehennem melegi yahut 6vgii melegi olarak bilinen
Doumanin emrinde on bin melek vardir; ayrica cehennemde giinahkarlarin ruhunu cezalandiran ytiz yirmi bin seytanin bagidir
(Davidson, 2023, s. 123). Benzer sekilde Merkiir gezegeninin yonetici melegi olan Ophiel’in yiiz bin melekten olusan bir
ordunun bas: oldugu bilinmektedir (s. 260).

Meleklerin gorevlerini yerine getirirken tanrisal bir emrin idarecileri olarak goriildiikleri de dikkati ¢gekmektedir. Daha
sembolik bir zeminde melekler, her tiirlii ilahi emri yerine getirmekle gorevli, irade ve karar mekanizmasi olmayan varliklar
olarak anlatilagelmislerdir. MS. VI. yiizyillda yasamis bir teolog ve diisiiniir olan Areopagiteli Dionisius yahut diger bir
isimlendirmeyle Sozde Dionisius, meleklerin gorevlerini yerine getirmeleri icin verilmis {i¢ farkli zihinsel hareket
mekanizmasindan s6z eder. Bunlar dairesel, dogrusal ve spiral (sarmal) hareketlerdir. Dairesel hareket mekanizmasima gore
melekler, baslangici ve sonu olmayan bir siireklilik i¢cinde daima giizellik ve iyilik i¢in yaratilmis varliklardir. Dogrusal harekete
gore, kendilerinin altindakilere yonelik rehberlikle gorevlendirilmislerdir. Spiral hareket mekanizmasinda ise hem dairesel
harekette oldugu gibi salt iyilik ve giizelligin siirdiiriildiigii yukar1 yonelimli varliklar olup hem de asagiya yonelerek alt
gruplara rehberlik gorevlerini iistlenirler. Burada meleklerin bilgisi sezgisel ve saftir (Sparrow-Simpson & Lowther-Clarke,
1920, s. 12-13). Firdevsi'nin eser boyunca soziinii ettigi melekler hem tist aklin iradesini yerine getiren ve sonsuz bir dongii
halinde salt giizellik ve iyilik i¢in hareket eden varliklar olmalariyla hem de bu eser igin Hz. Siileyman 6zelinde insanlara
rehberlik yapmalariyla spiral hareket mekanizmasina yakin duran varliklar olarak tasvir edilirler.

Eserde ad1 gecen hemen her melegin belli bir gorevi olmakla birlikte, bu gorevle mesgul olmadiklar1 vakitlerde, kimi zaman
kiyam, riiku ve secde halinde; kimi zamansa saf saf dizilerek daima Allah’1 tespih etmekle mesgul olduklar: anlatilmaktadr.
Firdevsi bunu hemen her melekte yineleyerek meleklerin Allah’i tespih ettiklerini ifade etmis ve hemen her melegin kendine
mahsus tespihini de kaydetmistir. Bu hususa Kur’an’da isarette bulunulmakta ve pek ¢ok ayette meleklerin kibirlenmeden,

usanmadan; gece giindiiz durmaksizin Allah”1 tespih ve tazim ettikleri sdylenmektedir.' {lgili ayetlerin yaninda hadisleri de
degerlendirmeye alan Ibn-i Kesir (1995), meleklerin her haliikarda ibadet halinde olduklarini yazmistir:

“... yedi kat gokte bulunan her yerde mutlaka melekler vardir ki, bunlar cesitli ibadetlerle mesguldiirler. Kimi kiyamda,
kimi riik@i halinde, kimi de secde halindedir. Kimi de bagka ibadetlerle mesguldiir. Dogrusunu Allah bilir. Onlar siirekli
ibadet, tesbih, zikir ve Allah’in emrettigi amellerle mesguldiirler. Rableri katinda menzil ve mertebeleri vardir” (s. 50).

Ibn Kesir'in soziinii ettigi bu ozellikler, Firdevsi'nin meleklerin ibadetlerine iliskin ifadeleriyle dogrudan &rtiismektedir.
Ote yandan diger semavi dinlerde, Kur'an’daki kadar agik ifade edilmemisse de bu yonde kimi inaniglarin olduguna isaretler

' Cebrail ve Mikail Yahudi geleneginde de savas melegi kabul edilirler (Davidson, 2013, s. 308). Ayrica Mikail'in lakaplarindan biri de “Semavi
Ordular Prensi”dir (s. 315).

12 Bkz. Enbiy4, 21:19-20; Ra’d, 13:13; A’raf, 7:206; Fussilet, 41:38; Saffat, 37:164-166; Mii'min, 40:7; Bakara, 2:30-32.

454



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

bulunur. Tevrat'ta Serafim meleklerinin belli bir tespihleri oldugu ve tanriy1 bu tespihle andiklar1 goriilmektedir (Isaya, 6: 2-3).
Yine Incil’de yer alan bir ayette meleklerin topluca Tanr1'y1 vdiiklerinden s6z edilmistir (Vahiy 7: 11-12). Midras’ta meleklerin
daima Tanr1’y1 yticelten ilahi sarkilar séyledikleri kayithdir (Hagigah, 14a). Kabalaci diisiincede ise daima Tanr1nin ihtisamini
6ven on bes milyon bes yiiz bin melekten s6z edilir. “Haykirislarin Efendileri” olarak s6z edilen bu meleklerin ilahileri sayesinde
diinyanin kutsandigmna inanilir (Davidson, 2013, s. 167). Dolayisiyla Firdevsinin verdigi Allah1 tespih eden melekler
diisiincesinin her dinde yer aldig1, ancak dncelikli olarak Kur’an kaynakl bir bilgi oldugunu sdylemek yanlis olmayacaktir.

5. Siileyman-name’de Melekler ve Melek Gruplari

Yukarida goriildiigii tizere Firdevsi, Siileymadn-nidme’de meleklere iliskin ¢ok gesitli tasvirlere yer vermis, onlar1 belli bir
sistemle diinya isleyisini yoneten ve takip eden varliklar olarak anlatmistir. Bu varliklar Hz. Siileyman’la dogrudan iletisim
halindedirler ve onun diinyaya hakim olma ve yonetme gorevinde en dnemli rolii iistlenmektedirler. Asagida, Siileymain-
nime’deki melek gruplar1 ve bunlarin eserde ele alims bicimlerine yer verilmis; meleklerin miivekkel olduklar: varliklar ve
gorevlerinin Hz. Siileyman anlatisi igerisinde nasil yer aldig1 gosterilmeye calisiimistir.

5.1. Ars Melekleri (Hamele-i Ars)

Esere gore ars-1a’zamu tutan ve yiiriiten, Allah’a en yakin dort melektir; ancak kiyamet giiniinde sayilar: sekize ¢ikacaktr.
Metinde isimleri verilmez. Kanat agikliklar1 dogudan batiya dek uzanan bu meleklerin her birinin dért yiizii vardir. Bunlardan
biri insan suretidir; bu suretle melekler insanlara rizik dagitirlar. Bir digeri sigir suretidir; bununla dort ayakl (biiytikbas)
hayvanlara rizik dagitilir. Bir digeri aslan suretidir; bu suretleriyle melekler, yirtici hayvanlara rizik dagitirlar. Son olarak bir
diger ytizleri ise akbaba bigimindedir; bu ytizleriyle kuslara rizik dagitirlar. Bu melekler kiyamet giiniine dek ars-1a’zamu, diger
adiyla tahte’l-arg1 tastyacaklar ve ytiriiteceklerdir. Yaratilan ilk melek grubu olup mukarreb meleklerden sayilmislardir (Usta,
1995, s. 152-153; Demir6z, 2022, s. 84-85)

Hamele-i Ars meleklerinden Kur’an’da, isimleri verilmeksizin “Ars1 yiiklenen ve bir de onun ¢evresinde bulunan
(melekler), Rablerini hamd ile tesbih ederler” (Mii'min, 40:7) seklinde soz edilir. Ayrica bu meleklerin sayisinin kiyamet
giiniinde sekize ytikselecegi de bildirilmistir (Hakka, 69:17). Taberi (1996a) bu meleklerin Allah katindaki en kutsal varliklar
olduklarini 6zellikle vurgulamus ve yaratilistan kiyamete kadar gegen siirede ars meleklerinin sayisinin dort iken kiyamet
giiniinde sekize gikacag1 yoniindeki rivayeti aktarmustir (s. 204). Bu bilgi, Firdevsinin verdigi bilgiyle értiismektedir. [bn Abbas
ise bu meleklerin on boliik halinde ars1 tasidiklarini ifade ederek dort veya sekizden daha fazla bir sayiya isaret etmis, ancak
kesin bir bilgi vermemistir (Firtizabadi, 2016, s. 541).

Acdyibii’l-mahlitkit'ta ars meleklerinin ¢ok biiytik bedenli olduklari, hatta Cebrail'in basi gokte, ayaklar1 yerytiziinde;
dogudan batiya dek uzanan sayisiz kanath bir melek olmasma ragmen arg meleklerinin ve Israfil'in yaninda serce kadar
goriinecegi kaydedilmistir (Kogoglu, 2020, s. 162-163). Ibn Kesir (1995) ise Hz. Peygamber’in bir hadisinde “Ars1 yiiklenen
Allah’in meleklerinden biri hakkinda konugmam i¢in bana izin verildi. O melegin kulak yumusag: ile omuzu arasindaki mesafe
700 senelik yoldur” dedigini aktarmis ve ars meleklerinin biiytiikliigiine isaret etmistir (s. 51). Bu meleklerin biiytikliigiine iliskin
yukaridaki bilgiler, Firdevsi'nin verdigi bilgilerle ortiismektedir.

Kur’an’da ve Islam kaynaklarmda sozii gegen ars meleklerinin, Yahudi ve Hristiyan kaynaklarmdaki Serafim melekleri ile
iligkili oldugu agiktir. Daha 6nce agiklandig tizere Serafim melekleri Tanri’ya en yakin melekler olup Rabb’in tahtim tasimakla
gorevli varliklardir. Ibn Abbas'in aktardigma goreyse Kur’an’da bahsi gegen arg Allah'in taht1 olup on bélitk melek tarafindan
tasinmaktadir (FirGizabadi, 2016, s. 541). Bu yoniiyle Hamele-i Ars melekleri Yahudi ve Hristiyan anlatilarinda yer verilen
Seraflar ile dogrudan benzerlik gostermektedir. Nitekim kiyamete dek ars1 ytirtitecek olan Hamele-i Ars melekleri -tipki Seraflar
gibi- Tanri'ya hizmetle ve Allah’ tespih etmekle mesguldiirler.

5.2. Dort Biiyiik Melek

Esere gore Hamele-i Ars meleklerinden sonra, sirasiyla dort biiyiik melek olan Israfil, Mikail, Cebrail ve Azrail
yaratilmustir. Diger tiim melekler ise bu dort biiyiik melekle birlikte dort ayr1 fasilda yaratilmislardir. Ancak iglerinden bir¢ogu
Allah’1 tespih etmeyi unutup isyana diismiis, Allah bir¢ogunu helak etmistir. Ad1 gegen dort melek ise hicbir zaman Allah’a
kars1 gelmemisgler; dolayisiyla yaratilan tiim melekler arasinda fazilet ve makam bakimindan en {istiinleri bu dort melek

455



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

olmustur (Demir6z, 2022, s. 84-85). Asagida bu melekler, Siileymin-nime’de temas edilen 6zellikleri bakimindan tanitilmis ve
incelenmistir.

a. Cebrail

[slam geleneginde dért biiyiik melegin en biiyiigii kabul edilen Cebrail, peygamberlere ilahi vahyi iletmekle gérevlidir.
Kur’'an’da Cebrail'in lakaplari olan Rithii’l-kuds (Kutsal Ruh) ve Rithu’l-emin (Guvenilir Ruh) seklinde atiflar bulunmaktadir.
Yine Kur’'an’da yer alan “De ki: Cebrail’e diisman olan kimse bilsin ki, Kur’ant Allah'm izniyle senin kalbine o indirdi” ayeti,
Cebrailin vahiy getirdigini agikca bildirir (Bakara, 2:97). Baska bir ayette de “Onu, Rithu’l-Emin indirdi” denmis (Suara, 26:193-
194) ve “Rithu’l-Kudiis (Cebrail), Kur’an’t hak olarak indirdi” diye zikredilmistir (Nahl, 16:102). Bu ifadeler, Cebrail'in Allah
katinda giivenilir bir elgi olarak vahyi peygamberlere tasidigim gostermektedir. Ayni zamanda Kur’an’da, Cebrail'in ok serefli,
¢ok kuvvetli ve Allah katinda ok itibarli oldugu da kayithdir (Tekvir, 81:19-21).

Siileyman-nime’de Firdevsi, Cebraili yukaridaki 6zelliklerine uyumlu olarak ele alir. Eserde ona iliskin tasvirler oldukga
sinurl olup adi en ¢ok gegcen melek olmasina ragmen anlati gesitliligi siurhidir. Firdevsi Melek-i Kudsi, Taviis-1 Kudsi, Cibril, Gok
Taviisu isimleriyle andig1 Cebrail’i eser boyunca hemen her zaman ihtiya¢ halinde yardima gelen bir melek olarak anlatir.
Ozellikle Hz. Siileyman'm her savaginda, ¢cikmaza girildiginde Cebrail onun yardimma yetisir. Benzer bir hususu Ibn Kesir
(1995) de dile getirmis ve Hz. Muhammed'in Uhud Savas: sirasinda Cebrail in yardim etmek tizere geldigini aktarmustir (c. 1,
s.59).

Levh-i mahfuza hakimiyeti dolayisiyla cogu zaman Israfil ilimle ve kalemle iligkilendirilmigse de Hz. Siileyman’in gizli
bilgileri grenmek istediginde bir¢ok kez Cebrail’e miiracaat etmesi gerekmistir. Ornegin Hz. Siileyman, birinci kat goégiin
melekleriyle goriistiigii sirada bu meleklerin dnderi olan Isma’il’e siccin ve illiyin hakkindaki bilgilerini sormus; melek Isma’il
kendisinin buna aklinin erismeyecegini, ancak mukarreb meleklerden Taviis-1 Kudsi'nin (Cebrail’in) bu sorunun cevabim
bilecegini sdylemistir (Firdevsi, H.1526, vr. 288b). Bu kisim, kutsal bilginin yahut gizli ilimlerin de her melek tarafindan esit
ol¢tide bilinmedigini, Cebrailin ise bu sirra vakif olabilecegini gostermesi bakimindan dikkate degerdir.

Eserde Cebrail binlerce kanatli, ay gibi parlak, bastan ayaga nurdan miitesekkil bir varlik olarak anlatilmistir. Hz.
Siileyman’in meclislerine hos yiizlii bir geng suretinde” gelmektedir. Nitekim Acdyibii’l-mahlikit’ta da bu yonde bir bilgi yer
alir. Vahiy getirmek tizere daima insan kiliginda geldigi icin Hz. Peygamber bir giin gercek seklini gormek istemis, Cebrail de
ona aym on dordiincii giiniinde, ay dolunay oldugunda goriinmiistiir. Hz. Peygamber’in gordiigii sekliyle Cebrail’in basi
gokte, ayaklari ise yer altindadir. Dogu ile bati arasini dolduran kanatlarinin ise sayisi belli degildir. Ancak Hz. Peygamber’e,
[srafil ve Hamele-i Ars meleklerinin yaninda kendi bedeninin serge kadar oldugunu sdylemistir. Tevrat’a istinaden verilen
bilgiye gore de melekler igerisinde en 6ne ¢ikam Cebrail’dir. Bir rivayete gore alt1 kanadi ve bu alti kanadinin her birinde ise
ylizer kanat vardir. Bu kanatlardan ikisini yalnizca bir kavmi helak edecegi zaman acar. Nitekim Lut kavmini helak ederken bu
iki kanadini kullanmustir. Sayisiz yardimcisi vardir; bunlar yeryiiziindeki kotiiliigii ve fitneyi def etmekle gorevlidirler
(Kogoglu, 2020, s. 162-163). Ibn Kesir (1995) ise Hz. Peygamber’in Cebrail’i gordiigiinde alt1 yiiz kanath ve kanatlarinin her
birinden inciler dokiilen, heybetli bir varlik olarak tarif ettigini aktarir (s. 52). Firdevsi Cebrail ile ilgili bu detaylara temas etmez;
ancak ¢ok sayida kanatli ve heybetli bir melek oldugunu siklikla vurgulamistir.

b. Mikail

Tabiat olaylarini yonetmekle gorevli melektir. Islami gelenekte Mikailin yagmurun yagdirilmasi, bitkilerin biiyiimesi ve
canhlarin riziklandirilmas: gibi dogal diizenin yiiriitiilmesine nezaret eden melek olduguna inanilmigsa da Kur’an’da Mikail in
gorevlerine iligkin bilgi verilmemistir. Ismi yalmzca bir ayette Cebrail ile birlikte amlir ve “Her kim Allah’a, meleklerine,
peygamberlerine, Cebrail’e ve Mikail’e diisman ise bilsin ki Allah da inkércilarin diigsmanidir” (Bakara, 2:98) denilerek bu iki
melegin Allah katinda itibarli bir varlik olduguna isaret edilir. Ancak Islami gelenekte Mikail'in tabiat ve hava olaylarmi
yOnettigine dair yaygmn bir inanis vardir. Kutsal Kitap literatiiriinde ise Mikail’in bu gorevlerine hi¢ temas edilmez. Cebrail ile
birlikte en biiyiik iki melekten biri olup Cebrail’den 6nce geldigi dikkati cekmektedir. Bag melek olarak anilmis (Yahudanin

¥ Daha 6nce ifade edildigi iizere Cebrail, Hz. Peygamber’e de hos yiizlii bir geng suretinde gelmekte; hatta bazen sahabe igerisinde giizel yiizlii
bir geng olan Dihyetii’l-Kelbi suretinde goriinmektedir.

456



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

Mektubu, 9). Yahudilerin koruyucusu ve meleklerin 6nderi olarak goriilmiistiir (Daniel, 12:1-3; Vahiy, 12:7).

Siileyman-nime’de Mikail’den s6z edilen yerlerde onun biiyiik meleklerden oldugu, Allah’la bizzat goriisebildigi gibi
hususlara temas edilir. Eserde anlatildigina gére Mikail hava olaylarindan sorumludur. Oldukga biiytik yapil, genis kanatl bir
melek olup gokyiiziiniin yedinci katinin 6tesinde, ars-1 a’zamin altinda durmaktadir. Alt: yiiz altmus alti kanadi vardir. Allah'mn
emriyle Hz. Stileyman’a tiim varliklarla konusabilmek tizere tiim dilleri o 6gretmistir (Firdevsi, H.1526, vr. 316b). Ayrica altinct
kat gogiin meleklerinden biri olan Mikail bu gokteki melekler i¢inde en ulusudur. Burada bir kiirsiide oturdugu ve 6niinde,
diinyanin on dort kat1 biiyiikliigiinde bir terazi tuttugu; bu terazinin kefelerinin uzunlugunun dogudan batiya dek uzandigi da
kaydedilmistir (Firdevsi, H.1526, vr. 280b-281a).

Mikail kimi zaman gokytiziiniin, cennetin ve cehennemin tiim meleklerini ve miivekkel varliklarmi (zebaniler vd.) etraflica
bilen ve Hz. Siileyman’in bu varliklardan herhangi biriyle konusmasi gerektiginde yol gosteren bir melek olarak da goriiliir.
Ornegin Hz. Siileyman Cehennem hakkinda bilgi almak istediginde ona bagvurmus, Mikail de Salsayil isimli melegi énermistir.
Benzer sekilde gokytiziiniin katlarindaki miivekkel melekleri de bilmektedir. Hz. Siileyman bu meleklerden biriyle goriismek
istediginde, hangi melegin nasil cagrilacagini Mikail’e sormustur. (Firdevsi, H.1529, vr. 325a-350b).

Mikail eserin gesitli yerlerinde, Hz. Siileyman’m kimi meselelerde aklina ve bilgisine bagvurdugu biri olarak da goriiliir.
Ornegin bir kissada Hz. Siileyman’in eline bir igne geger. Bu ignenin iizerinde hangi dilde yazildig1 bilinmeyen bir yaz1 ve tarih

kazilidir. Bunun aslini ve hangi dilde yazildigi 6grenmek isteyen Hz. Siileyman Mikail’i davet eder.'* igneyi goéren Mikail
tizerindeki yaziy1 okur (Firdevsi, H.1527, vr. 211a-212a). Hz. Siileyman’m Mikail in yardimina miiracaat ettigi hususlardan biri
de savaslardir. Hemen her zaman insantistii varliklarin da ordular halinde katildig1 bu savaslarda Hz. Siileyman, pek ¢ok
zaman Cebrail ile birlikte Mikail'in de yardimina bagvurmus; cinler, periler, devler, ejderhalar vb. varliklar arasinda,
gokytiziinde gerceklesen savaslarda Mikail de emrindeki meleklerle birlikte Hz. Stileyman lehine savasmustir (Firdevsi, H.1535,
vr. 57b-58a). Mikailin savaslarda melek ordulariyla birlikte yardima gelmesi Kutsal Kitapta da stz konusu edilir. Nitekim bir
ayette -tipki Firdevsi'nin soziinii ettigi gibi- bir goksel savas esnasinda, Mikail’in yardima geldigi yazilidir: “Gokte savas oldu.
Mikail le melekleri ejderhayla savastilar. Ejderha kendi melekleriyle birlikte kars1 koydu, ama giicii yetmedi. Bu ytizden gokteki
yerlerini yitirdiler” (Vahiy, 12:7). Ote yandan bilge ve riiya yorumcusu Daniel'in (Hz. Danyal) vizyonlarindan birinde bir goksel
varlik kendisine gelerek yirmi bir giin boyunca Pers kralinin melekleri ile savastiginy; bu savastan ancak bas melek Mikailin
yardima gelmesiyle kurtulabildigini sdyler (Daniel, 10: 1-13). Bu ayetler, Firdevsi'nin soziinii ettigi goksel savaslarda yardima
gelen Mikail 6ykiisii ile benzerlik gostermesi bakimindan dikkate degerdir.

Hz. Siileyman’in Mikailin bilgisine basvurdugu yukaridaki 6rnege benzer ¢ok sayida pasaj bulunur. Eser boyunca Hz.
Siileyman kendinin ve gevresindeki alim ile hakimlerin bilgisinin yetmedigi hususlarda Mikail'i davet eder. Ayn1 durum
Yahudi anlatilarinda da s6z konusu edilir. Kabala ogretilerine gore her peygamberin rehberligini yapmak {izere gorevli
melekler vardir. Birer egitim melegi olarak tarif edilen bu varliklar peygamberlerin 6zel danismanlar: gibidir. Hz. Stileyman’in
rehber meleginin ise Mikail oldugu kaydedilmistir (Davidson, 2013, s. 127).

c. Israfil

Kiyamet giinii sur borusunu tifleyecek olan melektir. Kur'an’da ismi gegmese de kiyamet giinii sura tifleyerek insanlari o
dehsetli gercege (kiyamete) ¢agiracak bir miinddiden (nida eden, seslenen) s6z edilir (Kaf, 50:41; Kamer, 54:6-8). Hadislerde ise
bu varligin Israfil isimli melek oldugu acikca ifade edilmis; alimler ve miifessirler ittifakla, ayetlerde sozii gecen fakat ismi
verilmeyen varhigm Israfil oldugunu kaydetmislerdir (Cebeci, 2001, s. 181).

Siileyman-ndme’de Israfil daha ziyade ilim sahibi bir melek olmasiyla éne gikmaktadir. Yaratilis siirecinde, dért biiyiik
melek icinde ilk yaratilan odur. Nitekim Allah levh-i mahfuzu meydana getirdiginde eszamanl olarak Israfil’i de yaratmig, bu

levhay1 ona emanet etmistir (Demirdz, 2022, s. 84-85). Dolayisiyla Israfil, gerceklesecek her seyin kayith oldugu bu nesneyi

15

okuyabilen bir melek oldugundan, tiim gizli sirlara hakimdir.” Hz. Siileyman eser boyunca, gesitli ilimlere iliskin sorular

'* Mikail Hz. Siilleyman’in huzuruna gelirken cennetten meyve de getirmistir. Bu meyve elma biiyiikliigiinde, kirmizi lal (tagi) renginde, sekerden
daha lezzetlidir. Mikail yeryiiziine inerken cennete miivekkel melegi goérmiis, bu meyveyi de o vermistir.

!> Nitekim Firdevsi'nin aktardigma gore Iblis, cennetten kovulmadan énce Israfil'in yakin arkadagidir. Insanin yaratilacagin ve ileride Siileyman
adinda tiim varhklara hiikiimdar olacak bir peygamberin gelecegini levh-i mahfuzda goren Israfil’den 6grenerek insanogluna ve Hz. Siileyman’a

457



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

sormak {izere onu davet etmistir. Bu davetlerden birinde Israfil, Hz. Siileyman’a kendinden sz ederken boyunun ¢ok uzun
oldugunu sdyler. Onun huzuruna gercek goriiniisiiyle gelse, diinya iizerine sigmayacaktir. Nitekim kanadinin sadece bir tiiyii
diinyaya diisecek olsa, dogudan batiya kadar uzanacaktir. Yedi kez yiiz bin ve yetmis yedi kez bin kanad1 vardir. Makamu ars-
1azim altindadir.' Levh-i mahfuz iki goziiniin ortasinin tam karsisina denk gelmektedir. Allah’in mukadder emirlerini gormek
i¢in, emir verildiginde bu levhayi takip eder ve burada yazilanlar: Cebrail, Mikail ve Azrail’e bildirir. Ayrica kiyamet giintinde
iiflemek tizere surunu da elinde tutar (Usta, 1995, s. 137-138). Israfil'in gorevine iliskin benzer bilgileri Ibn Kesir (1995),
Cebrail'in dilinden soyle aktarir:

“Onun (Israfil'in) niinde bir levha vardir. Allah, g6k veya yer islerinden birinin yapilmasina izin verdigi zaman o levha
kalkip Israfil'in gozii 6niine getirilir. Levhaya bakar. Eger benimle ilgili bir isin yapilmasi emredilmekte ise emri bana
iletir, eger Mikailin yapmasi gereken bir is emredilmekte ise emri Mikail e iletir, eger 6liim meleginin (Azrailin) yapmasi
gereken bir is emredilmekte ise emri ona iletir.” (s. 53).

Eserde Hz. Siileyman’m gesitli ilimlerle ilgili sorularinda Israfil’e miiracaat ettigi goriilmekte; Israfil’in levh-i mahfuza
hakimiyeti dolayisiyla dncelikli olarak gizli ilimleri bilen bir melek olarak tarif edildigi dikkati cekmektedir. islam geleneginde
yaygimn olarak sozii edilen, kiyamet giiniinde sura iifleme hadisesi ise Firdevsi tarafindan iizerinde durulan bir husus
olmamustir.

d. Azrail

Azrail’den Kur’an’da Melekii’l-mevt (6lim melegi) olarak soz edilir ve Azrail ismi ge¢mez. Can almakla gorevli bir melek
olup vakti geldiginde insanlarin ruhlarini alarak ahirete gotiirmektedir (Secde, 32:11; En’am, 6:61). Firdevsi de Siileyman-
nime’de Azrail’i bu goreviyle tanitmis ve eser boyunca genellikle Melekii’l-mevt sifatin1 kullanarak nadiren Azrail adina yer
vermistir. Bunun muhtemel nedeni miiellifin, Azrail’in Kur’an’da sozii edilen sifatina yer vermek istemesi olmalidir.

Siileymin-nime’de anlatildigina gore dort biiyiik melek i¢inde yaratilmis son melek olan Azrail i¢in Allah dort bucakl bir
kiirsii yaratmugtir. Bu kiirsiiniin birinci bucagi nurdan, ikincisi atesten, ti¢iinciisii ham giimiisten, dordiinciisii kizil alindandar.
Bu kiirsiiniin her bucaginda ise yetmis bin ayak vardir ve her bir bucagin ayaklar1 o bucagin yaratildigi nesnedendir. Azrail bu
kiirsiiniin tizerinde oturmaktadir (Firdevsi, H.1527, vr. 171a-171b). Kiirsiiniin {izerinde ise ululugunun smir1 olmayan bir agag
bulunmaktadir. Yapraklarmin sayisi yerytiziindeki tiim bitkilerin yapraklarinin sayisindan fazladir. Yerytiziinde var olmus ve
var olacak ne kadar canli varsa hepsinin ismi bu agacin yapraklarinda ayri ayr1 yazilidir. Eceli gelen kisinin yapragi Azrail’in
ontine diismekte; boylece kimin canini alacagini gormektedir (Firdevsi, H.1527, vr. 272b).

Firdevsinin aktardigina gore Azrail, Cebrail’den sonra Hz. Siileyman’1 ziyarete gelen ikinci melektir. Onun tahta ¢ikisini
ve peygamber olusunu kutlamak {izere meclisine gelen Azrail'in elinde, Allah'in emriyle cennetten getirdigi tag ve kemer

bulunmaktadir.'” Hz. Siileyman bu nesneleri kendisine getiren melegi basta tanimaz ve kim oldugunu sorar. Azrail, adimin
Melekii'l-mevt oldugunu ve yaratilmig tiim varliklarin ruhlarini almakla gérevlendirildigini soyler (Firdevsi, H.1527, vr. 270b).
Kissanin devaminda Firdevsi, Hz. Siileyman ile Azrail arasinda gegen sohbet bi¢ciminde kurguladig: bir sahneyle Azrail'in
ozellikleri ve gorevleri hakkinda bilgi verir. Buna gore Azrail’in makami gokytiziiniin dordiincii katidir. Allah tarafindan
ofkeli/gazapli surette yaratilmigtir; dolayisiyla onun yiiziinii gdrmeye insanoglu dayanamayacaktir. Ote yandan Azrail'in alt
yiizii'®, doksan dokuz bin kanadi vardir. Gozleri ates gibi yanmaktadir; 6yle ki bu gozlere kim baksa 6dii kopacaktir (Firdevsi,
H.1527, vr. 271a). Emrinde sayisiz melek bulunmaktadir ve hepsi de onun hizmetini gormek igin yaratilmistir. Ancak bu
melekler mertebe bakimindan esit degillerdir. Kendi iglerinde yiiksek ve alcak mertebeli olarak iki kisma ayrilmaktadir.
Bunlarin ilk kismu rahmani meleklerdir. Yesil elbise giyerler ve Azrail'in sag tarafinda dururlar. Yiizleri 6yle nurludur ki
dordiincti kat gok onlarin yiiztintin nuru ile aydmnlanur. Siirekli Allah’t tesbih halindedirler. Azrail’in sol yaninda duran
melekler ise azap melekleridir ve siyah elbise giymektedirler. Kiminin elinde atesten degnek, kiminin elinde ise yine atesten

diismanlik giitmeye baslamustir (Firdevsi, H.1534, vr. 238a-291b)

16 fsrafil’in arsin altinda durmasinmn nedeni, ars: tagiyan meleklerden biri olmasindan kaynaklaryor olmahdir. Nitekim kimi rivayetlerde onun da
bir ars melegi oldugu kaydedilmistir. Bkz. Ibn Kesir, 1995, s. 53.

17 Eserde bu ta¢ ve kemerin Hz. Adem’e ait oldugu, diinyaya geldikten ve peygamber olup tahta oturduktan sonra Hz. Siileyman’a teslim edilmek
tizere cennette muhafaza edildigi de anlatilmaktadir.

18 Azrail’in alts yliziiniin olmasinin nedeni, her yiiziinii bagka bir kavmin canim almak igin gosteriyor olmasidir.

458



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

kiskag¢ bulunmaktadir. Onlar da daima tesbih halindedirler (vr. 272a-272b).

Azrail'in emrindeki melekler onun, insanlarin canini almasina ve ruhlarinmn ahirete getirilmesine yardimc: olmaktadir.
Eceli gelen kisinin yapragi Azrail’in 6niine diistiigiinde, 6liim melegi bu yapraktaki ismin imanina gore sag veya sol tarafindaki
melekleri gorevlendirerek ruhlarini teslim alir. Nitekim insanlar iki tiirliidiir, birisi saadet (mutluluk, bahtiyarlik) ehli digeri ise
sekdvet (eskiyalik, haydutluk) ehlidir. Saadet ehli olan miiminlerin temiz ruhlarini Azrail’in sag yanindaki rahmet melekleri
misk ve anber gibi hos kokular esliginde karsilamakta, giiler yiizle kolayca alip getirmektedir. Sekavet ehlinin canini ise
Azrail’in sol yamindaki ¢irkin ytizlii azap melekleri almaktadir. Bunlar, asilerin canini azap ile sikarak bogazina dek getirir ve
Azrail’in arkasindaki heybetli ytiiziiyle karsilagsarak asinin cani almur. Ardindan kiyamete dek kalmak {izere cehenneme
gonderilir (Firdevsi, H.1527, vr. 272b-273a). Bu hususa Kur’an’da da isaret edilmis olup “Nihayet birinize 6liim geldiginde,
elgilerimiz (melekler) onun camim alirlar” (En’am, 6:61) denmis ve can almakla gorevli birden fazla melek oldugu ifade
edilmistir. Nitekim Ibn Kesir (1995) de Azrail'in emrinde, insanlarm canini alirken yardimci olan meleklerin bulundugunu
kaydetmistir (s. 56).

Azrail’den, Allah tarafindan kendisine verilen can alma gorevini dinleyen Hz. Stileyman, melekler icerisinde bu gorevin
nigin kendisine verildigini de sorar. Azrail de Hz. Adem’in yaratiligi siirecinde yeryiiziinden toprak alinmasi kissasini anlatir
ve kendisinin gorevlendirildigini soyler. Buna gore Hz. Adem’in yaratilmasi igin yeryiiziinden getirilecek topragi melekler
igerisinde yalniz Azrail alabildigi igin, mahsere kadar varliklarin canin1 almakla gorevlendirilmistir (Firdevsi, H.1527, vr. 273b-
274b). Sohbetin devaminda Hz. Siileyman, Azrail’e bu diinyadan gelip gegen hiikiimdarlar1 sorar. Azrail gordiigii tiim
hiikiimdarlar1 ve 6liim anlarmi anlatir. Eserde Azrail, yukaridaki 6zelliklerin disinda diger meleklerle birlikte gerektiginde
yardima gelen bir melek olarak da anlatilir; ancak bu kissalarda Azrail’e iligkin zellikler 6ne ¢itkmamakta, yalmzca orada
bulunan meleklerle birlikte ad1 anilmaktadar.

5.3. Gokyiizii Melekleri

Eserde meleklerden soz edilen kisimlardan biri de tiim meleklerin itaat etmek tizere Hz. Siileyman’a gelisidir. Nitekim
melekler, Hz. Stileyman’m peygamberligini ve hiikiimdarligini tamiyarak ona tabi olan ilk varlik grubudur. Eserde Cebrail ve
Azrail’den sonra yedi kat gogiin meleklerinin yedinci kattan baslayarak sirayla Hz. Siileyman’a gelisleri anlatilir. Siileyma-
ndme’de yedi kat gogiin melek gruplari sdyle anlatilir:

a. Yedinci kat gogiin melekleri

Yedinci kattaki meleklerin sayisi yedi yiiz bindir. Halifeleri ise Rtihayil’dir". Hz. Siileyman’m &niine gelerek onun
peygamberligini tebrik ederler ve dualar ederler. Rithdyil, Cebrail'in sag tarafina gecip oturur ve Hz. Siileyman’a yedinci kat
gokteki melekler hakkinda bilgi verir. Emrindeki yedi yiiz bin melegin her birinin emrinde yine yediser yiiz bin melek
oldugunu, bu meleklerin daima Allah’1 tespih ettiklerini anlatir ve emrindeki melekleri tanitir (Firdevsi, H.1526, vr. 280a-280b).

Rithayil'in Hz. Stileyman’a anlattigina gore yedinci kat gogiin meleklerinden biri ok biiytiktiir. Bas: arsa erisirken ayaklar1
yedinci kat yerin asagisindadir. Bir digeri ise yedi yiiz bin bagh melektir. Her basinda yedi ytiz bin yiizii vardir. Her yiiziinde
yedi yiiz bin agz1, her agzinda yedi yiiz bin dili ve her dilinde ise yedi ytiiz bin liigat (lisan) bulunur. Bu liigatlerle daima Allah”
tespih eder. Ayn1 zamanda yedi yiiz bin kanadi vardir. Bu melegin karsisinda kizil yakuttan bir havuz bulunur; bu havuzun
icindeki su yalnizca su degil, nurdur. Melek bu havuza yedi yiiz bin kez dalar, her ¢iktiginda kanatlarindan damlayan sudan
Allah bir melek yaratir. Bu siire¢ kiyamete dek devam eder (Firdevsi, H.1526, vr. 280b). Bir diger melek ise yedinci kat yerdedir
ve altin bir kiirsii {izerinde oturur. Bu melegin dort yiizii vardir. Bir yiizii insan, bir yiizii aslan, bir yiizii akbaba ve bir ytizii ise
okiiz seklindedir. Dort ytiziinde dort agzi, dort agzinda dort dili, dort dilinde ise dort ligati bulunur. Bu liigatlerle Allah’a dua
eder. Bunlarin haricinde de yedinci kat gokte daha nice melekler bulunmaktadir (Firdevsi, H.1526, vr. 281a).

Acdyibii’l-mahlitkit'ta yedinci kat gogiin meleklerinin insan suretinde olduklar1 ve miivekkellerinin isminin Réyabil oldugu
kaydedilmistir (Kogoglu, 2020, s. 169). Bayezid-i Bestami'nin gokytiziine yiikselmesi sirasinda yedinci katta gordiigii melegin
isminin Barya'il oldugu, boyunun ancak bes yiiz yilda ulasilabilecek kadar uzun oldugu kaydedilmistir (Davidson, 2013, s. 89).

19 Melegin ismi daha sonraki ciltlerde Kudlubayil olarak da gegmektedir. Bkz. Usta, 1995, s. 208.

459



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

Yahudi ve Hristiyan kaynaklarinda ise yedinci katin yonetici meleginin ismi Cassiel (Kasiel) olarak kaydedilmistir (s. 389).
b. Altinc1 kat gogiin melekleri

Riihayil'in bu agiklamalarindan sonra Hz. Siileyman'in huzuruna bir béliik melek daha gelir. Onlerinde yine halifeleri olan
bir melek bulunmaktadir ve Siileyman Peygamber’in hiikiimdarligin tebrik eder. Hz. Siileyman ona da izzet kilip Rthayil'in
hemen alt tarafinda yer gosterir. Onunla gelen melekler de daha énce gelmis olan yedinci kat gogiin meleklerinin alt yanma

geger ve saf dururlar. Hz. Siileyman Cebrail’den bu meleklerin altinc1 kat gokten geldiklerini, halifelerinin adinn ise ‘Ar*
oldugunu 6grenir. Hz. Siileyman ona selam verip hiirmet gosterdikten sonra altinci kat gokte miivekkel meleklerin durumunu
sorar (Firdevsi, H.1526, vr. 281a).

‘Ar'in Hz. Siileyman’a aktardigia gore altinct kat gogiin melekleri sayica dyle ¢oktur ki giinesin 1sik zerrelerinden ve
denizdeki dalgalarin damlalarindan daha fazladir. Sayilari alti yiiz bindir ve hepsi ‘Ar’in hitkmiindedir. Bu alt1 yiiz bin melegin
hiikmiinde yine alt1 yiiz biner melek bulunur. Altinct kat gok melekleri icinde en ulusu Mikail dir. Bir kiirstide oturur ve 6niinde
bir terazisi bulunur. Bu terazi diinyanin on dért kati biiyiikliigiindedir. Kefelerinin uzunlugu dogudan batiya dek
uzanmaktadir. Mikail’in hitkmiinde de yedi ytiiz bin melek vardir ve her biri bir nesneye miivekkeldir. Kimisi riizgar, kimisi
kar, kimisi yagmur ve kimisi ise bulutlardan sorumludur. Nitekim yagan yagmur, dolu ve karin her birini bir melek yerytiziine
indirmektedir. Ayrica yerytiziinde biten bitkilerin ve otlarin da her biri bir melegin sorumlulugundadir. Bir bitkinin yahut bir
agacmn meyvesi ondan sorumlu melek tarafindan korunmakta; (bitkinin tohumu bitene kadar), ondan sorumlu melek
tarafindan toprak altinda saklanmaktadir. Bu melekler kiyamete dek yilda bir kez bu dongiiyii siirdiiriirler ve ayn1 zamanda
siirekli ibadet ederler (Firdevsi, H.1526, vr. 280b-281a).

Acdyibii’l-mahlitkit'ta ise altinci kat gogiin meleklerinin vildan suretinde olduklar: ve miivekkellerinin isminin $emhabil
oldugu kaydedilmistir (Kocoglu, 2020, s. 169). Yahudi ve Hristiyan kaynaklarinda ise altinci katin yonetici meleginin ismi Zakiel
olarak kaydedilmistir (Davidson, 2013, s. 389).

c. Besinci kat gogiin melekleri

Bundan sonra bir grup melek, dnlerinde halifeleri Kelkabil*'

ile birlikte Hz. Stileyman’a gelir. Hz. Siileyman onun selamini
ve tebrigini kabul ettikten sonra altinci1 kat gok meleklerinin halifesinin alt yaninda yer gosterir ve ardindan besinci kat ve bu
katta miivekkel meleklerin durumunu sorar. Melegin aktardigina gore besinci kat gokteki meleklerin sayisi, yerytiziindeki
bitkilerin sayisindan ¢oktur. Baslarinda kendisi vardir ve hiikmiinde bes yiiz bin melek bulunur. Bu bes yiiz bin melegin
hiikmiinde yine bes yiiz bin melek; onlarin her birinin emrinde ise yine bes ytiizer bin melek bulunmaktadir. Her birisi daima
ayak tistiinde kiyam durur ve kendilerine mahsus tespihlerini sdylerler. Ayrica Hz. Ibrahim, Hz. Lut, Hz. Ismail, Hz. Ishak ve

Hz. Yakupun makamlar: da besinci kat goktiir (Firdevsi, H.1526, vr. 282b-283a).

Halife melegin aktardigina gore besinci kat gokte Allah, bir melek daha yaratmistir. Bu melek kizil yakuttan bir kiirsii
tizerinde oturmaktadir. Bedeni Oyle biiyiiktiir ki yaratilmis tiim varliklar onun agzina girse, bir lokma kadar bile
goriinmeyecektir. Saginda ve solunda da yine kendisi gibi heybetli, cesur ve biiyiik melekler bulunur. Bu melekler azap
melekleridir ve dyle biiyiiktiirler ki baslar1 besinci kat gogii gecerken ayaklar1 yedinci kat goktedir. Azap meleklerinin ellerinde
atesten degnekler bulunur ve (gerektiginde) bu degnekleri omuzlarmna alip Allah’a asilik eden kisiye veya toplulugun yanina
giderler, ates degneklerini onlara dokundurarak veya vurarak bedenlerini yakarlar. Yanan bedenler kiil olur ve toza doniisiir.
Allah’in emriyle bu tozlar yine bir araya gelerek beden 6nceki haline doner (Firdevsi, H.1526, vr. 282b-283a).

Acdyibii’l-mahlitkdt ta besinci kat gogiin meleginin ismi Kelkabil olarak verilmis ve bu kattaki meleklerin huri suretinde
olduklar1 kaydedilmistir (Kogoglu, 2020, s. 168). Bat1 literatiiriinde ise bu melegin ismi Kalka'il (Kelka'il) olarak kaydedilmistir.
Gogiin besinci katinda, huri goriintimlii meleklerden sorumlu olan bu melegin ad1 ayn1 zamanda cinleri, seytanlar: ve perileri
kovmak i¢in edilen dualarda yer almaktadir. Diger adlari ise Kelay ve Relail (Relail) olarak kaydedilmistir (Davidson, 2013, s.

2 ik gectigi yerde ‘Ar olarak kaydedilmis olan melegin ismi, metnin devaminda Gar ve ‘As biciminde yazilmistir. Sonraki ciltlerde ise melegin ismi
Salsayil ve Semhayayil olarak kaydedilmis ve ‘Ar ad1 kullanilmamustir.

2! Metinde besinci kat gogiin meleklerinin halifesi olan biiyiik melegin isminin yazilmasi gereken kisimlarda bosluklar birakilmistir. Ancak metnin
takip eden ciltlerinde melegin ismi Kelkabil olarak kaydedilmistir (Firdevsi, H.1529, vr. 331b). Diger melekler gibi o da giines gibi aydinlik ve nurlu
bir ytize sahip bir melek olarak tasvir edilmistir. Almus alt1 kanadi vardir ve her kanadinda ayr1 bir siis bulunmaktadir (vr. 332a).

460



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

195, 198, 290). Yahudi ve Hristiyan kaynaklarinda ise besinci katin y6netici meleginin ismi Sandalfon yahut Samael olarak
gecmektedir (Davidson, 2013, s. 389).

d. Dordiincii kat gogiin melekleri

Hz. Siileyman besinci kat meleklerinin halifesinin sozlerini saskinlikla dinlerken basini kaldirip baktiginda bir boliik
melegin daha geldigini goriir. Bunlar dordiincii kat gogiin melekleridir ve dnlerinde halifeleri Mtiyayil vardir. Hz. Siileyman
Cebrail’den bu melegin kim oldugunu 6grendikten sonra Miyayil'e dordiincii kattaki meleklerin durumunu sorar (Firdevsi,
H.1526, vr. 284a-284b).

Miyayil'in aktardigma gore dérdiincii kat gokte cok sayida biiyiik melek vardir. Oyle ki sayica yer yiiziindeki agaglarm
yapraklarindan bile daha fazladir ve hepsi de Miyayil’den giigliidiir. Ancak onun emrinde dort yiiz bin melek; bunlarin
hiikmiinde de yine dorder yiiz bin melek vardir. Ayrica Hz. Musa da dordiincii kat goktedir. Bu kattaki melekler daima dizleri
tizerinde Tahiyyat suresini okumakta ve Allah’a ibadet etmektedirler (Firdevsi, H.1526, vr. 284b).

Acdyibii’l-mahlitkit'ta ise dordincti kat gogiin meleklerinin at suretinde olduklar: ve miivekkellerinin isminin Salma’il
oldugu kaydedilmistir (Kogoglu, 2020, s. 167). Yahudi ve Hristiyan kaynaklarinda ise dérdiincii katin yonetici meleginin ismi
Mikail olarak kaydedilmistir (Davidson, 2013, s. 389).

d. Uciincii kat g6giin melekleri

Dordiincii kat gok meleklerinden sonra onlerinde halifeleri ile birlikte bir boliik melek daha gelir. Hz. Stileyman selam ve
tebrikleri kabul ettikten sonra onlara da yer gosterir. Cebrail’den halifenin isminin {zyayil oldugunu 6grenir. Bu melek basi cok
ylikseklerde, ayaklar1 ise yeraltinda olan gayet biiyiik bir melektir. Y{iziiniin nuru giinesten daha parlak, aydan daha
aydmliktir. Hz. Siileyman Izyayil’e gokyiiziiniin iigiincii katim ve bu kattaki meleklerin durumunu sorar (Firdevsi, H.1526, vr.
287a).

[zyayil'in aktardigina gore {iciincii kat gokteki meleklerin sayist denizin damlalarmdan ve kumlarin sayisindan ¢oktur.
[zyayil'in emrinde ise ii¢ yiiz bin melek; onlarin emrinde de yine tiger yiiz bin melek bulunur. Hepsi secde halinde ibadettedir.
Ayrica Hz. Yusuf ve Hz. Davut'un makamu da iigiincii kat gokyiiziidiir. Nitekim Israfil'in levh-i mahfuza baktiginda gordiigiine
gore, ahirete gogtiigiinde, Hz. Siileyman’in makamui da tigtincii kat gokytizii olacaktir (Firdevsi, Firdevsi, H.1526, vr. 287a-287b).

Yine Izyayil'in aktardigina gore {iciincii kat g6giin en ulu meleklerinden biri kizil yakuttan bir kiirsii iizerinde oturan
Habil'dir. Yetmis bin basi, her baginda yetmis bin yiizii vardir ve higbiri birbirine benzemez. Yetmis bin kanad: vardir ve
kanatlar1 Dogu’dan Bati'ya dek uzanir. Bir diger melek ise, biiytikliigii dile getirilemeyecek kadar ulu olan Serhayil dir. C)yle
biiytiktiir ki, onu gorenin 6dii patlar. Emrinde yetmis bin melek vardir -ki her birinin boyu iki yiiz yillik yol uzunlugundadar.
Ellerinde atesten direk bulunur ve diinyadan imansiz giden insanlara bu direklerle azap ederler (Firdevsi, H.1526, vr. 285b).

Acdyibii’l-mahlitkdt'ta ise tiglincii kat gogiin meleklerinin akbaba suretinde olduklari ve miivekkellerinin isminin Sa ‘idyabil
oldugu kaydedilmistir (Kogoglu, 2020, s. 167). Bat1 literatiiriinde ise melegin ismi Sa‘adiya’il ve Sadiel olarak kaydedilmis ve
yine akbaba goriiniimlii oldugu belirtilmistir (Davidson, 2013, s. 295-295). Yahudi ve Hristiyan kaynaklarmnda ise tiglincii katin
yonetici meleginin ismi Anahel olarak kaydedilmistir (Davidson, 2013, s. 389).

e. Ikinci kat ggiin melekleri

[zyayil'in bu sozlerinden yiizleri nurdan aydinlanmus bir bolitk melek daha gelir. Bunlar ikinci katin melekleridir. Yine
onlerinde halifeleri bulunmaktadir. Selam ve tebriklerinden sonra Hz. Siileyman, halifeye ve meleklerine yer gosterir.
Cebrail’den, halife melegin adinmn Israyil oldugunu 6grenir ve ona ikinci kat gégiin meleklerinin durumunu sorar. Israyilin
aktardigina gore ikinci kat gogiin meleklerinin sayis1 dokuz kat gokteki tiim yildizlarin sayisindan ¢oktur. Hepsi de Israyil’den
ustindiir; ancak 1sréyil'in emrinde iki yiiz bin melek; bu meleklerin emrinde de yine iki yiizer bin melek bulunmaktadir.
Bunlarin kimi secdede, kimi ritkuda, kimi ise kiyamda saf saf durmus Allah’a dua etmektedirler. Bunlarin i¢inde bir melek
vardir; bu melek halkin rizkindan sorumludur, insanlara riziklarini o paylastirmaktadir. Bu melegin yetmis basi, her basinda
yetmis yiizii, her yiiziinde yetmis agzi ve her agzinda yetmis dili bulunur. Her dilindeki liigatle Allah’a dua etmektedir
(Firdevsi, H.1526, vr. 287b).

461



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

Acdyibii’l-mahlitkdt ta ise ikinci kat gogiin meleklerinin kartal suretinde olduklari ve miivekkellerinin isminin Bi¢a’il oldugu
kaydedilmistir (Kogoglu, 2020, s. 166). Bat literatiiriinde Islami gelenege ait olarak sézii edilen melegin ismi Miha'il biciminde
kaydedilmis ve kartal gortintimlii oldugu séylenmistir (Davidson, 2013, s. 237). Yahudi ve Hristiyan kaynaklarinda ise ikinci
katin yonetici meleginin isminin Zakariel veya Rafael oldugu kaydedilmistir (Davidson, 2013, s. 389).

f. Birinci kat gogiin melekleri

Ikinci kat gogiin meleklerinden sonra Hz. Siileyman’in huzuruna birinci kat gokyiiziiniin melekleri gelir. Onlerinde ise
halifeleri Isma’il bulunmaktadir. Hz. Siileyman diger melekler gibi ona da yer gostererek birinci kat gogiin meleklerinin
durumunu sorar. Isma’il’in aktardigina gore Hz. Adem birinci kat gokte, kizil yakuttan bir kiirsii iizerinde oturmaktadir.
Burada gocuklarmin ruhlarina miivekkel olup 6liim melegi (Azrail) kimin canini alirsa 6nce ona getirir. Ruh eger miimin ise
(imanh 6lmiisse) Hz. Adem sevinir, mutlu olur ve Allah’n rahmetini dileyip Aden cennetine gitmesi i¢in duaci olur. Allah da
bu duay1 kabul eder ve Azrail ruhu sag yanindan rahmet melegine verir. Eger ruh miimin olarak 6lmemis, miinafik olarak
gelmisse Hz. Adem onu feryat ederek karsilar. Azrail Allah’in emriyle o ruhu sol tarafindan azap meleklerine verir (Firdevsi,
H.1526, vr. 298b-289a).

Acdyibii’l-mahlikat'ta da birinci kat gogiin meleginin ismi Isma’il olarak verilmis ve bu kattaki meleklerin 6kiiz suretinde
olduklar1 kaydedilmistir (Kogoglu, 2020, s. 165). Ibn Kesir de ayni bilgiyi vermekte, Beytii’I-ma ‘miir'un da icinde bulundugu bu
goglin adinin Beytii'l- ‘izzet oldugunu, burada bulunan ve her giin Beytii’l-ma ‘milr’a girip ¢ikan bu yetmis bin gok meleginin
baginda isma ‘il isimli melegin bulundugunu sdylemektedir (Ibn Kesir, 1995, s. 49). Bat1 literatiiriinde de Arap geleneginde sozii
gecen bir melek oldugu soylenerek inek goriiniimlii oldugu aktarilmis ve birinci kattaki Tanri'y1 yiicelten (tespih eden)
meleklerden sorumlu oldugu kaydedilmistir (Davidson, 2013, s. 184). Yahudi ve Hristiyan kaynaklarinda birinci katin yonetici
meleginin ismi Cebrail olarak kaydedilmistir (s. 389).

5.4. Miihiirlii Yiiziigiin Melekleri

Siileyman-nime’ye gore Hz. Silleyman’m miihiirli ytiziigliniin isleyisi melekler vasitasiyla ger¢eklesmektedir. Buna gore
Allah, Hz. Siileyman’m miihriiniit Hz. Muhammed'in nurundan yaratmis, ardindan ytiziigtin kas tasina dehset nazariyla ve
kimi zaman kahir nuruyla kimi zaman liituf nuruyla on dort kez bakmustir. Bu on dért ilahi bakis dolayisiyla, yiiziik tagmin
tizerine kudret kalemiyle on dort esma-i hiisna naksolunmustur. Bundan sonra Allah, yiiziikteki on dort ismin nurundan on
dort melek yaratmistir (Firdevsi, H.1526, vr. 297a-297b). Yiiziigii Hz. Stileyman’a gelene dek korumak tizere ise T4 ayil adinda
bir melek yaratilmistir. Bu melegin insana benzeyen {i¢ basi, iki eli ve on dért kanadi vardir. iki elinden birinde bir kilig,
digerinde ise yesil zebercetten bir hokka tutmaktadir. Kilig ile ytiztigii kotii niyetli varliklardan korumaktadir. Hokkanin icinde
ise Hz. Stileyman’in yiiziigii sakli olup Ta‘ayil uzun yillar yiiztigii bu hokkanin i¢inde muhafaza etmis, Hz. Stileyman
hiikiimdar olduktan sonra kendisine vermistir (Firdevsi, H.1526, vr. 306a-306b). Hz. Siileyman yiiziige baktiginda, {izerinde on
dort melege hiitkmedebilecegi tilsimlarin yazili oldugunu goriir. Firdevsi ytiziikteki tilsimli isimleri vermez; ancak her ismin
nurundan yaratilmis ve o ismin hitkmiinde olup Hz. Stileyman’in tabiattaki tiim varliklar1 yonetmesini saglayacak miivekkel

melekleri soyle siralar™:

Birinci isim: Yerytiziindeki on iki riizgara hitkmetmek i¢in okunacak isimdir. Bu isme miivekkel olarak yaratilan melek,
ytiziikteki ismin okunmasiyla Hz. Siileyman’a gelecek, boylece tahtinin yel {izerinde taginmas: saglanacaktir.

ikinci isim: Denizlere, irmaklara, pinarlara ve tiim sulara hitkmetmek i¢in okunacak isimdir. Eger Hz. Siileyman’mn
sulardan bir maksudu olursa ikinci ismi okuyarak bu ismin nurundan yaratilan melegi cagirmas: yetecektir.

Ugiincii isim: Ates kiiresinde yahut yer yiiziindeki ates denizinde ve ates icinde olan tiim varliklara hiikmetmek icin
okunacak isimdir. Bu ismin okunmasiyla, {iciincii ismin nurundan yaratilan ates tizerine miivekkel melek gelerek Hz.
Stileyman’in atesle ilgili ne istegi varsa karsilayacaktir.

Dérdiincii isim: Toprakla ilgili varliklara hitkmetmek i¢in okunacak isimdir. Bu ismin okunmasiyla, o ismin nurundan

2 Firdevsi miihiirlii yliztige miivekkel melekleri iki farkli yerde iki kez siralamus, ilkinde eksik ve karismis olarak yer vermistir. Ancak her isme
miivekkel melek hakkinda ac¢iklama yaparken yeniden siralamus, bu kez on dort melegin hepsine ve goérevlerine yer vermistir.

462



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

yaratilan topraga miivekkel melek gelecek ve topragmn yani sira tas ve madenlere de hitkmetmesini saglayacaktir.

Besinci isim: Hava kuslarma® hiikmetmek icin okunacak isimdir. Bu ismin okunmasiyla kuslar iizerine miivekkel melek
gelecek ve Hz. Siileyman’in kuslara hiikmetmesini saglayacaktir.

Altinca1 isim: Denizdeki hayvanlar, deniz kuslari, deniz ejderhalari, timsahlar, sedefler (istiridye), atlar ve diger tiim deniz
hayvanlarina hitkmetmek icin okunacak isimdir. Hz. Siileyman hangisine hitkmetmek istese ytiziikteki altinc1 ismi okuyarak
bu varliklara miivekkel melegi cagiracak ve maksudunu yerine getirebilecektir.

Yedinci isim: Gokytiziindeki ates kiiresinde, giines katinda ve atesin icinde olan varliklara hitkmetmek igin okunacak
isimdir. Bunlar semendfr kusu, agnikiis kusu ve sayisi belirsiz diger ates hayvanlaridir.

Sekizinci isim: Toprak igindeki hayvanlara hiikmetmek igin okunacak isimdir. Kakim, samur ve sincap gibi hayvanlar bu
ismin hiitkmiindedir. Yani sira gekirge, karinca gibi bedenen kiigiik ama bir sehri harap edebilecek kadar etkili bocekler ve sar1
ar1 (sarica ar1 / yaban aris1), ortimcek, kelebek gibi toprak hayvanlar: da bu ismin hiikmii altindadir.

Dokuzuncu isim: Yeryiiziindeki vahsi hayvanlara hiitkmetmek igin okunacak isimdir. Aslan, kaplan, bebr (kaplan/panter
benzeri bir hayvan), kurt ve pars gibi yirtic1 hayvanlarin yanu sira at, fil ve katir gibi giiglii hayvanlar da bu ismin hiikmiindedir.
Hz. Siileyman hangisine hiikmetmek istese dokuzuncu ismi okuyacak ve boylece bu varliklara miivekkel melek gelerek ilgili
hayvanlarin Hz. Siileyman’a hizmet etmesini saglayacaktir.

Onuncu isim: Yedi bagh ejderhalar1 ve evrenleri helak etmek igin okunacak isimdir. Bu ismin okunmasiyla ejderhalar
tizerine miivekkel olan melek gelerek Hz. Siileyman’in tiim emirlerini yerine getirecektir.

On birinci isim: Bulutlara, yagmura, kara, simsege ve yildirima hiikmetmek i¢in okunacak isimdir. Hz. Stileyman miihtirlii
yliziigiindeki bu ismi okudugunda bulut melegi gelecek ve hava olaylarmna hitkmetmesini saglayacaktir.

On ikinci isim: Bal arilarina, sineklere ve bunlara benzer tiim varliklara hitkmetmek icin okunacak isimdir. Bu ismin
okunmastyla ugucu boceklere miivekkel melek Hz. Siileyman’in arilara ve sineklere hitkmetmesini saglayacaktir.

On iigiincii isim: Seytani varliklara hitkmetmek icin okunacak isimdir. Hz. Siileyman devlere, perilere, cinlere ve seytanin
soyundan gelen tiim varliklara hitkmetmek veya onlar1 defetmek isterse bu ismi okuyacaktir.

On dérdiincii isim: Insanlara hitkmetmek igin okunacak isimdir. Hz. Adem’in neslinden gelen tiim insanlardan diinyanin
tiim padisahlarma kadar herkes bu isim vasitasiyla ona itaat edecektir (Firdevsi, H.1526, vr. 297b-299a).

Hz. Siileyman yukaridaki varliklardan herhangi biriyle ilgili bir soru sormak istedigi yahut o varliga hitkmetmesi gerektigi
zaman yiiziikteki ilgili ismi okuyarak miivekkel melegi cagirmakta ve gorevi ona vermektedir. Burada Hz. Siileyman, meleklere
sorgusuz giivenmekte ve soyledikleri her seyi kabul etmektedir.

5.5. Varliklara Miivekkel Melekler

Siileymidn-ndme’de tim varlik gruplar i¢in miivekkel melekler oldugundan soz edilmis ve eser boyunca bu melekler
Firdevsi tarafindan anlatilarak gesitli bilgiler verilmistir. Asagida bu meleklerden baslicalar1 ve eserde en ¢ok bahsi gecenleri
derlenerek tanitilmigtir.

a. Sahbata ‘ayil

Insanlar iizerine miivekkel melektir. Eserde anlatildig1 {izere Hz. Siileyman, hiikiimdar oldugundan beri bitmek bilmeyen
savaslardan otiirli insanlar arasndaki diismanhigin sebebini 6grenmek istemektedir. Yine bir savas sirasinda diismanin
¢oklugundan yakinan Hz. Siileyman, diisman ordusuna zafer kazanabilmek i¢in miihiirlii ytiztigii vasitasiyla insanlar tizerine
miivekkel olan Sahbata ‘ayili agirir (Karahan, 2019, s. 78).

Firdevsi'nin tarifine gore Sahbata‘ayil tarif edilemeyecek kadar biiyiik bir melektir. Dort bagindan ikisi deve basina
benzemektedir. Dort kanadindan biri yesil, biri sar1, biri kizil ve birisi ise ateg rengindedir. Iki ayag1 da deve ayag1 bicimindedir.
Dort elinden birinde yanmis mum, birinde atesten kilig, bir elinde mektup tutmaktadir; bir elinde ise ism-i a’zam duasi yazili

2 Firdevsi burada s6z ettigi kuslarin su kuslar1 degil, ucan kuslar oldugunu &zellikle belirtmistir.

463



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

bir bardak tutar (Karahan, 2019, s. 78). Hz. Siileyman Sahbata ‘ayil’e dort elinde tuttugu nesnelerin aslini ve sebebini sorar. Buna
gore melegin elindeki kili¢ emrindeki melek, cin, dev ve perilere hitkmetmek i¢indir. Elindeki mektupta da yine sozii gegen
varliklara hitkmetmek icin okudugu tespih yazilidir. Bir diger elinde bulunan mum da seytan neslinden gelenlerin ve cinlerin
goklere ulasmak istediklerinde onlarin 6zlerini helak etmek i¢in kullanmaktadir. Bir diger elinde bulunan bardakta ise Hz.
Siileyman’a ikram igin getirdigi Kevser suyu bulunmaktadir (s. 81). Bundan sonra Sahbata ‘ayil Hz. Siileyman’a diinyada
gordiigii acayipliklerden s6z eder. Bu kisimda onlarca basli, binlerce kanatli melekler ve olaganiistii mekanlar s6z konusu edilir
(s. 82-84). Hz. Siileyman insanlarla ilgili kimi bilgilere ihtiya¢ duydugunda bu melegi cagirir.

b. israya’il

Okyanus melegidir. Eserde Israya’il’den ilkin Iskender-i Kiibra kissasinda s6z edilir. Burada anlatilan kissaya gore Hz.
Siileyman’dan 6nceki her hiikiimdar gibi Biiyiik Iskender’in de miihiirlii bir yiiz{igii vardir.** Bu miihrii okyanusa diisiiren
Iskender, Hz. Ismail’in yanina gelir ve Allah’a dua edip miihriinii bulmasni ister. Ismail Peygamber, ellerini kaldirip Allah’a
dua eder. Allah Teala, Ismail Peygamber’in duasini kabul eder. Okyanusa vekil kilinmig olan melek Israya’il goriiniir. Nitekim
bu melek, yalmzca Ismail ve Iskender’in gizlerine agik sekilde goriiniir; diger insanlar melegi goremezler. Israya’il selam verir
ve onlarin 6niinde durur. Melegin sekli nurlu, sureti ise tavus kusu gibidir. Dort kanad1 vardir. Boyu oldukga yiiksektir; bas:
goklerden yukariya, iki ayagi ise yeraltina dek uzanir (Demir6z, 2022, s. 52). Bu melek eser boyunca zaman zaman Hz. Stileyman
tarafindan da davet edilir ve okyanuslar hakkinda cesitli bilgiler verir.

c. Tamahakayil”

Topraga miivekkel melektir. Ug yiiz altmig alt1 bin kanady, elli ayagy, {ic yiiz altmis alt1 bin bagi bulunur. Her basinda {ig
yiiz altmus alt1 bin yiizii, her yiiziinde iig yiiz altmis alt1 bin agzi, her agzinda {i¢ yiiz almis alt1 bin dili ve her dilinde ti¢ yiiz
almus alt1 bin liigati vardir. Boylece bu melek, dilindeki bu liigatlerle daima Allah’i tesbih etmektedir. Ayni zamanda emrinde
yine {i¢ yiiz altmis alt1 bin melek bulunur. Hepsi de Allah’mn emirlerini yerine getirmek tizere hazir beklemektedir (Firdevsi,
H.1527, vr. 10a-10b). Tamahakayil topragin icinde ve {iistiinde olan her seyi bilir. Dolayisiyla Hz. Siileyman, toprakla ilgili her
seyi ona sorup 0grenmektedir.

d. Tamahabenayayil*

Kuslar {izerine miivekkel melektir ve miihiirlii yiiziikteki isimlerin besincisinin nuruyla yaratilmustir. Insan yiizlii bir
melek olup iki ayag1 ve iki kanadi vardir. Kuyrugu tavus kusu bicimindedir. Dort eli bulunan bu melegin bir elinde siingii, bir
elinde altin orak, bir elinde altin tas ve bir elinde ise elmastan kalem bulunmaktadir. Yeryiiziindeki, gokytiziindeki, sulardaki
ve Kaf dagmdaki tiim kuslarin miivekkeli odur. Melegin elindeki siingiiniin iizerinde kudret kalemiyle yazilmis bir tespih,
diger iki elindeki oragin ve tasin iizerine yazilmis bir tilsim, bir diger elindeki kalem tizerine yazilmis bir dua bulunmaktadir.
Bu melegin yiiziiniin nurundan kainat aydinlanmaktadir. Ayaklar1 Anka seklindedir. Basi ise goklere dek uzanmaktadir
(Firdevsi, H.1527, vr. 165b). Firdevsi kuslarla ilgili gesitli ansiklopedik bilgileri Hz. Siileyman ve Tamahabenayayil arasinda
gecen sohbetlerle verir.

Ibrani gelenekte Tamahabenayayil ile ayn1 dzellikleri gosteren ve kuslar {izerine miivekkel olduguna inanilan melegin ad1
Aufniel (Auphiel) olup hakkinda ¢ok fazla bilgi verilmemistir (Davidson, 2013, s. 76).

AT A A

Firdevsinin tasvirine gore sasilasi bir melek olan bu varlik dort bash olup bunlardan ikisi geyik bas: gibi, biri akbaba bas: gibi
ve bir digeri ise insan bas1 gibidir. Ak sakallidir ve saclar1 (basindan) asag1 dokiilmiis vaziyettedir. Elleri insan, bedeni Anka,

* Firdevsi Biiyiik Iskender’in hiikiimdarligmm Hz. Siilleyman’dan énce oldugunu diisiinmektedir.
% Metnin baz1 yerlerinde melegin ismi Ta'ahakayil bigiminde yazilmistir.

464



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

gogsii deve kusu bigimindedir. Dort ayakhidir. Elinde top biciminde bir yay (yayla atilan top) ve gogsiiniin iizerinde altindan
bir levha asili olup bu levhada yedi satirlik bir tilsim bulunmaktadir. Emrindeki kuslardan hangisi bir kusur etse, bu levhadaki
tilsim sayesinde onlar: cezalandirmakta, elindeki topu atip onlar1 helak etmektedir. Bu melek Hz. Siileyman’m emriyle gelerek
kuslarin yaratilis1 ve neslinin ¢ogalmasi gibi konularda bilgi verir (Firdevsi, H.1527, vr. 179b-180b).

e. Nagma ‘ayil

Riizgarlar tizerine miivekkel melektir. Hz. Siileyman riizgarlarla alakal: konularda ve diinyanin gesitli bolgelerinde merak
ettigi seyler hakkinda bilgi almak istediginde yiiziigiindeki on dérdiincii ismi okuyarak bu melegi cagirmaktadir (Ozkarakog,
2024, s. 164-165). Daima ibadetle mesgul bir melek olup yeme icme gibi gereksinimleri yoktur. Kendine mahsus bir duasi olup
daima bu duayr okumaktadir. Eserde diger meleklere nispetle ismi daha sik zikredilmekte olan Nagma‘ayil, ayn1 zamanda

Kukniisiyye aleminin®” de miivekkel melegidir (Eren, 2018, s. 136). Talmud kaynakli dini 6gretilerde ve Yahudi efsanelerinde ise
riizgar melegi Rubiel yahut Ruhiel ismiyle gegmekte olup dogrudan riizgarin yonetilmesinden sorumludur. Gokytiziiniin en
ytice varliklarindan biri olan bu melek, diinyanin yok olmamasi i¢in kanatlariyla giiney riizgarini tutar. Diger ad1 ise Ben-nez’dir
(Davidson, 2013, s. 94, 293-294).

f. Sehseha’il

Kiramen-katibin meleklerinden biri olup bu meleklerin tiimiine miivekkeldir. Eserde, ilkin Hz. Stileyman’in Can bin Can
Kalesi'ndeki*® hatti okuyamamast iizerine toprak melegi Sahrata‘a’il'in tavsiyesiyle cagirilmistir. Bu melegin basi, elleri ve
ayaklar insan gibidir. Ancak diger uzuvlar1 Anka gibi olup iki omzundan ¢ikan kanatlar viicudunu Ortmiistiir. Yalnizca
ellerinin ucu ve gozleri gortinmektedir. Kanatlarini actiginda tizerinde bir golgelik gibi olmaktadir. Dért eli olup birinde sar1
yakuttan divit, birinde elmastan kalem, birinde kagit ve birinde de levha tutmaktadir (Gok, 2019, s. 140-141). Sehseha’il’in
emrinde yedi yiiz bin melek, her birinin hitkkmiinde de yine sayisizca melek vardir. Bunlarin her biri yetmis bin boliik Kiramen-
katibin melegi {izerine miivekkeldir. Sehseha il her sabah elindeki levhay1 levh-i mahfuza kars: tutar; o giin insanlar iyi veya
kotii her ne yapacaklarsa bu ayna gibi (yansiyarak) levha tizerine yazilir. Melek bu yazilanlar: biiytik bir dikkatle diger elindeki
kagida gecirir (Gok, 2019, s. 141-142). Hz. Siileyman bu melegi, dilini bilmedigi kavimlerden kalan yazilar1 okutmak icin
cagirmaktadir.

g. Tama‘hiakehma ayil

Cinler {izerine miivekkel olan melektir. Cinler, periler, devler, ifritler, gulyabaniler ve Zuliimat igindeki tiim seytani
varliklar onun hiikmiindedir. Emrinde binlerce melek bulunur. Kissaya gore bir giin Hizir ile oturmakta olan Hz. Siileyman,
cinler hakkinda bilgi almak igin ytiziigiindeki ilgili ismi okuyarak cinler iizerine miivekkel olan bu melegi cagirir. Melegin tek
bas1 vardir ve yiizli insana benzemektedir; ancak dort eli vardir. Bir elinde bir yazi, bir elinde atesten kilig, bir elinde ise miihiir
tutmaktadir. Elindeki yazi, cinni varliklara hitkmedebilmek icin Allah tarafindan verilen bir tilsimli duadir. Diger elindeki
atesten kiligla da bu varliklarin asilik etmesi durumunda onlar1 cezalandirarak yakip kiil etmektedir (Usta, 1995, s. 305-308). Bu
melek Hz. Siileyman’a cinlerin yaratilis1 ve 6zelliklerini anlatir. Bu kisimlar Firdevsinin cinler hakkinda ansiklopedik bilgi
verdigi boliimdyir.

Metinde Tama hakehma ayil’in yani sira varlik gruplarina miivekkel olan baska melekler de zikredilir. Nitekim kissaya
gore Hz. Stileyman Tama ‘hakehma‘ayil’e cinler, periler, devler ve ifritler tizerine miivekkel, kendisinden bagka meleklerin olup
olmadigmi sorar. Tama‘hakehma‘ayil de cevaben her cinsin {izerine miivekkel baska meleklerin de oldugu cevabin verir.
Bunlardan biri cinler iizerine miivekkel olan Sehtfiyayil'dir.” Devler ve ifritler iizerine miivekkel olan melegin ismi ise
Tatyasel'dir. Periler tizerine miivekkel biiytik bir melekten s6z edilmekteyse de bu melegin ismi verilmemistir.
Tama 'hakehma ayil ise bu meleklerin tiimiine miivekkel olup hepsine hiitkmetmektedir (Usta, 1995, s. 319).

¥ Kaknus kusunun yasadig1 ve icinde Kaknus’a benzer efsanevi kuslarin bulundugu, Kaf Dagi'nda bir bolge.

» Hz. Adem’in yaratiligindan 6nce diinyada hiikiim siirmiis olan Can kavmi zamanindan kalan kale. Firdevsinin aktardigina gore cinlerin de atalar
olan bu kavim diinya tizerinde uzun yillar hitkiim siirmiis olup padisahlarinin ad: Stileymén b. Can’dur. Firdevsi bu eser boyunca bu kavimden ve
hiikiimdarlari Stileyman b. Can’dan sik¢a s6z eder.

» Melegin ismi takip eden boliimlerde Tamagintris olarak kaydedilmistir.

465



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

Ibrani gelenekte de Tama'hakehma ayil ile benzesen bir melek bulunmaktadir. Kral Siileyman’a isnat edilen biiyii
kitaplarinda onun “ugus cinlerinin krali” olarak soz ettigi bu melegin adi Amfarol’dur ve 6zellikle cinlerin anlik yolculuklarina
nezaret eden bir melek olarak tarif edilir (Davidson, 2013, s. 54).

h. ‘Alethemaha’il

Vahsi hayvanlar tizerine miivekkel bir melek olup Hz. Siileyman’m miihiirlii yiiztigtindeki dokuzuncu isme tabidir. Hz.
Siileyman ‘Alethemaha’il'i bu yiiziikteki ilgili ism-i a’zam duasmm okuyarak ¢agirir. iki bagh bir melek olup bir bagi insan, digeri
ise aslan bicimindedir. Her iki basinda da 1s1ikl1 birer ta¢ bulunmaktadir. Dort eli vardir; bunlardan birinde anahtar, birinde

tizerinde tilsim yazil atesten bir siingii, birinde kalbur icinde giil ve reyhan tutmaktadir. Elindeki tilsimli atesten siingtiyle

Allah’a asilik eden canavarlari/hayvanlari cezalandirmaktadir. Kalburun igindeki giil ve reyhan ise Dabbetii’l-‘arz'm™®

yiiriidiigti yerlerden derilmis cigeklerdir ve Hz. Siileyman’a hediye olarak getirilmistir. Melegin parmaginda da miivekkel
oldugu varliklara hitkmedebilmek igin bir miihiirlii ytiziik bulunmaktadir. Emrinde sekiz kez yiiz bin kere seksen bin melek
vardir. Bu meleklerin emrinde de yedi yiizer bin melek bulunmaktadir. Bunlarin da emrinde yetmis yedi miivekkel melek
bulunmakta olup bu miivekkellerin hitkkmiinde de yetmis kez yiiz bin tekvin melegi vardir. Tiim vahsi hayvanlar bu meleklere
tabidir (Balalan, 2023, s. 169-171). ‘Alethemaha’il Hz. Siilleyman’a hayvan taksonomisi hakkinda da bilgi verir. Buna gore
hayvanlar cins cinstir ve her birinin ayr1 miivekkel melekleri vardir. Bunlardan ilk iig cins farkli meleklerin tekvinindedir. Ik
cins olan insana miivekkel tekvin melegi ‘Armata’il, ikinci cins olan ucucu hayvanlarin (kuslarin) tekvin melegi Eflatara’il,
tiglincii cins olan yiiziicii hayvanlarin (baliklarm) miivekkel tekvin melegi ise Tabakaha’il’dir. Diger canlilar iizerine ise
‘Alethemahail'in kendisi miivekkeldir Bunlardan ytiriiyticii hayvanlar (kara hayvanlari) olarak soz edilir ve toprak hayvanlari
olarak nitelendirilir. Vahsi, yirtici, tartict vb. kara hayvanlaridir. Firdevsi ‘Alethemaha’il'in dilinden aktardigi bu hayvanlar:
kendi arasinda gruplandirmaz. Bir cinsi toprak icinde, otlar ve dikenler arasinda yasayan kiigiik hayvanlar, yani boceklerdir.
Bir diger cins ise yilan ve akrep gibi zararli hayvanlardir. Yine sincap ve samur gibi hayvanlar da toprak hayvanlari i¢cindedir.
Ote yandan aslan, kaplan, bebr (bir cins kaplan), sirtlan, kurt vb. hayvanlar da yirtic1 hayvanlar olarak sayilmaktadir. At, katir,
deve, okiiz vb. hayvanlar ise tartict hayvanlar olup bunlari tiimii ‘Alethemaha’il’in miivekkel oldugu varliklardir. Bununla
birlikte her hayvan tiiriiniin, o6rnegin aslanlarin, {izerine miivekkel olan farkli tekvinler de vardir; bunlar da yine
‘Alethemaha’il’e tabi meleklerdir (Balalan, 2023, s. 172).

Takip eden boliimlerde Hz. Stileyman ‘Alethemaha’il’e dlemlerin yaratilis: ile ilgili gesitli sorular sorar ve melek de bu
sorular1 Israfil ile Mehla il isminde bir melegin sohbetine atfen yanutlar. Bu kisimlar eserin girig boliimiindeki yaratihs bahsiyle
benzerdir. Akabinde Hz. Siileyman vahsi hayvanlar melegine, emrindeki tiim hayvanlari cagirip kendisine itaat etmelerini ister.
Dolayisiyla eserin bundan sonraki ciltlerinde vahsi hayvanlar ve kara hayvanlar1 anlatilmig ve ilgili ansiklopedik bilgiler bu
kissa vasitasiyla verilmistir.

Yahudi ve Hristiyan diistincede ‘Alethemdha’il’e benzer 6zellige sahip kimi meleklerden s6z edilir. Bu meleklerden birinin

ismi Behemiel, digerinin ismi ise Hariel'dir. Hagmallim® takiminin bagi olan Behemiel evcil hayvanlar iizerine etkilidir.
Kerubim takiminda yer alan Hariel ise hayvanlar {izerindeki etkisinin yani sira bilim ve sanatlar1 da yonetir. (Davidson, 2013,
s. 91, 164). Ancak bu meleklerin dogrudan evcil hayvanlar {izerine etkili olduklarinin kaydedilmesi, vahsi hayvanlar iizerine
miivekkel olan ‘Alethemahd’il’den ayrildiklarii gosterir. Bununla birlikte ‘Alethemahd’ilin hiikmiindeki at, katir vb.
hayvanlar goz 6ntine alinirsa, Behemiel'le benzestikleri de diistintilebilir. Bunlarin yaninda, Hanok Kitabi'nda dogrudan vahsi
hayvanlar tizerine miivekkel bir melekten s6z edilir. Hayyel adindaki bu melek, gorevini Thegri, Mtniel ve Jehiel isimli
meleklerle birlikte yerine getirir (Davidson, 2013, s. 168). Bu agidan diisiiniildiigiinde Hayyel, yukarida ifade edildigi {izere

yardimcilari ile gorevlerini yerine getiren ‘Alethemaha’il ile daha yakin bir benzerlik tagimaktadir.

% fslam inancina gore kiyamet alametlerinden biri olarak yeryiiziine ¢ikacagina inanilan ve insanlara Allah’m ayetlerini hatirlatacak olan varhik.
3 Hasmallim (Hashmallim), Yahudi dini metinleri kaynakli bir melek grubu olup Kerubiler ile esdegerdir.

466



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

AAAAA

Eserde, diger meleklere nazaran hakkinda daha az bilgi vardir. Yiizlerce kanadi olan bu melek, kendine mahsus bir esma
duast ile gokytiziiniin dordiincii katinda daima Allah’ tespih etmekle mesguldiir (Firdevsi, H.1533, vr. 319a-320b). Ancak gecen
zaman icinde Allah1 tespih etmeyi unutur. Bu nedenle gokyiiziiniin dordiincti katindan siirtiliir. Melek, Hz. Siileyman’m
yanina gelerek Allah’m kendisini affetmesi igin yardim ister (Dogan, 2020, s. 213-215).

j- Hiratil ve Meratil

Hz. Siileyman’in Tedmdir civarinda yaptirdig1 mescide kafirlerin girmesini engellemek icin kapida bekleyen meleklerdir.
Kapinin sag kanadinda duran melek Hiratil, sol tarafinda duran melek ise Meratil'dir. Dérder tane kanad: olan insan suretli bu
meleklerin ellerinde birer atesten kili¢ bulunmakta, bu kiliglarla mescide girmek isteyen kafir ve miisrikleri engellemektedirler.
Ayni zamanda bu meleklerin yaninda birer tekvin cini de yer almaktadir. Birinin adi Merékds, digerinin ad1 ise Tamtirakiis tur.
Ejderha seklinde olan bu cinler kapinin kenarlarindan baslayarak mescidi ¢evrelemisler; boylece mescidi korumuslardir.

(Dogan, 2020, s. 429-431). Bu melekler eser boyunca zaman zaman Hz. Siileyman’in meclisine gelerek ona, binalarmn nasil
korunacagina iliskin bilgiler verirler.

k. Mekata’il

Seytanlar {izerine miivekkel melektir. Allah bu melegi seytanlara ve Iblis’e hitkmetmek tizere yaratmistir. Siyah yiizlii,
siyah kiyafetli ve ejderha sekilli biiyiik bir melek olup basinda nurlu bir tag vardur. Bir elinde ism-i a’zam duas1 yazili bir mushaf,
diger elinde ise atesten mizrak tutmaktadir. Bu mushafin i¢inde yazili ism-i a’zam dualar1 sayesinde seytani varliklarin kafa
karistirici hileleri kendisine tesir edemez. Diger elindeki atesten mizrak sayesinde de seytanlar1 helak etmektedir. Siyah kiyafetli
olmasinin nedeni, tiim melekler gibi gokyiiziinde refah iginde ve daima ibadet halindeyken, Adem’e secde kilmast i¢in nasihatte
bulundugu Iblis’in kovulmasidir. O zamandan sonra kendisi de seytan neslinin miivekkeli olarak yas tutmaya baglamis ve
siyah kiyafetlere biirtinmdiistiir (Jafarova, 2010, s. 89-90). Bu melek, Hz. Siileyman tarafindan ilkin blis’i yakalamak ve baglayip

A A

hapsetmek istemesi nedeniyle davet edilmis, Mekata'il de hiikiimdarm Iblis’in yerini bulmasi i¢in yardim etmistir. Takip eden

boliimlerde Hz. Siileyman Iblis ile ilgili konularda bu melegi davet ederek bilgisi ve yardimina bagvurmustur.

Bat: literatiiriinde, Kral Siileyman biiyiilerinde de benzeri bir melegin ad1 gecer. Ismi tilsimli miihre kazili olan bu melegin,
seytanlar1 yonetmek i¢in dua edilerek cagrildigindan s6z edilir (Davidson, 2013, s. 123). Ayn1 zamanda Arap geleneginde cinleri,
perileri ve seytanlar1 kovmak i¢in yakarilan bir melek olan Reftma’il yahut Ruya'il isimlerini tastyan bir melekten s6z edilir (s.
284, 293). Her iki melek de eserde ad1 gecen melekle igerik bakimindan benzerlik gostermektedir.

1. Heytaga'il

Bocek cinsindeki arilar, sinekler, kurt¢uklar vb. haserat tizerine miivekkel olan melektir. Basi ar1 seklinde ve kanatlar1 da
ar1 kanadi gibidir. Ancak iki eli ve iki ayag1 olup bunlar insan elleri ve ayaklar1 seklindedir. Bir elinde kizil altindan bir levha,
diger elinde ise atesten bir mizrak tutar. Levhanin {izerinde melegin boceklere hitkmedebilmesini saglayan Siiryanice bir tilsim
yazihidir (Kirik, 2018, s. 258-260). Yiiziikteki ilgili ism-i a’zamin okunmasiyla davet edilen bu melek, Hz. Siileyman’a haserat
hakkinda bilgiler vermistir.**> Ardindan cesitli bocekler ve bunlarin iizerine miivekkel olan Kemaheyntiris isimli tekvin davet
edilerek kendi 6zelliklerini anlatmasi istenmistir.

m. Sahbata‘ayil

Hz. Siileyman’in tahtinin korunmast igin miivekkel bir melektir. Ayaklar1 yeraltinda, bas: ise goklere dek uzanmis gayet
biiytik bir varlik olan bu melegin kare bigiminde dort koseli bir govdesi ve basinda da 1s1kl1 bir tac1 vardir. Lacivert renginde ve
altin benekleri bulunan dért kanadindan biri doguya, biri batiya, biri kuzeye ve biri de giineye uzanmaktadir. Insan eli
bicimindeki iki elinden birinde atesten kili¢, digerinde ise altin bir levha tutmaktadir. Karada veya denizde, insan veya diger
mahluklardan herhangi biri bu tahta zarar vermek istese, elindeki atesten kili¢ ile onu helak edecektir. Diger elindeki levha ise
taht1 korumak tizere tiim varliklar1 helak etmesini saglayacak olan tilsimdir. Seytan neslinden varliklari, cinleri, perileri, devleri,

%2 Burada sivrisinekten s6z edilirken, bir sivrisinek nedeniyle 6len Nemrut'un kissasina ve dolayisiyla Hz. Ibrahim’e de deginilerek konuya gok sayida
fasilla oldukga genis bir boliim ayrilmustir.

467



Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

ifritleri ve gulyabanileri bu tilsim vasitasiyla tahttan uzak tutmaktadir. Emrinde yedi kez ytiiz bin kere yetmis yedi bin melek
bulunur. Bu meleklerin her birinin emrinde ise yine yetmis yediser bin tekvin melegi bulunur. Tekvinlerin her biri de yine
yetmiser bin cin biiytigiine (6nderine) hitkmedebilmektedir (Usta, 1995, s. 201-203). Bu melek daha sonra Hz. Siileyman’mn taht
odasinin 6niinde, elindeki atesten kilictyla nobet tutar ve tahti korumaya devam eder (s. 286).

Sonug

Firdevsi-i Rimi'nin Siileymin-nime-i Kebir isimli eserinde melekler ¢ok cesitli ve ¢ok genis bir yer tutmaktadir. Miiellif,
eserini kurarken basta Islami kaynaklar olmak iizere semavi dinlerde meleklere iliskin bilgilerden yararlanmis, kimi zaman
kurgusal unsurlar da ilave etmistir. Eserin giris boliimiinde meleklerin yaratilis1 igin bir béliim ayrilmis; burada stireg, oldukca
detayli betimlemelerle tasvir edilmistir. Buna gore melekler Allah’in kudretiyle soyut dlemlere mahsus cevherden ve gruplar
halinde, farkli zamanlarda yaratilmiglardir. [lkin arsi tutan Hamele-i Ars melekleri yaratilmigtir -ki bu meleklerle Yahudi
kiiltiirtindeki Seraflar / Serafim melekleri benzerlik gostermektedir. Ardindan dort biiyiik melek yaratilmistir. Bu meleklerin
eserde anlatilan 6zelliklerine bakildiginda, Tevrattaki Kerubiler / Kerubim melekleri ile benzerlik gostermektedir. Dort biiytik
melekle birlikte, diger melekler de yaratilmiglardir.

Firdevsi, eserin biitiintinde oldugu gibi meleklerle ilgili bilgileri de edebi bir kurguyla vermistir. Buna gore meleklerle ilgili
bilgiler ya meleklerin ya da Lokman Hekim in Hz. Siileyman’la sohbetleri biciminde verilmistir. Dolayisiyla Firdevsi, melekleri
hem bir ansiklopedik eserin maddeleri hem de diger maddeleri agiklamak {izere kurgulanmis birer tip olarak ele almistir.
Bunun yaninda, eser boyunca sozii gegen meleklerin her birinin varligina gercekten inanildig dikkati gekmektedir. Miiellif bu
meleklerin varligini ihtimale baglamamus, her birini kesin bir gergeklikle anlatmustir.

Eser boyunca melekler Hz. Siileyman’mn merak ettigi cesitli hususlarda bilgi vermekte, ihtiya¢ duyuldugunda yardima
gelmekte ve hatta savaslarda Hz. Siileyman'in goksel ordulari olarak seytani varliklarla ¢arpismaktadirlar. Nitekim Hz.
Siileyman insanlarin yani sar1 tiim meleklerin de hiikiimdari olmasi dolayisiyla, onlari istedigi bicimde yonlendirebilmektedir.
Bunu mimkiin kilan ise Allah tarafindan kendisine verilen hiikiimdarlik mihriidiir. Yiiziik bicimindeki bu tilsimli nesnede
yazili on dort ism-i a’zam ile Hz. Siileyman, bu isimlerinden her birinin hitkmiinde olan ve varlik gruplarina miivekkel kilinan
melekleri davet ederek yonetebilmektedir.

Meleklerin fiziksel tasvirlerinde 6ne gikan husus, her birinin insan-hayvan hibritligiyle olusan kutsal varliklar olmalaridir.
[stisnasiz tiim melekler kanath olup kanat sayilar1 dért ila yiizbinler arasinda degiskenlik gostermektedir. Hepsi insan ellerine
sahiptir ve ellerinde daima gorevlerine iliskin nesneler tasimaktadirlar. Bu nesnelerden biri o melegin miivekkel oldugu varliga
hiikmedebilmesini saglayan bir tilsim, biri ise hitkmiindeki varliklardan asi olanlar1 yahut korudugu nesneye yahut nesnelere
zarar vermek isteyenleri cezalandirmak iizere ategli bir degnektir. Baglarinin sayis1 her melekte degismektedir, birden fazla basi
olan meleklerin yiizleri hemen her zaman hayvan suretinde olup kiminin baglar1 hayvan, yiizleri ise insan bi¢imindedir.
Firdevsi'nin meleklere iliskin yer verdigi tasvirler biiytik ol¢tide Hristiyan ve Yahudi kaynaklarindaki melek tasvirleriyle
benzerlik gostermekte, 6zellikle Kerubim melekleri ile biiyiik 6l¢tide ortiismektedir. Bu durum, Firdevsi'nin eserini yazarken
¢ok cesitli kaynaklardan beslendigini ve diger dinlere ait melek anlatilarindan haberdar oldugunu diisiindtirmiistiir. Bu
kaynaklar arasinda Tevrat ve diger Yahudi metinleri 6ne ¢tkmaktadir.

Meleklerin dikkat geken bir diger ozelligi ise, insanlar gibi bir hiyerarsik sisteme ve yonetim mekanizmasma sahip
olmalaridir. Ilahi diizlemde melekler, belli bir amaca yonelik olarak iradesiz yaratildiklarindan, yalmzca kendi gorev ve
sorumluluklarini yerine getirmek {iizere sonsuza kadar ayn1 dongiide ayni eylemleri gerceklestirirler. Her melegin belli bir
makamu ve degeri vardir. Bunlar icerisinde Hamele-i Ars melekleri makam bakimindan en yiiksektedir; dort biiyiik melek ise
deger bakimindan en itibarli melek grubudur. Diger melekler ise bu hiyerarsinin alt kadrosunu olustururlar. Buna gore her
melegin sorumlu oldugu gorevleri yerine getirmesi i¢in yaratilmis bir melekler ordusu bulunur. Sayilar1 kimi zaman milyonlar:
bulan bu melekler, evrenin isleyisini ve tabiat dongiisiinii en iyi sekilde siirdiirmek icin var olmuslardir. Ote yandan meleklerin
her birinin belli bir makami vardir ve birbirlerinin katlarma gegisleri miimkiin degildir. Bunun gibi -Israfil disinda hicbir
melegin levhi mahfuzu okumasina izin verilmedigi diisiiniiliirse- bir melegin sorumlulugundaki herhangi bir is baska bir
melege yiiklenememektedir.

468



[ ] DIVAN EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGIiSi / The Journal of Ottoman Literature Studies

Kaynakca

Alper, H. (2020). “Mukarrebin”, Islam Ansiklopedisi (c. 31). Ankara: TDV Yaynlari.
Aquinas, T. (1923). The summa theologia, (c. 2), (D. J. Sullivan, Diiz.). London: Encyclopaedia Britanica Inc.

Balalan, A. (2023). Firdevsi-i Riimi, Siileymin-ndme-i kebir (50. cilt), inceleme-metin-dizin [Yayimlanmamus doktora tezi]. Firat
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisti.

Black, J. & Green, A. (2017). Mezopotamya mitolojisi sozliigii. Koprii Kitaplar:.

Biiytikkarci Yilmz, F. (2013). Firdevsi, Serefeddin Miisa, Uzun Firdevsi, Firdevsi-i Rtimi, Firdevsi-i Tavil, Tiirk Firdevsi. Tiirk
Edebiyat: Isimler Sozliigii. https:/ /teis.yesevi.edu.tr/madde-detay /firdevsi-serefeddin-musa-uzun-firdevsi [Erigim
tarihi: 17.09.2025].

Cebeci, L. (2001). “Israfil”, Islam Ansiklopedisi (c. 23). Istanbul: TDV Yaymnlari.

Cakin, M. B. (2018). Firdevsi-i Riimi'nin Siileyman-ndme adli eseri (14.-15. ciltler), metin-inceleme [Yayimlanmamis doktora tezi].
Yildirim Beyazit Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisti.

Davidson, G. (2013). Melekler sizliigii. (I. Yerguz, Cev.) Istanbul: Sel Yaynlari.

Demirdz, F. (2022). Firdevsi-i Riimi, Siileymin-nidme-i kebir (2. cilt), giris-metin-dizin [Yayimmlanmamuis yiiksek lisans tezi] .
Giresun Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii.

Dogan, A. (2020). Firdevsi-i Riimi, Siileymdn-ndme-i kebir, 61.-62. ciltler, inceme-metin [Yayimlanmamis doktora tezi]. Kirikkale
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii.

Eren, H. (2018). Firdevsi-i Riimi, Siileyméan-name-i kebir, 34-35. ciltler, inceleme-tenkitli metin-dizin [Yayimlanmamus doktora tezi].
Hacettepe Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii.

Firdevsi-i Rtim1 (t Siileymanname (C. 14-20). Topkap1 Saray1 Miizesi Kiitiiphanesi, H.1526.

Firdevsi-i RGmi (t.y.). Siileyminndme (C. 25-30). Topkap1 Saray1 Miizesi Kiitiiphanesi, H.1527.

i
Firdevsi-i RGmi (t C. 38-42). Topkap: Saray1 Miizesi Kiitiiphanesi, H.1529.
i

Firdevsi-i Rtimi (t

y.)-

y.)-

.y.). Siileymanndme
.y.). Siileymanndme (C. 55-60). Topkap1 Saray1 Miizesi Kiitiiphanesi, H.1533.
y.)-

( (
( (
( (
Firdevsi-i Rtmi (t.y.). Siileymannime (C. 61-66). Topkapi Saray1 Miizesi Kiittiphanesi, H.1534.
Firdevsi-i Rtmi (t.y.). Siileymannime (C. 67-72). Topkapi Saray1 Miizesi Kiittiphanesi, H.1535.
Firizabadi, M. (Der.) (2016). Tenvirii’l-mikbis min tefsir-i Ibn Abbas, (C. Caduk, Cev.). C. 4. ilk Harf Yaynevi.

G0k, A. (2019). Firdevsi-i Riimi, Siileymadn-ndme-i kebir (37. cilt), inceleme-tenkitli metin [Yayimlanmamis doktora tezi]. Siilleyman
Demirel Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisi.

Ibn Kesir. (1995). el-Bidaye ve n-nihaye, biiyiik Islam tarihi. (c. 1), (M. Keskin, Cev.) Istanbul: Cagr1 Yaynlar1.

Jafarova, I. (2010). Firdevsi-i Riimi'nin Siileyméan-name-i kebir'i (63. cilt), inceleme-metin-dizin [Yayimlanmamus doktora tezi].
Marmara Universitesi, Tiirkyat Aragtirmalar: Enstitiisti.

Karahan, M. (2019). Firdevsi-i Riim{, Siileymdn-nidme-i kebir (31. cilt) [Yayimlanmamuis yiiksek lisans tezi]. Giresun Universitesi,
Sosyal Bilimler Enstitiisii.

Kirik, E. (2018). Firdevsi-i Riimi'nin Siileyman-ndme'si, 75. cilt, giris-inceleme-tenkitli metin-dizin-sozliik [Yayimlanmamis doktora
tezi]. Sakarya Universitesi, Sosyal Bilimler Universitesi.

Kogoglu, T. (2020). Riizndmeci Muhammed Séakir'in Acdibii’l-mahlilkét terciimesi. Kayseri: Kimlik Yaymnlar.

469


https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/firdevsi-serefeddin-musa-uzun-firdevsi

Hz. Siileyman’in Melekleri: Firdevsi-i RGmi’nin Siilleyman-ndme-i Kebir’inde Melekler ®

Ozkarakog, M. (2024). Firdevsi-i Rtimi'nin Siileyman-nidme-i kebir'i, 31. cilt, inceleme-metin-dizin [Yayimlanmamus yiiksek lisans
tezi]. Ondokuz Mayis Universitesi, Lisansiistii Egitim Enstitiisii.

Sparrow-Simpson, W. & Lowther-Clarke, W. (1920). Dionysos areopagita. Cambridge: Richard Clay & Sons.

Sucu, A. O. (2020). Firdevsi-i Riimi, Siileyman-niame (67-68. ciltler), inceleme-tenkitli metin-dizin [Yayimmlanmamis doktora tezi].
Kirikkale Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii.

Sentiirk, A. A. (1994). “Osmanli edebiyatinda felekler, seyyare ve sabiteler (burglar)”, Tiirk Diinyas: Arastirmalar: (94), 131-
180.

Taberi, C. M. (1996a). Taberi tefsiri (c. 7), (H. Karakaya & K. Aytekin, Cev.). Istanbul: Hisar Yayinevi.
Taberi, C. M. (1996b). Taberi tefsiri (c. 8), (H. Karakaya & K. Aytekin, Cev.). Istanbul: Hisar Yaynevi.

Usta, H. 1. (1995). Firdevsi-i Riimi, Siileyman-ndme-i kebir, inceleme-metin-sozlitk [Yayimlanmamis doktora tezi]. Ankara
Universitesi, Sosyal Bilimler Universitesi.

Yardim, A. (1994). “Dihye b. Halife”, Islam Ansiklopedisi (c. 9). Istanbul: TDV Yaynlari.
Zemahseri (2016). el-Kessif, Kessdf tefsiri, (c. 6), (N. Cagil vd., Cev.). Istanbul: TUYEK Yaymlari.
Wood, A. (2008). Of wings and wheels: a synthetic study of the Biblical cherubim. New York: Walter de Gruyter.

470



