
 

e-ISSN: 2148-4899 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Pamukkale University Journal of Divinity Faculty 

Güz/Autumn, 2025, 12 (2), 336-366 

 
 

KUTSAL ANLATILARIN PSİKOLOJİK DERİNLİĞİ: ÂDEM İLE HAVVA KISSASININ 

DİN PSİKOLOJİSİ PERSPEKTİFİNDEN AHLAKİ YARALANMA BAĞLAMINDA 

OKUNMASI 
The Psychological Depth of Sacred Narratives: Interpreting the Adam and Eve Story 

Through Moral Injury within the Psychology of Religion 

                                                                      

                                                            Merve ALTINLI MACIĆ 
Dr. Öğr. Üyesi, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri 
Bölümü, Din Psikolojisi Anabilim Dalı, merve.altinlimacic@deu.edu.tr, ORCID: 0000-
0002-7876-2908. 
 

                                  Makale Bilgisi /  Article Information 
                      Makale Türü / Article Types:     Araştırma Makalesi/Research Article 

    Geliş Tarihi / Received:      01.09.2025 
 Kabul Tarihi / Accepted:       03.12.2025 

Yayın Tarihi / Published:      31.12.2025 
                                                     Cilt / Volume:      12 
                                                        Sayı / Issue:       2  
                                                      Sayfa/ Pages:      336-366 

 

Atıf / Cite as: Altınlı Macıć, Merve. “Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği: Âdem ile Havva 
Kıssasının Din Psikolojisi Perspektifinden Ahlaki Yaralanma Bağlamında Okunması” (The 
Psychological Depth of Sacred Narratives: Reading the Adam and Eve Story Through the Lens 
of Moral Injury). Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi-Pamukkale University 
Journal of Divinity Faculty 12/2 (2025), 336-366. Doi: 10.17859/pauifd.1775581. 

İntihal / Plagiarism: Bu makale, Turnitin intihal tarama programı ile taranmıştır. Ayrıca iki 
hakem tarafından da incelenmiştir. / This article has been scanned with Ithenticate plagiarism 
screening program. Also this article has been reviewed by two referees. 

Çıkar Çatışması / Conflict of Interest: Yazar çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir. 
The Author declared that there is no conflict of interest 

Finansal Destek / Grant Support: Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan 
etmiştir. / The authors declared that this study has received no financial support. 

 
 

www.dergipark.gov.tr/pauifd 

https://orcid.org/0000-0002-7876-2908
https://orcid.org/0000-0002-7876-2908
http://www.dergipark.gov.tr/pauif
http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr


 

2148-4899 

       Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (PAUİFD) 12 (2) 2025: 336-366 

                                                                     PAUİFD, 12 (2) 2025 

KUTSAL ANLATILARIN PSİKOLOJİK DERİNLİĞİ: ÂDEM İLE HAVVA 

KISSASININ DİN PSİKOLOJİSİ PERSPEKTİFİNDEN AHLAKİ YARALANMA 

BAĞLAMINDA OKUNMASI* 

                                                                                                  Merve ALTINLI MACIĆ** 

 
Öz 

Bu çalışma, Âdem ile Havva kıssasını din psikolojisi perspektifinden ele alarak, söz konusu 
anlatının ahlaki yaralanma kavramıyla nasıl ilişkilenebileceğini teorik bir çerçevede 
incelemektedir. Ahlaki yaralanma, bireyin, benimsediği temel ahlaki değerlere aykırı 
davranması ya da aykırılıklara tanıklık etmesi sonucu ortaya çıkan suçluluk, utanç, manevi 
yabancılaşma ve anlam kaybı gibi psikolojik durumlarla tanımlanmaktadır. Bu bağlamda, 
Tevrat’ın Yaratılış kitabında ve Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan kıssada geçen “yasak meyveden 
yeme”, “çıplaklık farkındalığı”, “utanma” ve “Tanrı’dan saklanma” gibi temalar, bireyin içsel 
ahlaki yapısında oluşan kırılmaların erken sembolik temsilleri olarak yorumlanabilir. İhlal, 
ahlaki öz-farkındalık, günah, suçluluk, utanç, yabancılaşma, cennetten kovulma, 
dengesizlikle denge arasındaki köprü, Tanrı’nın affına kavuşma ve iyileşme kavramları 
üzerinden yapılan analiz, kıssanın, yalnızca bir ilahi buyruk ihlali değil, aynı zamanda 
insanın ahlaki bilinçlenme ve varoluşsal sorumlulukla yüzleşme sürecini yansıttığını 
göstermektedir. Nitel araştırma yöntemlerinden literatür taramasının kullanıldığı bu 
çalışma, Âdem ile Havva kıssası örnekliğinde dinî anlatıların psikolojik anlam kapsamlarını 
ve uzantılarını ortaya koyarak din psikolojisi disiplini içerisinde ahlaki yaralanma olgusuna 
dair yeni yorum olanakları sunmayı amaçlamaktadır. 
 
Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Âdem ile Havva, Ahlaki Yaralanma, Kutsal, Farkındalık. 

 
The Psychological Depth of Sacred Narratives: Interpreting the Adam and Eve Story 

Through Moral Injury within the Psychology of Religion 
Abstract 
This study examines the story of Adam and Eve from the perspective of psychology of 
religion and theoretically examines how the narrative in question can be related to the 
concept of moral injury. Moral injury is defined as psychological states such as guilt, shame, 
spiritual estrangement and loss of meaning that arise as a result of an individual acting 
contrary to the basic moral values they have adopted or witnessing such contradictions. In 
this context, themes such as “eating the forbidden fruit”, “awareness of nakedness”, “shame” 
and “hiding from God” in the story in the Book of Genesis of the Torah and the Holy Quran 
can be interpreted as early symbolic representations of the fractures in the individual’s 
internal moral structure. The analysis conducted through the concepts of violation, moral 
self-awareness, sin, guilt, shame, estrangement, expulsion from paradise, the bridge 
between disequilibrium to equilibrium, attaining God’s forgiveness, and healing 
demonstrates that the narrative reflects not merely a transgression of a divine command, 
but also the human process of moral awakening and confrontation with existential respon-

 
*  Yazar makalede Etik Kurul İzni gerektirecek bir durum bulunmadığını beyan etmiştir. 
**  Dr. Öğr. Üyesi, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, 

Din Psikolojisi Anabilim Dalı, merve.altinlimacic@deu.edu.tr, ORCID: 0000-0002-7876-
2908. 

http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr
https://orcid.org/0000-0002-7876-2908
https://orcid.org/0000-0002-7876-2908


338| Merve ALTINLI MACIĆ 
 

                                                                     PAUİFD, 12 (2) 2025 

sibility. This study, which uses literature review as a qualitative research method, aims to 
present new interpretation possibilities regarding the phenomenon of moral injury within 
the discipline of psychology of religion by revealing the psychological implications of 
religious narratives in the example of the story of Adam and Eve. 

   
Keywords: Psychology of Religion, Adam and Eve, Moral Injury, Sacred, Awareness. 
 
Structured Abstract 
Background: Moral injury, originally conceptualized in the context of combat-related 
trauma, refers to the profound psychological, existential, and spiritual wounds that emerge 
when individuals act against, fail to prevent, or witness violations of their deeply 
internalized moral values. Recent scholarship highlights that such experiences are not 
limited to military settings but extend to multiple contexts where sacred values and ethical 
integrity are threatened. Within the psychology of religion, sacred narratives provide 
symbolic frameworks that allow these disruptions to be understood in relation to moral 
awareness, spiritual estrangement, and the search for meaning. Objective: This study aims 
to interpret the Adam and Eve story as presented in the Torah (Genesis) and the Qur’an 
through the theoretical lens of moral injury. The objective is to examine how themes such 
as transgression, shame, estrangement, and reconciliation embedded in the narrative 
reflect processes of moral self-awareness and existential responsibility, thereby offering an 
archetypal model for understanding moral injury within a religious and psychological 
framework. Methods: A qualitative and interpretive methodology is employed, with 
literature review as the primary research method. The analysis draws on Litz and Shay’s 
foundational models of moral injury, Rizzuto’s (1979) God image theory, Tillich’s (1957) 
existential theology, and Piaget’s (1977) disequilibrium–equilibration model. These 
frameworks are utilized to trace the psychological and symbolic depth of the Adam and Eve 
narrative. Results: Findings indicate that the narrative encapsulates central dimensions of 
moral injury: the violation of divine command represents moral transgression; awareness 
of nakedness symbolizes the emergence of moral self-consciousness; shame and hiding 
from God reflect alienation and estrangement; and expulsion from paradise illustrates the 
existential consequences of moral rupture. At the same time, the narrative points toward 
possibilities of healing through divine forgiveness, reconciliation, and the restoration of 
meaning. These stages parallel the symptomatology of moral injury in contemporary 
psychology, such as guilt, shame, estrangement, crisis of meaning, and the potential for 
post-traumatic moral growth. Conclusion: The Adam and Eve story provides a powerful 
archetypal model that links moral transgression to processes of psychological wounding, 
existential strangement, and the transformative potential of reconciliation. From the 
perspective of the psychology of religion, the narrative does not merely recount a 
theological “fall” but illustrates the universal human struggle with freedom, responsibility, 
and the search for healing. By integrating sacred narrative with the moral injury 
framework, this study offers new interpretive possibilities for understanding how religious 
traditions contribute to both the experience and resolution of moral injury. 

GİRİŞ 

İnsanın ahlaki değerlerle ilişkisi, sadece etik bir düzlemde değil, aynı zamanda 

psikolojik, sosyolojik, teolojik ve varoluşsal boyutlarda da derin etkiler barındırır. Din 

psikolojisi, bu alanlar arasındaki geçişkenliği anlamak ve özellikle bireyin kutsal 

anlatılarla kurduğu ilişkileri incelemek açısından önemli bir bilimsel disiplindir. Bu 

çerçeveden bakıldığında mevzu bahis alan kapsamında ele alınması gereken önemli 

kavramlardan birisi ahlaki yaralanma (moral injury)dır. Ahlaki, psikolojik, teolojik ve 

varoluşsal gibi birbiri ile bağlantılı ancak birbirinden farklı boyutlar arasındaki ilişkinin 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|339 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

bozulduğu durumlar, bireyde travmatik etkilere yol açabilir. Bunun bir örneği olarak 

kişinin kendi değer sistemini ihlal ettiği ya da başkalarının ihlaline tanıklık ettiği 

durumlarda ortaya çıkan ahlaki yaralanma kavramı, son yıllarda önemli bir inceleme 

konusu hâline gelmiştir.1 Ahlaki yaralanma, özellikle kişinin dinî ya da manevi 

inançlarıyla çatışan davranışlar sergilemesi durumunda ortaya çıkan suçluluk, utanç, 

yabancılaşma ve anlam krizleri gibi belirtilerle kendini gösteren derin psikolojik, 

varoluşsal ve ruhsal bir olgudur.2 

Bu psikolojik süreçler, çoğu zaman bireyin kutsal metinlerdeki ilahi anlatılarla 

kurduğu ilişki biçimini yeniden şekillendirir. Kutsal metinlerde yer alan anlatılar, 

bireylerin ahlaki ve manevi yapılarını biçimlendiren güçlü semboller sunar. Bu 

anlatıların, bilinçdışı süreçlerin dışavurumu ve içsel çatışmaların yansıtılması açısından 

işlevsel oldukları da söylenebilir. Âdem ile Havva kıssası da bu türden bir anlatıdır ve 

insanın ahlaki bilinçlenme sürecine dair arketipsel bir model taşır. Bu bağlamda, kutsal 

metinlerde yer alan sembolik anlatıların, bireysel ve kolektif düzeyde yaşanan ahlaki 

yaralanmaları anlamlandırmada önemli birer psikolojik örnek ortaya koyduğu iddia 

edilebilir. Kutsal kitaplarda yalnızca varoluşun başlangıcını değil, aynı zamanda 

insanlığın “düşüş” deneyimini anlatan Âdem ile Havva kıssası yasağın ihlali ve kişinin 

yanlış olduğunu bilmesine rağmen ayartıya yenik düşmesi gibi temel insani zaaf ve 

zayıflıkları vurgulayarak suçluluk ve utanç duygularının tarihsel-teolojik temelini 

oluşturur.3 Âdem ile Havva’nın ilahî buyruğu ihlal edip cennetten çıkarılmaları, çoğu kez 

yalnızca “itaatsizlik” temasına indirgenir; oysa anlatı çok daha derin ve çok katmanlıdır. 

Yahudi geleneğinde Âdem ve Havva’ya sınırlı vurgu yapılır ve ikisi insan doğasının 

bozulmuşluğunun temel nedeni olarak görülmezler. Hristiyanlıkta ise daha sonraki 

dönemlerde ilk günah öğretisinin gelişmesiyle birlikte bu figürler zamanla merkezî bir 

yere yerleşmiştir.4 Tevrat ve Kur’ân-ı Kerîm’de bir takım farklılıklar olmakla birlikte 

paralel şekilde yer alan bu kıssa, insanın Tanrı ile olan ilişkisinde yaşadığı ilk kopuştur ve 

bu kopuşun sonuçları bakımından kıssa, ahlaki yaralanma kuramı ile yakından 

ilişkilendirilebilecek niteliktedir. Kıssa hem varoluşun ilk evresini hem de düşüşü 

betimler; ancak bu anlatı, bir bitişten çok yeni bir dönüşüm sürecinin başlangıcı olarak 

yorumlanabilir. Din psikolojisi bakış açısıyla bu kıssanın analiz edilmesi, kutsal 

anlatıların psikolojik sağlık üzerindeki etkisini anlamada önemli bir katkı sunabilir. 

 
1  Brett T. Litz vd., “Defining and Assessing the Syndrome of Moral Injury: Initial Findings of 

the Moral Injury Outcome Scassle Consortium”, Frontiers in Psychiatry 13 (2022), 13. 
2  Wesley H. Fleming, “Complex Moral Injury: Shattered Moral Assumptions”. Journal of 

Religion and Health 61/2 (2022), 1022-1050; Jeremy D. Jinkerson, “Defining and Assessing 
Moral Injury: A Syndrom Perspective”. Traumatology 22/2 (2016), 126; Brett T. Litz, vd. 
“Moral Injury and Moral Repair in War Veterans: A Preliminary Model and Intervention 
Strategy”. Clinical Psychology Review 29/8 (2009), 697. 

3  Ralph, W. Hood vd., The Psychology of Religion: An Empirical Approach. (New York: The 
Guilford Press, 2009), 427. 

4  Stuart, Z. Charme´, “Adam and Eve”, Encyclopedia of Psychology and Religion, ed. David A. 
Leeming vd. (USA: Springer, 2013), 8. 



340| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

1. Araştırma Problemi ve Yöntem 

Kutsal anlatıların, özellikle ilahi yasak, suçluluk, utanç ve bağışlanma temalarını 

içeren sembolik yapıları, ahlaki yaralanma sürecinin dinî ve psikolojik boyutlarını 

anlamada önemli bir model sunar. Bu bağlamda, Âdem ile Havva kıssası insanın Tanrı ile 

ilişkisi olarak yaşadığı ilk “kopuş”un temsili olarak ele alınabilir. Bu çalışmanın temel 

problemi, “Âdem ile Havva kıssasında anlatılan yasak, ihlal, utanç ve yabancılaşma 

temalarının ahlaki yaralanma kuramı bağlamında nasıl yorumlanabileceği” sorusu 

etrafında şekillenmektedir. Araştırmanın amacı, kutsal anlatıların din psikolojisi 

açısından nasıl bir terapötik anlam taşıdığını, bu anlatıların bireysel suçluluk, utanç ve 

manevi yabancılaşma süreçleriyle nasıl ilişkilendirilebileceğini ortaya koymaktır.  

“Âdem ile Havva kıssası, din psikolojisi perspektifinden değerlendirildiğinde ahlaki 

yaralanma kavramıyla nasıl bir bağlantı içerisindedir?” sorusu bu çalışmanın temel 

sorusudur. Dolayısıyla çalışmada, Âdem ile Havva kıssası, ahlaki yaralanma kavramı 

çerçevesinde ele alınacaktır. Araştırma sorusuna yanıt aranırken, kıssadaki düşüş teması 

ile ahlaki farkındalık, suçluluk, manevi yabancılaşma ve Tanrı tasavvuru gibi kavramlar 

arasındaki bağlantılar din psikolojisi kuramları çerçevesinde incelenecektir. Yasağın 

ihlali, çıplaklık farkındalığı, utanç hissi ve Tanrı’dan saklanma gibi anlatı öğeleri, insanın 

ahlaki öz-farkındalığa geçiş süreci bağlamında yorumlanacaktır. Ahlaki yaralanma 

sürecinin aynı zamanda, bireyin Tanrı ile ilişkisini, kendilik algısını ve dünyaya bakışını 

da dönüştüren bir içsel yaralanma hâline işaret etmesinden hareketle mesele 

değerlendirilecektir. 

Bu çalışma, kutsal anlatıların din psikolojisinde ahlaki yaralanma kavramı 

bağlamında yorumlanmasına yönelik nitel, metinsel ve tematik bir analiz sunmaktadır. 

Bu araştırma, literatür taraması yönteminin esas alındığı nitel ve yorumlayıcı bir 

yaklaşımla yürütülmektedir. Veri kaynağı olarak Tevrat ve Kur’ân’daki Âdem ile Havva 

anlatıları göz önünde bulundurulmaktadır. Temel olarak din psikolojisinin fenomenolojik 

ve kuramsal yaklaşımları esas alınmaktadır. Literatür taraması, ahlaki yaralanma, günah, 

suçluluk, utanç, Tanrı tasavvuru, anlam krizi, anlam kaybı, Âdem ile Havva gibi anahtar 

sözcükleriyle yapılmış ve din psikolojisi, manevi danışmanlık ve teolojik psikoloji 

alanlarındaki temel kaynaklar tematik olarak sınıflandırılmıştır. Seçili bilimsel çalışmalar 

taranarak kavramsal temalar belirlenmiştir. Ayrıca, ahlaki yaralanma kuramı5 ile 

Rizzuto’nun Tanrı imgesi kuramı6 ve Tillich’in varoluşçu teolojisi7 metinsel çözümlemede 

başvurulan temel kaynaklardandır. 

Analiz süreci üç aşamada yürütülmüştür. İlk aşama tanımlamadır. Anlatılar birkaç 

kere okunarak duygusal, ahlaki ve sembolik ögeler not edilmiştir. Metinlerde ahlaki 

 
5  Litz vd., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans”, 695-706; Jonathan Shay, Odysseus 

in America: Combat Trauma and the Trials of Homecoming. (New York: Scribner, 2002). 
6  Ana-Maria Rizzuto, Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study. (Chicago: The University 

of Chicago Press, 1979). 
7  Paul Tillich, Systematic Theology, Vol. II: Existence and the Christ. (Chicago: The University 

of Chicago Press, 1957). 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|341 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

yaralanmaya işaret eden olay, duygu ve davranış örüntüleri (yasak ihlali, utanma, 

saklanma, affedilme) belirlenmiştir. Her olay ve sembol bir kategoriye yerleştirilmiştir. 

Böylelikle tematik okuma ve sembolik kodlama aşaması tamamlanmıştır. İkinci olarak 

sınıflandırma yapılmıştır. Belirlenen örüntüler “ihlâl ve ahlaki öz-farkındalık”, “günah, 

suçluluk, utanç, saklanma ve yabancılaşma”, “cennetten kovulma, anlam krizi” ve 

“dengesizlikten dengeye bir köprü” olmak üzere dört ana temaya ayrılmıştır. Ayrıca 

hermenötik aşamada kıssa karakterlerinin suçluluk ve özsaygı çatışması bağlamında 

içsel (intrapersonal), otoriteye karşı itaat ve özgürlük gerilimi bağlamında Tanrı-insan 

ilişkisi ilişkisel (interpersonal) ve düşüşün insanlığın evrensel suçluluğu olarak temsili 

bağlamında arketipsel anlam düzeyinde kolektif (transpersonal) bir yorumlama 

yapılmıştır. Son olarak yansıtıcı (reflektif) aşamada yorumlama yoluyla her tema, ahlaki 

yaralanma kuramı, Tanrı imgesi kuramı ve varoluşçu teoloji yaklaşımı çerçevesinde ele 

alınmıştır. Her bireyin kıssayı okurken kendi ihlalleri, içsel çatışmaları, baş kaldırıları, 

günahkârlık, suçluluk ve utanç duyguları, varoluşsal yalnızlık sancıları ve onarım 

ihtiyacını kendisine göre anlaması ve yorumlaması bakımından fenomenolojik bir 

yaklaşım da ön plana çıkmıştır. Araştırma, metinsel ve hermenötik analiz ilkelerine uygun 

olarak yürütülmüş; kıssadaki sembolik unsurların din psikolojisi açısından anlamı 

fenomenolojik bir yaklaşımla değerlendirilmiştir. Bu yöntem, dinî metinlerin yalnızca 

teolojik değil, aynı zamanda psikolojik ve varoluşsal anlam katmanlarını açığa çıkarmayı 

amaçlamaktadır. 

2. Kuramsal Arka Plan 

Bir fail, tanık veya mağdur olarak doğru ile yanlışa dair kodların ihmal edilmesi, 

ihlal edilmesi veya bu kodlara ihanet edilmesi neticesinde bireylerde ortaya çıkan içsel 

çatışmalara bir diğer ifadeyle sendroma ahlaki yaralanma denmektedir. Bu durum, 

davranışsal, psikolojik, duygusal, sosyal, dinî, manevi ve varoluşsal boyutlarda bireyleri 

etkilemektedir.8 Ahlaki yaralanma, ilk olarak travma sonrası stres bozukluğu bağlamında, 

özellikle savaş deneyimi yaşamış askerlerin ruhsal durumlarını tanımlamak için 

geliştirilmiş bir kavramdır.9 Ancak bu kavram zamanla savaş ya da şiddet bağlamı 

dışındada kullanılır olmuştur: Ahlaki yaralanma, bireyin kendi değer sistemiyle çatışan 

herhangi bir karar alması, eylemde bulunması ya da başkaları tarafından yapılanlara 

tanık olması durumlarında tecrübe edilen bir olgu olarak genişletilmiştir. Böylelikle daha 

işlevsel bir kavram olmuştur. Aynı şekilde ilk defa askerî bağlamda tespit edilerek ele 

alınmış olsa da,10 bilim dünyasındaki ilerlemelere binaen artan bir ivme ile sağlık, bakım, 

medya gibi farklı alanlarda da üzerinde durulan bir konu hâline gelmiştir.11 

 
8  Jinkerson, “Defining and Assessing Moral Injury”, 122-130. 
9  Harold G. Koenig vd., “Religion and Psychiatry: Recent Developments in Research”. BJPsych 

Advances 26 (2020), 262-272; Litz vd., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans”, 
699; Shay, Odysseus in America, 5. 

10  Nikki Jamieson vd., “Military Moral Injury: A Concept Analysis”, International Journal of 
Mental Health Nursing 29 (2020), 1052; Koenig vd., “Religion and Psychiatry”, 268. 

11  Litz vd., “Defining and Assessing the Syndrome of Moral Injury”, 13. 



342| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

Ahlaki yaralanma, bireyin "iyi" olarak içselleştirdiği değerlerle ters düşen eylemler 

sonucunda ortaya çıkan içsel çöküntü, suçluluk, utanç, manevi kopuş ve özsaygı kaybı gibi 

deneyimleri içermektedir. Yaygın olarak kullanılmakta olan iki ahlaki yaralanma 

tanımından bahsetmek mümkündür. Bunlardan ilkinde bireyin eyleyici yani aktör olarak 

konumlandığı görülmektedir. Ahlaki yaralanma, yüksek risk içeren bir bağlamda, etik 

açıdan doğru olana ilişkin karar yetkisi bireyin dışında, yasal otorite konumundaki bir 

başkası tarafından ihlal edildiğinde, bireyde ortaya çıkan psikolojik bir sonuçtur. Bu 

durumda doğru olanı yapma beklentisi derin bir şekilde sarsılmaktadır.12 İkinci tanıma 

göre ise, ahlaki yaralanma, bireyin içselleştirdiği temel ahlaki inanç, ilke ve değerlerle 

doğrudan çelişen eylemleri bizzat gerçekleştirmesi, bu tür eylemleri engellemede 

yetersiz kalması, onlara tanıklık etmesi ya da bu eylemler hakkında bilgi sahibi olması 

durumlarında kişinin benlik algısında, değer sisteminde ve duygulanımında derin 

sarsıntılar meydana getiren, suçluluk, utanç, öfke ve anlam krizleri gibi yoğun psikolojik 

tepkilerle karakterize edilen bir travmatik deneyimdir.13 

Ahlaki yaralanma manevi yönünün yanı sıra toplumsal yapıyı da ilgilendiren bir 

özelliğe sahiptir. “Kişinin kendisi veya güvendiği kişiler tarafından derin ahlaki inançların 

ihlal edildiğinin algılanmasının ardından ortaya çıkan psikolojik, varoluşsal, davranışsal 

ve kişilerarası sorunları içeren belirli bir travma sendromu (yani ahlaki açıdan yaralayıcı 

deneyimler)”14 ve “mevcut sosyal ve manevi kaynaklar göz önüne alındığında, kişinin 

gelişim aşamasında bilgi işleme kapasitesini aşan ahlaki inanç sistemine yönelik bir 

meydan okumanın sonucu”15 şeklinde tanımlanmaktadır. Bu tanımlamalarla bireyin 

ahlaki yaralanma sonucunda hem sosyal hem de manevi bağlamda köklü bir çöküş 

yaşadığı vurgulanmaktadır. Bu kavramın, sadece psikolojik değil aynı zamanda manevi, 

inanç temelli ve varoluşsal bir boyut taşıması16 onun din psikolojisi bağlamında ele 

alınmasını da elverişli kılmaktadır. Nitekim dindar bireylerde bu tür yaralanmalar, Tanrı 

ile ilişki, kutsal olanla bağ kurma, ibadet davranışları ve manevi kimlik üzerinde derin 

etkiler oluşturabilir. 

Din psikolojisi açısından suçluluk duygusu yalnızca bireysel bir iç çatışmanın değil, 

aynı zamanda Tanrı ile kurulan ilişkide yaşanan bir kırılmanın göstergesidir. Rizzuto’ya 

göre, Tanrı imgesi bireyin içsel dünyasında oluşturduğu psikodinamik bir yapıdır.17 Bu 

imgenin sarsılması, kişinin yalnızca inanç sisteminde değil, aynı zamanda kimlik 

 
12  Jonathan Shay, “Moral Injury”. Psychoanalytic Psychology 31/2 (2014), 182-191. 
13  Litz vd., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans”, 697, 700. 
14  Jinkerson, “Defining and Assessing Moral Injury”, 122. 
15  William P. Nash– Brett T. Litz, “Moral Injury: A Mechanism for War-related Psychological 

Trauma in Military Family Members”. Clinical Child and Family Psychology Review 16/4 
(2013), 370. 

16  Kent D. Drescher vd., “An Exploration of the Viability and Usefulness of the Construct of 
Moral Injury in War Veterans”. Traumatology 17/1 (2011), 11; Harold G. Koenig, 
“Measuring Symptoms of Moral Injury in Veterans and Active Duty Military with PTSD”. 
Religions 9/86 (2018), 160. 

17  Rizzuto, Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study, 7-8. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|343 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

bütünlüğünde de derin etkiler yaratabilir.18 Bununla birlikte Tillich de, günahı 

yabancılaşma ile ilişkilendirir. İnsanın varlığının temelinden, diğer varlıklara ve 

kendisine yabancılaştığını yazar. Günah yalnızca Tanrı’ya karşı bir isyan değil, aynı 

zamanda insanın kendi varoluşsal özüne yabancılaşması, kendinden uzaklaşmasıdır. 

İnsan yabancılaştığı şeye özünde aittir, ona düşman olsa bile tamamen ondan ayrılamaz. 

İnsanın Tanrı’ya düşmanlığı tartışmasız bir şekilde O’na ait olduğunun kanıtıdır. 19 

Dolayısıyla ahlaki yaralanma toplumsal boyutunun yanı sıra bireyin hem kendisi hem de 

Tanrısı ile ilişkisinin seyrinde önemli bir role sahiptir. 

3. Kutsal Kitaplar ve Anlatılar 

Kutsal kitaplar, insan için bir nevi kullanım kılavuzu niteliği taşımaktadır. 

“İnsanlığın mutluluğu için gönderilen hidayet rehberleridir.”20 İlahi kitaplar aynı 

zamanda insanlara hakikati bildirmeyi hedeflemektedir. İnsanın temel prensip ve ahlak 

ilkeleri doğrultusunda varoluşunu sürdürmesine rehberlik etmektedir. Bu yönüyle kutsal 

kitaplar, insan davranışları üzerinde olumlu etkiler oluşturmaktadır. Teolojik söylemler 

ve kutsal metinler, Tanrı’nın öz varlığı, nitelikleri ve eylemleri, evrenin yaratılışı ve sonu, 

ölüm sonrası yaşam, peygamberlerin gerçekleştirdiği mucizeler, melekler, cinler ve 

şeytan gibi metafizik varlıklar, geçmişe dair anlatılan kıssalar ve meseller, ayrıca dinî 

buyruklar, yasaklar ve diğer temel ilkeler gibi konuları kapsamaktadır.21 

Kıssa “geçmiş eserleri, izleri açığa çıkaran, bu suretle unutulmuş veya bilinmeyen 

olaylar üzerinde dikkatleri yoğunlaştırarak insanı derinden tefekküre yönelten bir 

olgu”dur.22 Kutsal kitapların önemli bir bölümü kıssalardan meydana gelir. İnsanlık 

tarihinde yer almış olumlu ve olumsuz deneyimler ile bu deneyimlerin sonuçlarından 

örnekler, bu kıssalar yoluyla günümüze ve geleceğe aktarılmaktadır. Kıssaların 

anlatılmasındaki temel amaçlardan biri, bireylerin bu anlatılar üzerinde düşünmelerini 

teşvik ederek, onlara ibret ve ders alma imkânı sunmaktır.23 Nitekim ilahi bir mesajın 

daha etkili bir şekilde insanlara iletilmesi için kullanılan yöntemlerden birisi kıssa 

anlatımıdır.24 

Kur’ân’da yer alan kıssalar peygamber kıssaları ve diğer kişi ve topluluk kıssaları 

olmak üzere iki grupta ele alınmaktadır.25 Bir başka sınıflandırmaya göre ise kıssalar 

tarihî ve temsilî kıssalar olmak üzere iki kategoriye ayrılmaktadır. Tarihî kıssalar ile 

geçmişte yaşanan olaylar ve gerçeklikler anlatılmaktayken, temsilî kıssalar ise 

 
18  Rizzuto, Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study, 178-182. 
19  Tillich, Systematic Theology, Vol. II, 44-45. 
20  Remzi Kaya, “Kur’an-ı Kerim Kıssaları ve Düşündürdükleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 11/2 (2002), 36. 
21  Latif Tokat, “Dinin Sembolik Dili”, Milel ve Nihal 6/1 (2009), 76. 
22  Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü (52. Baskı. İstanbul: İFAV Yayınları, 2016), 239. 
23  Demirci, Tefsir Usûlü, 241. 
24  Mustafa Kara, “Kur’an Kıssalarında Konu ve Kapsam Merkezli Bir Analiz”. İslâmî İlimler 

Dergisi 9/1 (2014), 69-70. 
25  Kara, “Kur’an Kıssalarında Konu ve Kapsam Merkezli Bir Analiz”, 75. 



344| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

gerçekleşmesi farklı dönemlerde mümkün olan ve örneklik teşkil eden anlatılardır.26 

Âdem kıssası da tarihî kıssalar arasında kabul edilmektedir.27 Anlatıdaki Âdem, hem 

Tevrat’ta hem de Kur’ân’da ilk insan olarak kabul edilen ve cennet ile dünya hayatını 

yaşamış bir varlıktır. Bazı kıssaların gerçekten yaşanmışlığı konusu tartışmalıdır; 

kimileri için asli günah ve düşüş tarihteki gerçek olaylar olmayıp, günahın evrenselliğini 

açıklamak için kullanılan sembolik veya mitolojik bir kategoriyken28 meseleyi bu 

bağlamda değerlendirmek bu çalışmanın kapsamını aşmaktadır.  

4. Âdem ile Havva Kıssası 

Âdem ile Havva kıssası Eski Ahit Tevrat’ın Tekvin (Yaratılış) kitabının “İnsanın 

Günahı” başlığı altındaki 3. bölümünde şu şekilde geçmektedir: 

“RAB Tanrı doğuda, Aden’de bir bahçe dikti. Yarattığı Âdem’i oraya koydu. Bahçede 

iyi meyve veren türlü türlü güzel ağaç yetiştirdi. Bahçenin ortasında yaşam ağacıyla iyiyle 

kötüyü bilme ağacı vardı. … RAB Tanrı Aden bahçesine bakması onu işlemesi için Âdem’i 

oraya koydu. Ona, “Bahçede istediğin ağacın meyvesini yiyebilirsin.” diye buyurdu, “Ama 

iyiyle kötüyü bilme ağacından yeme. Çünkü ondan yediğin gün kesinlikle ölürsün.”.29 Âdem 

de karısı da çıplaktılar, henüz utanç nedir bilmiyorlardı. RAB Tanrı’nın yarattığı yabanıl 

hayvanların en kurnazı yılandı. Yılan kadına, “Tanrı gerçekten, ‘Bahçedeki ağaçların 

hiçbirinin meyvesini yemeyin’ dedi mi?” diye sordu. Kadın, “Bahçedeki ağaçların 

meyvelerinden yiyebiliriz” diye yanıtladı, “Ama Tanrı, ‘Bahçenin ortasındaki ağacın 

meyvesini yemeyin, ona dokunmayın; yoksa ölürsünüz’ dedi.” Yılan, “Kesinlikle ölmezsiniz” 

dedi, “Çünkü Tanrı biliyor ki, o ağacın meyvesini yediğinizde gözleriniz açılacak, iyiyle 

kötüyü bilerek Tanrı gibi olacaksınız.” Kadın ağacın güzel, meyvesinin yemek için uygun ve 

bilgelik kazanmak için çekici olduğunu gördü. Meyveyi koparıp yedi. Yanındaki kocasına 

verdi, o da yedi. İkisinin de gözleri açıldı. Çıplak olduklarını anladılar. Bu yüzden incir 

yaprakları dikip kendilerine önlük yaptılar. Derken, günün serinliğinde bahçede yürüyen 

RAB Tanrı’nın sesini duydular. O’ndan kaçıp ağaçların arasına gizlendiler. RAB Tanrı 

Âdem’e “Neredesin?” diye seslendi. Âdem, “Bahçede sesini duyunca korktum. Çünkü 

çıplaktım, bu yüzden gizlendim” dedi. RAB Tanrı, “Çıplak olduğunu sana kim söyledi?” diye 

sordu, “Sana meyvesini yeme dediğim ağaçtan mı yedin?” Âdem, “Yanıma koyduğun kadın 

ağacın meyvesini bana verdi, ben de yedim” diye yanıtladı. RAB Tanrı kadına, “Nedir bu 

yaptığın?” diye sordu. Kadın, “Yılan beni aldattı, o yüzden yedim” diye karşılık verdi. … RAB 

Tanrı Âdem’le karısı için deriden giysiler yaptı, onları giydirdi. Sonra, “Âdem iyiyle kötüyü 

 
26  İdris Şengül, Kur’ân Kıssaları Üzerine (İzmir: Işık Yayınları, 1995), 72. 
27  İdris Şengül, “Âdem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2022), 25/498. 
28  Martin Luther King Jr. Papers 1954-1968 (MLKP-MBU), “The Theology of Reinhold 

Niebuhr”.Howard Gottlieb Archival Research Center, Boston University, Boston, Mass. 
(Erişim 23 Ağustos 2025). 

29  Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil). (Korea: Yeni Yaşam Yayınlar, 2016), 
Tekvin 2: 8-17. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|345 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

bilmekle bizlerden biri gibi oldu” dedi. … Böylece RAB Tanrı yaratılmış olduğu toprağı 

işlemek üzere Âdem’i Aden bahçesinden çıkardı. …”. 30 

Kıssa Kur’ân’da ise aşağıdaki gibi yer almaktadır: 

Biz daha önce ÂdemDen söz almıştık, fakat o unuttu; biz onda yeterli bir kararlılık 

görmedik. 31“Ey Âdem! Bil ki bu senin de eşinin de düşmanıdır. Sakın sizi cennetten 

çıkarmasın, yoksa mutluluğunu yitirirsin! Burada sana acıkmak da yok çıplak kalmak da. 

Yine burada susuzluk çekmezsin ve sıcaktan bunalmazsın” dedik.32“Ey Âdem! Sen ve eşin 

cennette oturun, orada istediğiniz yerden rahatça yiyip için ve şu ağaca yaklaşmayın; yoksa 

zalimlerden olursunuz” dedik. Derken şeytan, kapalı olan avret yerlerini birbirine 

göstermek için onlara fısıldayıp kafalarını karıştırdı ve “Rabbiniz size bu ağacı sırf melek 

olursunuz veya ebedi yaşayanlardan olursunuz diye yasakladı” dedi. Onlara, “Ben gerçekten 

sizin iyiliğinizi isteyenlerdenim” diye de yemin etti. Böylece ikisini de şeytan ayartmış oldu. 

Ağacın meyvesini tattıklarında ayıp yerleri kendilerine göründü. Ve cennet yapraklarından 

üzerlerini örtmeye başladılar.33 … Böylece Âdem rabbine karşı gelmiş ve yolunu şaşırmıştı.34 

Rableri onlara, “Ben size o ağacı yasaklamadım mı ve şeytanın size apaçık düşman 

olduğunu söylemedim mi? diye seslendi. Dediler ki: “Ey Rabbimiz! Biz kendimize zulmettik. 

Eğer bizi bağışlamaz ve bize acımazsan mutlaka ziyan edenlerden oluruz.”35 “Şeytan orada 

onların ayağını kaydırdı da bulundukları yerden onları çıkardı. Biz de “Birbirinize düşman 

olmak üzere inin! Bir zamana kadar sizin için yeryüzünde kalacak bir yer ve ihtiyaç 

maddeleri vardır.” dedik. Bunun üzerine Âdem Rabbinden bazı kelimeler aldı (bunlarla 

tövbe etti); Rabbi de onun tövbesini kabul buyurdu …”.36 … Onu seçkinlerden kıldı ve doğru 

yola yöneltti. 37 

Öztürk Kur’ân ayetlerinde geçen cennet kavramını metafizik bir bağlamda ele 

almanın doğru olmadığını vurgulayarak böyle bir yaklaşımın “Allah’ın insanla oyun 

oynaması” anlamına geleceğini ifade etmektedir.38 Ancak kutsal metinlerde geçen 

ifadelerin mahiyetleri veya doğruluklarını incelemek bu çalışmanın kapsamı dışında 

olduğu için psikolojik bir yaklaşımla insana yansımalarını anlama gayreti ile ayetlerin 

yorumlanması daha uygun kabul edilebilir. Din psikolojisi açısından da ayetler ele 

alınırken cennetten düşüşün “bolluk ve bereket içindeki bir hayat ortamından başka bir 

ortama, yani daha çetin hayat şartlarının tecrübe edildiği başka bir ortama yahut 

 
30  Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma, Tekvin 3: 1-23. 
31 Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-Taha 20/115. 
32  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-Taha 20/117-119. 
33  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-A’râf 7/19-22. 
34  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-Taha 20/121. 
35  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-A’râf 7/19-23. 
36  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-Bakara 7/35-37. 
37  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-Taha 20/122. 
38  Mustafa Öztürk, “Âdem, Cennet ve Düşüş”, Milel ve Nihal 1/2 (2004), 151-186, 176-177. 



346| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

“durum”a intikal etmek”39 şeklinde anlaşılması ahlaki yaralanma çerçevesinde bir sorun 

teşkil etmeyebilir. 

Tevrat ve Kur’ân perspektifinden kıssaya bakıldığında yasak ağaca yaklaşma 

günahı, şekli, sonuçları ve işleyen ile günah işlemeye sebep olanlar bakımından farklıdır. 

Tevrat’ta Havva’nın yılan tarafından, Âdem’in ise Havva tarafından kandırılması söz 

konusudur.40 Ancak Tevrat’ta yer alan bir başka ayetten41 yılanın şeytan olduğu 

anlaşılmaktadır.42 Kur’ân’a göre ise Âdem, ilk günahı Havva’nın teşviki ile işlemez. İkisi 

de şeytan tarafından kandırılmakta43 ve hata işlemektedirler.44 Hatta Kur’ân ayetinin 

muhatabı Âdem’dir ve dolayısıyla asıl sorumluluk sahibi olarak şeytanın kendisine 

doğrudan seslenerek Havva’ya bir hitapta bulunmadığı söylenebilir.45 İki kaynaktaki 

kıssa farklılığının en önemli yönlerinden biri de asli günah inancı ve aftır. Âdem ile 

Havva’nın işledikleri günah kıyamete kadar tüm yeni doğan bebeklere geçmekte ve vaftiz 

olana kadar günahkârlık devam etmektedir. Hristiyanlığın bu temel öğretisinin aksine 

İslam’a göre Âdem Rabbinden aldığı kelimelerle tövbe etmesi neticesinde günahlarından 

arınmıştır.46 

Kutsal metinlerde yer alan anlatılar, bireylerin ahlaki ve manevi yapılarını 

şekillendiren güçlü semboller takdim ederler. Aynı zamanda bilinçdışı süreçlerin 

dışavurumu ve içsel çatışmaların yansıtılması bakımından psikodinamik açıdan 

işlevseldirler. Âdem ile Havva kıssası, klasik teolojik metinlerde insanın Tanrı 

karşısındaki konumunu ve Tanrı ile ilişkisini anlamak için sıkça başvurulan sembolik bir 

anlatıdır. İnsanın ahlaki bilinçlenme sürecine dair ise arketipsel bir model sunar. 

Özellikle insan merkezli Tanrı anlayışı olarak tanımlanan antroposentrik teoloji, Tanrı-

insan ilişkisini özgürlük, bilinç ve sorumluluk temelinde ele alır. Bu çerçevede kıssa, 

geleneksel bir “düşüş” anlatısından ziyade, insanın özgür iradesini deneyimleyerek 

ahlaki bir özneye dönüşümünü sembolize eden bir gelişim süreci olarak okunabilir.47 

Ahlaki yaralanma açısından bu bakış açısı önemlidir; çünkü kişi kendi eylemlerinden 

sorumlu bir özne hâline geldikçe, bu eylemlerin yarattığı içsel çatışmalarla yüzleşme 

kapasitesi de artar. Günah, bir nevi insanın özgürlükle tanışmasının, onun sorumlulukla 

yüzleşmesinin bir sonucudur. İnsanın özgürlüğü, ona Tanrı karşısında sorumluluk 

yükler; ancak insan çoğu zaman bu sorumluluğu yerine getirmeyip ya kendi sınırlılığını 

 
39  Öztürk, “Âdem, Cennet ve Düşüş”, 179. 
40  Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma, Tekvin 3: 1-23. 
41  Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma, Vahiy 12: 9. 
42  Süleyman Hayri Bolay, “Âdem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1988), 1/362. 
43  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-A’râf 7/20. 
44  Kur’ân Yolu. (Erişim 17 Haziran 2025), el-Bakara 7/36. 
45  Ömer Faruk Harman, “Havvâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997, 16/ 545. 
46  Bolay, “Âdem”, 1/362. 
47  Tillich, Systematic Theology, Vol. II. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|347 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

inkâr eder ya da sorumsuzca davranır.48 Âdem ve Havva’nın yasağı ihlal etmesi ise, 

yalnızca bir itaatsizlik değil, ahlaki farkındalık kazanımının bedeli olarak okunabilir. 

Âdem ile Havva kıssasında yer alan Tanrı’nın “iyi ve kötüyü bilme ağacından yeme” 

yasağı, bu kıssa çerçevesinde ahlaki sınırın temsilidir. Yasağın çiğnenmesiyle birlikte 

gelen “çıplaklık farkındalığı” ve utanma ise, psikodinamik açıdan bireyin benlik 

farkındalığı kazanmasıyla başlayan içsel bir çatışmayı simgeler. Psikanaliz perspektifinde 

Freudyen anlamda bu durum, süperego'nun gelişmesiyle birlikte vicdanın devreye 

girmesi olarak yorumlanabilirken din psikolojisi açısından bu farkındalık, bireyin kendi 

ahlaki değerleriyle yüzleşme ve Tanrı'yla olan bağında kırılma anına işaret eder. Burada 

suçluluk duygusu sadece bir yasağın ihlali değil, aynı zamanda manevi bağın kopuşu ve 

kimliğin, benliğin çözülmesi anlamına gelir. Ahlaki yaralanma bağlamında manevi bağın 

kırılması ve kimlik kaybı, bireyin manevi düzeyde bir sarsıntı yaşamasına neden 

olabilir.49 

Din psikolojisi perspektifinden ele alındığında bu kıssa, yalnızca bir günah anlatımı 

değil, aynı zamanda insanın kendi sınırlarını, özgürlüğünü ve sorumluluğunu 

deneyimleyişinin dramatik bir anlatımı olarak nitelendirilebilir. Ahlaki yaralanma da 

benzer şekilde, bireyin insan oluşunun sınırlarını ve yükümlülüklerini acı bir biçimde 

fark etmesine neden olur. Âdem ile Havva kıssası, ahlaki yaralanmanın dinî ve varoluşsal 

kökenlerini sembolik düzeyde anlamlandırmak için zengin bir kaynak sunar. Kıssa, insan 

seçimlerinin manevi ve psikolojik sonuçları ile ahlaki yaralanma kuramı arasında bir 

köprü kurmak açısından değerlidir. Bu bağlamda, kıssanın ihlal, ahlaki öz-farkındalık, 

günah, suçluluk, utanç, yabancılaşma, cennetten kovulma, dengesizlikle denge arasındaki 

köprü, Tanrı’nın affına kavuşma ve iyileşme gibi temalar üzerinden incelenebileceğine 

karar verilmiştir. 

5. Kıssadaki Ahlaki Yaralanma İzleri 

Âdem ve Havva'nın Tanrı’nın yasağını çiğnemesiyle başlayan “düşüş” anlatısı, din 

psikolojisi açısından bir ilk ahlaki yaralanma prototipi olarak okunabilir. Kıssada geçen 

utanç, gözlerin açılması, çıplaklığın fark edilmesi, benliğin ifşası ve öz-bilinçli suçluluğun 

başlangıcı gibi unsurlar dikkat çekicidir. Kıssa, bireyin kendine dair bilinç geliştirmesine 

ve ahlaki bir ihlalin farkına vararak utanma tepkisi vermesine işaret eder. Din psikolojisi 

bağlamında bu durum, suçluluk duygusunun içe dönük bir yansıması olan utanç ile 

bağlantılıdır. Bu tür duygular, bireyin benliğini ve bütünlüğünü tehdit eden derin ahlaki 

çatışmalarla ilişkilidir. Tanrı’nın bahçede yürümesi Tevrat’ta antropomorfik bir anlatım 

ile geçer. Saklanma ve yabancılaşma, Onun geldiğini duyunca Âdem ile Havva’nın çalıların 

arasına gizlenmesi, Tanrı’yla kurulan bağın bozulduğunun ve manevi kopuşun 

başladığının göstergesidir. 

 
48  Reinhold Niebuhr, The Nature and Destiny of Man: A Christian Interpretation. (Vol. I. New 

York: Scribner, 1941), 1982-1985. 
49  Litz vd., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans”, 698. 



348| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

Litz ve arkadaşlarının50 ahlaki yaralanma modeline göre, birey ahlaki sınırları ihlal 

ettiğini düşündüğünde, Tanrı'yla ya da kutsal olana yönelik bağında bir yabancılaşma 

hissi yaşayabilir. Cezalandırılma ve dışlanma, Tanrı tarafından cennetten kovulma, ahlaki 

bir sınırın ihlaline karşılık gelen, hem bireysel hem de toplumsal düzeyde bir kutsal 

mekândan ve topluluktan dışlanma deneyimini temsil eder.51 Bu, kendilik değerinin 

zedelenmesiyle ilgilidir. Bu bağlamda, kıssada yer alan utanç, korku, saklanma, yetersizlik 

ve cezalandırılma gibi unsurlar, bireyin Tanrı, kendilik ve ötekiyle olan ilişkilerinde 

yaşadığı içsel kopuşu gözler önüne serer. Bu unsurlar aynı zamanda modern ahlaki 

yaralanma literatüründeki psikolojik semptomlarla da örtüşür. 52Tüm bunlar, 

maneviyatın değişimi veya kaybı, Tanrı’ya dair olumsuz yüklemeler,53 Tanrı ile bağın 

zarar görmesi, içsel bütünlüğün bozulması ve manevi duygularda bir yara alma hâli olan 

ahlaki yaralanmanın manevi semptomları ile de denk düşer. Bu nedenle düşüş anlatısı, 

hem bireysel hem de kolektif düzeyde yaşanan ilk ahlaki yaralanma örneği olarak 

değerlendirilebilir. 

Kıssa, ahlaki yaralanma bağlamında dört basamakta ele alınabilir: Tevrat ve 

Kur’an’da Âdem ile Havva’nın öncelikle bir yasak ile karşı karşıya kaldıkları anlatılır. 

Bundan sonraki ilk aşama kendilerine konan kuralı ihlal etmeleri ve farkındalık 

yaşamalarıdır. Âdem ve Havva’nın yasağı ihlal etmeleri, ilk bilinçli ahlaki eylem ve aynı 

zamanda ahlaki ihlal olarak değerlendirilebilir. Bu durum, bireyin kendi değer sistemini 

ihlal etmesinin sembolik temsili gibidir. İkinci olarak işledikleri günah sebebiyle suçluluk 

ve utanç hissettikleri, saklanma eylemi sergiledikleri ve yabancılaşma yaşadıkları 

görülür. Eylemin ardından gelen utanç ve Tanrı’dan saklanma, ahlaki yaralanma yaşayan 

bireylerde gözlenen içe kapanma, sosyal izolasyon ve yabancılaşma tepkileriyle örtüşür. 

Burada Tanrı’dan kaçış, bireyin kendi içsel ahlaki merkezinden uzaklaşması olarak da 

yorumlanabilir, bu durum öze dönüşün tam tersi olarak ifade edilebilir. Üçüncü aşamada 

cennetten kovulmaları ve bir manevi kriz yaşamaları söz konusudur. Cennetten düşüş, 

yalnızca fiziksel bir mekândan değil, aynı zamanda bir anlam ve bütünlük hissinden de 

kopuştur. Bu durum ise, ahlaki yaralanma yaşayan bireylerin yaşadığı anlam krizine 

benzemektedir. 

İlk üç aşamada ortaya çıkan temalar birbirleri ile içiçe geçmiş bir örüntü gibidir, 

her bir aşamadaki unsurlar bir diğerini tetikler veya etkiler. Dördüncü ve son aşamada 

ise kendilerine sunulan bir fırsat ile adeta yeniden doğdukları, affedildikleri, 

nimetlendirildikleri ve dengesizlikten dengeye geçtikleri anlaşılmaktadır. Ahlaki 

yaralanmanın iyileşme sürecinde potansiyel etkilerden biri olan Tanrı’nın affı söz 

konusudur. Kur’ân’da geçtiği şekliyle Âdem, Tanrı’dan öğrendiği şekli ile tövbe ederek 

 
50  Litz vd., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans”, 698. 
51  Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma, Tekvin 3: 1-23. 
52  Lindsay B. Carey,– Timothy J. Hodgson, “Chaplaincy, Spiritual Care and Moral Injury: 

Considerations Regarding Screening and Treatment”, Frontiers in Psychiatry 9/619 (2018), 
3. 

53  Drescher vd., “An Exploration of the Viability and Usefulness of the Construct of Moral 
Injury in War Veterans”, 9. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|349 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

O’na yönelmekte ve affedilmektedir. “Kıssada, yapılan hatalara ve işlenen günahlara karşı 

gerçekleştirilen samimi pişmanlığın, Tanrı’nın affına mazhar olma konusunda ne denli 

önemli olduğuna vurgu yapılmaktadır”.54 Metinde geçen yasak elmanın psikodinamik 

temsili arzu ve sınır ihlali, ahlaki yaralanma görünümü ise değer ihlali ve suçluluk olarak 

anlaşılabilir. Çıplaklık unsuru psikodinamik açıdan benlik farkındalığı iken ahlaki 

yaralanma açısından utanç ve kendilik yargısı şeklinde okunabilir. Saklanma olgusu 

psikodinamik boyutta savunma mekanizması ve kaçınma, ahlaki yaralanma bağlamında 

manevi yabancılaşmadır. Cennetten çıkarılma ise psikodinamik perspektiften ayrılık ve 

kayıp gibi görünürken ahlaki yaralanmadaki görünümü varoluşsal yalnızlık ve onarım 

ihtiyacıdır. Aşağıdaki alt başlıklarda bu aşamalar daha ayrıntılı incelenmektedir. 

5.1. İhlal, Çıplaklık ve Ahlaki Öz-Farkındalık 

Kutsal metinlerdeki Âdem ile Havva kıssasında, Tanrı'nın bir yasağına karşı gelme 

ve bu yasağa uymamanın sonuçları vurgulanır. Ancak bu süreçte yaşananlar psikolojik 

açıdan ayrıntılı bir şekilde değerlendirilebilir. Psikanalize göre ego bebeğin doğumuyla 

beraber ortaya çıkar ve şekillenmeye başlar.55 Her ne kadar kutsal kitaplardan anlaşıldığı 

kadarıyla Âdem’in yaratılışı bir doğum ile başlayan bebeklik ve sonraki gelişim 

dönemlerini geçirmeyen bir şekildeyse de psikodinamik yaklaşıma göre, konulan kural 

ve yasak karşısında insan, arzu nesnesi ile süperego arasında kalarak bir çatışma yaşar. 

Ego, düşünme, karar alma ve dürtüleri kontrol etme süreçlerinde merkezî bir öneme 

sahiptir. İd’in içgüdüsel istekleri ile süperegonun ahlaki talepleri ve gerçeklik koşulları 

arasında denge kurma çabasındadır ve bu çaba yoğun bir içsel baskı ortaya çıkarır. İd’in 

enerjisinden beslenen ego ondan bağımsız olamaz ve onunla sürekli etkileşim içinde 

varlığını sürdürür.56 Yasak meyveden yeme eylemi, bu ilişkiyi yansıtırken hem Tanrı'nın 

iradesine karşı gelme, itaatsizlik ve ihlal hem de insani özgür iradenin ve ahlaki bilincin 

başlangıcı olarak okunabilir. Bu durum kimi zaman hataen, bazen de kasıtlı bir şekilde 

ortaya çıkabilir. Yasak meyvenin yenmesiyle başlayan süreç, bireysel ahlaki farkındalığın 

uyanışına işaret eder. Fromm’a göre sembolik olan bu kıssa, “insanlığın ilk uyanış ve 

itaatsizlik cesaretini anlatır. İtaatsizlik cesareti göstermekle ve Tanrı’ya başkaldırarak 

insanlık, tüm risk ve zorluklarına karşın ilk özgürlüğü elde etmiş” olur.57 Jung’a göre ise 

yasak meyveden yeme eylemi iyi ve kötüyü bilme bilinciyle birlikte, ahlaki bilinç ve 

toplumsal farkındalığın ortaya çıkmasını temsil eder. Çıplaklığın fark edilmesi ise, insanın 

etik, toplumsal ve cinsiyet farkındalığına ulaşmasının doğal bir sonucudur.58 

Çıplaklığın farkındalığı ilk kez kendilik bilincinin ve mahremiyet duygusunun 

ortaya çıktığını gösterir. Farkındalık da kişinin özgür bir insan olmasını tetikler. Kendi 

 
54  Kara, “Kur’an Kıssalarında Konu ve Kapsam Merkezli Bir Analiz”, 76. 
55  Elizabeth L. Auchincloss – Eslee Samberg, Psychoanalytic Terms and Concepts. (New Haven, 

London: Yale University Press, 2012), 83. 
56  Engin Geçtan, Psikanaliz ve Sonrası. (İstanbul: Remzi Kitapevi, 1998), 46. 
57  Karacoşkun, “Fromm’un Hümanistik Psikoloji Kuramı Bağlamında Eski Ahit’te Geçen 

Peygamber Kıssaları”, 84. 
58  Charme´, “Adam and Eve”, 9. 



350| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

özgür iradesi ve bilinciyle seçim yapan birey kendi sorumluluğu altında hareket etmeye 

başlamış olur. Aksi durumlarda robot gibi kendisine kodlananları gerçekleştirir59 veya 

sorgulamadan atalarının dinine uymak gibi davranış sergiler. Âdem ile Havva’nın 

yaptıkları tercihlerde aslında kendilerine verilmiş olan özgür iradelerini kullandıkları, 

ancak çıplaklık ile bu iradelerinin ve kendiliklerinin farkına vardıkları söylenebilir. Âdem 

ile Havva’nın yasak ağaca yaklaşmalarının ardından gözlerinin açılması ve 

çıplaklıklarının farkına varmaları, ahlaki öz-farkındalığın simgesel bir ifadesidir. Bu 

durum, yalnızca bir davranışın fark edilmesi değil; o davranışın içerdiği etik anlamın ve 

sonuçlarının içsel düzeyde idrak edilmesi anlamına da gelir. Ahlaki yaralanma 

literatüründe bu tür bir farkındalık, bireyin kendi etik benliğiyle ilişkisine zarar verdiği 

kırılma anı olarak tanımlanabilir.60 Ahlaki yaralanma yaşayan bireyler, çoğu zaman kendi 

içsel yargıçları tarafından mahkûm edilir ve affetme yetilerini yitirirler.61 Kıssada da 

Tanrı’nın doğrudan bir cezalandırmasından önce, kişinin kendi utancı tarafından 

yönlendirilen bir içsel benlik ortaya çıkar. Benlik, kendisiyle ilişkili olan ve görevi bir 

benlik hâline gelmek olan, sınırlı ve sınırsız olanın bilinçli sentezidir; bu görev ancak 

Tanrı ile ilişki içinde gerçekleştirilebilir.62 “Benliğin belirleyici unsuru bilinçtir, yani öz-

bilinçtir. Bilinç ne kadar güçlü ise, benlik de o kadar büyüktür; bilinç ne kadar güçlü ise, 

irade de o kadar kuvvetlidir.”63 

Jungçu yaklaşıma göre kıssanın bireyin bir nevi ebeveyn otoritesinin 

koruyuculuğundan ayrılıp kendi yaşam yolunu kurması için gerekli olan psikolojik 

ayrılma sürecini anlattığı da söylenebilir. İnsan, ancak bu kopuş sayesinde bilgi edinme, 

sorumluluk alma ve yeni ilişkiler kurma kapasitesini geliştirir. Bu nedenle Tanrı gibi 

olmayı istemek nedeniyle yaşanan ayrılık, Tanrı’ya karşı bir isyan değil; insanın 

olgunlaşma ve kendi benliğini gerçekleştirme sürecinin bir parçasıdır.64 Âdem ile 

Havva’nın itaatsizliği, Fromm’a göre Tanrı’nın ilahi tasarısının bir parçası olarak da 

değerlendirilebilir. Zira bu olay aracılığıyla insan, öz-farkındalık sahibi olarak kendi 

tarihini inşa etme, gelişim sürecini sürdürme ve doğa ile bütünleşmiş, bireyselleşmemiş 

bir varlık olmaktan çıkıp tam anlamıyla olgunlaşmış bir birey konumuna erişme imkânını 

elde edebilecektir. Fromm, cinsel organları fark ederek utanmadan ziyade “ayrılık ve 

farklılıklarıyla birlikte her erkek ve kadının, kendi bireyselliklerinin ve karşıdakilerin ayrı 

bir birey olduğunun farkına varmaları”nın söz konusu olduğunu vurgular.65 

 
59  Doğan Cüceloğlu, İnsan ve Davranışı: Psikolojinin Temel Kavramları. (İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 2004), 486-487. 
60  Litz vd., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans: A Preliminary Model and 

Intervention Strategy”, 698. 
61  Drescher vd., “An Exploration of the Viability and Usefulness of the Construct of Moral 

Injury in War Veterans”, 11. 
62  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 183, 190. 
63  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 182-183. 
64  Charme´, Stuart, Z. “Adam and Eve”, 9. 
65  Karacoşkun, “Fromm’un Hümanistik Psikoloji Kuramı Bağlamında Eski Ahit’te Geçen 

Peygamber Kıssaları”, 88. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|351 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

İnsanın olgunlaşma sürecinin temel koşulu, kişinin kendisi hakkında derin bir 

farkındalık geliştirmesi ve gerçekçi bir bakış açısına sahip olmasıdır.66 Başka bir ifadeyle, 

bireyin psikolojik olgunluğa ulaşabilmesi, kendi iç dünyasını doğru biçimde 

değerlendirme ve kendilik algısında bütünlük kazanmasıyla mümkündür. Âdem ile 

Havva kıssasında da çıplaklık öz-farkındalığı sağlar. Jung’a göre de Âdem ile Havva kıssası 

insan bilincinin gelişimi ve bireyleşme süreci etrafında şekillenir. Cennet bahçesi, Jungcu 

literatürde insanların başlangıç hâlini temsil eden arketipsel bir “bütünlük” durumudur. 

Bu bütünlük, insan yaşamının hem ilk hem de nihai amacını temsil eder. İnsan bilincinin 

doğuşunda, benlik ile doğa, Tanrı ve bilinçdışı arasında henüz ayrım bulunmayan bir 

birlik hâli söz konusudur.67 

Bu bağlamda Âdem ile Havva kıssası, insanın özgürlük ve sorumluluk temelli ahlaki 

bir varlık hâline gelme sürecini dramatik biçimde yansıtan bir anlatı olarak öne çıkar. 

Kıssada yer alan ahlaki öz-farkındalık, günah deneyimiyle edinilen içsel dönüşüm ve 

antroposentrik teolojik yaklaşım çerçevesinde, ahlaki yaralanmanın hem bireysel hem 

kolektif düzeyde nasıl şekillendiğine dair derin bir kavrayış sunar. 

5.2. Günah, Suçluluk, Utanç, Saklanma ve Yabancılaşma 

Ortaya çıkan öz-farkındalık hâli, bireyin yalnızca etik sorumluluğuyla değil, aynı 

zamanda varoluşsal düzeyde bir yabancılaşmayla da yüzleşmesine yol açar. Ahlaki 

yaralanma sadece dışsal bir kuralın çiğnenmesi değil, içsel bir değerler sisteminin 

ihlalidir. Kıssada bu durum, hata ile yapılan veya ilk günah olarak değerlendirilen yasağın 

çiğnenmesi eylemi ve günahın algılanması, ardından gelen suçluluk ve utanma duyguları, 

Tanrı’dan saklanma, yabancılaşma ve suç atma davranışlarında ve içsel kopuş ve manevi 

mahrumiyetin metaforik ifadeleri olarak anlaşılabilir. Burada günah, Tanrı'ya karşı bir 

eylem olmakla birlikte, aynı zamanda insanın kendi içsel ahlaki sınırlarını ihlal etmesinin 

bir ifadesidir. Günahın tam olarak günah olduğunun farkına varılması çıplaklıkla beraber 

gelen öz-farkındalığın ardından gerçekleşir. Nitekim bir hatanın veya günahın işlenmesi 

ile o hataya veya günaha yüklenen anlam farkındalığı birbirinden farklı durumlardır. 

Bunun yanı sıra insanın asıl amacının Tanrı’ya itaatsizlik yapmak veya isyan etmek 

olmadığı, kendisine yememesi emrolunan ağaç hakkında duymuş olduğu bilgilerle onu 

bir fırsat olarak görerek bilgelik ve ebedi yaşam inancına kapıldığı ve günahı işlemeye 

cüret ettiği söylenebilir.68 

İnsanla Tanrı arasındaki bağı zayıflatan, bireyi manevi olarak bağlı olduğu ve huzur 

bulduğu Tanrı’dan uzaklaştıran ya da bu kopuşun eşiğine getiren tüm davranışlar günah 

kapsamdadır.69 Freud, günah kavramını kabul etmez. Ona göre birey, hayalî Tanrı 

figürünün misillemede bulunacağına inandığı için, ibadetlerini veya dinsel 

 
66  Hayati Hökelekli, İslam Psikolojisi Yazıları. (İstanbul: DEM Yayınları, 2009), 53. 
67  Charme´, “Adam and Eve”, 9. 
68  Mustafa Tural, “Psiko-Fenomenolojik Açıdan İslam’da Arınma Ritüeli”. Türk Din Psikolojisi 

Dergisi 8 (2023), 91. 
69  Asım Yapıcı, İslam’da Tövbe ve Dini Yaşayıştaki Rolü (İstanbul: Beyan Yayınları, 1997), 27. 



352| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

yükümlülüklerini yerine getirmediğinde yoğun bir suçluluk hissi yaşar. Başka bir 

ifadeyle, günahkârlık duygusu Freud açısından psikolojik bir yanılsamanın ürünüdür; 

insanın Tanrı’yı kendi zihinsel tasarımı içinde kurgulamasından kaynaklanır.70 Bazı 

Hristiyanlar, günahın bir bakıma Tanrı’yı incittiğine veya üzdüğüne inanır; Tanrı’nın 

“kalbi”nin kırılması gibi mecazi ifadelerle bunu dile getirirler. Tanrı’yı kişisel bir ilişki 

kurulan biri olarak tasavvur etmek, günah işlendiğinde ek bir suçluluk kaynağı yaratır: 

Böyle kişiler yalnızca öz-denetimi sağlayamamış ya da ahlaki kuralı çiğnemiş olmaktan 

dolayı değil, aynı zamanda günahlarının Tanrı’yı olumsuz etkilediğine ve Tanrı’yla olan 

ilişkilerini tehdit edebileceğine inandıkları için de suçluluk hissederler.71 Hristiyan 

doktrine göre günahın kaynağı, insanın, varoluşunun sınırlı ve belirli karakterini 

reddetmesidir.72 İnsanın hem sınırsız hem sonlu, hem özgür hem de bağlı yaratılmış bir 

varlık olması durumu tüm dinlerin temelini oluşturmaktadır.73 Ancak insanın bu 

paradoksal yapısı onu yaratıcı yaptığı gibi kendisinde kaygı da meydana getirebilir.74 Bu 

kaygı ile insan, zayıflıklarını güçlendirmeye, sonluluğunu sonsuzluğa çevirmeye çalışır. 

Yani Tanrı’ya yönelme şeklindeki niteliksel bir dönüşüm yerine sonsuzluğu arama 

şeklinde niceliksel bir çıkış arar. Kendi gücüyle bağımsız bir benlik kurmaya çalışır ki bu 

sahte bir benliktir. Anlık ihtiyaçlar ve keyiften ibaret olan bu sahte benliğe bağlanmak 

insanı gerçek özünden uzaklaştırır.75 Bu durum, din psikolojisinde suçluluk ve utanç 

duygularının kaynağı olarak da ele alınır. 

Günah kavramı, beraberinde suçluluk duygusunu da doğurur. Bu duygunun ortaya 

çıkabilmesi için bireyin, doğru ile yanlışı ayırt edebilecek bir dinî ya da ahlaki farkındalığa 

sahip olması gerekir. Değer yargılarının oluşması ve sorumluluk bilincinin gelişmesi, 

insan benliğinin doğal gelişim sürecinin bir parçasıdır.76 Suçluluk, bireyin kendi 

eylemlerinin ya da eylemsizliğinin olumsuz sonuçların ortaya çıkmasına katkıda 

bulunduğuna inanmasıyla ilişkili gerçek ya da hayalî ahlaki ihlalleri kapsar. Bu deneyimin 

merkezinde sorumluluk duygusu ve derin bir pişmanlık hissi yer alır.77 Suçluluk ve 

utancın temel farklılığında kendilik merkezî bir rol oynamaktadır. Utanç, kişinin 

benliğinin kötü olduğu düşüncesine odaklanırken, suçluluk bireyin davranışlarının 

kötülüğü üzerinde durur.78 Utançta “Ben kimim?” gibi olumsuz bir kendilik 

değerlendirmesi ortaya çıkarken suçlulukta ise “Ben ne yaptım?” gibi davranışın açıkça 

 
70  Ali Köse, “Günah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). (İstanbul: TDV Yayınları, 

1996), 14/285. 
71  F. Raymond Paloutzian– Crystal, L. Park, Handbook of the Psychology of Religion and 

Spirituality (New York: The Guilford Press, 2005), 428. 
72  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 189. 
73  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 190. 
74  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 194, 266. 
75  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 267. 
76  Köse, “Günah”. 14/285. 
77  Avinash De Sousa, “Guilt: The concept and facets seen in clinical practice”. Ann Indian 

Psychiatry 7, (2023), 3. 
78  Tjeert Olthof, “Themes in Current Psychological Research on Shame”, The Moral Psychology 

of Shame. ed. Alessandra Fussi – Raffaele Rodogno (London: Rowman & Littlefield, 2023), 
1-24, 5. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|353 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

kınanması durumu gözlenmektedir.79 Suçluluk duyguları pişmanlık ya da vicdan azabı 

hislerini içerir. Suçluluk yaşayan kişiler, belirli bir yanlış üzerinde sürekli olarak 

düşünme, tekrar tekrar hatırlama, farklı davranmayı dileme ya da işlenmiş olan kötü fiili 

bir şekilde geri alma arzusu duyarlar. Utanç, gizlenme ya da kaçış eğilimini harekete 

geçirirken; suçluluk genellikle itiraf, özür dileme ve verilen zararı telafi etmeye yönelik 

onarıcı eylemleri teşvik eder.80 

Günah, suçluluk, ceza, kefaret, doğru ve yanlış, iyi ve kötü ile bağışlanma gibi 

kavramlar, dinsel söylemin hemen her geleneğinde temel bir yer tutar. Birçok insan için 

bu temalar, dinin özünü oluşturur ve böylece ahlaki düzenin din aracılığıyla 

doğrulanmasına katkı sağlar. Şeytan ve cin gibi inanç unsurları—pek çok dinî gelenekte 

görüldüğü üzere—bireyin suçluluk duygusunu kendisi dışındaki varlıklara yüklemesine 

imkân tanıyarak psikolojik bir rahatlama sunar.81 Suçluluk ve utanç duygularını tecrübe 

eden bireyler için durumla mücadele etmek üzere iki başa çıkma mekanizmasından 

bahsedilebilir. Bunlardan birincisi kaçmak ve saklanmak, ikincisi ise başkasını 

suçlamaktır.82 Kutsal kitaplarda geçen kıssada Âdem ile Havva’nın iki stratejiye de 

yöneldikleri anlaşılmaktadır. Aslında başvurulan iki yolda da söz konusu olan farkındalık, 

bireyin kendi eylemlerine dair ahlaki değerlendirme yapabilmesi ve böylece manevi bir 

sorumluluk yüklenmesi anlamına gelmektedir. Bu açıdan kıssa, ahlaki yaralanmanın dinî 

bir mit üzerinden sembolik anlatımını sunmaktadır. 

Tanrı’dan saklanma eylemi, yalnızca utanç duygusunun dışavurumu değil; aynı 

zamanda Tanrı ile kurulan güven ilişkisinin tehdit altında olduğunun bir göstergesidir ve 

kutsal olana duyulan güvenin olumsuz olarak etkilenmesi anlamına gelebilir. Bu durum, 

manevi bağın kopuşunu simgeler ve dindar bireylerde olumsuz dinî başa çıkmaya 

yönelerek ahlaki yaralanma ile bağlantılı bir şekilde Tanrı’yla iletişimden kaçınmaya, dua 

ve ibadet gibi manevi pratiklerden uzaklaşmaya ve sonuçta manevi yabancılaşma 

yaşamaya yol açabilir. İbadetlerin azalması, Tanrı’nın affediciliğine olan inancın 

zayıflaması, içsel manevi değersizlik hisleri, manevi izolasyon gibi sonuçları 

doğurabilir.83 Yabancılaşma, varoluşçu yaklaşımda izolasyon olarak geçer. Bireyin 

yalıtımı başka bireyler, varlıklar, dünya ve kendi öz kimliğinden kopuş şeklinde olabilir. 

Böylelikle kimlik parçalanmasına kadar gidebilen bir süreç ortaya çıkabilir.84 

Âdem ile Havva kıssasında göze çarpan bir diğer psikodinamik yapı ise savunma 

mekanizmalarından olan inkâr (denial), yansıtma (projection) ve yön değiştirme 

 
79  June Price Tangney – Ronda L. Dearing, Shame and Guilt (New York: Guilford Press, 2002), 

24. 
80  June Price Tangney vd.,” Are Shame, Guilt, and Embarrassment Distinct Emotions?”. Journal 

of Personality and Social Psychology 70/6 (1996), 1957. 
81  Benjamin Beit-Hallahmi– Michael Argyle, The Psychology of Religious Behaviour, Belief and 

Experience (London – New York: Routledge, 1997), 240. 
82  Tangney – Dearing, Shame and Guilt, 92. 
83  Drescher vd., “An Exploration of the Viability and Usefulness of the Construct of Moral 

Injury in War Veterans”, 87, 89. 
84  Irvin D. Yalom, Existential Psychotherapy. (New York: Basic Books, 1980), 355. 



354| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

(displacement)dir. İnsanlar yaşadıkları olaylara ve çevrelerine uyum sağladıkları 

süreçlerde başa çıkma yöntemlerine ve savunma mekanizmalarına başvururlar. Her ne 

kadar başa çıkma ve savunma mekanizmaları arasında bazı örtüşen noktalar bulunsa da, 

aralarında belirgin kuramsal farklar vardır.85 Savunma mekanizmalarının işlevleri acı 

verici duygu ve güdülerden kaçınma ile içgüdüsel dürtüleri bastırmadır.86 Aşırı 

kullanıldığında gerçekliği çarpıtma durumu ortaya çıksa da, kişiyi yoğun kaygının bozucu 

etkilerinden korumaya hizmet eden her türlü bilişsel işlem savunma mekanizmasıdır.87 

Bireyi savunmaya geçiren temel motivler kaygı, suç ve kayıptır.88 Anlatıda bu üçü de ön 

plana çıkar. 

Tevrat’ta geçen Tanrı’dan korkup kaçma ve ağaçların arasına gizlenme eylemi, 

Freud’un işaret ettiği egonun bir tehdit algıladığında verdiği uyarı niteliğindeki doğal bir 

tepki89 olarak okunabilir. Savunma mekanizmaları özellikle bir tehlike durumunun 

algılanış biçimini dönüştüren çeşitli etkiler şeklinde ortaya çıkar.90 Ego tehditle 

yüzleşmek yerine ondan kaçınmakla kaygıyı azaltmaya çalışır. Kaygının haber verdiği 

tehlike durumundan uzak durmayı sağlamak üzere çeşitli kaçınma ve savunma 

stratejileri geliştirir. Ego bunu yalnızca kaygıyı bastırmak için değil, kaygının esas işaret 

ettiği tehlike alanını psikolojik düzlemde erişilmez kılmak için yapar, bir nevi tehlike 

sinyali aldığı içsel çatışmayla karşılaşmasını dolaylı şekilde engelleyen psikodinamik bir 

koruma işlevi gören sistem oluşturur. En ilkel ve temel savunma mekanizması olarak 

kabul edilen inkâr bireyin dış dünyadan gelen olumsuz gerçeklikleri görmezden 

gelmesine ve içsel uyaranların oluşturduğu acıyı yeniden yapılandırmasına olanak 

sağlar.91 İnkârda benlik açısından tehdit edici bir gerçeği kabul etmeyerek reddetmek söz 

konusudur. Bazen bu red kısmi olabilir, yani; kişi bir durumu kısmen red kısmen kabul 

edebilir, ya da inkârın bir boyutu olan olumsuzlamaya göre kişi gerçeği hem algılayabilir 

hem de buna rağmen reddedebilir.92 İnkâr, kıssada her iki figür de yani Âdem ile Havva 

fiilî sorumluluğu inkâr etmesinde ortaya çıkar. 

Teorik olarak inkârdan daha olgun bir savunma mekanizması olarak kabul edilen 

yansıtma ise içsel ve dışsal uyaranlar arasında ayrım yapma becerisini gerektirir. İyi ve 

 
85  Phebe Cramer, “Defense mechanisms in psychology today: Further processes for 

adaptation” American Psychologist, 55 (2000), 637. 
86  Phebe Cramer, “Understanding Defense Mechanisms”, Psychodynamic Psychiatry 43/4, 

(2015), 525. 
87  Phebe Cramer, “The Development of Defense Mechanisms”, Journal of Personality 55/4, 

(1987), 598. 
88  Phebe Cramer, The Development of Defense Mechanisms: Theory, research, and assessment. 

(New York: Springer-Verlag, 2012), 5. 
89  Sigmund Freud, Inhibitions, Symptoms and Anxiety, çev. Alix Strachey(Great Britain: R. & R. 

Clark, 1936), 91. 
90  Hoyle Leigh– Morton F. Reiser, “A General Systems Taxonomy For Psychological Defence 

Mechanisms”, Journal of Psychosomatic Research 26/1, (1982), 78. 
91  Phebe Cramer, Protecting the self: Defense Mechanisms in Action. (London: Guilford Press, 

2006), 44. 
92  Phebe, Protecting the self, 45. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|355 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

kötü veya doğru ve yanlış standartlarını ayırt edebilmek ile bağlantılıdır. Kişi, kendi kabul 

edemediği dürtü, niyet veya hatayı dış dünyadaki birine atfeder. 93 Anlatıda Âdem’in 

Havva’yı, Havva’nın da yılanı suçlaması, suçu dışsallaştırma davranışıdır. Burada birey, 

kendi eylemiyle yüzleşmek yerine, onu başka bir özneye yansıtır. Yani Âdem kendi 

iradesini yadsır ve sorumluluğu Havva’ya yansıtır. Havva ise kendi arzularını (bilgi, güç, 

merak) yadsır ve suçu yılanın kendi üzerindeki etkisine atar. 

Savunma mekanizmalarından yön değiştirme duygu ve düşüncelerin yönünün 

değiştirilmesidir. Başka bir ifadeyle anlamlı bir kişiye yönelik duygu ya da düşüncelerin 

daha nötr bir kişiye kaydırılmasıdır.94 Buna göre Âdem ve Havva anlatısında kişi, Tanrı’ya 

yönelik korku ve suçluluk duygusunu doğrudan yöneltemez. Bu nedenle o duygusal 

enerjiyi daha güvenli bir hedefe yani birbirine ya da yılan figürüne yönlendirir. Bu da bir 

tür duygusal enerjiyi güvenli bir hedefe kaydırma savunmasıdır. 

5.3. Cennetten Düşüş, Manevi Kriz 

Cennetten çıkarılma, insanın yaşadığı ilk ayrılıktır. Bu ayrılıkla farkındalık kazanan 

bireyin hâli anneden bedensel olarak ilk ayrılışını gerçekleştirmenin ardından ruhsal 

olarak da tam bir ayrılışla olgunlaşmanın ve bireyselleşmenin başlaması hâli gibidir. 

Nitekim cennetin psikanalizdeki tekabül ettiği karşılık anne rahmidir.95 Düşüş anlatısı 

genellikle insanın temel kırılganlık ve zaafları üzerinden okunurken96 Pruyser 

psdikodinamik açıdan meseleyi daha farklı değerlendirir. Ona göre yasak ağacın 

meyvesini yemek insanı Tanrı gibi yapacağı için bu durum insanın kalbindeki narsistik 

özlemin mitik dildeki ifadesidir. Dolayısıyla ona göre insanın düşüşü zayıflıktan 

kaynaklanan bir gaflet değil, kibirli bir yükselme çabasının sonucudur. Pruyser insaınn 

zayıflıktan değil güç sebebiyle düştüğünü vurgular. O insanın sürekli Tanrı olmak 

istediğini ve dinin de bu narsisizm eğilimini sınırlandırmak için emir ve yasaklardan 

oluştuğunu ifade eder. Üç kitabi dinin de günahın özünde Tanrı’ya karşı bir kibir 

olduğunu vurguladığına işaret eder.97 

Âdem ile Havva'nın cennetten çıkarılması, ahlaki tecrübenin dışsal bir tezahürü 

olarak okunabilir. Ahlaki yaralanma sendromunun bireyde ortaya çıkan en sarsıcı 

semptomlarından olan ahlaki kaygılar, anlam, amaç ve umut kaybını98 Âdem ile Havva 

kıssasında bulmak mümkündür. Kıssada geçen yasak meyveyi yeme eylemi, yalnızca 

teolojik açıdan bir günah işlemi olarak değil, aynı zamanda bireyin Tanrı imgesinde, içsel 

 
93  Phebe, “The Development of Defense Mechanisms”, 599. 
94  Leigh – Reiser, “A General Systems Taxonomy For Psychological Defence Mechanisms”, 78. 
95  Erol Göka, Psikoloji Varoluş Maneviyat. (Ankara: Kapı Yayınları, 2021), 187. 
96  Hood vd., The Psychology of Religion, 427. 
97  H. Newton Malony – Bernard Spilka, Religion in Psychopynamic Perspective: The 

Contributions of Paul W. Pruyser. (New Yor: Oxford University Press, 1991), 71-72. 
98  Fleming, “Complex Moral Injury”, 1022-1050. Koenig vd., “Religion and Psychiatry”, 160. 

Michelle Pearce vd., “Spiritually Integrated Cognitive Processing Therapy: A New 
Treatment for Post-traumatic Stress Disorder That Targets Moral Injury”, Global Advances 
in Health and Medicine 7 (2018), 1-7. 



356| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

değer sisteminde ve manevi kimliğinde meydana gelen derin bir kırılma olarak da 

değerlendirilebilir. Bu bağlamda ahlaki yaralanma, sadece bireyin etik dünyasında bir 

çatlama yaratmakla kalmaz; aynı zamanda Tanrı ile kurulan ilişki düzeyinde de bir 

yabancılaşmaya işaret eder. Fromm’a göre de “cennetten atılma olayıyla birlikte birçok 

şeyin farkına varan insan utanma ve korku duygusunu da fark etmiştir.”99 Bu nedenle, 

Âdem ile Havva kıssası, Tanrı tasavvurundaki dönüşüm süreci açısından da kritik bir 

öneme sahiptir. Nitekim bireyin Tanrı imgesi psikodinamik süreçlerle sürekli şekillenen 

canlı, etkileşimli ve dinamik bir yapıdır.100 

Fromm’un otoriter olmayan varoluş anlayışına göre, Âdem ile Havva kıssasındaki 

düşüş olayı yalnızca bir itaatsizlik fişlemesi ve bunun sonucundaki ilahî ceza olarak 

okunmamalıdır. Otoriter yorum, cennetten çıkarılmayı Tanrı buyruğunun ihlâline karşı 

uygulanan bir yaptırım olarak değerlendirirken; Fromm bu anlatının, insanın benlik 

bilincinin gelişimine eşlik eden varoluşsal bir yabancılaşmayı temsil ettiğini ileri sürer. 

İyi ve kötünün bilgisine ulaştıklarında Âdem ile Havva, ilk bütünlük hâllerini kaybetmiş 

ve birbirlerine yabancılaşmış bireyler olarak kalmışlardır. Sevgi yoluyla yeniden ilişki 

kuramadıklarında, bu kopuş onları derin bir utanç duygusuna sürükler. Fromm’a göre 

söz konusu durum, kutsal metinde açık bir “günah” olarak adlandırılmasa bile, ancak 

aklın ve sevginin tam gelişimiyle, yani insanın kendisi, öteki ve Tanrı ile yeniden 

bütünleşmesini ifade eden “yeniden bir olma” süreciyle aşılabilir. 101 Bu yorum, kıssanın 

psikodinamik açıdan yabancılaşma, benlik bilinci ve utanç temalarıyla yeniden 

okunmasına imkân tanımakta ve ahlaki yaralanma literatürüyle dikkat çekici bir 

paralellik sunmaktadır. 

Günahı yabancılaşma (estrangement) ile ilişkilendiren Tillich de Kutsal Kitap’ta 

direkt geçmese bile Âdem ile Havva kıssasındaki cennetten kovulma sembolü gibi insanın 

içinde bulunduğu zor durumların çoğunun tasvirinde yabancılaşmanın ima edildiğini 

belirtir. Günah kişinin ait olduğu şeylerden – Tanrı’dan, benliğinden, dünyasından 

yabancılaşması, uzaklaşmasıdır, uzaklaşma ise günahtır. Bu ifade kişisel özgürlüğü, 

suçluluğu ve sorumluluğu gösterir.102 Bir eylemi günah yapan, bir yasaya itaatsizlik değil, 

insanın Tanrı'dan, insanlardan, kendisinden yabancılaşmasının bir ifadesi olmasıdır.103  

Manevi bağ, bireyin Tanrı, kutsal ya da aşkın olana karşı duyduğu içsel ve duygusal 

ilişkiyi ifade eder. Din psikolojisi alanında bu bağ, çoğunlukla bağlanma kuramları 

çerçevesinde ele alınmaktadır.104 Birey Tanrı’yı bir ebeveyn figürü gibi deneyimleyebilir; 

bu ilişki güven, sığınma, anlam bulma ve yönlendirilme gibi temel manevi ihtiyaçları 

 
99  Karacoşkun, “Fromm’un Hümanistik Psikoloji Kuramı Bağlamında Eski Ahit’te Geçen 

Peygamber Kıssaları”, 86. 
100  Rizzuto, Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study, 177-178. 
101  David M. Wulff, Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views. (New York: John 

Wiley & Sons, 1991), 598. 
102  Tillich, Systematic Theology, Vol. II, 46. 
103  Tillich, Systematic Theology, Vol. II, 47. 
104  Lee A. Kirkpatrick, Attachment, Evolution, and the Psychology of Religion. (New York: The 

Guilford Press, 2005). 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|357 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

karşılar. Bireylerin yetiştirilmesinde ebeveyn tutumlarının önemi de göz ardı edilemez. 

Özgüveni destekleyen, özgürlükçü ve hoşgörülü annelere sahip olan bireylerin Tanrı ile 

ilişkilerinin yapıcı, olumlu, güvenli ve dinamik olduğu ortaya çıkmıştır.105 Ancak Âdem ile 

Havva kıssasında bir anne baba figürü söz konusu değildir; Tanrı ile direk bir ilişki 

kurulmuştur. Öncesinde olumlu olan ilişki yasak elma kuralının çiğnenmesi ile olumsuz 

bir duruma evrilmiştir. Bu evrilme bir geriye gidişten ziyade yeni bir öğrenme fırsatı 

olarak okunmalıdır. 

Tillich de daha önce değinildiği gibi günah kavramını yalnızca yasa ihlali değil, aynı 

zamanda kendilikten uzaklaşma olarak tanımlar. Ona göre günah, bireyin Tanrı ile olan 

bağını yitirmesiyle birlikte, kendi varoluşsal merkezinden kopması anlamına gelir.106 Bu 

anlayışla bakıldığında, cennetten uzaklaştırılma eylemi, sadece Tanrı’nın cezasından ve 

fiziksel bir mekândan değil, bireyin kendi içsel merkezinden yani kimliksel ve varoluşsal 

bütünlük ve anlam duygusundan uzaklaştığı bir manevi kırılma olarak da okunabilir. 

Rizzuto’nun belirttiği üzere, Tanrı imgesi doğuştan verilmeyen ancak nesne ilişkilerinden 

türetilen, bilinçli ve bilinç dışı tasavvurlarla kişisel ve kültürel deneyimlerle sürekli 

işlenen, beslenen ve tekrar tekrar şekillenen içselleştirilmiş psikodinamik manevi bir 

yapıdır.107 İster inansın ister inanmasın her bireyin zihninde bir Tanrı imgesi bulunur.108 

Tanrı tasavvuru, önceki yaşantılar, duygusal ve bilişsel potansiyelden etkilenirken109 ve 

çevre tarafından şekillenirken, bireyin kendisi, çevresi, doğa ve evren gibi alanlar 

üzerindeki fikir ve yorumlarını da etkiler.110 Rizzuto’nun klinik vakalarından Tanrı 

temsilinin kişinin benlik bütünlüğünü düzenleyici içsel bir yapı olarak işlediği anlaşılır.111 

Buradan yola çıkılarak bu imgenin sarsılmasının, negatif bir Tanrı tasavvurunu ortaya 

çıkarabileceği iddia edilebilir. Bu durum psikolojik sağlığa zarar verebilir ve aynı 

zamanda benlik bütünlüğünde kırılmalara neden olabilir. 

Shay, ahlaki yaralanmayı özellikle askerî bağlamda kişinin temel ahlaki 

inançlarının yıkılması olarak tanımlarken, bu yıkımın sıklıkla otorite figürlerine duyulan 

güvenin sarsılmasıyla beraber ilerlediğini belirtir.112 Âdem ve Havva’nın otorite 

figürünün kendilerinden koruduğunu öğrendikleri ağaca/ bilgeliğe ulaşma çabası bir 

nevi O’na duyulan güvenin sarsıldığını da gösterir. Âdem ile Havva kıssasındaki düşüş 

mitinde yılan, Tanrı'yı, insanın gözlerinin açılıp iyiyi ve kötüyü bilerek Tanrı gibi olma 

olasılığına karşı ayrıcalıklarını kıskançlıkla koruyan biri olarak tasvir eder. Böylelikle 

 
105 Akif Hayta, “Anneden Allah’a: Bağlanma Teorisi ve İslam’da Allah Tasavvuru”, Değerler 

Eğitimi Dergisi 4/12 (2006), 40, 43. Akif Hayta, Allah’a Bağlanmak: Bağlanma Kuramı ve 
Tanrı Tasavvuru İlişkisi. (İstanbul: Onto Yayınları, 2017), 252. 

106  Tillich, Systematic Theology, Vol. II, 61-62, 65-66. 
107  Rizzuto, Birth of the Living God, 7-8, 45, 54-96. 
108 Ali Rıza Aydın, “Tanrı Algısına Jungcu Bir Bakış”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 28 (2010), 54. 
109 Hızır Hacıkeleşoğlu – Faruk Karaca, “Ebeveyn Tututmlarının Tanrı Tasavvuru ile İlişkisi 

Üzerine Bir Araştırma”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi -/53 (2021), 201. 
110  Ali Ulvi Mehmedoğlu, Tanrıyı Tasavvur Etmek. (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2011), 41. 
111  Rizzuto, Birth of the Living God, 178-182. 
112  Shay, Odysseus in America, 59. 



358| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

insan Tanrı’nın kendisi için koymuş olduğu sınırları çiğneyip aşmaya ayartılmış olur. 

Günah ve düşüş, kendi sınırlarını aşma ve Tanrı gibi olma çabasından oluşur.113 Bu durum 

hem düşmüş durumdaki –Tevrat’ta kabul edildiği kadarıyla bir melek, Kur’an’da geçtiği 

şekliyle cin114 olan- şeytan hem de insan için geçerlidir. 

İnançlar, sadece davranışları değil aynı zamanda benlik yapısını, kimliği 

şekillendirir. Dindar bireyler için "Ben kimim?" sorusunun yanıtı çoğu zaman dinî 

inançlarla iç içedir. Manevi kimlik, bireyin kendini dinî ve ahlaki değerler çerçevesinde 

tanımlama biçimidir. Dolayısıyla kişi ahlaki bir yaralanma yaşadığında, bu sadece geçici 

bir suçluluk hissini değil, daha temel bir kendilik yitimini, inanç temelli benlik yapısının 

bozulmasını doğurabilir. Başka bir ifadeyle, ahlaki yaralanma bireyin sadece Tanrı’ya 

değil, aynı zamanda kendi öz-bütünlüğüne ve kendilik değerine karşı bir tehdit olarak 

algılanabilir. Manevi kimliğin kırılması, bireyin dinî kimliğine içkin olan “iyi olma”, 

“inançlı olma” veya “kutsal olanla uyum içinde yaşama” gibi benlik temsillerinin zarar 

görmesiyle ortaya çıkar. “Artık eskisi gibi biri değilim.”, “Ben kötü bir insanım.”, “Tanrı 

beni affetmez.”, “Tanrı beni sevmiyor, ben artık inancımı hak etmiyorum.” veya “Artık 

inançlı biri değilim.” gibi düşünceler, bireyin hem özsaygısını hem de varoluşsal anlam 

duygusunu zedeleyebilir. Tillich bu durumu kutsaldan uzak düşme ya da varoluşsal 

suçluluk olarak tanımlar.115 Niebuhr, insanın Tanrı karşısındaki sorumluluğunu temel 

alan bir antroposentrik teoloji anlayışı geliştirirken, bireyin bu sorumluluğu ihlal etmesi 

durumunda bir nevi benlik değerinde derin bir çöküş yaşadığını sözleriyle hissettirir. 

Niebuhr’a göre “düşüş, hayatın ‘olan’ı ile ‘olması gereken’i arasındaki içsel bir çatışmadır; 

özgürlüğün insanı teşvik ettiği ideal imkânlarla, aklın yatıştırmak yerine keskinleştirdiği 

bencillik dürtüsü arasındaki gerilimdir.”116 

Bu tür bir kırılma, yalnızca suçluluk ya da utançla sınırlı kalmaz; aynı zamanda 

bireyin yaşamla, anlamla ve kutsalla olan ilişkisinin zedelenmesine yol açar. Niebuhr’a 

göre insan, Tanrı’nın mutlak otoritesi karşısında özgür ama aynı zamanda sorumlu bir 

varlıktır. Günah deneyimini Tanrı karşısında insanın özgürlüğünün farkına varmasıyla 

birlikte ortaya çıkan bir varoluşsal bilinçtir. Bu sorumluluğun fark edilmesi, günah ile 

birlikte gelen bir farkındalık ve manevi yükümlülük hâlidir, suçluluk duygularını da 

beraberinde getirir.117 Bu bağlamda, kıssada anlatılan yasağın ihlali, insanın yalnızca 

Tanrı’ya değil, aynı zamanda kendi benliğine ve sorumluluğuna da ihanetidir. Bu ihanet, 

günümüzde ahlaki yaralanma yaşayan bireylerde görülen manevi çöküntüyle yapısal 

olarak örtüşmektedir. Ne var ki kendi sorumluluğuna ihanet eden insan daha sonra başka 

bir sorumluluk olan dünya hayatıyla mükellef kılınmaktadır. 

 
113  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 191-192. 
114  Harun Işık, “Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an’a Göre Şeytan”, Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi BOZIFDER 13/13 (2018), 36. 
115  Tillich, Systematic Theology, Vol. II, 60-62. 
116  MLKP-MBU, “The Theology of Reinhold Niebuhr”. 
117  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 18, 178. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|359 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

Tillich’in varoluşçu teolojisinde ise bu kırılma, “Tanrı’dan uzak düşme” ya da 

“varoluşsal suçluluk” olarak adlandırılır. Tillich’e göre birey, bu tür manevi kopuşlarda 

sadece dinî değil, aynı zamanda ontolojik bir kriz yaşar; çünkü “Tanrı karşısında 

yabancılaşma”, aynı zamanda “kendilik karşısında yabancılaşma” anlamına gelir. 118 Bu 

bağlamda değerlendirildiğinde, manevi bağın ve kimliğin kırılması, ahlaki yaralanmanın 

yalnızca psikolojik değil, aynı zamanda derin manevi ve varoluşsal sonuçları olan bir 

süreç olduğunu ortaya koyar. Âdem ile Havva kıssası gibi kutsal anlatılar, bu sürecin 

kadim ve arketipsel bir modeli olarak okunabilir. Kıssada Tanrı’dan saklanma, utanç ve 

kovulma temaları, manevi bağın zedelenmesi ve kimliğin parçalanması gibi deneyimlerin 

sembolik tezahürleri olarak değerlendirilebilir. 

5.4. Pişmanlık, Tövbe, Dengesizlikten Dengeye Bir Köprü 

Piaget, insan gelişiminde dengesizlik (disequilibration) kavramının önemine vurgu 

yapar.119 Eğer birey dengesizlik yaşamazsa, yani kişi mevcut şemalarıyla dış dünyanın 

yeni bilgilerini kolayca açıklayabiliyorsa, hiçbir şekilde uyuşmazlık yaşamıyorsa, bilgi 

statik kalır; mevcut bilişsel yapısını sorgulama ihtiyacı duymaz ve gelişim de 

gerçekleşmez. Yani öğrenmenin ve ilerlemenin motoru aslında bu rahatsız edici 

dengesizliktir. Bir başka ifade ile gelişim için bireyin zihinsel yapılarının sarsılması, 

mevcut şemalarının yetersiz kalması gerekir. Ancak bu sayede kişi, yeni bir denge 

(equilibration) arayışına girer ve daha ileri bir bilişsel düzeye ulaşır. Piaget’nin 

“dengesizlik - yeniden denge” modeli, ahlaki yaralanmanın da anlaşılmasında güçlü bir 

analoji sunar. 

Ahlaki yaralanma, “utanç, keder, anlamsızlık ve temel ahlaki inançları çiğnemekten 

dolayı pişmanlık ve vicdan azabı duymayı içeren derin bir ihlal duygusu, içsel bir çatışma 

ve ruhta meydana gelen bir yara”dır.120 Ahlaki yaralanmada, bireyin içselleştirdiği 

değerler, inançlar ve ahlaki standartlarla, yaşadığı deneyimler arasında çatışma yaşar121 

ve bu çatışma bir tür ahlaki dengesizlik yaratır. Yani kişi, mevcut şemalarıyla (ahlaki 

inançlarıyla) yaşadığı olayı açıklayamaz; bilgi işleme kapasitesi zorlanır, hatta aşılır. Bu 

durum, bireyi ya çözümsüzlüğe, suçluluk ve utanca sürükler ya da yeni bir ahlaki 

farkındalık düzeyine zorlama potansiyeline sahiptir. Birey bazen bizzat hata yaparak, 

hatta günah işleyerek bazen başkalarının yanlışlarına tanık olarak ya da bunları duyarak 

bazen de engellemek isteyip buna güç yetiremeyerek bu dengesizlikle yüzleşir.122 Bu 

yüzleşme, ilk anda travmatik ve yıkıcı olabilir, kısa vadede suçluluk, utanç, öfke, 

yabancılaşma duygularına, inanç, benlik ve değer sisteminde sarsılmaya yol açabilir. 

Ancak eğer uygun sosyal ve manevi kaynaklarla desteklenirse, kişinin ahlaki 

 
118  Tillich, Systematic Theology, Vol. II, 65-66. 
119  Jean Piaget, The Development of Thought: Equilibration of Cognitive Structures, çev. A. Rosin 

(New York: Viking, 1977), 12-13. 
120  Rita N. Brock - Gabriella Lettini, Soul Repair: Recovering from Moral Injury after War. 

(Boston, MA: Beacon Press. 2013), xvi, 1. 
121  Jamieson vd., “Military moral injury”, 1060. 
122  Litz vd. “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans”, 697, 700. 



360| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

olgunluğunda bir sıçrama yaşanabilir; uzun vadede bireyi yeni bir anlam, sorumluluk, 

farkındalık ve ahlaki manevi olgunluk seviyesine ulaşmaya zorlayan bir gelişimsel 

tetikleyici işlevi görebilir. Bir başka deyişle, ahlaki yaralanma yalnızca yıkıcı bir deneyim 

değil, aynı zamanda bir tür zorunlu ahlaki gelişim krizi, dengesizlikten dengeye bir geçiş 

köprüsü olarak da okunabilir. 

Âdem ile Havva kıssası da Piaget’nin dengesizlik – yeniden denge sürecini sembolik 

biçimde gösterir ve ahlaki yaralanma sürecinin din psikolojisi açısından prototipik bir 

örneği olarak değerlendirilebilir. Kıssada anlatıldığı üzere, Tanrı’nın yasağını ihlal eden 

ilk insanlar, bu eylemin ardından çıplaklıklarının farkına varmış, utanmış ve Tanrı’dan 

saklanmaya çalışmışlardır. Bu anlatı, Litz ve arkadaşlarının ahlaki yaralanmayı 

tanımlarken vurguladığı temel unsurları —ahlaki inançların ihlali, utanç ve yabancılaşma 

duygusu, benlik algısında kırılma— sembolik bir düzlemde ortaya koyar.123 Nitekim 

kıssada yaşanan ilk tepki, masumiyetin kaybı ve içsel bir dengesizliğin (disequilibrium) 

ortaya çıkışıdır. 

Piaget’nin bilişsel gelişim kuramında tanımladığı denge – dengesizlik – yeniden 

denge süreci124, bu kıssaya ahlaki bir boyutla uygulanabilir. Yasak meyveden önce Âdem 

ve Havva bir denge hâli içindedir; Tanrı ile ve kendi varoluşlarıyla uyumlu bir birliktelik 

yaşarlar. Ancak yasağın çiğnenmesiyle birlikte, mevcut şemaları (masumiyet, suçsuzluk, 

itaat) yıkılır ve bireyin özüne yabancılaşmasına neden olan bir dengesizlik doğar. Bu 

aşama, Tillich’in günahı yalnızca Tanrı’ya isyan değil, aynı zamanda insanın kendi 

varoluşsal özüne yabancılaşması olarak tanımlamasıyla125 örtüşür. Böylece kıssa, 

günahın hem teolojik hem de psikolojik boyutunu içeren çift yönlü bir yabancılaşma 

sürecini ortaya koyar. Bu dengesizlik süreci, ahlaki yaralanma gibi kısa vadede yıkıcı 

duygulara yol açsa da, uzun vadede yeni bir bilinç ve olgunluk düzeyine geçişin ön 

koşuludur. Cennetten çıkarılma, yalnızca bir cezalandırma değil, aynı zamanda bireyin 

özgürlüğüyle birlikte sorumlulukla da yüzleşmesini zorunlu kılan varoluşsal bir eşiği 

temsil eder.126 Bu yönüyle Âdem-Havva kıssası, ahlaki yaralanmanın yalnızca bir kayıp 

veya suçluluk deneyimi değil, aynı zamanda yeni bir ahlaki farkındalığa ve manevi 

olgunluğa geçişin dinî bir anlatısı olarak da okunabilir. 

Kur’an’da insanın Tanrı karşısındaki itaatsizliği ile kendine zulmettiğine, Tevrat’ta 

ise işlediği ilk suç ile kirlendiğine vurgu yapılır. İnsan işlediği günahla ilk temiz ve saf 

hâlini yitirir. 127 Buna karşın insan için hala bir çıkış yolunun olduğu haberi verilir: 

Pişmanlık ve tövbe. Pişmanlık geçmişteki bir durum, koşul ya da yaşantının farklı 

 
123  Litz vd., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans”, 700. 
124  Piaget, The Development of Thought, 20-25. 
125  Tillich, Systematic Theology, Vol. II, 46. 
126  Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 178. 
127  Mustafa Tural, “Psiko-Fenomenolojik Açıdan İslam’da Arınma Ritüeli”, Türk Din Psikolojisi 

Dergisi 8 (2023), 88, 90, 91. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|361 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

olmasını dileme hâliyle ortaya çıkan duygusal bir tepkidir.128 Pişmanlık tüm insanlar 

tarafından yaptıkları (eylemleri) veya yapmadıkları (eylemsizlikleri) nedeniyle tecrübe 

edilen yaygın, yoğun, sıklıkla yaşanan ve davranışlar üzerinde önemli etkileri olan bir 

duygudur.129 Ahlaki yaralanmada da eylem veya eylemsizliğin öznesi veya tanığı olmak 

pişmanlığı doğuran bir durumdur.130 Pişmanlığın temel nedenlerinden biri mevcut 

sonuçlara yönelik sorumluluk duygusudur yani; bireyler kendilerini sorumlu 

hissettikleri olumsuz sonuçlar karşısında pişmanlık duyarlar.131 Junga göre ise cennet 

kaybı, anlatıda pişmanlık duyulan bir keşke değildir. İnsanın kaçınılmaz bir şekilde 

yaşamak zorunda olduğu ayrışma ve bireyleşme sürecidir. Bu kayıp sayesinde insan 

dünyadaki kırılganlık ve yabancılaşmayı onarmada Tanrı’nın ortağı hâline gelir.132 

Pişmanlığın ardından gelen tövbe, hata ve günahın telafi aracıdır.133 Kişinin işlediği 

günahların, hataların sorumluluğunu üstlenmesi, çoğunlukla üzüntü, pişmanlık ve 

suçluluk hislerini beraberinde getirir; bu duygular ise oluşan zararı onarmaya yönelik 

tövbe edici davranışları kolaylaştırabilir.134 Tövbe etmek, bir daha hiç günah işlememek 

değil, günah eyleminin ardından gelen suçluluk ve pişmanlık duygusu ile ondan 

arınmadır ve kulluk bilincini diri tutmaktır.135 Kendisini günahkâr olarak hisseden bir 

kişi, eğer tövbe etmeyi seçmez ya da tövbesi sonrasında suçluluk duygusunda bir 

hafifleme yaşamazsa, zamanla çeşitli psikolojik rahatsızlıklara maruz kalabilir. Dinî 

temelli psikozların önemli nedenlerinden biri, Tanrı’nın sevgi ve merhamet yönünden 

çok cezalandırıcı bir biçimde tanınması ve tanıtılmasından kaynaklanır.136 Hâlbuki dinler 

Tanrı’nın çokça affedici olduğunu defalarca vurgular. “Tanrı’dan kusurları için af dileyen 

kişi, Tanrı’yla olan ilişkisinde kendisi için yeni bir başlangıç yaptığını düşünür”.137 

Tanrı’yı affetmek ve O’nun tarafından affedilmek ahlaki yaralanmanın önemli 

boyutlarındandır.138 

Kıssanın sonunda, Kur’an’da geçtiği şekliyle Âdem’in Tanrı’dan aldığı kelimelerle af 

dilemesi ve bağışlanması, Tevrat’ta geçtiği şekliyle de, Tanrı’nın Âdem ve Havva’ya 

deriden giysiler yaparak onları örtmesi, hem ilahi merhametin hem de onarıcı sürecin 

 
128  Gary, R. VandenBos, APA Dictionary of Psychology. (Washington DC: American Psychological 

Association, 2015), 896. 
129  Marcel Zeelenberg vd., "The Inaction Effect in the Psychology of Regret", Journal of 

Personality and Social Psychology 82/3 (2002), 314. 
130  Brock – Lettini, Soul Repair, xiv, 1. 
131  Zeelenberg vd., "The Inaction Effect in the Psychology of Regret", 315-316. 
132  Charme´, “Adam and Eve”, 10. 
133  Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi. (Ankara: TDV Yayınları, 2013), 103. 
134  F. Raymond Paloutzian – Crystal, L. Park, Handbook of the Psychology of Religion and 

Spirituality, (New York: The Guilford Press, 2005), 321. 
135  Ali Rıza Aydın, “İnanma İhtiyacı ve Dinî Ritüellerin Psikolojik Değeri”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi IX/3 (2009), 95. 
136  Köse, “Günah”, 14/285. 
137  Ayten, Ali. “Affedicilik ve Din: Affetme Eğilimi ve Dindarlıkla İlişkisi Üzerine Ampirik Bir 

Araştırma”, M. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 37/2 (2009), 115. 
138  Koenig, “Measuring Symptoms of Moral Injury in Veterans and Active Duty Military with 

PTSD”, 160-162. 



362| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

başlangıcını simgeler. Bu bağlamda, ahlaki yaralanmanın yalnızca yıkıcı değil, aynı 

zamanda dönüştürücü bir potansiyele sahip olduğu şeklinde kıssadan psikoterapötik bir 

çıkarımda bulunulabilir. Ahlaki yaralanma kapsamında bireyin kendini ve 

yaşadıklarından dolayı sorumlu tuttuğu, kızdığı ve hatta öfkelendiği Tanrı’sını 

affedebilmesinin yanı sıra Onun bağışlamasına mazhar olabilme algısı kurtuluş 

müjdesidir. Tanrı tarafından yönlendirilen dünya hayatı insanın günâhlarından arınıp 

kendini manevi olarak yenileme süreci olarak görülebilir. Cezanın temel amacı, bireyin 

işlediği hata ve günahın farkına vararak içsel bir onarım gerçekleştirmesine imkân 

tanımaktır. Bu anlayış, cezalandırıcı değil, onarıcı bir yaklaşımın öngörüldüğünü de 

ortaya koyar.139 Cennetten düşüş ile kavuşulan dünya nimeti - bir cezaya tekabül ediyor 

gibi düşünülse de, meşakkatli ve sıkıntılı bir hayat olarak bilinse de ve temeli imtihan da 

olsa - insanlık için sunulmuş öz farkındalıklı yolculuk olan ve cennete yeniden kavuşmaya 

vesile olan bir fırsattır.  

SONUÇ 

Bu çalışma, Âdem ile Havva kıssasının din psikolojisi perspektifinden ahlaki 

yaralanma kavramıyla ilişkisini inceleyerek, kutsal anlatıların bireysel ve kolektif 

psikolojik süreçler üzerindeki derin etkilerini ortaya koymuştur. Bulgular, kıssada yer 

alan “yasak meyveden yeme”, “çıplaklık farkındalığı”, “utanma”, “Tanrı’dan saklanma” ve 

“cennetten kovulma” gibi temaların, ahlaki yaralanmanın özünü oluşturan ihlal, suçluluk, 

utanç, yabancılaşma ve anlam kaybı gibi psikolojik ve varoluşsal süreçlerle paralellik 

gösterdiğini ortaya koymaktadır. 

Âdem ile Havva anlatısı, yalnızca teolojik bir “düşüş” olarak değil, aynı zamanda 

bireyin özgürlük, sorumluluk ve ahlaki farkındalıkla yüzleşme sürecini sembolize eden 

arketipsel bir model olarak değerlendirilebilir. Nitel literatür taraması ışığında yapılan 

çözümlemeler, ahlaki yaralanmanın manevi bağın kırılması, Tanrı imgesinin sarsılması 

ve kimlik bütünlüğünün zedelenmesi gibi din psikolojisi açısından kritik boyutlarını 

görünür kılmıştır. Bu bağlamda kıssa, bireyin ahlaki gelişiminde karşılaştığı 

dengesizliklerin, Piaget’nin kavramsallaştırdığı gibi, yeni bir denge arayışına ve ahlaki 

olgunlaşmaya yol açabilecek bir geçiş köprüsü sunduğunu göstermektedir. Aynı 

zamanda, Kur’ân’da vurgulanan ilahi affın kabulü, ahlaki yaralanma sürecinde onarım ve 

anlamın yeniden inşası için temel bir kaynak olarak öne çıkmaktadır. 

Bu çalışmanın en önemli teorik katkılarından biri, ahlaki yaralanma kavramını 

savaş ve travma psikolojisinin ötesine taşıyarak kutsal metinlerdeki sembolik anlatılarla 

ilişkilendirmesidir. Litz ve Shay’in modelleri, Rizzuto’nun Tanrı imgesi kuramı, Tillich’in 

varoluşçu teolojisi ve Piaget’nin bilişsel denge kuramı bir arada kullanılarak, din 

psikolojisi içinde disiplinler arası bir okuma gerçekleştirilmiştir. Böylece ahlaki 

 
139  Coşkun Dikbıyık, “Günah Eyleminin Kökenine Dair Sosyolojik Bir Deneme –Âdem Kıssası 

Örneği-“, Tasavvur Tekirdağ İlahiyat Dergisi 4/2 (2018), 522 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|363 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

yaralanmanın yalnızca bireysel psikolojik bir sendrom değil, aynı zamanda manevi ve 

varoluşsal boyutlarıyla birlikte ele alınması gerektiği ortaya konmuştur. 

Kıssadan hareketle manevi danışmanlık, rehberlik, bakım ve destek için önemli 

pratik ve uygulamalı öneriler sunulabilir. Ahlaki yaralanma yaşayan bireylerin, dinî 

semboller ve kutsal anlatılar aracılığıyla yeniden anlam bulma süreçleri desteklenebilir. 

Âdem ile Havva kıssasında görüldüğü gibi, suçluluk ve utanç duyguları affedicilik ve 

bağışlanma deneyimleriyle dengelenebilir. Psikoterapötik yaklaşımlar bağlamında 

manevi kopuş ve kimlik kırılması yaşayan bireylerin, dinî metaforlar ve kutsal semboller 

üzerinden kendilik bütünlüğünü yeniden kurmalarına yardımcı olacak entegratif 

terapötik yöntemler geliştirilebilir. Din eğitimi ve toplumsal katkı perspektifinden ise 

dinî eğitimde kıssaların yalnızca teolojik öğretim aracı olarak değil, aynı zamanda 

psikolojik farkındalık geliştiren birer sembolik model olarak işlenmesi, bireylerin ahlaki 

krizlerle başa çıkma kapasitelerini artırabilir. 

Konu üzerine yapılabilecek araştırmalarda ahlaki yaralanma kavramı, farklı dinî 

geleneklerdeki kutsal anlatılar bağlamında karşılaştırmalı olarak incelenmelidir. Ayrıca 

saha çalışmaları ile dindar bireylerin kendi yaşam deneyimlerinde bu kıssaları nasıl 

anlamlandırdıkları araştırılabilir. Sonuç olarak Âdem ile Havva kıssası, din psikolojisi 

açısından ahlaki yaralanmanın arketipsel ve sembolik bir örneğini sunmaktadır. Bu 

anlatı, insanın Tanrı karşısındaki özgürlüğünü, sorumluluğunu ve sınırlılıklarını fark 

etmesinin dramatik bir ifadesidir. Aynı zamanda affedicilik ve yeniden bütünleşme 

vurgusuyla, ahlaki yaralanmanın yalnızca bir çöküş değil, aynı zamanda yeni bir bilinç ve 

manevi olgunluğa giden bir süreç olabileceğini göstermektedir. Dolayısıyla bu çalışma, 

kutsal metinlerin psikodinamik işlevini ve ahlaki yaralanmanın dinî/varoluşsal 

boyutlarını görünür kılarak, din psikolojisi disiplinine teorik ve pratik düzeyde önemli 

katkılar sunmaktadır. 

KAYNAKÇA 

Aydın, Ali Rıza. “İnanma İhtiyacı ve Dinî Ritüellerin Psikolojik Değeri”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, IX/3, (2009), 89-99. 

Aydın, Ali Rıza. “Tanrı Algısına Jungcu Bir Bakış”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 28, (2010), 53-61. 

Ayten, Ali. “Affedicilik ve Din: Affetme Eğilimi ve Dindarlıkla İlişkisi Üzerine Ampirik Bir 

Araştırma”. M. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 37/2 (2009), 111-128. 

Auchincloss, Elizabeth L. – Samberg, Eslee. Psychoanalytic Terms and Concepts. New 

Haven, London: Yale University Press, 2012. 

Beit-Hallahmi, Benjamin – Argyle, Michael. The Psychology of Religious Behaviour, Belief 

and Experience. London – New York: Routledge, 1997. 

Bolay, Süleyman Hayri. “Âdem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 1/ 358-

363. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Brock, Rita N. - Lettini, Gabriella Soul Repair: Recovering from Moral Injury after War. 

Boston, MA: Beacon Press. 2013. 



364| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

Carey, Lindsay B. – Hodgson, Timothy J. “Chaplaincy, Spiritual Care and Moral Injury: 

Considerations Regarding Screening and Treatment”. Frontiers in Psychiatry 9/619 

(2018), 1-10. 

Charme´, Stuart, Z. “Adam and Eve”. Encyclopedia of Psychology and Religion, ed. Leeming, 

David A. vd. USA: Springer, 2013, 8-10. 

Cramer, Phebe. The Development of Defense Mechanisms. Journal of Personality 55/4, 

(1987), 597-614. 

Cramer, Phebe. Defense mechanisms in psychology today: Further processes for 

adaptation. American Psychologist 55, (2000), 637-646. 

Cramer, Phebe. Protecting the self: Defense Mechanisms in Action. London: Guilford Press, 

2006. 

Cramer, Phebe. The Development of Defense Mechanisms: Theory, research, and 

assessment. New York: Springer-Verlag, 2012. 

Cramer, Phebe. Understanding Defense Mechanisms. Psychodynamic Psychiatry 43/4, 

(2015), 523-552. https://doi.org/10.1521/pdps.2015.43.4.523. 

Cüceloğlu, Doğan. İnsan ve Davranışı: Psikolojinin Temel Kavramları. 13. Basım. İstanbul: 

Remzi Kitabevi, 2004. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Usûlü. 52. Baskı. İstanbul: İFAV Yayınları, 2016. 

De Sousa, Avinash. “Guilt: The concept and facets seen in clinical practice”. Ann Indian 

Psychiatry 7, (2023),1-3. 

Dikbıyık, Coşkun. “Günah Eyleminin Kökenine Dair Sosyolojik Bir Deneme –Âdem Kıssası 

Örneği-“. Tasavvur Tekirdağ İlahiyat Dergisi 4/2, (2018), 506-538. 

Drescher, Kent D. vd. “An Exploration of the Viability and Usefulness of the Construct of 

Moral Injury in War Veterans”. Traumatology 17/1 (2011), 8-13. 

Fleming, Wesley H. “Complex Moral Injury: Shattered Moral Assumptions”. Journal of 

Religion and Health 61/2 (2022), 1022-1050. 

Freud, Sigmund. Inhibitions, Symptoms and Anxiety. (Çev. Alix Strachey). Great Britain: R. 

& R. Clark, 1936. 

Geçtan, Engin. Psikanaliz ve Sonrası. İstanbul: Remzi Kitapevi, 1998. 

Göka, Erol. Psikoloji Varoluş Maneviyat. Ankara: Kapı Yayınları, 2021. 

Hacıkeleşoğlu, Hızır – Karaca, Faruk. “Ebeveyn Tututmlarının Tanrı Tasavvuru ile İlişkisi 

Üzerine Bir Araştırma”. Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi -/53 

(2021), 195-236. 

Harman, Ömer Faruk. “Havvâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 16: 542-

545. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Hayta, Akif. “Anneden Allah’a: Bağlanma Teorisi ve İslam’da Allah Tasavvuru”. Değerler 

Eğitimi Dergisi 4/12 (2006), 29-63. 

Hayta, Akif. Allah’a Bağlanmak: Bağlanma Kuramı ve Tanrı Tasavvuru İlişkisi. İstanbul: 

Onto Yayınları, 2017. 

Hood, Ralph, W. vd. The Psychology of Religion: An Empirical Approach. New York: The 

Guilford Press, 2009. 

Hökelekli, Hayati. İslam Psikolojisi Yazıları. İstanbul: DEM Yayınları, 2009. 



Kutsal Anlatıların Psikolojik Derinliği|365 
 

                                                                      PAUİFD, 12 (2) 2025 

Hökelekli, Hayati. Din Psikolojisi. Ankara: TDV Yayınları, 2013. 

Işık, Harun. “Kitan-ı Mukaddes ve Kur’an’a Göre Şeytan”. Bozok Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi BOZIFDER 13/13, 2018, 35-74. 

Jamieson, Nikki vd. “Military Moral Injury: A Concept Analysis”. International Journal of 

Mental Health Nursing 29 (2020), 1049-1066. 

Jinkerson, Jeremy D. “Defining and Assessing Moral Injury: A Syndrome Perspective”. 

Traumatology 22/2 (2016), 122-130. 

Kara, Mustafa. “Kur’an Kıssalarında Konu ve Kapsam Merkezli Bir Analiz”. İslâmî İlimler 

Dergisi 9/1 (2014), 69-102. 

Karacoşkun, Mustafa Coşkun. “Fromm’un Hümanistik Psikoloji Kuramı Bağlamında Eski 

Ahit’te Geçen Peygamber Kıssaları”. Milel ve Nihal 7/3 (2010), 73-108. 

Kaya, Remzi. “Kur’an-ı Kerim Kıssaları ve Düşündürdükleri”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 11/2 (2002), 31-58. 

Kirkpatrick, L. A. Attachment, Evolution, and the Psychology of Religion. New York: The 

Guilford Press, 2005. 

Koenig, Harold G. “Measuring Symptoms of Moral Injury in Veterans and Active Duty 

Military with PTSD”. Religions 9/86 (2018), 157-170. 

Koenig, Harold G. vd. “Religion and Psychiatry: Recent Developments in Research”. 

BJPsych Advances 26 (2020), 262-272. 

Köse, Ali. “Günah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 14/ 285-286. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1996. 

Kur’ân Yolu. Erişim 17 Haziran 2025. https://kuran.diyanet.gov.tr  

Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil). Korea: Yeni Yaşam Yayınlar, 2016. 

Leigh, Hoyle – Reiser, Morton, F. “A General Systems Taxonomy For Psychological 

Defence Mechanisms”. Journal of Psychosomatic Research 26/1 (1982), 77-81. 

Litz, Brett T. vd. “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans: A Preliminary Model 

and Intervention Strategy”. Clinical Psychology Review 29/8 (2009), 695-706. 

Litz, Brett T. vd. “Defining and Assessing the Syndrome of Moral Injury: Initial Findings of 

the Moral Injury Outcome Scale Consortium”. Frontiers in Psychiatry 13 (2022), 1-16. 

Maeshiro, Kelly. “The Political Theology of Reinhold Niebuhr”. Erişim 25 Mayıs 2025. 

academia.edu, "The Political Theology of Reinhold Niebuhr". 2017. 

Malony, H. Newton – Spilka, Bernard. Religion in Psychopynamic Perspective: The 

Contributions of Paul W. Pruyser. New Yor: Oxford University Press, 1991. 

Mehmedoğlu, Ali Ulvi. Tanrıyı Tasavvur Etmek. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2011. 

MLKP-MBU, Martin Luther King Jr. Papers, 1954-1968. Howard Gottlieb Archival 

Research Center, Boston University, Boston, Mass. “The Theology of Reinhold 

Niebuhr”. Erişim 23 Ağustos 2025. "The Theology of Reinhold Niebuhr" | The Martin 

Luther King, Jr. Research and Education Institute  

Nash, William P. – Litz, Brett T. “Moral Injury: A Mechanism for War-related Psychological 

Trauma in Military Family Members”. Clinical Child and Family Psychology Review 

16/4 (2013), 365-375. 

https://kuran.diyanet.gov.tr/
https://www.academia.edu/30931773
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/documents/theology-reinhold-niebuhr
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/documents/theology-reinhold-niebuhr


366| Merve ALTINLI MACIĆ 

 

                                                                    PAUİFD, 12 (2) 2025 

Niebuhr, Reinhold. The Nature and Destiny of Man: A Christian Interpretation. Vol. I. New 

York: Scribner, 1941. 

Olthof, Tjeert. “Themes in Current Psychological Research on Shame”. The Moral 

Psychology of Shame. ed. Alessandra Fussi – Raffaele Rodogno. 1-24. London: 

Rowman & Littlefield, 2023. 

Öztürk, Mustafa. “Âdem, Cennet ve Düşüş”. Milel ve Nihal 1/2 (2004), 151-186. 

Paloutzian F. Raymond – Park, Crystal, L. Handbook of the Psychology of Religion and 

Spirituality. New York: The Guilford Press, 2005. 

Pearce, Michelle vd. “Spiritually Integrated Cognitive Processing Therapy: A New 

Treatment for Post-traumatic Stress Disorder That Targets Moral Injury”. Global 

Advances in Health and Medicine 7 (2018), 1-7. 

Piaget, Jean. The Development of Thought: Equilibration of Cognitive Structures. Trans. A. 

Rosin. New York: Viking, 1977. 

Rizzuto, Ana-Maria. Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1979. 

Shay, Jonathan. Odysseus in America: Combat Trauma and the Trials of Homecoming. New 

York: Scribner, 2002. 

Shay, Jonathan. “Moral Injury”. Psychoanalytic Psychology 31/2 (2014), 182-191. 

Şengül, İdris. Kur’ân Kıssaları Üzerine. İzmir: Işık Yayınları, 1995. 

Şengül, İdris. “Âdem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: TDV 

Yayınları, 2022, 25: 498-500. 

Tangney, June Price – Miller, Rowland S. – Flicker, Laura – Barlow, Deborah Hill. “Are 

Shame, Guilt, and Embarrassment Distinct Emotions?”. Journal of Personality and 

Social Psychology 70/6 (1996), 1256-1269. 

Tangney, June Price – Dearing, Ronda L. Shame and Guilt. New York: Guilford Press, 2002. 

Tillich, Paul. Systematic Theology, Vol. II: Existence and the Christ. Chicago: The University 

of Chicago Press, 1957. 

Tokat, Latif. “Dinin Sembolik Dili”. Milel ve Nihal 6/1 (2009), 75-98. 

Tural, Mustafa. “Psiko-Fenomenolojik Açıdan İslam’da Arınma Ritüeli”. Türk Din 

Psikolojisi Dergisi 8, (2023), 81-111. 

VandenBos, Gary, R. APA Dictionary of Psychology, Washington DC: American 

Psychological Association, 2015. 

Wulff, David M. Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views. New York: John 

Wiley & Sons, 1991. 

Yalom, Irvin, D. Existtential Psychotherapy. New York: Basic Books, 1980. 

Yapıcı, Asım. İslam’da Tövbe ve Dini Yaşayıştaki Rolü. İstanbul: Beyan Yayınları, 1997. 

Zeelenberg, Marcel. vd. "The Inaction Effect in the Psychology of Regret". Journal of 

Personality and Social Psychology 82/3, (2002), 314-327. 


