
 

 

 

  
GAZİ TÜRKİYAT 
  G Ü Z / 3 7   
     2 0 2 5  
ISSN: 1307-914X 
e-ISSN: 2979-9368 

ARAŞTIRMA MAKALESİ / Research Article 
Atıf / Citation 
KAYGUSUZ, R. (2025). “Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik 
İşlevleri”. Gazi Türkiyat, 37: 273-295. 
 
Geliş / Submitted 
Kabul / Accepted               
DOI                         

01.09.2025 
30.11.2025 
10.65007/gaziturkiyat.1775605 

 
HAYRETÜ’L EBRAR’DA TABİAT TASVİRLERİNİN METAFORİK 

İŞLEVLERİ 
The Metaphorical Functions of Nature Descriptions in Hayretü’l Ebrar 

 
Ravza KAYGUSUZ * 

Öz 
Hayretü’l Ebrar, Ali Şir Nevâyî’nin hamsesinin ilk eseridir ve 3987 beyit olup iki kısım hâlinde 64 bab olarak kaleme 
alınmıştır. Hikmetli sözlerin yer aldığı bu mesnevi, türünün didaktik özelliklerini yansıtması açısından bir öğüt kitabı 
hüviyetindedir. Eserde mensur bölümlerden sonra gelen manzum bölümler dikkat çekmektedir. Eserde 1048 beyitle 
yazılmış toplam 20 tane bölüm bulunmaktadır. Bölümler şu şekildedir: İman, İslâm, sultanlar, tarikat, cömertlik, edep, 
kanaat, vefa, aşk, doğruluk, bilim, kalem (yazı, hattat ve kâtip), yeryüzündeki iyiler ve kötüler, dünyanın geçiciliği, bilgi 
ile bilgisizlik, cömertlik ile cimrilik, mertler ve namertler, güneş, yıldız, mevsimler, Horasan ve Herat, Hüseyin 
Baykara’nın oğlu Şehzade Bedizüzzamân Mîrzâ şeklinde birçok konuyu ele alan eserde hem dünyevi hem de uhrevi konular 
işlenmiştir. Yapılan bu çalışmada, Hayretül Ebrar’da yer alan tabiat tasvirlerinin metaforik işlevleri incelenmiştir. 
Çalışma kapsamında eser, farklı doğa unsurları metaforik kullanımına göre tematik olarak ele alınmıştır: Bağ ve bahçe 
tasvirleri akıl, Fatiha, dostluk ve felek kavramlarıyla ilişkilendirilerek metaforik anlatım çerçevesinde değerlendirilmiş; 
rüzgâr ve yel imgeleri kahr, kibir ve ölüm gibi kavramlarla bağdaştırılmıştır. Deniz tasvirleri, zât, gam ve hayal gibi soyut 
kavramlarla metaforik bir ilişki kurarken, dağ ve çöl imgeleri sırasıyla bela, yokluk ve dertle; güneş tasvirleri şeriat ve aşk 
unsurlarıyla, gök ve yıldız imgeleri ayet ve nakış kavramlarıyla analiz edilmiştir. Ayrıca yağmur, ecel okuyla, nakış 
yıldızla, Hızır yaprakla, gam dikenle, hayâ ve söz ise bulut kavramlarıyla eşleştirilerek, Nevâyî’nin tabiat imgeleri 
aracılığıyla hem tasavvufi hem de edebî anlatımını güçlendirdiği gösterilmiştir. Çalışma, böylece Hayretül Ebrar’da 
tabiatın sadece betimleyici değil, aynı zamanda metaforik bir işlev üstlendiğini de ortaya koymayı amaçlamaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Ali Şir Nevâyî, Çağatay Türkçesi, Hayretü’l Ebrar, metafor, tabiat tasvirleri. 

Abstract 
Hayretü'l Ebrar is the first work of Ali Şir Nevâyî's hamse, consisting of 3987 couplets and written in two parts, each 
comprising 64 chapters. This masnavi, which includes wise words, is a book of advice in terms of reflecting the didactic 

 
* Dr., Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, 
Ankara/TÜRKİYE. ravzakaygusuz06@icloud.com, ORCID: 0000-0002-5902-4360 



274 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

features of its genre. In the work, the verse sections that come after the prose sections attract attention. The work comprises 
20 chapters, each written in 1048 couplets. The chapters are as follows: Faith, Islam, sultans, sect, generosity, decency, 
contentment, loyalty, love, righteousness, science, pen (writing, calligrapher and scribe), good and evil on earth, transience 
of the world, knowledge and ignorance, generosity and stinginess, braves and namerts, sun, star, seasons, Khorasan and 
Herat, Hüseyin Baykara's son Prince Bedizüzzamân Mîrzâ, both worldly and otherworldly subjects are covered in the 
work. In this study, the metaphorical functions of the nature descriptions in Hayretül Ebrar were examined. Within the 
scope of the study, the work was discussed thematically according to the metaphorical use of different natural elements: 
Vineyard and garden depictions were evaluated within the framework of metaphorical expression by associating them with 
the concepts of reason, fatiha, friendship and fatek; wind and wind images were   associated with concepts such as grief, 
arrogance and death  While sea depictions establish a metaphorical relationship with abstract concepts such as essence, 
sorrow and imagination, mountain and desert images are analyzed with trouble, poverty and trouble, respectively; sun 
depictions are analyzed with sharia and love elements, sky and star images are analyzed with verse and embroidery 
concepts. In addition, it has been shown that Nevâyî strengthens both his mystical and literary expression through the 
images of nature by pairing rain with the arrow of death, embroidery with the star, Khidr with the leaf, grief with the 
thorn, and life and word with the cloud. Thus, the study aims to reveal that nature in Hayretül Ebrar undertakes not only 
a descriptive but also a metaphorical function. 

Keywords: Ali Şir Nevâyî, Chagatai Turkish, Hayretü’l Ebrar, metaphor, descriptions of nature. 

GİRİŞ 

İnsanoğlu, doğduğu andan itibaren tabiatla birlikte yaşamış ve doğada bulunan 
unsurları yalnızca fiziki bir çevre olarak değil, yaşamı şekillendiren çeşitli semboller 
olarak görmüştür. Bu semboller, edebiyattan tarihe, sanattan dine kadar en temel 
kaynaklar olmuştur. Tabiat unsurları klasik edebiyatta tasvir unsuru olmaktan da 
öteye geçmiş, soyut düşünce ve beşerî duyguların somutlaştırılmasına dönmüştür. 

İnsan, soyut kavramları anlayabilmek ve bunları zihninde daha net kavramak için 
somutlaştırmaya başvurmuştur. Bu açıdan metafor, yalnızca ifadeyi süslemek için 
kullanılmayıp aynı zamanda onları düşünmenin ve anlamlandırmanın da temel 
araçlarından birisi olmuştur. Dolayısıyla metaforlara düşen görev, anlaşılmak istenen 
duyguyu, zihinde ve görselde daha belirgin hâle getirmek ve muhatabına anlatılmak 
isteneni güçlü bir şekilde aktarmaktadır. Örneğin, “kelimeler kırık cam parçaları gibi 
keskin” ifadesinde soyut unsur olan “kelimelerin keskinliği”, “kırık cam parçaları” 
üzerinden somutlaştırılmıştır. Dolayısıyla burada anlatılmak istenen şey, cam 
parçaları elimizi kestiğinde nasıl acı duyuyorsak, söylenen sözlerin de kişide bıraktığı 
etki bu örnek üzerinden hissettirilerek verilmiştir. 

Metaforun tanımı konusunda çeşitli görüşler ve açıklamalar bulunmaktadır. 
Öncelikle kelime anlamı olarak metafor, TDK Sözlük’1te “mecaz” olarak 
gösterilmektedir. Kerim Demirci de Batı literatüründe metafor olarak kullanılan 
kavramın Türk edebiyatı ve dilindeki karşılığının “mecaz” olduğunu belirtmiş; bu 
mecaz türlerinin de teşbih, istiare ve kinaye gibi alt başlıklar hâlinde incelendiğini 
söylemiştir (2014: 200). Mehmet Hengirmen, benzerlik ilişkisine dayalı olarak bir 
sözcüğün başka bir sözcüğün yerine kullanılmasını “deyim aktarması” (metafor) 
olarak tanımlamış ve bu bağlamda “doğanın akciğerleri” ifadesini ormanlar için 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 275  
 

 

kullanılan bir deyim aktarması örneği olarak sunmuştur (2009: 117). Abdullah Kök de 
metaforun dil bilimi içinde hem geleneksel hem de modern kullanımlara bağlı olarak 
ele alındığını, anlatımı güçlendirmek ve duyguyu etkili şekilde iletmek amacıyla tercih 
edildiğini vurgulamıştır (2016: 101). 

Metafor, mecazla ilişkili sözlük birimi olarak, ifade edilmesi güç kavram ve 
tasavvurları anlamlandırmada geniş bir anlamsal derinliğe sahiptir. Günümüzde 
metafor terimiyle tanımlanan yapılar, aslında deyim, atasözü, fıkra ve halk 
anlatılarında uzun süredir varlığını sürdüren ortak kültürel ögelerdir. Bu ürünler 
zamanla anonimleşmiş, toplumun anlatım geleneğine yerleşmiştir. Metaforun 
kullanım biçimi ise bağlama ve bireysel yoruma bağlı olarak değişkenlik 
göstermektedir (Demir ve Karakaş Yıldırım 2019: 1088). 

Metafor yalnızca mecaz anlamla sınırlı değildir. Felsefi ve dil bilimsel bağlamda 
çok daha geniş tanımlara sahiptir. Lakoff’un da belirttiği gibi metaphor kavramı 
Yunanca kökenli metapharin fiilinden türemiştir. Bu fiil meta (öte, değişim) ve pherein 
(taşımak) sözcüklerinin birleşmesinden meydana gelmiştir. Dolayısıyla kelime kökü 
itibarıyla “bir şeyi başka bir yere taşımak, yerini değiştirmek” anlamı taşımaktadır. Bu 
yönüyle metafor, sadece sözcüklerin yer değiştirmesi değil, aynı zamanda anlamların 
ve kavramların da bir bağlamdan diğer bağlama aktarılmasını ele alır (Lakoff ve 
Johnson 2022: 12). 

Metafor, keşif süreci olup öğrenme odaklı bir araçtır. Çünkü kelimeye daha önce 
sahip olmadığı yeni anlamlar yükleyerek kelimenin ve düşüncenin anlam dünyasını 
genişletir (Lakoff ve Johnson 2022: 13). Etkili ve kalıcı öğrenme süreçlerinde bireyin 
zihinsel yapısını harekete geçiren unsurların önemi büyüktür. Bu noktada metafor, bir 
şeyi anlatmanın dışında, öğrenmeye de katkı sağlayan bilişsel bir araç olarak ortaya 
çıkmıştır. 

Bilişsel anlam bilimi, anlamın zihinde nasıl şekillendiğini açıklarken 
kavramsallaştırma süreçlerini merkeze alır. Bu teoriye göre, “gerçek dünya ile 
kavramsallaştırılan dünyamız arasında doğrudan bir ilişki mevcut değildir, aksine belirgin 
farklılıklar mevcuttur” (Yunusoğlu 2020: 55). Bu farklılıklar, metafor gibi zihinsel araçlar 
yoluyla yapılandırılır ve bireyin soyut kavramları anlamlandırmasında aktif rol oynar. 
Dolayısıyla metafor, yalnızca kuramsal bir kavram değil, aynı zamanda eğitim 
süreçlerinde de etkin biçimde kullanılan bir öğretim aracıdır. 

Hem sanat alanında hem de sosyal ve beşerî alanlarda olmak üzere birçok eğitim 
programında sistematik şekilde öğretilen metafor, önemli bir konu hâline gelmiştir 
(Demir ve Karakaş Yıldırım 2019: 1085). Yeni bilgilerin, bireyin zihninde önceden 
mevcut olan bilgilerle anlamlı şekilde ilişkilendirilmesi, öğrenmenin kalıcılığını 
artırmaktadır. Bu bağlamda metaforun öğretim sürecindeki en güçlü yönlerinden biri, 



276 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

bilginin uzun süre bellekte tutulmasına imkân tanıyan anlamlı ve kalıcı bir öğrenme 
ortamı sunabilmesidir (Arslan ve Bayrakçı 2006: 102). 

Metafor, yalnızca bilgiyi açıklamakla kalmaz; zihnin dünyayı nasıl algılayıp 
düşündüğünü de yansıtır. Yani sadece söyleneni değil, söyleyenin düşünme şeklini de 
açığa çıkarır. 

Lakoff ve Johnson, metaforun dilsel bir unsurun da ötesinde olup düşünce 
şekillerinin ve eylemlerin de alt yapısını oluşturan ve onlara şekil veren bir araç 
olduğunu ifade etmişlerdir. Günlük hayatta düşünceleri şekillendiren ve onlara yön 
veren metaforlar, insanın evreni algılama biçimini belirlediği gibi, evrenle ve diğer 
insanlarla kurduğu ilişkilerin de zeminini oluşturmaktadır (2022: 31).   

Varlık ve nesneler arasındaki özelliklerin birbirleriyle ilişkilendirilmesi 
sonucunda, soyut kavramların yaşam içindeki olaylar, faaliyetler ve düşüncelerle 
bağlantılı olarak ele alınması, varlık ve nesne metaforlarının oluşumunu 
sağlamaktadır (Yunusoğlu 2020: 170). Doğan Aksan bu yaklaşımı, “soyut durumların, 
somut ifadelerle anlatıldığı bir anlatım biçimi” olarak değerlendirir. Türkçede sıklıkla 
rastlanan “baltayı taşa vurmak, diken üstünde oturmak, iğneyle kazmak, pireyi deve yapmak” 
vb. örnekler soyut durumların somut göstergelerle ifade edilmesinin etkili 
örnekleridir. Bu deyimlerde görülen somutlaştırma, dilin anlatım gücünü artıran 
önemli bir unsurdur (2009: 66-67). Bu somut ve soyut kavramlar arasındaki ilişkiyi 
daha sistematik olarak açıklayan teori ise kavramsal metafor teorisidir. 

Kavramsal metafor teorisinde, bir metaforun oluşabilmesi için iki farklı kavramsal 
alanın olması gerekir. Bunlardan biri kaynak alan diğeri ise hedef alandır. Hedef alan, 
anlamlandırmak istediğimiz soyut ya da karmaşık olan alandır, kaynak alan ise bu 
alanı anlamaya yardımcı olan ve genellikle somut ve deneyimsel olan alandır 
(Kövecses 2022: 4). Dolayısıyla mevcut hedef alanın anlaşılabilmesi için kaynak alana 
başvurmak gerekir. Bu ilişkiye örnek olarak Funda Toprak’ın “Ali Şir Nevâyî’de 
Cennet-Cehennem Metaforu” (2018) üzerine yaptığı çalışmasındaki cennet ve 
cehennem gibi fiziksel olarak deneyimlenemeyen soyut kavramlar, cehennemin ateş 
ve cennetin ise güzel bir bahçe şeklinde somut varlıklarla betimlendiğini 
göstermektedir. Bu durumda soyut olan hedef alan, somut bir kaynak aracılığıyla 
temsil edilmiştir. Ancak metafor her zaman bu ortak yapılarla sınırlı kalmaz; kimi 
zaman bireysel hayal gücünün ürünü olarak, özgün anlatım biçimlerine de 
dönüşebilir. Bu çerçevede, bireysel anlatım biçimlerinin en dikkat çekici örnekleri 
metaforik benzetmelerde kendini gösterir. 

Metaforik benzetmeler, bireysel hayal gücünün ürünü olmakla birlikte, 
birbirinden bağımsız, özgün anlatım türleridir. Belirli kalıplara sıkışmadan, kişisel 
odaklı oluşturulan bu benzetmeler, edebî metinlerde özgünlük ve çekicilik katmanın 
önemli yollarındandır (Kaygusuz 2025a: 376). Metaforun sanatsal yönünün ötesinde, 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 277  
 

 

kavramsal düşünceyi biçimlendirme işlevi de göz ardı edilmemelidir. Bu sanat, edebî 
bir anlatım biçimi olmanın dışında, kişinin bu metafor sürecini anlayıp kavramasıyla 
da ilişkilidir. Var olan soyut kavramların net bir şekilde anlaşılması için bunların 
zihinde somutlaştırmaya gidilmesine ihtiyaç duyulur. Bu açıdan insan zihninde ne 
olduğu tam olarak anlaşılamayan kavramlar ya da unsurlar, açık ve anlaşılır hâle 
getirilerek bireye güçlü bir betimleme imkânı sunmaktadır (Kaygusuz 2025b: 2).  

Çalışmaya konu olan Hayretü’l Ebrar’da tabiat tasvirleri, bu bağlamda soyut 
değerlerin ve ahlaki ilkelerin somutlaştırılmasına hizmet etmektedir. Eserde yer alan 
tabiat unsurları, sadece fiziki varlıklar olarak değil, aynı zamanda derin metaforik 
anlamlar taşıyan güçlü anlatım araçları olarak yer almaktadır. Ali Şir Nevâyî’nin, 
tabiatı metaforik anlatımlarda ustaca işleyişi onun güçlü düşünme yetisini açıkça 
ortaya koymaktadır.  

Tabiat, benzer şekilde farklı edebî geleneklerde de anlam dünyasını zenginleştiren 
ve bireye güçlü betimleme imkânı sunan temel unsurlardan biri olmuştur. Örneğin, 
halk şiiri alanında Nevin Büyükkaya’nın “Âşık Veysel’in Şiirlerinde Tabiat Metaforu” 
(2024) adlı çalışmasında, Âşık Veysel’in şiirlerinde tabiatı ustalıkla kullanarak kendi 
yaşantısına ve diline özgü evrensel temaları etkili biçimde dile getirdiğini tespit 
etmiştir. Dolayısıyla Ali Şir Nevâyî ve Âşık Veysel gibi iki büyük şairin eserlerinden 
hareketle, doğa unsurlarının edebiyattaki metaforik yansımasının, soyut-somut 
şeklinde ifade ettiği anlamları harmanlayarak okuyucuya derin bir bakış açısı 
sunduğu anlaşılmaktadır.  

1. HAYRETÜ’L EBRAR VE TABİAT TASVİRLERİNİN METAFORİK KULLANIMLARI  

Hayretü’l Ebrar, Ali Şir Nevâyî’nin hamsesinin ilk eseridir ve 3987 beyitten 
oluşmaktadır. Hikmetli sözlerle örülmüş bu mesnevi, türünün didaktik özelliklerini 
yansıtan bir öğüt kitabı hüviyetindedir. Eserde mensur bölümlerin ardından gelen 
manzum bölümler dikkat çekmektedir. Bu mazmun bölümler, konunun şiirsel dil ile 
pekiştirilmesine katkı sağlar. Eserde 1048 beyitle yazılmış toplam 20 tane de makale 
yer almaktadır. Makale konusu içerisinde İslâm, sultanlar, tarikat, cömertlik, edep, 
kanaat, vefa, aşk, doğruluk ve bilim gibi hem dünyevi hem de uhrevi konular yer 
almaktadır (Türk ve Doğan 2015: IX-XIV). 

Hayretü’l Ebrar, yalnızca içerdiği öğütlerle değil, bu öğütlerin aktarılış biçimiyle de 
soyut duyguları ve kavramları somutlaştırmaktadır. Bu çalışma, eserde yer alan tabiat 
tasvirlerini, kavramsal metafor teorisi çerçevesinde değerlendirerek, doğa unsurları 
aracılığıyla gerçekleştiren metaforik anlatımı çözümlemeyi amaçlar. Her ne kadar 
eserde dinî, ahlaki, felsefi ve sosyal birçok metaforik anlatım üzerinden mesaj verilse 
de bu incelemede özellikle doğaya ilişkin unsurların metaforik kullanımı merkeze 
alınmış ve bunların taşıdığı mesajlar ve çağrışımlar beyitlerden üzerinden 



278 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

yorumlanmıştır. Özellikle, bağ/bahçe, rüzgâr, deniz, dağ, çöl, güneş, gökyüzü, 
yağmur, yıldız, yaprak, diken ve bulut gibi doğaya ait unsurlar betimsel işlevlerinin 
dışında metaforik düzlemde de taşıdıkları anlamlarla dikkat çekmektedir. Bu unsurlar 
kimi zaman aklı, duyguyu, dostluğu, dini, ölümü kimi zaman da insanın içsel 
yolculuğunu (gam dikenleri batmak), ahlaki tutumlarını (haya bulutu) ve dünyevi 
arzularını (aşk güneşi) simgelemektedir. Eserde tabiata ait unsurların çeşitli oluşu hem 
didaktik mesajların güçlendirilmesine hem de okuyucunun soyut unsurları zihninde 
güçlü bir şekilde canlandırmasına imkân sağlamıştır. 

Çalışmada Hayretü’l Ebrar’da tespit edilen tabiat tasvirleriyle ilgili beyitler ve 
Türkiye Türkçesine aktarımları Vahit Türk ve Şaban Doğan’ın (2015) hazırladığı “Ali 
Şir Nevâyî Hayretü’l-Ebrâr” adlı metin yayımına dayanmaktadır. Makaledeki beyitler 
ve aktarımları, ait oldukları beyit ve sayfa numaralarıyla birlikte yanlarında parantez 
içinde gösterilmiştir. 

1. BAĞ/BAHÇE TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Akıl > Bağ 

Yaşamın ilk kaynaklarından biri olan tabiat, insanın doğaya açıldığı ilk mekândır. 
Tarih boyunca insan yaşadığı doğayı ekip biçerek bu düzen içerisinde kendine ait bir 
alan oluşturmuştur. Bu açıdan “doğa temelde bir bahçedir” (Evyapan 1972: 3) 
metaforu edebî metinler içinde tabiat-bahçe ilişkisini anlamak için kullanılmaktadır 
(Ünlü ve Özcan 2024: 536). 

Bahçenin tarihsel ve kültürel anlam çerçevesi değişkenlik göstermektedir. Bu 
unsur, somut bir mekânı tasvir etmekle birlikte aynı zamanda insanın zihinsel ve 
ruhsal dünyasını ifade eden sembolik bir yaşam alanını da temsil etmektedir. Kimi 
zaman girilmesi yasak olan kraliyet bahçesi, kimi zaman mabet gibi kutsal bir mekân, 
kimi zaman halka açık bir eğlence alanı ve kimi zaman ise düşüncelere dalıp gidilen 
bir yer olarak bilinmektedir (Lefebvre 2014: 176). Bahçenin bu çok işlevli özelliği hem 
tabiatın bir parçası hem de insan zihninin üretkenliğini göstermesi açısından onu 
değerli kılmaktadır.  

Bu bağlamda Ali Şir Nevâyî de beyitlerinde önemli bir doğa unsuru olan bahçeyi 
metaforik olarak işlemiş hem somut hem de soyut unsurlarla ilişkilendirmiştir. 
Aşağıdaki beyitte “bāġ-ı ḫıred” (akıl bağı) şeklinde nitelediği aklı, insanda yalnızca 
idrak gücü olarak değil aynı zamanda üreten ve derleyip toplayan bir içsel mekân 
olarak tasvir etmiştir. “Akıl bağının meyvesi” olarak detaylandırdığı bu ifade, bahçe 
unsurunu yukarıda da belirtilen çift yönlü (kültür-tabiat, iç-dış) işlevleriyle 
birleştirmiş ve bir ağacın meyve vermesi gibi, aklı da bilgi ve düşünce gibi değerli 
ürünler ortaya çıkaran, üretken bir varlık olarak somutlaştırmıştır. Akıl meyvelerinin 
çer çöp olması ise insanın içsel bahçesindeki (zihin) düzenin bozulup alt üst olması ve 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 279  
 

 

çeşitli zorluklarla karşılaşmasını temsil etmektedir. Bu yönüyle Nevâyî, akıl-amel 
ilişkisini vurgulayarak insanın kendi aklını yönlendirmesi ve bunun sorumluluk 
bilincinde olması gerektiğini hatırlatmıştır. 

Bāġ-ı ḫıred naḫlını ḫāşāk itip 
Baḥr-ı belā mevcini külek itip (HE: 71). 

“Akıl bağının meyvesini çer çöp edip bela denizinden dalgalar ortaya çıkardı” (Türk 
ve Doğan 2015: 6). 

Fatiha > Bağ 

Fatiha Kur’ân-ı Kerîm’in ilk suresi olup kelime anlamı “açmak, açıklığa 
kavuşturmak, sıkıntı ve meşakkati gidermek, başlamak”tır ve feth kökünden türemiş 
bir isimdir. Son’un zıddı olup “bir şeyin evveli, baş tarafı, başlangıcı” demektir (Işık 
1995: 252). 

Nevâyî de beyitler arasında devamlılığı sağlayan bu kelimeden hareketle ilahi ve 
estetik güzelliği, doğa unsuru olan bağ/bahçeye başvurarak metaforik bir şekilde 
anlatmak istemiştir. Beyitte manevi anlamlar taşıyan Fatiha suresi, bir gül 
bahçesindeki bağ gibi kutsal, güzel ve ilahi çağrışımları yansıtmıştır. Her ayet gül 
bahçesi gibi güzel ve hikmet dolu mesajlar içerir. Aynı zamanda Fatiha suresinin hat 
çizgileri Kur’ân sayfasındaki düzeni ve temizliğini koruyan bir çerçeve gibidir. Nevâyî 
de bu çizgileri Kur’anı anlamlandıran, hakikat olanın görünürlüğünü sağlayan berrak 
su gibi anlatmak istemiştir. Feth nasıl kapıları açıyorsa berrak su da bulanık olanı 
ortadan kaldırır ve bunun akışını sağlar. Bu ikisi arasındaki ilişki birbirini 
tamamlamaktadır. 

Bāġ aŋa her ṣafḥa-ı gülşen mis ̱āl  
Cedveli eṭrāfıda rūşen zülal (HE: 1096). 

“Her sayfası gül bahçesi gibi bir bağdır, etrafındaki hat çizgileri de berrak sulardır” 
(Türk ve Doğan 2015: 90). 

Dostluk > Bahçe/Serv 

Dost2 Farsçada “sevgili, yâr” anlamlarında olan bir kavramdır. Birbirine karşı çıkar 
düşüncesi olmayan, başkalarının haklarını gözeten, kendinden önce başkalarını 
düşünen ve başkalarının iyiliğini yaşamının temel ilkesi olarak hedef edinen bir 
kavram olarak bilinmektedir (Sevgi 1990: 185).  

Nevâyî’nin beyitte “bu kiçe” (bu gece) olarak bahsettiği gece Miraç gecesidir. Hz. 
Peygamberin, bir gecede Mekke’den Kudüs’e sonra da Allah’ın istediği bir yere doğru 
yolculuğa çıkarılması ve aynı gecede dönmesi olayının birinci bölümü İsrâ, ikinci 
bölümü ise Miraç olarak bilinmektedir ve sebebi ise Yüce Allah’ın bazı işaretlerini Hz. 
Peygamber’e göstermek olmuştur (Karadaş 2019: 56). 



280 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

Nevâyî soyut bir kavram olan Allah’a yakınlığı, somut bir unsur olan bahçe ve 
ağaç metaforlarıyla betimlemiştir. Tasavvufi gelenek de Allah’a ulaşmanın sembolü 
olarak bilinen dostluk, bahçe unsuruyla bir arada kullanılarak Allah’a ulaşmanın serv 
ve mum unsurlarıyla da gönülde aydınlık getireceğini simgelemiştir. Bahçe, nasıl 
güzelliğin, temizliğin sembolüyse Allah’a yakınlaşıp yönelen dostluk da saf ve temiz 
duyguları içerisine alan bir mekânın sembolüdür. Bakımıyla özen ve emek isteyen, 
içerisinde çeşitli güzellikler barındıran bahçenin içerisindeki ağaç ise bahçe içerisinde 
büyüyen, Allah’a yönelen bir gönlü, ruhu simgeler. Nevâyî de bu sayede gönül 
bahçesi olarak nitelediği dostluk kavramını, tasavvufi olarak Allah’a yönelen içsel bir 
dünya olarak bahçe ve ağaç kavramlarıyla tasavvur etmiştir. 

Bu kiçe ol serv-i gülistān-ı üns 
Rūşen itip şem‘i şebistān-ı üns (HE: 387). 

“O gece dostluk gülistanının servi, dostluk hanesinin mumunu aydınlattı” (Türk ve 
Doğan 2015: 33). 

Felek > Bahçe 

Ali Şir Nevâyî, eserlerinde dünya kavramından bahsederken bunu birtakım 
metaforlarla özdeşleştirmiştir. Bunlardan birisi de bağ-bahçe metaforudur. Bu 
unsurların yeşil ve canlı olmalarını insanın yaşadığı dönemlerle ilişkilendirmiştir. 
Nasıl ki bağ, bahçe, bostan mevsimsel olarak solup değişebiliyorsa, insan hayatının da 
çeşitli değişim ve dönüşümlerden geçtiğini ifade etmiştir (Toprak 2021: 209). 

Aşağıdaki beytinde de “cihan gül-büni” (cihan gülistanı) ifadesiyle “dünya gül 
bahçesi” anlamını vermiş ve dünyayı bir bahçe gibi tasvir etmiştir. Ardından gelen 
felek kavramını da yine bahçe unsuruyla birlikte kullanmıştır. Felek, klasik edebiyatta 
da sıklıkla kullanılan bir metafordur ve zaman, talih gibi soyut düşüncelere ve 
gökyüzü gibi somut unsurlara işaret etmektedir.  

Dokuz çeşit felek dünya etrafındadır. Birinci felekte Ay, Utarid, Zühre, Şems 
(Güneş), Mihr (Merih), Müşteri ve Zuhal gezegenleri vardır. Sekizinci felek sabit 
yıldızlar ve burçlar feleği olan Kürsî’dir. Dokuzuncu ise Arş olarak bilinir. Aynı 
zamanda Arş’ın içinde de felek-i atlas ve felekü’l eflak gibi felek çeşitleri vardır. Atlas 
feleği Ay ve Güneş etrafında yüzyılda bir döner ve diğer feleklerden farklı bir yönde 
hareket eder. Dolayısıyla diğerlerini de dönüşe zorladığı için edebiyatta kötü bir 
şekilde anılmaktadır (Toprak 2021: 215). Nevâyî’nin feleği bahçe şeklinde betimlemesi, 
zamanın düzenli ve değişken yapısını görünür kılmak içindir. Yasemen yapraklarının 
dökülüp yaban güllerinin açılması da bu duruma örnektir.  

Tökti cihan gül-büni berg-i semen 
Açtı felek baġçesi nesteren (HE: 844). 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 281  
 

 

“Cihân gülistanı yasemen yaprakları döktü, felek bahçesinde yaban gülleri açtı” 
(Türk ve Doğan 2015: 70). 

2. RÜZGÂR/YEL TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Kahr > Rüzgâr 

Farsça kökenli olan rüzgâr ve Türkçe kökenli yel kelimeleri anasır-ı erbaa (dört 
unsur) arasında yer alan hava ile ilişkilidir. Esiş yönü, geldiği yer, estiği dönem ve 
zaman gibi etkenler yel ile ilgili çeşitli isimlerin oluşmasında etkili olmuştur. Bahar yeli, 
şark yeli, kavak yeli, tan yeli, lodos, meltem, poyraz gibi çeşitli isimlerle anılmıştır. 
Rüzgâr/yel kavramı bazı bölgelerde hem gerçek hem de mecaz anlamlarda 
kullanılarak duygu ve düşüncedeki çeşitli hâlleri yansıtan bir araç hâline gelmiştir. 
Haber getirme özelliğiyle sevgiliye haber aktarma ve onun kokusunu aşığa ulaştırma, 
hasret, ayrılık gibi soyut unsurlar ile birlikte kullanılarak somutlaştırmaya başvurma 
şeklinde kullanılmıştır (Doğaner 2023: 602). 

Nevâyî ise aşağıdaki beyitte rüzgârı kahr ifadesiyle bir arada kullanmıştır. Anlatımı 
güçlendirmek için bu olumsuz hissi, somut bir doğa olayı olan rüzgâr metaforuyla 
kullanmıştır. Yazar, içsel acının şiddetini, doğanın sert güçlerinden rüzgârla 
bağdaştırarak ifade etmiştir.  

Rüzgârın çeşitli esme şekilleri mevcuttur. Bunlar, yavaş yavaş, püfür püfür, sert, tatlı, 
keskin, kuvvetli şeklindedir. Beyitte de Nevâyî, kahrdan bahsederken rüzgârın esme 
şiddetini vurgulayarak bu duyguyu anlatmak istemiş ve bu kahrın önceki beyitlerle 
de bağlantılı olarak yaratıcıya ait olduğunu betimleyerek ifade etmiştir. Kahr, Allah’ın 
celâl sıfatının bir yansıması olarak helâk eden, sarsan ve yerle bir eden gücünü 
vurgular. Nevâyî de yaratıcının büyüklüğünü, dilediğinde her şeyi yapabileceğini ve 
onun azametinin karşısında durulmayacağını tasavvufi bir şekilde ifade etmiştir. 
Dolayısıyla “Göklerin, yerin mübdii, bir emri murad etti mi ona yalnız “ol!” der, 
oluverir3” şeklinde Kur’an’daki Bakara Suresi 117. ayete de telmihte bulunmaktadır.  

Ṣarṣar-ı ḳahrıŋ çü bolup kūh-ken 
Taġ bulut yaŋlıġ olup na‘re-zen (HE: 146). 

“Senin kahrının rüzgârı dağları yerle bir eder ve dağlar, bulutlar gibi nâra atarlar” 
(Türk ve Doğan 2015: 13). 

Kibir > Yel 

Kibir4 kelimesi Arapça kökenli olan ve sözlük anlamı olarak “Kendini başkalarından 
üstün tutma; benlik, böbür, gurur” anlamlarında kullanılan bir kelimedir. 

Kibir kelimesi alçak gönüllülük ifadesinin tam zıddıdır. Bu kötü davranışı ve 
kibirli insanları şiirlerine konu edinen Nevâyî, gösterişi sevmez, bu şekilde böbürlenen 
insanları uyarır. O, atlas ile kaba kumaşın ikisinin de aynı görevi gördüğü ve vücudu 



282 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

korumak için giyildiğini ifade eder. Dolayısıyla birbiri arasında farkları ve 
üstünlükleri yoktur (Toprak 2021: 41). 

Nevâyî, kibir duygusunu anlatmak için aşağıdaki beytinde yel metaforunu 
kullanmıştır. Yel, doğa unsuru dışında bireyin dışa vuran, görünmeyen ama 
hissedilen kibirli hâlini niteler. Yelin dokunma ve rahatsız etme özellikleri, kibirli 
kişinin varlığının çevresine dokunan rahatsız edici hâllerini temsil etmektedir. “Kibr 
yili” şeklinde kullandığı metafor, tıpkı Mevlana’nın da “kendini beğenen, büyüklük 
taslayan, başkalarını hor gören” insanların kendi özüne ulaşamadığı, ömrünü “kibirle yele 
verip” heba etmenin doğru olmadığı fikriyle bağdaşmaktadır (Tatçı 2019: 14).  

Nevâyî’nin beytinde yer alan kaplanın, güç, arzu, hırs gibi durumları temsil etmesi 
ve “it” (köpek) etiyle beslenmesi aynı zamanda köpeğin de dünyaya ait pis yiyecekleri 
yiyen yani nefsinin peşinde olan insanı temsil eden bir hayvan olmasını (Toprak 2021: 
364) anlatır. İnsan nefsi güçlü, hırslı olup aynı zamanda beslendiği kaynak da dünyevi 
arzular (köpek eti) olduğunda kibirlenmesi daha kolay olacaktır. Kibrin görünmez 
ama insanda etkili olan davranışlarını ortaya koymak için ahlaki bir yozlaşmayı güçlü 
bir betimlemeyle sunan Nevâyî, insanda ortaya çıkan bu büyüklenme yelinin de yıkıcı 
şiddetini adeta rüzgâr üzerinden tasavvur etmiştir. 

İt iti ḳaplan kibi ḳūtı anıŋ 
Kibr yili bād-ı bürūtı anıŋ (HE: 3034). 

“Kaplan gibi köpek etiyle beslenirdi, büyüklenmesinden kibir yeli eserdi” (Türk ve 
Doğan 2015: 245). 

Ölüm > Rüzgâr 

Rüzgâr ölüm-ecel ile de bağdaştırılarak kullanılan bir unsurdur. Ecelin birdenbire 
ve habersiz bir şekilde gelmesi rüzgâr üzerinden somutlaştırılmıştır. Mesih-dem5 
kavramı “mûcize olarak ölüyü dirilten Hz. Îsâ’nın nefesi gibi güçlü, hayat ve şifâ verici bir 
nefese sâhip olan” anlamlarındadır.  

Kurân-ı Kerim’de ruh kelimesiyle birlikte yer alan kudüs “yüce olmak, temiz olmak, 
kutsal olmak” anlamlarındadır. Rûhulkudüs ise “temiz tuh, bereket ruhu, mukaddes 
ruh” anlamlarında kullanılan bir kelimedir. Birtakım görüşlere göre kudüs 
kelimesinin Allah’ın ismi olan Kuddüs ile ilişkilendirildiği, bundan ötürü de Rûhul 
kudüs kavramı Allah’ın ruhu olduğu ve Hz. İsâ ile desteklendiği ifade edilmiştir ve 
“rûhullah” (en-Nisa 4/171) denmiştir. Başka bir görüşe göre ise Rûhulkudüs Allah’ın 
ismi a’zamı olup Hz. İsâ da bununla ölüleri diriltmiştir.  Allah’ın emrinden Hz. İsâ’ya 
da bir ruh vahyettiğini (eş-Şura 42/52) söyleyen ayette bu ruhun Kur’an’ı temsil ettiği 
dolayısıyla Hz. İsânın desteklendiği Rûhulküdüs’ün de İncil olduğu vurgulanmaktadır 
(Harman 2008: 216). 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 283  
 

 

Nevâyî de aşağıdaki beyitte ölümü rüzgâr metaforu ile somutlaştırmakta ve 
ardından da bu korkutucu unsuru, bir şifa ve diriliş sembolü olan Hz. İsa’nın nefesi 
ile örtüştürmektedir. Rüzgâr, ani gelişleriyle, bazen de sertliğiyle ölümün ruh hâlini 
yansıtmak için kullanılan bir metafordur. Beyitte yer alan ikinci metafor ise “ölüm 
rüzgârı” gibi kalıp bir ifadenin “İsa nefesi” ile bütünleştirilmesidir. İfade, ölümü bir 
yok oluş değil, ruhsal bir uyanış olarak görmeyi anlatmaktadır.  

Merg semūmıdın eger yitse bīm  
Bil anı ‘Īsā nefesidin nesīm (HE 3118). 

“Sana ölüm rüzgârından korku gelirse, onu Îsâ nefesinin esmesi olarak düşün” (Türk 
ve Doğan 2015: 252). 

3. DENİZ TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Zāt > Deniz 

Allah, Hz. Muhammed’e öğüt verirken yumuşak sözlü ve tatlı dilli olmasını 
istemiştir. Bununla ilgili olarak Kur’an’da “Sen Rabbin yoluna insanları hikmet ve 
güzel öğütle davet et..” (Nahl, 16/125). Diğer bir ayette ise, “Sen onlara Allah 
tarafından gelen bir rahmetle yumuşak davrandın. Şayet sen insanlara sert ve haşin 
davransaydın etrafında kimse kalmaz dağılırdı” (Âl-i İmran, 3/159.) şeklinde 
buyrulmuştur. Hz. Peygamberin sesi gür, sustuğu zaman ise vakarlı, konuştuğunda 
ise güçlüydü. Onun sözleri, konuştuğunda aşağıya doğru süzülen boncuk tanelerine 
benzemekteydi. Sözleri dengeli kelimeleri net bir şekilde olup anlaşılırdı (İbn Sa’d, et-
Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 229-230; Hakim, el-Müstedrek, III, 10-11.) şeklinde 
anlatılmaktadır (Karataş 2018: 17). 

Beyitte şair, Hz. Peygamberi cevherler denizi ifadesiyle metaforik olarak 
betimlemiştir. Bu deniz, içerisinde hazineler bulunan, gizemli ve keşfe açık bir 
denizdir. Dolayısıyla Hz. Muhammed’in sözlerinin konuştuğunda dahi hikmetlerle 
dolu ve sonsuz kıymetler taşıyan bir hazine olduğu anlaşılmaktadır. Nevâyî Hz. 
Peygamberin ahlaki tutumunu, duruşunu, sözlerini, “zat” ifadesiyle bir bütün olarak 
kullanmış ve denizde bulunan çeşitli cevherler gibi onun kendisinin ve sözlerinin de 
birtakım güzellikler ve derinlikler barındırdığını deniz metaforu üzerinden ifade 
etmiştir. Deniz nasıl köpük saçıyorsa, Hz. Peygamberin hikmet dolu sözleri de 
insanlığı aydınlatmaktadır mesajı verilmektedir.  

Ẕātıŋ olup baḥr-ı cevāhir-nişān  
Söz ara baḥrıŋ kefi gevher-feşān (HE: 352). 

“Senin zatın cevherler denizidir, konuştuğunda bu denizin köpükleri cevher saçar” 
(Türk ve Doğan 2015: 30). 

 



284 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

Gam > Deniz 

Nevâyî’nin aşağıda yer alan beytinde bahsedilen kişi Hüsrev Dehlevi’dir. Dehlevi, 
ilim, sanat ve tasavvuf gibi birçok alana hâkim olan ve Türkçe, Arapça Farsça ve Hint 
dilini bilen bir şairdir. Hindistan’da az kullanılan gazel türünün gelişmesine dahi 
katkıda bulunmuştur. Dehlevi’nin etkisinde kalan Türk divan şairleri dahi özellikle 
Leylâ ve Mecnûn konusunu işleyen mesnevilerde onu örnek almışlardır (Kurtuluş 
1995: 135). 

Dehlevi’nin şairliğini ele alan aşağıdaki beyitte aşk ateşinin yandığı yer ifadesiyle 
onun aşk ve dert şiirini ustalıkla işlediğini göstermektedir. Bu aşkın içsel bir yanmayı 
gerçekleştirdiğini dolayısıyla duygusal olarak çekilen hasretin de somut olarak 
gözyaşlarına döküldüğü anlatılmıştır.  Burada gam denizi şeklinde metaforlaşan ifade, 
duygusal kavramın sıradan bir gözyaşı olmayıp deniz kadar engin, hareketli ve yoğun 
şekilde yaşandığını ifade etmektedir.  

‘Işḳ otı ateş-gehi cānı anıŋ 
Ġam tiŋizi eşk-i revānı anıŋ (HE: 461). 

“Aşk ateşinin yandığı yer onun cânıdır, gam denizi ise gözünden akan yaşlardır” 
(Türk ve Doğan 2015: 38). 

Hayâl > Deniz 

Nevâyî aşağıdaki beyitte kaleme aldığı Hayretü’l Ebrar’dan bahsetmektedir. Bahr-ı 
tahayyül ifadesiyle, hayalin soyut bir zihinsel süreç, denizin de gözle görülen ve 
enginlik çağrıştıran bir unsur olduğu anlaşılmaktadır. Hayal denizinden inciler çıkarmak 
eylemi ise hayal dünyasının uçsuz bucaksız ve keşfedilmeyi bekleyen bir alan olup 
içerisinden değerli fikirler çıkarma düşüncesini yansıtmaktadır. Bu bağlamda yapılan 
metaforik ifade, yazarın hayal gücünü kullanarak özgün ve değerli işler üretme 
isteğini anlatmaktadır. 

Naẓm düri isterige ḫāṣ olup 
Baḥr-ı taḫayyül ara ġavvāṣ olup (HE: 3871). 

“Hayâl denizinden inciler çıkarıp dizme isteğiyle meşgul olsaydım” (Türk ve Doğan 
2015: 312). 

4. DAĞ TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Bela > Dağ 

Mitolojide lale, birtakım kültürlerde çeşitli inanışlarla anılmıştır. Yunan 
geleneğinde güneş ve bitki tanrısı olan Adonis, öldüğü zaman bedeninden akan kanlar 
ve sulanan toprakta yeşeren bir çiçek olarak bilinir. İran mitolojisinde de lalenin 
ortasında yer alan siyah leke, yaprağına düşen çiğ tanesini delen bir yıldırım sonucu 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 285  
 

 

onda kalan yanık izi olarak bilinir ve sembolik bir anlatımdır. Hristiyanlıkta ise 
özellikle ters lale, Hz. İsa çarmıha gerildiğinde annesi Hz. Meryem’in toprağa düşen 
gözyaşlarından yetiştiğine inanıldığı için Meryem’in hüznünü ve annelik acısını ifade 
etmektedir. İslamiyette “lâle” kelimesinin Arapça yazılışındaki harflerin Allah lafzıyla 
aynı olması görülür. Harf benzerliği sayesinde lale zamanla kutsal bir çiçek olarak 
algılanmıştır (Poyraz 2014: 329). 

Klasik Türk şiirinde lale hem rengi hem de şekli itibarıyla birçok benzetmeye konu 
olmuştur. Renk olarak aşığın gözyaşlarına, sevgilinin yanağına, yüzüne yine 
ortasındaki siyahlıktan ötürü ise aşığın vücudunda özellikle bağrında açılan yaralara 
benzetilmiştir. Yine şekil itibarıyla kadeh gibi unsurlara da benzetilmiştir. Beyitte kūh-
ı belā ifadesiyle anlatılan dağ kavramı, sıkıntıların ve üzüntülerin biriktiği bir yer 
olarak ifade edilmiştir. Soyut bir unsur olan bela, dağ metaforu üzerinden 
somutlaştırılmıştır. Aynı zamanda bağrın lale olması da kişinin içindeki acının dışa 
vurumunu simgeler. Lalelerin yetiştiği yerler arasında dağ etekleri, sert kayalıklar ve 
taşlık yerler bulunur. Şair buradan hareketle bağrını bela dağında yetişen lale olarak 
tasvir etmiştir. Burada bela dağı acının yükünü taşıyan büyük bir kütleye, lale ise bu 
acının filizlenmiş, görünür hâle gelmiş şekline benzetilmiştir. 

Baġrım olup kūh-ı belā lālesi  
Közdin aḳıp her sarı pergālesi (HE: 2040). 

“Bağrım bela dağının lalesi oldu ve gözümden her yana kanlar akmakta” (Türk ve 
Doğan 2015: 165). 

5. ÇÖL TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Yokluk > Çöl 

Yokluk anlamına gelen ‘adem “varlığın zıddı, yokluk, hiçlik” ve “varlığın 
yaratılmasından önceki hâl” gibi anlamlarda kullanılmaktadır. Antik Yunan 
felsefesinde Parmenides, Herakleitos ve Anaksagoras gibi düşünürler yokluğun 
gerçek bir varlığı olmadığını ve yokluktan hiçbir şeyin meydana gelemeyeceğini 
desteklemişlerdir. Onlara göre varlık ezelîdir. Eflatun da yokluğu, ideaların âlemini 
şekillendirmek için kullanılan ilk madde kabul etmiş ve ona gerçeklik tanımıştır. 
Aristoteles ise yokluğu “varlığın ya da var oluşun yokluğu” olarak açıklamıştır. Ona 
göre varlık ve yokluk zıt kutuplar olup bir dayanağa ihtiyaç duymaktadır (Yavuz 1988: 
356). 

Nevâyî’nin beytinde yer alan yokluk çölü ve ülkesi kavramları ise yukarıdaki 
Antik Yunan felsefesindeki görüşlerden farklı olarak İslam kelamında ve 
tasavvufundaki ‘adem kavramını anlatır. Buradaki yokluk bir yok olmaktan ziyade 
insanın benliğinden arınarak gerçekliğe ulaşması olarak bilinmektedir. Böylece 
beyitteki “yokluk ülkesinde makam tutmak” ifadesi var olanın yok olması değil, 



286 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

Hak’ta var olmanın tasavvufi derecesine ulaşmak anlamındadır. Bir nevi varoluşsal 
olarak yücelik bulmayı temsil eder.  

Deşt-i fenā sarı ḫırām eylesem 
Mülk-i ‘adem içre maḳām eylesem (HE: 2056). 

“Yokluk çölüne doğru atlanayım ve yokluk ülkesinde makam edineyim” (Türk ve 
Doğan 2015: 167). 

Dert ve Bela > Çöl 

Sahra, sözlüklerde “Ova, düzlük, düz ve geniş yer” (Tulum 2013: 367), “kır, çöl” 
(Kanar 1998: 400) anlamlarında kullanılır. Klasik şiirde de çok kullanılan bir kelimedir. 
Genellikle tamlamalarla birlikte kullanılır.  

Nevâyî gibi mutasavvıf şairler, tasavvufta yol aldıkları aşamaları anlatırken ve 
sevgiliye ulaşmak için geçtikleri çeşitli yolları betimlerken genellikle yol metaforuna 
başvururlar. Yolcu açısından zorlu olan bu aşama bazen çöl bazen de vadi metaforuyla 
anlatılmaktadır. Leyla ve Mecnûn’da Mecnûn’un çölde yaptığı yolculuğu ve ruhsal 
aşamaları da sembolize eder. Nevâyî de çöl metaforunu eserlerinde kullanan 
şairlerdendir. Çöldeki bu yolculukta su ihtiyacını gözyaşı karşılayacaktır. Aşığın 
sevdiği uğruna döktüğü gözyaşları, af dilemeyi, pişmanlığını ve samimi aşkını 
gösteren unsurlardır (Toprak 2021: 230). 

Nevâyî aşağıdaki beytinde de derd ü belâ deşti ifadesiyle, kişinin çektiği sıkıntıları 
doğanın en sert unsuruyla olan çölle temsil eder. Çöl, yalnızca sıkıntının değil, aynı 
zamanda hiçbir hayat belirtisi olmayan içsel kuraklığın da simgesidir. Ancak bu çöl, 
yazarın kendi yaralarından damlayan kanla sulanıp lale bahçesine dönüşmektedir. 
Dolayısıyla kişisel sıkıntı, olumlu bir şekilde doğa manzarasına dönüşmüştür. Nevâyî 
bu sıkıntılı durumu “lâle-zâr” (lale bahçesi) betimlemesiyle vererek manevi boşluğun 
sabır ve kemale ermesiyle dolacağını simgelemektedir. 

Zaḫmlarım ḳanı bolup ḳaṭre-bār 
Derd ü belā deştin itip lāle-zār (HE: 3913). 

“Yaralarımdan akan kanlar damla damla olup dert ve belâ çölünü lâle bahçesi etse” 
(Türk ve Doğan 2015: 316). 

6. GÜNEŞ TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Şeriat > Güneş 

Tasavvuf anlayışında güneş, Allah’ın ve peygamberlerin yahut diğer din 
büyüklerinin yüceliğini tasvir etmek amacıyla kullanılan benzetme araçlarından 
birisidir. Yine aynı şekilde tasavvufçulara göre Hazreti Muhammed İslam’ın güneşi 
olarak kabul edilmektedir (İstanbullu 2020: 80). 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 287  
 

 

Nevâyî, beyitte tasavvufi olarak Hz. Muhammed’in peygamberliğini şer‘i kuyaşı 
metaforuyla yüceltirken, önceki peygamberlerin mesajlarını da meşale ile 
simgelemiştir. Her ikisi de belli bir aydınlatmaya dayansa da aralarındaki ışık farkı 
mecazı oluşturmaktadır. Güneşin doğmasıyla meşalelerin ışığının kaybolması, Hz. 
Muhammed’in getirdiği vahyin son ve en parlak hakikat olması bu metaforla 
belirginleşmiştir. 

Ḳılġaç anıŋ şer‘i ḳuyaşı ẓuhūr 
Ḳalmayın ol meş‘aleler içre nūr (HE: 1112). 

“Onun şeriat güneşi doğunca önceki peygamberlerin meşalelerinin ışığı kalmadı” 
(Türk ve Doğan 2015: 91). 

Aşk > Güneş 

Sevgili ve onun güzelliği Divan şiirinde birçok benzetmeye konu olmuştur. Bu 
benzetmeler arasında güneş de yer almaktadır. Sevgilinin eşsiz ve göz kamaştırıcı 
güzelliği, ulaşılmaz oluşu, bulunduğu her yeri güzelliğiyle aydınlatması ve herkesi 
gölgede bırakması yönüyle güneşe benzetilmiştir (İstanbullu 2020: 143). 

Sevgilinin eşsiz güzelliği, aşığın kalbinde yüce bir yer edinmesi, ona hayat vermesi 
ve ulaşılmaz oluşu, bulunduğu yere ışık saçması, yüzünün parlaklığı, gidişiyle âşığın 
dünyasını karanlığa çevirmesi gibi birçok açıdan güneşle benzerlikleri bulunmaktadır 
(Ay 2009: 121). 

Nevâyî ise aşktan söz ederken çeşitli metaforlara başvurmuştur. Aşk ateşinin 
alevini bela çölünün lalelerine, korunu ise bela çeken gönlün kan damlalarına 
benzetmiş. Sıkıntı ve zorlukları ise onun dumanına, karanlığın haraketli yıldızları ise 
kıvılcım ve güzellik ışıklarının sembolü olmuştur (Türk ve Doğan 2015: Xİİİ.) 
Aşağıdaki beytinde ise soyut bir kavram olan aşkı, güneş gibi doğa tasviri üzerinden 
metaforik olarak anlatılmıştır. Aşkın iç dünyayı ısıtan, her şeyi etkisi altına alan, 
aydınlatıp yön veren ve göz kamaştırıcı bir güç olan özellikleri tasvir edilmiştir. 

‘Işḳ irür dür ü köŋül dürc aŋa 
Belki ḳuyaş ‘ışḳ ı köŋül burc aŋa (HE: 2136). 

“Aşk bir mücevher ve gönül onun kutusu; hatta aşk bir Güneş ve gönül ona burçtur” 
(Türk ve Doğan 2015: 173). 

7. GÖK TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Ayet > Gök 

Ayet kelimesi “bir şeyin ve bir amacın mevcudiyetini gösteren alâmet” olmakla 
birlikte “delil, ibret, işaret” anlamlarında da kullanılan bir terimdir. Kur’ân içerisinde 
de ayet kelimesi 382 kez tekil ve çoğul şeklinde tespit edilmiştir. Allah’ın varlığını ispat 
eden deliller ayet olarak bilinmektedir. Peygamberlerin Allah tarafından 



288 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

görevlendirilmeleri ve bunlarla ilgili çeşitli olayların ispatı da mucize olarak yer alır 
ve yine ayetlerle desteklenir (Yavuz ve Çetin 1991: 242). 

Nevâyî ise Kur’ân’dan bahsederken, Kur’ân’ın içerisindeki ayetleri mavi gök 
benzetmesiyle vermiş ve soyut olan kutsal ayetlerin sonsuzluğu, huzuru, eşsiz oluşu 
ve yüceliğini bu somut doğa tasviriyle görünür kılarak metaforik anlatımının gücünü 
ortaya çıkarmıştır. Nevâyî bunu yaparken mavi gök ifadesini tabiatın bir parçası 
olmaktan öte ilahi gücün simgesi olarak da kullanmıştır. Dolayısıyla Kur’ân 
ayetlerinin değerli ve gerçek oluşu da gökyüzü gibi sınırsız ve derinlikli bir şekilde 
tasavvur edilmiştir. 

Bil aŋa her dāyire-i ‘aşer-gerd 
Rütbe ara bir felek-i lājiverd (HE: 1098). 

“Belki o kitabın her on ayeti (her aşrı), yücelikte bir mavi göktür” (Türk ve Doğan 
2015: 90). 

8. YAĞMUR TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Ecel oku > Yağmur 

Yağmur ve ok arasında bazı benzerlikler bulunmaktadır. Savaş ortamında topluca 
fırlatılan okların yağmur gibi gökyüzünden yere (aşağı) doğru inmesi, her ikisinin de 
gökyüzünden yere tane tane düşmesi gibi yönlerden benzerlik bulunmaktadır 
(Yeşilbağ 2021: 829). 

Nevâyî ise peykān-ı ecel ve yaġın ifadesi arasında kurduğu metaforla ölüm temasına 
farklı bir bakış açısı getirmiştir. Ecel okları ölümün kaçınılmazlığını ve her an her yerde 
insanı yakalayabileceğidir. Tıpkı savaş sahasında gökyüzünden yağan ok tanelerinin 
askerlere saplanıp öldürebileceği gibi.  Rahmet bulutlarından yağan yağmur ise “arınma, 
temizlenme” anlamında kullanılmıştır. Metaforun işlevi, görünüşte korkutucu olan 
ölümü, içsel bir kurtuluş olarak yorumlamaktadır. Aynı zamanda Allah yolunda 
verilen can için her şeye razı olma fikri ön plandadır.  

Cānıŋa peykān-ı ecel yaġmaġın  
Bil barı raḥmet bulutıdın yaġın (HE: 3115). 

“Canına yağan ecel oklarını rahmet bulutlarından yağan yağmur bil” (Türk ve Doğan 
2015: 251). 

9. YILDIZ TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Nakış > Yıldız 

Felekler eski inanç sistemine göre, dünya evreninin merkezi konumunda kabul 
edilir ve gökyüzü iç içe geçmiş felekler olarak bilinir. İlk yedi katta gezegenler olup 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 289  
 

 

sırasıyla Ay, Merkür, Venüs, Güneş, Mars, Jüpiter ve Satürn bulunur. Sekizinci katta 
sabit yıldızlar ve burçlar, dokuzuncu katta ise bütün felekleri içerisine alan felekü’l-
eflâk yer alır. Bu katta hiçbir şey olmadığı için “çarh-ı atlas” olarak bilinmektedir 
(Kurnaz 1995: 306).  

Yazar, aşağıdaki beyitte metaforik anlatımla feleğin (kaderin) oyunbaz olmasını 
eleştirir. (Tarikat) hırkası üzerinde yer alan nakışlar mecazi şekilde kaderin izlerini, 
yani yıldızları simgeler. Bu nakışlar ne kadar güzel görünse de aslında yanıltıcı feleğin 
uğursuzluk taşıyan görünümleridir. Dolayısıyla yazar burada güzel görünenin 
ardındaki gizli tehdidi, feleğin insana kurduğu süslü tuzakları metafor aracılığıyla 
açığa çıkarmaktadır.  

Azraḳ üze kim boluban baḫye-sāz 
Encüm-i naḫs u felek-i naḳş-bāz (HE: 1444). 

“Hırkan üzerindeki nakışlar hilekâr feleğin uğursuz yıldızlarıdır” (Türk ve Doğan 
2015: 118). 

10. YAPRAK TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Hızır > Yaprak 

Hızır, ölümsüzlük suyunu içerek ölümsüz olan, bereketi temsil eden aynı zamanda 
kul sıkıştığında hemen imdadına yetişen, peygamber veya velî6 olarak bilinmektedir.  

Hızır, kimi zaman normal bir insan, kimi zaman yaşlı bir dede, kimi zaman yaprak 
gibi farklı şekillerde ve çeşitli ortamlarda insanın karşısına çıkabilmektedir. Battye 
Nicholas’ın “Khidr in the Opus of Jung: The Teaching of Surrender” adlı çalışmasında 
da Jung’un Afrika deneyimi üzerinden Hızır’ın farklı görünümleri tartışılmıştır. 
Nicholas’a göre Hızır, kendini bir “alev ve dumanı olmayan ışık”, “sokaktaki sıradan bir 
adam” veya “bir çim yaprağı” olarak gösterebilir. Bu tasvir, Nevâyî’deki Hızır-yaprak 
metaforunun manevi ve sembolik anlatımını da destekleyip hem görünmez olan hem 
de yardımcı olarak yol gösteren ve rehberlik sunan Hızır’ın işlevini ortaya 
koymaktadır (2004: 166). 

Beyitteki yeşil yaprak olarak ifade edilen şey de bir doğa nesnesinin ötesine geçerek 
Hızır’ın temsilcisi hâline gelmiştir. Bu metafor, kutsal olanın sıradana indirgenmesini, 
umudun doğal hâle gelmesini, görünmeyen kutsalın görünür hâle gelmesini ifade 
etmiştir. Hızır’ın bir yeşil yaprak gibi ortaya çıkması, kurtarıcı veya umudun büyük 
mucizelerle değil, en küçük, sade ve doğal şekilde gözükebileceğini ifade etmektedir.  

Ẓulmet alar otıġa bir dūd-ı āh 
Yollarıda ḫıżr bir aḫżar giyāh (HE: 1528). 

“Karanlık, iç ateşlerine duman, Hızır ise yolda karşılaştıkları bir yeşil yapraktır” 
(Türk ve Doğan 2015: 125). 



290 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

11.   DİKEN TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Gam > Diken 

Gam kelime anlamı olarak “keder, tasa, dert” anlamlarındadır. Kelime Divan 
şiirinde oldukça kullanılır. Çünkü âşık sevgiliye karşı daima dertlidir. Âşık olan 
sevgilisini gördüğünde gamının esiri olup kendisini huzursuz hisseder. Gam geceyi 
kendisine mekân edinir ve âşık gece olduğunda daha çok hüzünlenir. Âşığın sevgilisi 
dışında da devran, felek ve zaman gibi gam çektiği durumlar vardır. Gam aynı 
zamanda birçok nesneye benzetilmiştir. Âşığın dili muma benzetildiğinde gam makas 
olur. Kilit gibi nesneye de benzetilen gam açılması mümkün olmayan bir durumdur 
(Pala 2018: 161). 

Nevâyî aşağıdaki beyitte Hatemi Tai’nin bir daveti üzerine davete icabet 
edemeyen birinin sıkıntılı hâlini betimlemiştir. Bu kişi sırtında bir kucak dolusu diken 
taşıyan, uğraşarak kazanılan bir kuruşun başkasının verdiği birçok şeyden daha 
değerli olduğunu ifade eden birisidir. Nevâyî beyitte gam harı ifadesini kullanarak, 
soyut duygu olan gamın, somut bir nesne olan diken aracılığıyla bedenleştirilmesine 
dayalı metaforik anlatım sergilemiştir. “Gam” yalnızca ruhsal bir acı değil, aynı 
zamanda bedene batan ve o acıyı hissettiren diken olarak resmedilmiştir. Aynı 
zamanda kişinin duyduğu eziyeti ve acıyı betimlemekle birlikte yapılan bir işin kendi 
alın teriyle ve uğraşarak kazanıldığında daha değerli olduğunu vurgulamaktadır.  

K’iy ḳaddın imgek yüki pest eylegen 
Cismide ġam-ḫārı nişest eylegen (HE: 1675). 

“Ey belini sıkıntı yükü bükmüş ve vücuduna gam dikenleri batmış olan kişi” (Türk 
ve Doğan 2015: 136). 

12.   BULUT TEMASI ÜZERİNDEN METAFORİK ANLATIM 

Hayâ > Bulut 

Hayâ kelimesi, sözlükte “utanma, çekinme; tövbe ve vazgeçiş” olarak 
tanımlanmaktadır. Ahlaki açıdan ise nefsin kötü davranışlardan vazgeçmesi ve bir 
daha yapmaması anlamındadır. Kur’ân-ı Kerim’de de üç yerde hayâ kelimesinin 
çeşitli türlerinden bahsedilir. Kasas suresinde Hz. Şuayb’ın kızından birinin Hz. Musa 
ile çekinerek konuşması (28/25), Ahzab suresinde bazı Müslümanların Peygamberi 
uygun olmayan bir şekilde rahatsız ettikleri fakat Peygamberin hayasından ötürü bu 
rahatsızlığı dile getirmemesi gibi çeşitli şekillerde görülmektedir (Çağrıcı 1997: 554). 

Beyitte edeb külgüge açmas ifadesi, toplumda yaygın olan katı ahlak kuralını 
yansıtmaktadır ve gülmek edebin zıt bir ifadesi olarak görülmektedir. Ancak 
devamında gelen haya ebri imes katresiz metaforu, bu katı yargıyı yumuşatır ve 
sorgulatır. Hayâ soyut bir kavram olup somut doğa unsuru olan buluta benzetilmiştir. 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 291  
 

 

Haya ebri ifadesiyle utanma ve edep duygusunun gizliliği düşünülebilir. Metafor 
aracılığıyla, gerçek hayanın duygusuzluk olmadığını, tıpkı bulutun yağmur bırakması 
gibi haya duygusunun da bir dışa vurumu olduğu ifade edilir. Nevâyî’nin buradaki 
didaktik amacı ise ahlaki açıdan insan davranışlarının ölçülü olması ve bunların 
içerisinde yer alan gülme eyleminin de aslında yüksek sesle kahkaha atarak 
gülmemesi ve saygılı olması gerektiğidir. 

Kimde edeb külgüge açmas aġız  
Līk ḥayā ebri imes ḳaṭresiz (HE: 1713). 

“Edepli kişiler gülmez; ancak hayâ bulutu da yağmursuz olmaz” (Türk ve Doğan 
2015: 140). 

Söz > Bulut 

Nevâyî, söz unsurunu bulut ile özdeşleştirerek onların değerli ifadeler bütünü 
olması ve bulutların yağmur yağdırarak canlılara hayat vermesi üzerinden 
anlatmıştır. Dolayısıyla beyitte yer alan söz ifadesi aşkın kıymetli yansımalarını bulut 
ile simgeleyerek bu durumu gözler önüne sermiştir. Nevâyî, söz ile gevher saçan 
bulutlar arasında bir benzetme kurmuştur. Kişinin sözleri bir inci gibidir. Yağmurlar 
bulutlar yoluyla taşınır ve yeryüzüne ulaşır. Bulutlardaki yağmur damlaları ise birer 
inci tanesi (gevher) gibidir. Aynı şekil de sözler de kişinin ağzından çıkan inci taneleri 
gibi kıymetli ve eşsizdir. 

Köŋli anıŋ maḥzen-i esrar-ı ‘ışḳ 
Nuṭḳı anıŋ ebr-i güher-bār-ı ‘ışḳ (HE: 2221). 

“Gönlü aşk sırlarının hazinesi; sözleri ise aşk mücevherlerini yağdıran bulut idi” 
(Türk ve Doğan 2015: 180). 

SONUÇ  

Hayretü’l-Ebrar’da bağ/bahçe, rüzgâr/yel, deniz, dağ, çöl, güneş, bulut, gök, yaprak, 
yıldız, diken gibi çeşitli tabiat unsurları çerçevesinde yapılandırılan metaforlar 
başlıklar hâlinde incelenmiştir. Tabiat unsurlarının yalnızca fiziksel çevreyi 
betimleyen görsel ögeler değil, aynı zamanda çok katmanlı bir metaforik yapının 
oluşmasında da işlevsel hâle getirildiği görülmüştür. Ali Şîr Nevâyî, doğa tasvirlerini, 
soyut kavramların zihinde somutlaştırılması amacıyla ustaca kullanmış ve esere 
didaktik bir bakış açısı getirmiştir.  

Nevâyî, bağ/bahçe ve diğer doğa unsurlarını nitelerken metne yeni anlam 
boyutları kazandırmış; rüzgâr/yel unsurlarıyla da kahr, kibir ve ölümü betimleyerek 
bu olumsuz kavramlara mecazi bir hareket ve etkileyicilik katmıştır. Tabiat ile ilgili 
unsurları kullanırken soyut kavramları somutlaştırmış ve aynı zamanda telmih gibi 
edebî sanatları da bunlarla birlikte kullanmıştır. Özellikle olumsuz nitelenen bir 



292 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

kavramın beytin devamında olumluya dönüşmesi bu örneklerden bir tanesidir. 
Ölümün ilk başta olumsuz çağrışımlarla anılmasına rağmen Hz. İsa’nın nefesiyle 
ilişkilendirilmesi, onu olumlu bir değişime uğratmış ve bu da Nevâyî’nin metafor 
kurma gücünün ve anlam derinliğinin açık bir örneği olarak sunulmuştur. Bir diğer 
örnek ise dert ve bela çölünün lale bahçesine dönüşmesidir. Bu örnekler şairin 
metaforik anlatımları ifade ederken anlamın durağan değil, dinamik ve dönüşebilir 
olduğunu ortaya koyduğunu da açıkça göstermektedir.  

Nevâyî doğa metaforlarıyla oluşturduğu anlatımlarını çeşitli amaçlar 
doğrultusunda gerçekleştirmiştir. Didaktik amacı, soyut kavramlar olan “aşk, bela, 
gam, yokluk, hayâ, kahr” vs. unsurları somut imgeler aracılığıyla betimleyerek okurun 
zihnindeki kavramsal boşluğu doldurmak ve durumu anlaşılır hâle getirmektir. 
Felsefi amacı, tabiata ait düzen, gözlemlenebilir evren, varlık-yokluk, zaman-kader 
gibi olguları okuyucunun zihninde düşündürmek, onun anlam arayışı içerisine girip 
kendisini bulmasına vesile olmaktır. Tasavvufi olarak ise kişinin dinî değerlerini, 
Allah ile olan bağını ve kendi ruhsal benliğini sorgulamasını amaçlamaktadır. 

Sonuç olarak yapılan çalışma, Hayretü’l-Ebrar’da doğa ile ilgili metaforik 
anlatımların sistemli ve düşündürücü bir şekilde inşa edildiğini göstererek Türk 
edebiyatında metafor kullanımı üzerine yapılacak yeni araştırmalara örnek 
niteliğindedir. Nevâyî’nin üslubu, sabit anlamları aktaran bir araç şeklinde değil; 
kavramları yeniden yorumlayan ve derinleştiren bir yapıya sahiptir. Bu yönüyle, 
yazarın dili hem klasik Türk edebiyatı hem de metafor teorisi açısından dikkate 
değerdir.  

KAYNAKÇA  

AKSAN, D. (2009). Anlambilim Konuları ve Türkçenin Anlambilimi. Ankara: Engin Yayın Evi. 
ARSLAN, M. M., BAYRAKÇI, M. (2006). “Metaforik Düşünme ve Öğrenme Yaklaşımının Eğitim-

Öğretim Açısından İncelenmesi”. Milli Eğitim, 171: 100-108. 
AY, Ü. (2009). “Divan Şiirinde Güneşin Sevgili Tipine Yansıması Hakkında Bir Değerlendirme”. 

Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 2: 117-162. 
BATTYE N. (2004). Khidr in the Opus of Jung: The Teaching of Surrender. London: Routledge. 
BÜYÜKKAYA, N. (2024). “Âşık Veysel Şiirlerinde Tabiat Metaforu”. TAMDE, 3: 53-65. 
ÇAĞRICI, M. (1997). “Haya”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

554-555. 
DEMİR, C., KARAKAŞ YILDIRIM, Ö. (2019). “Türkçede Metaforlar ve Metaforik Anlatımlar”. 

AKÜSBD, 4: 1085-1096. 
DEMİRCİ, K. (2014). Türkoloji için Dilbilim Konular, Kavramlar, Teoriler. Ankara: Anı Yayıncılık.  
DOĞANER, A. (2023). “Çukurova Halk Kültüründe Yel”. Folklor Akademi Dergisi, 2: 602-617. 
EVYAPAN, G. A. (1972). “Doğaya Karşı Dinsel Tutumlar”. Peyzaj Mimarlığı Dergisi, 3: 3-6. 
HARMAN, Ö.F. (2008). “RûhulKudüs”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 216-217. 
HENGİRMEN, M. (2009). Dilbilgisi ve Dilbilim Terimleri Sözlüğü. Ankara: Engin Yayınları. 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 293  
 

 

IŞIK, H. (1995). “Fatiha”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 254-
255. 

KANAR, M. (1998). Büyük Sözlük Farsça-Türkçe. İstanbul: Birim Yayınları. 
KARADAŞ, C. (2019). “İsra-Miraç Hâdisesi: Mahiyeti ve Gerçekliği”. Kisbu İlahiyat Dergisi, 1: 55-

73. 
KARATAŞ. M. (2018). “Hz. Peygamberin Tebliğ ve İletişim Dili”. Diyanet Aylık Dergi, 17-20. 
KAYGUSUZ, R. (2025a). Eski Anadolu Türkçesinde Benzetme Yolları ve Unsurları. (Yayımlanmamış 

doktora tezi). Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü.  
KAYGUSUZ, R. (2025b). “Süheyl-ü Nevbahâr’da Yönelim Metaforları”. Çukurova Araştırmaları, 2: 

46-61. 
KÖK, A. (2016). Pîr-i Türkistan’ın Metafor Dünyası. İstanbul: Kesit Yayınları. 
KÖVECSES, Z. (2002). Metaphor: A Practical Introduction. USA: Oxford University Press. 
KURNAZ, C. (1995). “Felek”. TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 12: 306-

307. 
KURTULUŞ, R. (1995). “Emîr Hüsrev-i Dihlev”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 135-137. 
İSTANBULLU, N. (2020). Divan Şiirinde Güneş. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
LAKOFF, G., JOHNSON, M. (2022). Metaforlar: Hayat Anlam ve Dil (çev. Gökhan Yavuz Demir). 

İstanbul: İthaki Yayınları. 
LEFEBVRE, H. (2014). Mekânın Üretimi. İstanbul: Sel Yayınları. 
PALA, İ. (2018). Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. İstanbul: Kapı Yayınları. 
POYRAZ, Y. (2014). “Blossomıng Of The Love: Flowers And Love In The Ottoman Poetry”. Iıb 

Internatıonal Refereed Academıc Socıal Scıences Journal, 15: 317-338. 
SEVGİ, A. (1990). “Mevlânâ’nın Dostluğa Verdiği Değer”. EÜİFD, 8: 185-202. 
TATÇI, M. (2019). “Yûnus Emre’den Yolcuya Öğütler- Risâletü’n-Nushiyye”. Türk Ekini, 4: 6-25. 
TOPRAK, F. (2018). “Ali Şir Nevâyî’de Cennet-Cehennem Metaforu”. Turkish Studies, 28: 987-999. 
TOPRAK, F. (2021). Tasavvufi ve Edebi Yönleriyle Alî Şîr Nevâyî. Ankara: Akçağ Yayınları. 
TULUM, M. (2013). Osmanlı Türkçesi Büyük El Sözlüğü Türkçesi. İstanbul: Kapı Yayınları. 
TÜRK, V., DOĞAN, Ş. (2015). Ali Şir Nevâyî Hayretü’l-Ebrâr. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma 

Enstitüsü Dil Araştırmaları.  
ÜNLÜ, B., ÖZCAN, T. (2024). “Tevfik Fikret’in Şiirlerinde Bahçe Metaforu”. FÜSBD, 2: 534-552. 
YAVUZ, Y. Ş. (1988). “‘Adem”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

356-357. 
YAVUZ, Y. Ş., ÇETİN, A. (1991). “Âyet”. TDV İslâm Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 242-244. 
YEŞİLBAĞ, S. (2021). “Klasik Türk Şiirinde Yağmurla İlgili Tasavvurlar”. RumeliDE Dil ve 

Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 24: 807-853. 
YUNUSOĞLU, M. K. (2020). Budist Türk Çevresi Eserlerde Metaforlar. Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları.   
İnternet Kaynakları 
URL-1  https://sozluk.gov.tr/ (19.06.2025). 
URL-2 https://lugatim.com/s/dost/ (28.11.2025).   
 



294 | K a y g u s u z  /  G a z i  T ü r k i y a t ,  G ü z  2 0 2 5 / 3 7 :  2 7 3 - 2 9 5  

 

 

AÇIKLAMALAR 
 

1 Güncel Türkçe Sözlük, https://sozluk.gov.tr/19.06.2025. 
2 Kubbealtı Lugatı https://lugatim.com/s/dost/ 28.11.2025. 
3 https://www.kuranvemeali.com/bakara-suresi/elmalili-orjinal-meal/ 28.11.2025 
4 Güncel Türkçe Sözlük, https://sozluk.gov.tr/ 28.11.2025 
5 Kubbealtı Lugatı https://lugatim.com/s/dost/ 28.11.2025. 
6 Kubbealtı Lugatı https://lugatim.com/s/dost/ 28.11.2025. 

SORUMLU YAZAR 
CORRESPONDİNG AUTHOR 

DR. RAVZA KAYGUSUZ 
ravzakaygusuz06@icloud.com 
 

ETİK KURUL İZNİ 
ETHİCS COMMİTTEE APPROVAL 

ÇALIŞMADA HERHANGİ BİR ETİK KURUL 
İZNİNE GEREK YOKTUR. 
THERE İS NO NEED FOR ANY ETHİCAL 
COMMİTTEE APPROVAL FOR THE STUDY. 
 

DESTEKLEYEN KURUM/KURULUŞLAR 
SUPPORTİNG-SPONSOR INSTİTUTİONS OR 
ORGANİZATİONS 
 

HERHANGİ BİR KURUM/KURULUŞTAN DESTEK 
ALINMAMIŞTIR.  
NO SUPPORT WAS RECEİVED FROM ANY 
İNSTİTUTİON/ORGANİZATİON. 
 

KATKI ORANI 
AUTHOR CONTRİBUTİON PERCENTAGE 

TEK YAZAR  % 100  
SOLE AUTHOR  
 

ÇIKAR ÇATIŞMASI  
CONFLİCT OF INTEREST  

HERHANGİ BİR ÇIKAR ÇATIŞMASI 
BULUNMAMAKTADIR.  
THERE İS NO CONFLİCT OF İNTEREST. 
 

DEĞERLENDİRME 
ASSESSMENT 

İKİ DIŞ HAKEM / ÇİFT TARAFLI KÖRLEME 
TWO EXTERNAL REFEREES / DOUBLE BLİND 
 

BENZERLİK TARAMASI  
SİMİLARİTY SCREENİNG 

DERGİPARK, İNTİHAL.NET ÜZERİNDEN 
YAPILMIŞTIR.  
THE SCREENİNG WAS DONE THROUGH 
DERGİPARK, İNTİHAL.NET. 
 

TELİF HAKKI VE LİSANS  
COPYRİGHT AND LİCENSE 

YAZARLAR DERGİDE YAYINLANAN 
ÇALIŞMALARININ TELİF HAKKINA 
SAHİPTİRLER VE ÇALIŞMALARI CC BY-NC 4.0 
LİSANSI ALTINDA YAYIMLANMAKTADIR.  
THE AUTHORS OWN THE COPYRİGHT OF THEİR 
WORK PUBLİSHED İN THE JOURNAL AND THEİR 
WORK İS PUBLİSHED UNDER THE CC BY-NC 4.0 
LİCENSE. 



Hayretü’l Ebrar’da Tabiat Tasvirlerinin Metaforik İşlevleri | 295  
 

 

 
 

YAPAY ZEKÂ KULLANIMI  
USE OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE 

ÇALIŞMADA YAPAY ZEKÂ 
KULLANILMAMIŞTIR.  
ARTİFİCİAL İNTELLİGENCE WAS NOT USED İN 
THE STUDY. 

 


