
 

 
 

e-ISSN: 2148-4899 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Pamukkale University Journal of Divinity Faculty 

Güz/Autumn, 2025, 12 (2), 1-23 

 
 

‘KUR’AN TEFHİMLE İND(İRİLD)İ’ RİVAYETİ BAĞLAMINDA KUR’AN FONETİĞİNDE 

TEFHÎM KAVRAMININ MAHİYETİ VE SES UYUMUNA ETKİSİ  
The Disturbance Caused by The Nature of the Concept of Tafkhīm in Qur’ānic Phonetics and 

Its Effect on Phonological Harmony in the Context of the Report ‘The Qur’ān Was Revealed’ 

with Tafkhīm 

 

                                                               Yunus YALÇIN 

Dr. Öğr. Üyesi, Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, Temel 
İslam Bilimleri Bölümü, Kur’ân-ı Kerim Okuma ve Kıraat Anabilim Dalı, 
yunusyalcin4623@gmail.com, ORCID: 0000-0001-9140-0170. 

 

                                  Makale Bilgisi /  Article Information 
                      Makale Türü / Article Types:     Araştırma Makalesi/Research Article 

    Geliş Tarihi / Received:      01.09.2025 
 Kabul Tarihi / Accepted:       25.11.2025 

Yayın Tarihi / Published:      31.12.2025 
                                                     Cilt / Volume:      12 
                                                        Sayı / Issue:       2  
                                                      Sayfa/ Pages:      1-23 
 
 

Atıf / Cite as: Yalçın, Yunus. “’Kur’an Tefhîmle İnd(irild)i’ Rivayeti Bağlamında Kur’an 
Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti Ve Ses Uyumuna Etkisi” (The Disturbance Caused by 
The Nature of the Concept of Tafkhīm in Qur’ānic Phonetics and Its Effect on Phonological 
Harmony in the Context of the Report ‘The Qur’ān Was Revealed with Tafkhīm’). Pamukkale 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi-Pamukkale University Journal of Divinity Faculty 12/2 
(2025), 1-23. Doi: 10.17859/pauifd.1775606. 

İntihal / Plagiarism: Bu makale, Turnitin intihal tarama programı ile taranmıştır. Ayrıca iki 
hakem tarafından da incelenmiştir. / This article has been scanned with Ithenticate plagiarism 
screening program. Also this article has been reviewed by two referees. 

Çıkar Çatışması / Conflict of Interest: Yazar çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir. 
The Author declared that there is no conflict of interest 

Finansal Destek / Grant Support: Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan 
etmiştir. / The authors declared that this study has received no financial support. 

 

 
www.dergipark.gov.tr/pauifd 

mailto:yunusyalcin4623@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9140-0170
http://www.dergipark.gov.tr/pauif
http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr


 

2148-4899 

        Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (PAUİFD) 12 (2) 2025: 1-23 

PAUİFD, 12 (2) 2025 

‘KUR’AN TEFHİMLE İND(İRİLD)İ’ RİVAYETİ BAĞLAMINDA KUR’AN 

FONETİĞİNDE TEFHÎM KAVRAMININ MAHİYETİ VE SES UYUMUNA ETKİSİ* 

 

                                                                                                                                  Yunus YALÇIN** 
 
Öz  

Çalışmanın ana konusu, “Kur’an tefhîm ile ind(irild)i.” rivayeti bağlamında tefhîm/ تفخيم kavramının 
mahiyeti ve kelime içerisinde ses uyumuna etkisi hakkındadır. Kur’an fonetiğinde hüsn-i tilâvetin 
gerçekleşmesi için teorik ve pratik olarak tefhîm ve zıddı olan terkîk/ ترقيق sıfatlarının 
mahiyetlerinin bilinmesi gerekir. Böylece iki sıfata sahip harflerin birbirinden etkilenip 
etkilenmediği, ortaya çıkacaktır. Bu çalışmada, böyle bir uyumun imkân derecesi, Arap dili ve 
kıraat âlimlerinin görüşleri karşılaştırılarak tespit edilmeye çalışılmıştır. Bu amaca matuf olarak 
çalışma, dört ana başlık altında ele alınmıştır. Birinci başlıkta tefhîm kavramının mahiyeti izah 
edilmiştir. İkinci başlıkta imlâda tefhîm ve terkîk alametleri ve bu iki sıfata haiz harfler 
açıklanmıştır. Üçüncü başlıkta “Kur’an tefhîm ile ind(iril)di.” rivâyetinin anlamı analiz edilmiştir. 
Dördüncü başlıkta tefhîm harflerinin zıddı olan terkîk harflerini etkileyip etkilemediği veya tam 
aksi bir durumun olup olmadığı ele alınmıştır. Çalışmada tefhîm kavramının kalın okuma 
anlamının yanında ince harflerin dolgun okunması anlamında olduğu tespit edilmiştir. Tefhîm ve 
terkîk sıfatlarına haiz harflerin birbirinden etkilenerek büyük ünlü uyumuna benzer bir ses 
uyumunun halk dilinde uygulandığı görülse de kıraat âlimlerinin rivayet bulunmadığı müddetçe 
bu şekildeki bir ses uyumunu caiz görmedikleri anlaşılmıştır.  
 
Anahtar Kelimeler: Kıraat, Tecvid, Tağliz, Feth, Tenâsüp, Büyük ünlü uyumu. 
 

The Nature of the Concept of Tafkhīm in Qur’ānic Phonetics and Its Effect on 

Phonological Harmony in the Context of the Report ‘The Qur’ān Was 

Revealed with Tafkhīm 

Abstract 
The main subject of this study concerns the nature of the concepts of tafkhīm within the 
context of the report “The Qur’ān was revealed with tafkhīm” and its effect on phonetic 
harmony within words. In Qur’ānic phonetics, for ḥusn al-tilāwa (beautiful recitation) to be 
realized both theoretically and practically, it is necessary to understand the nature of tafkhīm 
and its opposite attribute, tarqīq. In this way, it will be clarified whether the letters possessing 
these two attributes influence each other. This study seeks to determine the degree of 
possibility for such harmony by comparing the views of scholars of Arabic language and 
Qur’ānic qirāʾāt. To this end, the study is organized under four main headings. The first 
heading explains the nature of the concept of tafkhīm. The second heading discusses the signs 
of tafkhīm and tarqīq in orthography and the letters possessing these two attributes. The third 
heading analyzes the meaning of the report “The Qur’ān was revealed with tafkhīm.” The 
fourth heading examines whether the tafkhīm letters influence the tarqīq letters or vice versa. 
The study concludes that the concept of tafkhīm not only refers to the “heavy” pronunciation 

 
*  Yazar makalede Etik Kurul İzni gerektirecek bir durum bulunmadığını beyan etmiştir. 
**  Dr. Öğr. Üyesi, Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, Temel İslam 

Bilimleri Bölümü, Kur’ân-ı Kerim Okuma ve Kıraat Anabilim Dalı, 
yunusyalcin4623@gmail.com, ORCID: 0000-0001-9140-0170. 

 

http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr
mailto:yunusyalcin4623@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9140-0170


3|Yunus YALÇIN 
 

PAUİFD, 12 (2) 2025 

but also to the resonant articulation of “light” letters. Although it is observed that a kind of 
phonetic harmony like vowel harmony in spoken language emerges when letters 
possessing tafkhīm and tarqīq attributes influence each other, it is understood that qirāʾāt 
scholars did not permit such a phonetic harmony unless there is transmitted evidence 
(riwāya).  

 
Keywords: Qirāʾah, Tajvīd, Taghlīẓ, Fatḥ, Harmony, Vowel harmony. 
 
Structured Abstract 
The main subject of the study is the concepts of tafkhīm and tarqīq. Although these two 
concepts are considered as adjectives of error, they are also considered as adjectives among 
the adjectives of istiʿlā and istifāl, and since they are related to the adjectives of istiʿlā and 
istifāl and emerge as a result of these two adjectives, they are also adjectives considered as 
adjectives of lāzime. In general, in Arabic and especially in Qurʾānic phonetics, it is necessary 
to know their nature theoretically and practically in order for ḥusn-u tilāwat to emerge. It is 
essential to rank their levels theoretically and practically. Because all Arabic letters consist of 
consonants. The division of these consonants into thick and thin, the fact that kesre, which is 
one of the vowel sounds instead of imālah, has a thinner sound than imālah and is read thinly 
even in letters with thick essence, requires a harmony of sound that will not cause tanāfur in 
the person who pronounces and hears. Knowing whether this harmony is based on the 
harmony of the big vowels in Turkish or has a mechanism within itself is necessary in order 
not to make mistakes in the sounds of the Qurʾān. Because worship is performed by reciting 
the Qurʾān, which is the word of Allah. Since sounds indicate meanings, it has been reported 
by scholars that reading with a sound that will distort the meaning is a mistake that disrupts 
worship. One of the most common causes of these errors is the adjectives of thickness and 
thinness. When considering the letters such as dhāl/ ذ-ẓā/ ظ, ṣād/ ص-sīn/س, ṭā/ ط-dāl/ د in 
Arabic, which only have the attributes of tafkhīm and tarqîq, the importance of knowing 
whether these two adjectives and whether there is big vowel harmony in the phonetics of the 
Qurʾān becomes even more apparent. The aim of this study is to reveal whether or how 
possible big vowel harmony is in the phonetics of the Qurʾān. To this end, the study is 
discussed under three main headings. The nature of the concepts of tafkhīm and tarqîq is 
discussed in the first main title. The concepts that are congruent with these two concepts are 
explained. It is explained that the concepts congruent with tafkhīm are taghlīẓ and fatḥ; the 
concepts congruent with tarqīq are fatḥ, tafkhīm, imâla and kasra. In the second main title, 
the signs of tafkhīm and tarqīq in the text and the letters tafkhīm and tarqîq in terms of 
phonemic and allophonic aspects are explained. In the third main title, the degree of 
possibility of major vowel harmony in Qurʾānic phonetics is explained within the framework 
of the opinions of qirāʾah scholars and Arabic language experts. The following results emerged 
in the analysis of these opinions: Just as the concept of tafkhīm is used synonymously with 
fatḥ, it has been revealed that the concept of fatḥ is also used synonymously with tarqīq. 
Considering that tafkhīm is synonymous with fatḥ in the sense of full reading, these two 
concepts are actually the umbrella concept of the concepts of taghliz in the sense of absolute 
thick reading and tarqīq in the sense of absolute fine reading. Therefore, the attribute of 
thickness should actually be taghlīẓ. Because if something is mentioned absolutely, it is 
understood to be at the highest level, which is taghlīẓ in the sense of thickness. The letters to 
be read with the attribute of taghlīẓ should be divided into two as ıtbâk, which is the thickest, 
and isti‘lâ, which is the second-degree thick. It is more appropriate for the concept of tafhim 
to actually mean fullness, and it should manifest as the attribute of taghlīẓ in the letters of 
istiʿlā, and as the fullness of the tarqīq in the letters of istifāl. Since imālah is at a lower level 
than tarak, it has a sound that cannot be counted within the attribute of tarqîq, which requires 
tafkhīm/fullness. Since imālah is a higher level of reading kasra, it is not counted as kasra. 
Because kasra is a movement that causes imālah. In this case, Fatḥ and tafkhīm, as 
superordinate concepts that include taghlīẓ and tarak, are the opposites of imâla. Imalah is an 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|4 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

adjective applied only to fatḥa and alif and is the opposite of reading kasra or yā. Therefore, 
reading fatḥa with imala as kasra is laḥin, and reading alif with imala as ya is laḥin. It becomes 
clear that major vowel harmony is not possible in a language with such subtle differences; 
even if it is, it can only be between ummi speakers. Since the phonetics of the Qurʾān is fixed 
by the science of qirāʾah and is based on transmission and narration, it is not considered 
permissible by qirāʾah scholars unless there is a narration. 

GİRİŞ 

Tefhîm/تفخيم ve zıddı olan terkîk/ترقيق sıfatları, tecvid ilminde sıfat-ı ârızalar 

içerisinde yer alan kalınlık ve inceliğe tekabül eden önemli sıfatlardır. Çünkü 

kelimelerdeki harflerin tefhîm veya terkîk sıfatları kelimenin anlamında etkin bir rol 

oynamaktadırlar. Özellikle zâl/ذ-zâ/ظ, sâd/ ص-sîn/س, dâ/ط-dâl/د gibi aralarında sadece 

tefhîm ve terkîk sıfatı farkı bulunan harflerde anlam bozulmaları oluşmaktadır. Nitekim 

Zalle/  ظَل ile zelle/  َذل; sadde/  صَد ile sedde/  سَد; dalle/  طَل ile delle/  دَل birbirinden mana olarak 

ayrılmaktadır. Buna benzer durumlar birçok dilde mevcuttur. Örneğin Türkçe’de kar ile 

kâr arasında çok küçük düzeyde bir kalınlık farkı olmasına rağmen anlamları birbirinden 

farklıdır.  

Türkçe’de kalınlık ve incelik sesli harflerdedir. Sessiz harflerin incelik ve kalınlığı 

sesli harflere tabidir. Balta, bebek, çıngı, bilgi, balık, bodur, bölük, diken vb. kelimeler 

buna örnek gösterilebilir. Bunun yanında bazı kelimeler, büyük ünlü uyumuna yazıda 

uysa da kelimenin içindeki bazı harfler, yumuşatılarak söylenmektedir. Bunlar arasında 

alkol, helâl vb. kelimeler vardır. Yani Türkçe’de sesli harfler, kelimenin kalın veya ince 

uyumlu olmasını sağlar. Sessiz harfler sesli harflere tâbi olarak kalın veya ince 

okunurlar.1 

Arapça’da harflerin tamamı ünsüzdür. Ünlülerse yazıda hareke denilen fetha/ ََ , 

zamme/  َ  ve kesre/  َ  isimli işaretlerle gösterilir. Bu işaretlere kısa ünlüler denir. 

Harekeyi uzatan seslerse vâv/و, yâ/ى ve elif/ا olup yazıda harf formunda olsalar da 

fonetik olarak hareke seslerinin devamı olduğu için uzun ünlüler diye isimlendirilirler.2 

Bu harflere med harfleri, illet harfleri, zâid harfler de denilir.3 Ebû Hânîfe (ö. 150/767), 

yazıda harf formunda olan bu üç harfin fonetik yönden kendi cinsi olan harekeden 

doğduğunu söylemiştir.4 Nitekim Kur’an’ın harekelenmesi sürecinde hareke yerine 

konulan noktalardan vazgeçilip yeni bir işaret ihdas edilmek istendiğinde fetha için elif/ ا, 

zamme için vâv/و, kesre için yâ/ى konulmuştur. Zaman içerisinde fetha yerine kullanılan 

elif/ا yatay bir şekilde; zamme yerine kullanılan vâv/و olduğu şekilde; kesre yerine 

kullanılan yâ/ ى  ise altta yatık bir elif/ا şeklinde yazılmıştır.5 Bu bilgiler, hem yazıda hem 

de fonetik olarak med harfi olan vâv/و, yâ/ى ve elif/ا harflerinin harekenin devamı 

 
1  Türk Dil Kurumu (TDK), “T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu” (Erişim, 28. Nisan 2025). 
2  İsmail Durmuş-Ahmet Yüksel, “Savtiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/204-206. 
3  İsmail Durmuş, “Harf”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/158-163. 
4  Nu‘mân b. Sâbit Ebû Hanîfe, el-Maksûd fi’s-sarf (Mektebetü Lisâni’l-Arab, ts.), 9. 
5  Mesut Okumuş, “Kur’ân İmlâsının Gelişim Süreci Üzerine Bazı Tespit ve Değerlendirmeler”, 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (01 Haziran 2010), 5-37. 



5|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

niteliğinde olduğuna yani uzun ünlü olduğuna delildir. Arapça yazılan tecvidlerde harf-i 

medlerin uzatma miktarının elifle değil de iki harekeyle ifade edilmesi de bu manada 

tutarlıdır.6  

Kur’an fonetiğinde etkin olan tefhîm ve terkîk kavramları hakkında farklı 

kavramlar kullanılmaktadır. Kalınlık kavramını ifade için “tefhîm/تفخيم”, “tağlîz/تغليظ” vb. 

kavramlar bulunmakta, feth/فتح gibi bazı kavramlar hem tefhîm hem de zıddı olan terkîk 

hakkında da kullanılmaktadır.7  Bunun yanında farklı İslâm beldelerinde terkîk sıfatına 

haiz harfler kelime içerisinde Türkçe’deki büyük ünlü uyumuna8 benzer bir sesle kalın 

okunmaktadır. Bunun sebepleri arasında Kur’an’ın tefhîmle indirilmesine dair rivayetler9 

de olabilir. Türkiye’de ise ince harfler, neredeyse imâle boyutunda ince okunmaktadır. 

Kur’an öğreticilerinin en çok zorlandığı konulardan biri, tefhîm ve terkîk sıfatlarına haiz 

kelimelerin yan yana geldiğinde uyumlu bir sesin ortaya çıkmamasıdır. Bunun arka 

planında Arapça’da harflerin sessiz olup kalın ve ince olarak ikiye ayrılması ve çok kalın 

harflerle çok ince sayılan harflerin yan yana gelmesidir. Bir kelime içinde sâkin olup kalın 

okunması gereken harfle en ince okunması gereken harfler tek kelimede birleşebilir. 

Meselâ “ ْفاَصْب ر” kelimesi gibi kelimeler buna en güzel örnektir. Bu örnekte harekelerden 

en ince olan kesre ile en kalın harflerden sâd yanyana gelmiştir. “ ْفاَصْب ر” kelimesinin 

telaffuzunda bazı okuyucuların fâ harfinden kalın okumaya başladığı, bazı okuyucuların 

ise sâd harfini sîn okuduğu gözlemlenmektedir. Arap okuyucularda ince harflerin kalın 

okunmasına yönelik Türk okuyucularda incelerin imâle boyutunda ince okunmasına 

yönelik bir durum vardır. Bu okuyuşlarda olduğu gibi harflerin birbirinden etkilenip 

etkilenmeyeceğinin veya büyük ünlü uyumuna benzer bir uygulamanın caiz olup 

olmadığının bilinmesi önemlidir. Bunun yanında büyük ünlü uyumu caiz değilse ince 

harflerin incelik derecelerinin ne olduğunun bilinmesi de Kur’an’a uygun güzel bir sesin 

ortaya çıkması için bilinmesi gerekir. Yani anlamın bozulmayacağı ve duyulan sesin 

işitende tenâfüre sebep olmayacağı bir telaffuzun elde edilmesi gerekir.    

Literatüre bakıldığında Türkiye’de tefhîm kavramının mahiyeti hakkında müstakil 

bir çalışma olmadığı gibi bu sıfata sahip harflerin zıddı olan harflerden etkilenip 

etkilenmediğine dair bir çalışma da tespit edilememiştir. Yakın çalışmalar Arap dili 

alanında bulunsa da bunların sonuçları incelendiğinde Arapça’da kalın ve ince harflerin 

neler olduğuna yönelik olduğu anlaşılmaktadır.10 Kıraat ve tecvid alanında yazılan benzer 

 
6  Atıyye Kâbil Nasr, Gâyetül-mürîd fî ilmi’t-tecvîd (Kâhire, 1991), 93. 
7  Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî el-Ezherî, Meʿâni’l-kırâât (Suudi Arabistan: 

Câmiatü’l-Melik Suûd, 1991), 3/149; Ebü’l-Hayr Şemsüddîn b. el-Cezerî Muhammed İbnü’l-
Cezerî, en-Neşr fi’l-kırââti’l-aşr (b.y.: y.y., ts.), 2/29-30. 

8  Türk Dil Kurumu (TDK), “T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 
Yüksek Kurumu” (Erişim, 28. Nisan 2025). 

9  Ebû Hafs Ömer b. Alî b. Ahmed el-Mısrî İbnü’l-Mulakkın, Muhtasaru Telhîsi’z-Zehebî, thk. Cilt 
I-II: Abdullah b. Hamd el-Leheydân Cilt III-VII: Saʿd b. Abdillah b. Abdulazîz Âl Hamiyyed I-
VIII fihrist cildiyle birlikte (Dâru’l-Âsıme, Riyâd: y.y., 1990), 2/694. 

10  Miflâh, Lezrak- Berâhimî Budâvûd, “et-Tecelliyâtü’l-alofoniyye li-zâhirateyi’t-tefhîm ve’t-
terkîk fi’l-Arabiyye”, Mecelletü Lüga-Kelâm 7/3 (05 Haziran 2021), 134-145; Abdülcelîl 
Türkî Takî, “et-Tefhîm ve’t-terkîk ve eseruhümâ fi’l-lügati’l-Arabiyye”, Mecelletü Câmiat-i 
Tikrît li’l-Ulûmi’l-İnsâniyye 14/6 (Haziran 2007), 40-61.  



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|6 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

çalışma ise tefhîm ve terkîk harflerinin kelime içerisinde sırât/صراط sirât/ سراط örneğinde 

olduğu gibi ince ve kalın okunan vecihlerin sebepleri ile ilgilidir.11     

Bu çalışma, bu amaçlara matuf olarak önemli olup çalışmada Arap dili âlimleri ile 

kıraat âlimlerinin konu ile ilgili görüşleri, doküman analizi metodu ile tespit edilip 

mukayeseli bir şekilde tahlil edilecektir. Çalışma, dört ana başlıkta ele alınacaktır. Birinci 

başlıkta tefhîm sıfatına karşılık gelen kavramların analizi yapılacaktır. İkinci başlıkta 

yazıda tefhîm alametleri ile tefhîm harfleri ele alınacaktır. Üçüncü başlıkta “Kur’an tefhîm 

ile ind(irild)i.” rivâyetinin anlamı tahlil edilecektir. Dördüncü başlıkta Arap dili âlimleri 

ile kıraat ve tecvid âlimlerinin büyük ünlü uyumunun imkânıyla ilgili görüşlerinin analizi 

yapılacaktır.   

1. Tefhîm Kavramının Lügavî ve Istılahî Anlamları ile İlişkili Kavramlar 

Tefhîm, lügatte “ م -خ-ف  ” kökünden gelen bir kelimedir. Anlamı, “yüceltmek”, “tâzim 

etmek”, “sözü yüksek sesle söylemek”, “şerefli olmak”12 tadhîm/تضخيم/büyültmek”13 

“teshîn/تثخين/yoğunlaştırmak”14 “sözün belîğ olması”,15 “yüz etinin çok olması”16 

“tesmîn/تسمين/dolgunlaştırmak” ve tağlîz/kalınlaştırarak kabalaştırmak”17 anlamlarına 

gelir.  

İbnü’l-Cezerî (ö. 833/1429), tefhîm kavramının anlamımın, fehâmet/ فخامة yani 

“azamet” ve “kesret” olduğunu açıklar.18 Allah kelimesinin mâ-kabli meftuh veya 

mazmum olduğunda tefhîm sıfatıyla okunmasının sebebi de tefhîmin lügavî anlamı olan 

tâzimdir.19 Bu tâzimin sebebinin Allah kelimesinin el-Lât/ت  ile karışmaması (put ismi) اللَّ 

 
11  Megârî Câziye, “es-Simâtü’l-fonolociyye li’l-fonimâti’t-temeyyüziyye min manzûri ulemâi’t-

tecvîd: kırâatün fi’n-nizâmi’t-tekâbulî li’tefhîm ve’t-terkîk”, Cusûru’l-Ma‘rife 8/4 (4 Aralık 
2022), 163-175; Buhârî Hayra, “Zâhiratü’t-tefhîm ve’t-terkîk beyne ulemâi’t-tecvîd ve 
ulemâi’l-esvât”, Dirâsât ve Ebhâs: el-Mecelletü’l-Arabiyye fi’l-Ulûmi’l-İnsâniyye ve’l-
ictimâiyye 13/2 (Nisan 2021), 179-189.  

12  Ebû Abdurrahmân el-Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî - 
İbrâhîm es-Sâmerrâʾî (Beyrut: Mektebetü’l-Hilâl, 1988), 4/281; Ebû Nasr İsmail b. Hammâd 
el-Cevherî el-Fârâbî Ebû Nasr el-Cevherî, Tâcu’l-luga ve sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed 
Abdulğafûr Attâr (Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 1987), 5/2000-2001. 

13  Ebû Hafs Ömer b. Halef b. Mekkî es-Sıkıllî el-Himyerî İbn Mekkî, Teskîfu’l-lisân ve telkîhu’l-
cinân (b.y.: y.y., 1990), 195; Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed b. Hişâm İbn Hişâm el-
Lahmî, el-Medhal ilâ takvîmi’l-lisân, thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin (Beyrut: y.y., 2003), 103; es-
Seyyid Rızk et-Tavîl, Medhal fî ulûmi’l-kırâât (el-Mektebetü’l-Faysaliyye, 1985), 221.  

14  Ebû Abdullâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdulkâdir el-Hanefî Zeynuddîn er-Râzî, 
Muhtâru’s-Sıhâh, thk. Yûsuf eş-Şeyh Muhammed (Beyrut; Sayda: ed-Dâru’n-Nemûzeciyye, 
1999), 127. 

15  Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Amr ez-Zemahşerî, Esâsu’l-belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûnu’s-
Sevd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998), 2/11. 

16  Ebû’l-Huseyn Ahmed b. Fâris el-Kazvînî İbn Fâris, Mucmelu’l-luga (Beyrut: Müessesetü’r-
Risâle, ts.), 714. 

17  Mahmûd b. Ali Besse el-Mısrî, el-Amîd fî ilmi’t-tecvîd (İskenderiye: Dâru’l-akîde, 2004), 123. 
18  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/90. 
19  Ebû’l-Kâsım Ömer b. Sâbit es-Semânînî, Şerhu’t-tasrîf, thk. İbrâhîm b. Suleymân el-Beʿîmî 

(b.y.: y.y., 1999), 399. 



7|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

için olduğu da söylenir.20 Meksur olunca terkîk sıfatıyla okunmasıysa21 kesrenin en ince 

okuma şekli olan imâlenin sebebi olmasını dikkate alarak kesreye fonetik olarak 

uyumdur.22 Çünkü kesre, aşağı yönlü bir ses iken kalın lâm/ل yukarı yönlü sese sahip bir 

harftir. Aşağıdan yukarıya intikâlse dile ağırdır.23 Dile ağır gelen bu ses, işitende tenâfüre 

sebep olur. Tenâfür “kelime veya sözün fesahatini bozan ses uyuşmazlığı” anlamında 

kullanılan bir terimdir.24 Allah lafzını tenâfüre sebep olacak bir sesle okumaksa tâzime 

aykırıdır. Yani tâzimsizliği terk etmek tâzim olacaktır. 

Tefhîm ıstılahta, “dili birazcık geriye doğru çekerek arkasını/üstünü üst 

çeneye/damağa doğru yükselterek telaffuz” etmektir.25 İbnü’l-Cezerî, tefhîmi, “harfin 

dolgunlaştırılması” olarak tanımlamıştır.26 Buna “tağliz” da denmiştir.27  İbnü’l-Cezerî,  bu 

anlamda tağliz ve tefhîmi mürâdif saymıştır. Ancak terkîkin zıddı olarak tefhîm 

kavramının râ/ر’da, tağliz kavramınınsa lâm/ل’da daha çok kullanıldığını söylemiştir.28  

Kıraat âlimlerinin kullandığı tefhîmle mürâdif olan kavramların bilinmesi, tefhîm 

kavramının neye tekabül ettiğini ortaya çıkarmak açısından önemlidir.   

Tağliz / لتغليظا : lügatte “yaratılış, tabiat, eylem, konuşma, yaşam vb. alanlarda 

rikkatın/inceliğin zıddı”dır. Tağliz, “teşdîd/şiddetin artması veya ağırlaştırılması” 

anlamlarına da gelir.29  Tağliz kavramı, kıraat dilinde lâm/ل harfinin kalın okunuşunda 

kullanılırken tefhîm kavramıysa isti‘lâ harfleri, râ/30ر ve lâm/ل’ın kalın okunmasında  

kullanılmaktadır.31   

Istılahtaki anlamına gelince İbnü’l-Cezerî, “ağzı dolduracak şekilde harfe dâhil olan 

kalınlık” şeklinde tanımlamıştır. Ayrıca İbnü’l-Cezerî’nin Temhîd’deki kullanımlarına 

bakıldığında tefhîm ve tağliz kavramlarını mürâdif saymakta32 ve en-Neşr’de bunu bizzat 

dillendirmektedir. Ancak tağliz kavramının lâm/ل’ın terkîkinin zıddı olarak kullanıldığını 

 
20  Ebû’t-Tâhir Muhammed b. Yakûb el-Fîrûzâbâdî, Besâiru zevî’t-temyîz fî letâʾifi’l-Kitâbi’l-Azîz, 

thk. Muhammed Alî en-Neccâr (Kahire: el-Meclisü’l-Aʿlâ, ts.), 2/19. 
21  Semânînî, Şerhu’t-tasrîf, 399. 
22  Ebü’l-Kâsım Abdurrahman b. İsmail el-Makdisî ed-Dimeşkî Ebû Şâme, İbrâzü’l-meʿânî min 

Hirzi’l-emânî (b.y.: y.y., ts.), 265. 
23  Fîrûzâbâdî, Besâiru zevî’t-temyîz, 2/18. 
24  İsmail Durmuş, “Tenâfür”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2011), 40/439-441. 
25  Ahmet Muhtâr Abdülhamit Ömer, Mu‘cemü’l-lügati’l-arabiyyeti’l-mu‘âsıra (Âlemü’l-Kütüb, 

2008), 3/1680. 
26  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/90. 
27  Abdülhamit Ömer, Mu‘cemü’l-lügati’l-arabiyyeti’l-mu‘âsıra, 3/1680. 
28  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/90. 
29  Ebû’l-Fadl Muhammed b. Mukerrem b. Alî Cemâluddîn b. Manzûr er-Ruveyfiʿî, Lisân’l-Arab 

(Beyrut: Dâru Sâdır, 1993), 7/449. 
30  Abdullâh b. Abdilmuʾmin b. el-Vecîh b. Abdullâh b. Alî b. el-Mubârek Ebû Muhammed el-

Vâsitî, el-Kenz fi’l-kırâʾâti’l-aşr, thk. Hâlid el-Meşhedânî (Kahire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-
Dînîyye, 2004), 1/317, 327. 

31  Ebû’l-Kâsım Alî b. Osmân b. Muhammed b. Ahmed b. el-Hasan İbnu’l-Kâsih, Sirâcu’l-kârîʾi’l-
mubtedî ve tizkâru’l-mukrîʾi’l-müntehî (Mısır: y.y., 1954), 124. 

32  Ebü’l-Hayr Şemsüddîn b. el-Cezerî Muhammed İbnü’l-Cezerî, et-Temhîd fî ilmi’t-tecvîd, thk. 
Alî Hüseyn el-Bevvâb (Riyad: y.y., 1985), 58, 94, 119, 120, 125, 143. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|8 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

eklemektedir.33 Mesela Allah lafzındaki ve Verş’in (ö. 197/812) lâm’lardaki kalın okuması 

tağliz kavramı ile ifade edilir. Tağliz, “lâm/ل’da fethanın işbâı” şeklinde de 

tanımlanmaktadır. Bundan dolayı “ ي صَل  ي” gibi meksur, “  تطَْل ع” gibi mazmum ve “َلْنا  gibi ”وَص 

sakin lâm/ل’da tağliz bulunmamaktadır.34 Ebû Amr Osmân ed-Dânî (ö. 444/1053) de sûre 

başlarındaki “الر/elif-lâm-râ” vb. yerlerdeki lâm harfleri hakkında iki uygulamadan 

bahseder. Bunlardan birincisi, kurrâdan bazılarının lâm’ı ağzı dolduran güzel bir tefhîmle 

doldurarak okuyup tağliz yapmamasıdır. İkincisi ise bazı kurrânın Kur’an genelinde 

lâmdaki tefhîmi tağliz etmesidir. Ancak kurrâdan nakledilen kesin vecihler arasında bu 

lâmlarda tağliz yoktur.35 Ebû Amr’ın bu tanımlamalarından tağlizin kalın okuma 

anlamında tefhîm’in ise kalınlık değil ince harflerin dolgun okunması anlamında 

kullanıldığı anlaşılmaktadır.  

Feth/الفتح: lügatte “açmak” demektir. Feth kavramı da tefhîm kavramıyla mürâdif 

kullanılan kavramlardandır. Mesela Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî (ö. 

 ,ve sonraki âyetlerdeki vecihler hakkında “İmâlesiz okuyanlar ”وَالش مْس  وَض حَاهَا“ ,(370/980

tefhîmle okumuş; bazıları, feth ve kesre arasında okumuş; bazıları da kesreyle 

okumuştur. Eliflerin tefhîmle okunması, eski Hicazlıların lügatı olmasındandır. Yâ’lı 

kelimelerin imâleli okunması yâ’nın kesrenin kardeşi olmasındandır.”36 demiştir. Ezherî, 

bu sözünde tefhîmi feth, imâleyi kesre kavramıyla ifade etmiştir. İbn Hâleveyh (ö. 

370/980) de feth yerine tefhîm kelimesini kullanmıştır.37    

Feth, okuyucunun harfi telaffuz ederken ağzını açmasıdır. Bu, sonrasında elif olan 

yerlerde daha belirgindir.38 Yani fetha veya elifi vâv/و ve yâ/ى harfine benzetmeden 

okumaktır. Buna ihlâsu’l-feth/الفتح  denilmektedir. Mütekaddimîn, fethi imâlenin إخلَّص 

zıddı anlamında feth-i mutavassıt/المتوسط  ,تفخيم/tefhîm 39,فغر/fağr ,ترقيق /terkîk ,الفتح 

nasb/نصب, kavramlarıyla ifade etmektedir.40 Feth, feth-i şedid/الشديد  ve feth-i الفتح 

mütavassıt  olarak iki kısma ayrılır. Feth-i şedid, okuyucunun ağzını son haddine kadar 

açarak okumasıdır.41  

Feth-i şedîd, İmam Halil b. Ahmed’in (ö. 175/791) “Tefhîmli elif, vâv’a benzeyen 

eliftir.” sözünde bahsettiği tefhîmdir.42 Bu okuyuşta elif  hem vâv gibi yuvarlak ünlü 

 
33  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/90. 
34  Ebû Şâme, İbrâzü’l-meʿânî, 261. 
35  Ebû Amr Osmân b. Saʿîd ed-Dânî, Câmiʿu’l-beyân fi’l-kırâʾâti’s-sebʿ (b.y.: Câmiʿatu’ş-Şârika, 

2007), 2/792. 
36  Ezherî, Meʿânî’l-kırâʾât, 3/149. 
37  Ebû Abdullâh el-Hüseyn b. Ahmed b. Hâleveyh, İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa ve ilelihâ, thk. Ebû 

Muhammed el-Esyûtî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006), 101; Ebû Abdullâh el-Hüseyn 
b. Ahmed b. Hâleveyh, el-Hucce fi’l-kırâʾâti’s-sebʿa, thk. Abdu’l-Âl Sâlim Mekrem (Beyrut: 
y.y., 1981), 66. 

38  Ebü’l-Hasan Alî b. Muhammed b. Abdu’s-Samed el-Hemedânî Alemüddîn es-Sehâvî, 
Cemâlu’l-kurrâʾ ve kemâlu’l-ikrâʾ, thk. Mervân el-Atiyye - Muhsin Hirâbe (Dımaşk; Beyrut: 
y.y., 1997), 600-601; İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/29,30.  

39  İbrâhim b. Saîd Dûserî, Muhtasaru’l-ibârât li mustalahâti’l-kırâât (Riyâd: Dâru’l-Hadâra, 
2008), 86. 

40  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/29-30. Dûserî, Mustalahâtü’l-kırâât, 86. 
41  Sehâvî, Cemâlu’l-kurrâ, 600-601; İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/29,30.   
42  Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-ayn, 4/281. 



9|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

sesiyle ve isti‘lâ harflerine benzer bir kalınlıkta söylenmektedir. Bu okuyuş, daha çok Fars 

bölgesi ve özellikle Horasan bölgesindekilerin lehçesidir. Bugün Mâverâünnehir ahalisi 

de böyle okumaktadır. Onlar, kendi tabiâtlarına ve lisanlarına uygun olan sesleri Kur’an’a 

uyarlamışlardır. Bu okuyuşa, tefhîm-i mahz da denir. Dânî, bu okuyuşun doğru 

olmayacağına dair el-Muvazzah’da uyarıda bulunmuştur.43 Kurrâ bu okuyuştan yüz 

çevirmiş ve onu mekruh ve muayyeb saymıştır.44 Bundan dolayı Kur’an’da câiz değildir. 

Bu şekildeki okuyuş aslında Arap dilinde olmayan bir seslendirmedir.45 

Fetihli okuyuş, mutlak anlamda tefhîm-i şedîdle imâle-i mahza arasındadır.46 Feth-

i mütavassıtsa bu konumda feth-i şedidle imâle-i mutavassıta arasındadır.  Feth-i 

mutavassıt, kurrâdan feth vechiyle okuyanların (mesela İbn Kesir ve Âsım) vechidir.47 

Feth-i mutavassıt aynı zamanda terkîk kavramının da mürâdifidir. Çünkü tefhîm, 

mütekaddimine göre imâlenin zıddı anlamında feth için kullanılır.48 Mesela Kâsım b. 

Fîrruh eş-Şâtıbî (ö. 590/1194) Hırzü’l-emânî’de tefhîmle fethi kastetmiştir.49 Ebû Ca‘fer 

en-Nehhâs (ö. 338/950) da tefhîmi imâlenin zıddı olarak kullanmaktadır.50 Tefhîm 

imâlenin zıddı anlamında da kullanıldığına göre bu anlamda feth ve tefhîm aynı anlamda 

demektir.51  

Feth-i mutavassıt, terkîkle mürâdif de kullanılmıştır.52 Yani istifâl harfleri için 

terkîk anlamına gelmektedir. Harfin tefhîmli olması, “imâlesiz olması” şeklinde de 

tanımlanmaktadır.53 Tefhîm, mütekaddimine göre bu anlamda feth için de 

kullanılmıştır.54 Bundan tefhîm ve feth kavramlarının terkîkle eş anlamlı 

kullanılabildiğini göstermektedir.   

Feth ise isti‘lâ sıfatına dâimî veya ârızî olarak sahip harflerde kalınlık, istifâl sıfatı 

bulunan harflerdeyse terkîk ifade eder. Ancak bu incelik imâle-i mutavassıttan daha 

dolgun; en az kalın okunan isti‘lâ harflerinden daha ince olacak demektir. Kısacası fethi 

kalınlık değil dolgunluk olarak ifade etmek daha doğru olur. Aslında tefhîm ve terkîk 

kavramları zıt olmakla beraber burada dolgun okumak anlamında aynı şeye tekabül 

etmektedir. Bu teâruzdan kurtulmak için bu kavramların yeniden tasnifi gereklidir. 

 
43  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/29-30. 
44  Sehâvî, Cemâlu’l-kurrâ, 600-601. 
45  Dûserî, Mustalahâtü’l-kırâât, 48. 
46  Ebû Amr Osmân b. Saʿîd ed-Dânî, et-Tahdîd fî’l-itkân ve’t-tecvîd, thk. Gânim Kaddûrî Hamed 

(Bağdat: y.y., 1988), 102-103. 
47  Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ, 600-601; İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/29,30.  
48  Dûserî, Mustalahâtü’l-kırâât, 48. 
49  Ebû Muhammed el-Kâsım b. Fîreh er-Ruʿaynî Ebû Muhammed eş-Şâtibî, Hırzü’l-emânî ve 

vechu’t-tehânî fi’l-kırâʾâti’s-sebʿ, thk. Muhammed Temîm ez-Zaʿbî (b.y.: y.y., 2005), 27; 
Abdülfettah b. Abdülgani b. Muhammed el-Kâdî, el-Büdûru’z-zâhire fi’l-kırââti’l-aşri’l-
mütevâtire (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1981), 1/25. 

50  Ebû Caʿfer Ahmed b. Muhammed el-Murâdî en-Nehhâs, İʿrâbu’l-Kurʾân, thk. Abdulmunʿim 
Halîl İbrâhîm (Beyrut: Menşûrât Muhammed Alî Beydûn; Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 
2/54. 

51  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/29-30. 
52  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/29-30. 
53  Ebû Nasr el-Cevherî, Tâcu’l-luga, 5/2001. 
54  Dûserî, Mustalahâtü’l-kırâât, 48. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|10 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

İbnü’l-Cezerî ise Dânî ve diğerlerinin terkîki imâleye benzetilmesini haddi aşmak 

olarak tanımlar. Çünkü imâle, fethayı kesreye, elifi yâ’ya yönlendirmektir. Terkîkse harfin 

sesini inceltmek demektir. Mesela râ’yı imâlesiz terkîkle veya -her ne kadar rivâyet olarak 

gelmese de- imâleli tefhîmle okumak mümkündür. Eğer terkîk, imâle sayılırsa mazmum 

ve sâkin olan râ’ya terkîk dâhil olmadığı gibi meksur râ da imâleli sayılır. Bu ise icmâ’ya 

aykırıdır.55 İbnü’l-Cezerî’nin, istifâl harflerinin imâle olmadığı müddetçe terkîkle 

okunacağını söylemesi, bu iki kavramın arasında ciddi farkın olduğunu göstermektedir.56 

Ancak imâle, terkîk sebebidir. Nitekim Hafs’ın (ö. 180/796) “مجريها” kelimesinde râ’yı ince 

okuması imâleden dolayıdır.57 

2. Yazıda Tefhîm Alametleri ve Fonetik Yönden Tefhîm Harfleri 

Hatt-ı Arabî’nin sekiz kısmından biri de bedeldir. Yani bir harf yerine başka bir harfin 

yazılmasıdır.58 Yazıda tefhîm işareti, vâv ve elif, imâle işaretiyse yâ’dır. Yani elif okunduğu 

halde bazı kelimelerde elife bedel olarak vâv veya yâ harfi yazılır. Yahut aksine aslı vâv’lı 

veya yâ’lı olan bir kelime elifle yazılmış olabilir. Birbirinin yerine yazılma sebepleri fonetik 

sebepler olabildiği gibi manevî de olabilir. Zerkeşî (ö. 794/1392), kelimelerin vâv’la 

yazılmasının fonetik yönden tefhîmle beraber manadaki tefhîm yani tâzime işaret ettiğini 

söyler. O, vâv’lı yazılan kelimelerin salât/ صلوة, zekât/ زكوة, hayât/  حيوة, ribâ/ ربوا, ğadât/ غدوة, 

mişkât/ مشكوة, necât/ نجوة ve menât/ منوة kelimeleri olduğunu söyler. Salât ve hayât kelimeleri 

zamire muttasıl olunca vâv’larının elife döndüğü, ribâ kelimesi mansub ve münevven 

olduğunda vâvın elife döner.” demiştir.59 Bunlardan hayât kelimesinin vâv’la yazılması, 

fonetik olarak tefhîme delalet edeceği gibi60 cemilenirken vâv’la cemi yapılacağına da 

işarettir. Yoksa lâme’l-fiilinin vâv’lı olduğunun işareti değildir.61 Ribâ kelimesinin vâv’la 

yazılması da bu kelimenin tefhîmle okunacağına işarettir.62 Ribâ kelimesinin hakîkî 

zammeyle yani mazmum bâ ile okunmasıysa doğru değildir. Çünkü tefhîm,vâv tarafına 

meylettirmektir. Yoksa gerçek zamme değildir.63 Ayrıca bu kelimenin vâvlı olduğunun 

anlaşılması     için     tefhîmi    daha    açık   ve   sesi    daha    güçlü   yaparak   da    göstermek  

 
55  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/90-91. 
56  İbnü’l-Cezerî, et-Temhîd, 107-151. 
57  Abdülfettah b. es-Seyyid Acemî el-Marsafî, Hidâyetü’l-kârî ilâ tecvîdi kelâmi’l-Bârî (Medîne-

i Münevvere: Mektebetü Tayyibe, ts.), 1/128. 
58  Ebu’l-Hasen Tâhir b. Ahmed b. Bâbşâz en-Nahvî, Şerhu’l-mukaddimeti’l-hamâse, thk. Hâlid 

Abdulkerîm (Kuveyt: el-Matbaʿatu’l-Asriyye, 1977), 2/467. 
59  Detaylı bilgi için bk. Ebû Abdullâh Muhammed b. Abdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî ez-Zerkeşî, 

el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhîm (b.y.: Dâru İhyâʾi’l-Kütübi’l-
Arabiyye, 1957), 1/409-410.  

60  İbn Bâbşâz, Şerhu’l-mukaddimeti’l-hamâse, 2/467. 
61  Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzâk ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs, thk. 

Heyet (b.y.: Dâru’l-Hidâye, ts.), 37/506; Ebû el-Hasan Alî b. İsmail b. Sîde el-Mursî, el-
Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam, thk. Abd el-Hamîd Hendâvî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
2000), 3/395. 

62  Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb (Beyrut: 
Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1999), 7/72. 

63  Muhammed b. el-Hasan er-Razî Necmüddîn el-Esterâbâzî, Şerhu Şâfiyeti İbni’l-Hâcib, thk. 
Heyet (Beyrut: y.y., 1975), 8/268. 



11|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

mümkündür.64  

Tafsîlî fonetik farklarını belirtmeden önce icmâlî olarak tefhîm ve zıddı olan terkîk 

sıfatıyla okunan harfleri en kalın harften en inceye doğru sıralamak doğru olacaktır. Bu 

sıralamada temelde üç kısım ortaya çıkar. Daima tefhîmli olanlar; daima terkîkli olanlar ve 

tefhîm ve terkîkte ihtilaflı harflerdir.  

Mutlak anlamda kalın harfler isti‘lâ harfleridir. En kalın harflerse dört ıtbâk 

 harfidir.65 Bu dört harfse kendisinde bulunan kuvvetli sıfatlara göre kalınlığı (ص،ض،ط،ظ )

arttığından sırayla dâ/ 66,ط zâd/ ض, zâ/ ظ  ve sâd/ ص harfidir. En kalın harf olan dâ/ ط şeddeli 

olduğundaysa daha iyi hakkı verilmelidir.67   

İkinci derece kalın olan isti‘lâ harfleri, infitâh sıfatına hâiz üç ( غ،خ،ق) harftir.68 Bu 

harflerde bulunan kuvvetli sıfatlara göre sırayla en kalından inceye doğru kâf/ ق, ğayn/ غ   

ve hâ/ خ   harfidir. Diğerleri ise terkîk harfi olan istifâl harfleridir. İstifâl harfleri arasında lâm 

ve râ harfleri de bulunmaktadır. Bu iki harf, elif ve vâv-ı meddiyye, yanındaki harfin 

durumuna göre ince ve kalın okunabilirler. 

İbnü’l-Cezerî’nin kalınları beşe ayırdığı bilinmektedir. Kendisi, İbnü’t-Tahhân el-

Endelüsî’nin (ö. 560/1165’ten sonra) üçe ayırdığını söylemiştir. Endelüsî’ye göre birincisi, 

isti’lâ harflerinden meftuh olanlar; ikincisi mazmum olanlar, üçüncüsü, meksur olanlardır. 

Kendisinin saydığı beş kısımsa şunlardır: Elifli meftuh, elifsiz meftuh, mazmum, sâkin ve 

meksur isti’lâ harfleridir.69  

Harfleri kalınlık derecelerine göre ayırmak gerektiğinde yedi isti’lâ harfinin her 

birinin kalınlık derecesi minimal düzeyde farklı olunca ve kalın harflerin harekelerine göre 

beş mertebeye ayrıldığı düşünüldüğünde otuz beş mertebe ortaya çıkar. En a‘lâ mertebede 

mâ-badinde elif olan meftuh dâ/ ط harfi bulunur. En aşağı mertebedeyse meksur hâ/ خ    harfi 

bulunur. Besse’ye göre sâkin ve meksur okunanlar şu şekilde sıralanarak toplamda altı 

mertebe olmalıdır:  

Mâ-kabli meftuh ve mazmum olan sâkin isti‘lâ harfleri;  

Mâ-kabli meksur olan ıtbâk harfleri ve kâf harfi;  

Kendisi meksur olan bütün isti‘lâ harfleri;  

Mâ-kabli meksur veya sâkin yâ’lı ğayn/ غ ve hâ/ خ harfleridir.70 

 
64  Ebû İshâk İbrahim b. Mûsâ Şâtıbî, el-Makâsıdü’ş-şâfiye fî Şerhi’l-Hulâsati’l-Kâfiye (Mekke: 

Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 2007), 8/267. 
65  Ebü’l-Hayr Şemsüddîn b. Muhammed İbnü’l-Cezerî, Manzûmetü’l-Mukaddime (b.y.: y.y., 

2001), 70. 
66  Besse el-Mısrî, el-Amîd, 128-129. 
67  Ebü’l-Kâsım Muhammed b. Muhammed b. Muhammed Muhibbiddîn en-Nüveyrî, Şerhu 

Tayyibeti’n-Neşr fi’l-kırâʾâti’l-aşr (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003), 1/256. 
68  İbnü’l-Cezerî, Manzûmetü’l-Mukaddime, 70. 
69  İbnü’l-Cezerî, et-Temhîd, 119-120. 
70  Besse el-Mısrî, el-Amîd, 128-129. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|12 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

Bu taksimde anlaşılacağı üzere tefhîm harflerinde nisbî tefhîm vardır. Bu da diğer 

durumlara göre daha az kalın olan harflerin konumuna göre belirlenir. Itbâk harfi olmayan 

üç harf, (hâ/ خ, ğayn/ غ ve kâf/ ق) şu hallerde nisbî olarak daha ince okunur:  

غِيض  “ ,”قيِل  “   ;gibi meksur olduklarında ”خِيف ة  “ ve ”و 

“ لكِنِ  اخْت ل فُوا  و  ” ve “ نِ  ف   م  اغْت ر  ” gibi aslî veya ârızî fark etmeksizin sâkin harften sonra sâkin 

olduklarında;  

يْغ  “  ى/harflerinden önce harf-i lîn olan yâ غ/ve ğayn خ /gibi hâ ”ش يْخ  “ ve ”ز 

olduğundadır.  

Ancak “  إِخْراج” ve “ قال تِ  اخْرُجْ  و  ” gibi hâ/ خ harfinden sonra kalın râ/ر gelirse bu durumda 

hâ/ خ harfi, râ/ ر harfine mücâveretinden dolayı tam kalın okunur.71  

Bu bilgiler bize harfin özünde olan kalınlığın yanında kalınlık ve inceliğin 

harekelerde de olabileceğini gösterir. Daha önce zikredildiği üzere kesre imâle sebebi 

olduğu için terkîkli okunması zorunludur. Kalın harflerin özünde kalınlık olsa da kesre ince 

olmakla beraber nisbî bir incelik de olsa harfin özünde bir inceliğe sebep olmaktadır. Fetha 

tefhîme sebep olurken zammeyse fetha kadar tefhîme sebep olmayıp fethadan bir mertebe 

aşağı tefhîm sebebidir.  

Tefhîm ve terkîk arasında mütereddid olan harflerse lâm, râ ve harf-i med olan elif 

ve vâv’la nûn-i muhfât’tır (ihfâ sıfatı ile okunan nûn harfi). Âlimler arasında bu harfler 

hakkında yapılan açıklamanın ortak yönü bu harflerde anlam bozulması olmadığından 

yanındaki harfin tefhîm veya terkîkinden etkilenmeleridir. Ancak asıl konumuz genel 

olarak Kur’an’ın tefhîm ile indirildiğine yönelik rivayetlerin olması, uygulamada da 

Araplarda bütün harflerin kalın, Türklerde ise terkîk harflerinin imâle boyutunda ince 

okunmasıdır. Bu meselenin vuzuha kavuşması için bu rivayetlere yönelik yapılan 

yorumların bilinmesi önemlidir.   

3. Kur’an’ın Tefhîmle İn(diril)mesinin Anlamı 

“Kur’an tefhîmle in(diril)di/ ِباِلتَّفْخِيم الْقرُْأنُ  ل    şeklinde bir hadis rivâyeti 72”أنُْزِل  - ن ز 

bulunmaktadır. Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014) ve Ali el-Kârî (ö. 1014/1605), bu hadis 

rivayetinin isnâdının sahih olduğunu söylemiştir.73 Bu hadisin isnad silsilesinde 

Muhammed b. Abdülaziz b. Ömer b. Abdurrahman b. Avf ez-Zührî el-Kâdî’yi Buhârî 

 
71  İbrahim Muhammed el-Cermî, Mu‘cemü ulûmi’l-Kur’ân (Dımeşk: Dâru’l-Kalem, 2001), 97. 
72  Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım İbnu’l-Enbârî, Îdâhu’l-vakf ve’l-İbtidâʾ, thk. Muhyiddîn 

Abdurrahman Ramazan (Dımaşk: Matbûʿâtu Mecmaʿi’l-Luğati’l-Arabiyye, 1971), 1/14; Ebû 
Abdullah Muhammed b. Abdullâh en-Nîsâbûrî el-Hâkim, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, thk. 
Mustafâ Abdulkâdir Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1990), 2/252, 264 H. No: 2908, 
2953; Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed Ali el-Kârî, Mirkâtü’l-mefâtîh Şerhu 
Mişkâti’l-mesâbîh (Beyrut; Lübnan: Dâru’l-Fikr, 2002), 4/1501 H. No: 2199. 

73  Hâkim, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, 4/84, 108 H. No: 2942, 2988; Ali el-Kârî, Mirkâtü’l-
mefâtîh, 4/1501 H. No: 2199. 



13|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

(ö.256/870),74 Mahmûd el-Ka‘bî el-Belhî (ö. 319/931)75 ve Ebû Ca‘fer el-Ukaylî (ö. 

322/934) “münkeru’l-hadîs”;76 Nesâî (ö. 303/915), “metrûkü’l-hadîs”;77 İbn Ebî Hâtim (ö. 

327/939) “zaîfü’l-hadîs”78 şeklinde değerlendirmişlerdir. İbn Hibbân (ö. 354/965) ise “O, 

sika kişilerden rivayetlerde bulunurdu. Tek başına rivayet ettiğinde zayıf rivayetlerde 

bulunmuştur. Bundan dolayı onun rivayetiyle ihticâc sâkıttır.” demiştir.79 Bu sebeplerle 

İbnü’l-Mulakkın (ö. 804/1401) bu hadisin zayıf olduğunu söylemiştir.80 Bu bilgilere göre 

hadisçiler nezdinde hadis zayıftır. Ancak hadisçilerin bazısının sahih, bazısının zayıf 

olduğunu söylemesi, bu hadis ile itikâdî konular veya kıraatin/Kur’an’ın varlığını ispat 

konuları dışında istidlâl edilebileceğini gösterir. Mevzumuz olan konu, tevâtür şartı 

gerektirmeyen Kur’an okuyuşunda fonetik usullerle ilgili bir durumdur. Nitekim İbn 

Mücâhid, Muhammed b. Abdülaziz’in silsilede bulunduğu başka bir hadis ile “kıraatin 

sünnet olduğu” meselesinde istidlâlde bulunmuştur.81 Muhaddis kurrâ’dan İbnü’l-Enbârî 

(ö. 328/940) de “Kur’an tefhim ile indi.” rivayetini ilk nakleden muhaddis kurrâ 

arasındadır.82 Bazı rivayetler hadisçilere göre delil olmadığı halde başka ilim dallarındaki 

âlimler tarafından delil kabul edilebilmektedir. Nitekim bu hadis, tecvid konularında delil 

olarak kullanılmış; bu hadisteki tefhim kelimesi, farklı anlamlarda te’vîl edilmiştir. 

Bunların analiz edilmesi meseleyi vuzuha kavuşturmak için önemlidir.  

-Kur’an’a tâzim ve tebcil etmek demektir.83 Hüzelî (ö. 465/1073), bu görüştedir.84  

-Müşriklere karşı gılzat ve şiddetle karşılık vermek demektir. Ancak bu Kur’an’ın 

rahmet ve re’fetle inmesi anlamına terstir. Bundan dolayı bu te’vil uzak bir te’vildir.85 

Alemüddîn es-Sehâvî (ö. 643/1245), bu iki yorumun diğer yorumlardan daha anlaşılır olsa 

da tam yerine oturmadığını söyler.86   

 
74   Ebû Abdullâh Muhammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buhârî, et-Târîhu’l-Kebîr, thk. Heyet 

(Haydarabad: Dâiratü’l-Meʿârifi’l-Osmâniyye, ts.), 1/167. 
75  Ebü’l-Kâsım Abdullâh b. Ahmed el-Belhî el-Kaʿbî, Kabûlu’l-ahbâr ve maʿrifetu’r-ricâl, thk. 

Ebû Amr el-Hüseynî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 2/332-333. 
76  Ebû Caʿfer Muhammed b. Amr el-Mekkî el-Ukaylî, ed-Duʿafâu’l-kebîr, thk. Abdulmuʿtî Emîn 

Kalʿacî (Beyrut: Dâru’l-Mektebeti’l-İlmiyye, 1984), 4/104. 
77  Ebû Abdurrahmân Ahmed b. Şuʿayb el-Horâsânî en-Nesâî, ed-Duʿafâ ve’l-metrûkûn, thk. 

Mahmûd İbrahim Zâyed (Halep: y.y., 1976), 92. 
78  Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed er-Râzî İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-taʿdîl 

(Haydarabad; Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1952), 8/7. 
79  Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân el-Bustî, el-Mecrûhîn mine’l-muhaddisîn ve’d-duʿafâ ve’l-

metrûkîn, thk. Mahmûd İbrahim Zâyed (Halep: Dâru’l-Vaʿy, 1976), 2/262-263. 
80  İbnu’l-Mulakkın, Muhtasaru Telhîsi’z-Zehebî, 2/694.  
81  Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî Ebû Bekir el-Bağdâdî İbn Mücâhid, Kitâbu’s-sebʿa fi’l-

kırâʾât, thk. Şevkî Dayf (Mısır: y.y., 1980), 52. 
82  İbnu’l-Enbârî, Îdâhu’l-vakf ve’l-İbtidâʾ, 1/14. 
83  Ali el-Kârî, Mirkâtü’l-mefâtîh, 4/1501. 
84  Ebü’l-Kâsım Yûsuf b. Alî el-Yeşkurî Ebü’l-Kâsım el-Huzelî, el-Kâmil fi’l-kırâʾâti’l-aşr ve’l-

erbeîne’z-zâideti aleyhâ, thk. Cemâl b. es-Seyyid b. Rifâʿî eş-Şâyib (b.y.: y.y., 2007), 312. 
85  Sehâvî, Cemâlu’l-kurrâʾ, 606-608; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. 

Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebû’l-Fadl 
İbrâhîm (b.y.: el-Heyʾetü’l-Mısriyyeti’l-Âmme li’l-Küttâb, 1974), 1/322.  

86  Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ, 606-608. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|14 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

-Harekelerinde ihtilaf olan kelimelerin ortasını harekeleyip sâkin okumamaktır. 

Çünkü hareke sükûna göre daha işbâ’lı ve tefhîmlidir. Nitekim Dânî, İbn Abbas’tan “Kur’an 

teskîl ve tefhîmle inmiştir. Cum(u)a/ جمعة vb. kelimelerin teskîlle gelmesi gibidir.” demiştir. 

Dânî, sonra Zeyd b. Sâbit’ten merfûan “Kur’an tefhîm ile indi.” hadisini nakletmiştir. Bu 

hadisin râvilerinden birisi olan Muhammed b. Mukâtil, Ammar’ı “ نذُْرا   أ وْ  عُذْرا   ” ve “ ِد ف يْن  ”الصَّ

derken duydum demiştir.87 Yani bu kelimelerin ortalarının harekelenmesini kastetmiştir. 

Dânî, Ebû Ubeyde’nin “Hicazlılar, bir kelime dışında kelamının hepsinde tefhîmlidirler. O 

kelime “  ة  kelimesi olup onlar, bu kelimeyi cezmlerler. Necidliler ise bir kelime dışında ”ع شْر 

kelamlarında tefhîmi terk ederler. O kelime “  ة  kelimesidir. Onlar bu kelimeyi kesreyle ”ع شِر 

telaffuz ederler.” sözünün bunu desteklediğini söyler. Dânî, hadisin tefsirine en uygun 

olanın bu te’vil olduğunu söylemiştir.88  Buna göre bu yorum doğrudur.89 Diğer benzer 

rivâyetler de bu görüşü destekler.90  

-Bu hadisin anlamı, vakıf ve ibtidâ yönünden Kur’an’ın hakkını vermektir. Çünkü 

fâsılalara riâyet etmek, beyanda ziyadeliğe sebep olur. Beyanın ziyâdeliğiyse tâzime 

götürür.91  

-“Kur’an önce tefhîmle indirildi, sonra imâleye ruhsat verildi.” demektir.92 Ebû 

Abdillah Hüseyin b. Hasan el-Halîmî (ö. 403/1012), bu ruhsatın sadece imâlenin güzel 

olduğu yerlerde verildiğini ve bu ruhsat da Cibrîl (a.s) vâsıtasıyla gelmiş demektir. Ancak 

Kur’an’ın lafzı tefhîmle inmiş imâleyle değil demektir.”93  

-Hicâzlıların lügatinda elifin vâv gibi okunmasıdır. Mesela salât/ صلٰوة, zekât/ زكٰوة ve 

mişkât/ مشكٰوة kelimelerini ne hâlis elif ne de sahih bir zammeyle değil zammeye revm 

ederek söylemeleridir. Tefhîm, sıhhat ve fesâhat olarak imâleden daha fasih ve sahih 

olduğuna da işaret etmektedir.94  

-Erkekler gibi dolgun bir sesle okuyup kadınlar gibi kısık sesle okumamaktır.95 Alî el-

Kârî (ö. 1014/1605), İbn Hacer’in (ö. 852/1449), de aynı tanımına dayanarak bu hadisin 

yorumunun tâzim manasından uzak olduğunu söyler.96 Aynı tanımı yapan Halîmî, erkekler 

gibi tok bir sesle okumanın anlamının bazı kurrâ’nın imâle okuyuşlarına ters olmayacağını 

 
87  Ebû Caʿfer Muhammed b. Saʿdân el-Kûfî İbn Saʿdân, el-Vakf ve’l-ibtidâʾ fî Kitâbillâh, thk. Ebû 

Beşer Muhammed Halîl ez-Zarûk (Dubai: y.y., 2002), 71.  
88  Süyûtî, el-İtkân, 1/322. 
89  Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ, 606-608. 
90  Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Alî el-Hüsrevcirdî el-Beyhakî, Şuʿabü’l-îmân, thk. 

Abdulaliyy Abdulhamîd (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2003), 3/547; el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-
Müstedrek ale’s-Sahîhayn, 2/252, 264.  

91  Zeynuddîn Muhammed Abdirraûf b. Tâcu’l-Ârifîn el-Haddâdî el-Münâvî, Feydu’l-Kadîr fî 
Şerhi’l-Câmiʿi’s-sağîr (Mısır: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetu’l-Kübrâ, 1937), 3/56. 

92  Süyûtî, el-İtkân, 1/322. 
93  Ebû Abdullâh Hüseyn b. el-Hasen b. Muhammed b. Halîm el-Curcânî el-Halîmî, el-Minhâc fî 

Şuʿabi’l-îmân, thk. Hilmî Muhammed Fûde (b.y.: y.y., 1979), 2/238. 
94  Ebü’l-Münzir Seleme b. Muslim b. İbrâhîm es-Suhârî, el-İbâne fî’l-lugati’l-Arabiyye, thk. 

Abdulkerîm Halîfe vd. (Meskat: y.y., 1999), 1/329. 
95  Süyûtî, el-İtkân, 1/322. 
96  Ali el-Kârî, Mirkâtu’l-mefâtîh, 4/1501. 



15|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

da eklemiştir.97 Abdurraûf el-Munâvî (ö. 1031/1622) ise erkekler gibi okuyup kadın sesi 

gibi kısmamayı tâzim sebebi saymıştır. Bazı kurrânın ihtiyarı olan imâlenin de bu anlamda 

kerâhete sebep olmayacağını söyler.98 Hüzelî de, imâleyi inkâr edenlerin selefin icmâına 

aykırı davrandıklarını ifade ettikten sonra bu kişiler hakkında hüsn-ü zan besleyerek 

onların bu sözünden imâleden maksatlarının kesreye benzer imâle-i şedide olacağını 

söyler. Çünkü Kureyş lügati imâleyle tefhîm arasında bir okuyuştur. İmâleyse Medînelilerin 

kıraatidir. Tefhîm, imâlenin zıddı olsaydı muhâcir ve ensarın hepsi bu okuyuşu seçerdi.99 

demiştir. Bu bilgilerden kadın sesi gibi kısık okumama anlamı anlaşılacağı gibi kadınlar gibi 

imâleye benzer okuyuşlar sergilemeyip dolgun bir sesle okumak anlaşılabilir.   

-Ebû Amr, “fethi işbâ” etmek demektir.”100 demiştir. Yani feth(a) okuyuşu dolgun 

yapmaktır.  “Ağızlarınızı Kur’an okurken doldurun.”  hadisinde ağzı doldurmak, “kıraati 

tefhîm ve harflerin tebyîni” şeklinde yorumlanmıştır.101 Bu rivâyet aslında tefhîmden 

kastın fonetik açıdan dolgun okunma olduğunu gösterir. 

Bu bilgiler, konumuz açısından analiz edildiğinde fonetik olarak bu hadis rivâyetinin 

tağliz sıfatı olan harflerin kalın okunarak; terkîk sıfatına haiz olanların imâle edilmediği 

müddetçe dolgun bir sesle okunması gerektiği anlamına geldiği söylenebilir.   

4. Tefhîm Harflerinin Kelime İçerisinde Zıddı Olan Harflerle Etkileşimi 

Tefhîm ve terkîk kavramları, fasih dilde ve halk dilinde farklı uygulanır. Bu iki sıfat, 

fasih dilde harflerle irtibatlı birer olgu iken halk dilinde siyaktaki mevkiiyle ilgilidir.102 Yani 

kelimenin hangi harfle başladığına, içinde kalın harf olup olmadığına vb. durumlara göre 

değişen bir durumdur. Kelimenin tamamını ince veya kalın yapabilir. Bu Türkçe’deki büyük 

ünlü uyumuna uymaktadır. Ancak Türkçe’de bu kural fasih iken Arapça’da halk dilinde bir 

uygulama olduğu anlaşılır. 

Fasih dilde ve bunun yansıması olan Kur’an fonetiğinde bu meselenin vuzuha 

kavuşması için dilcilerin ve kurrânın bu husustaki görüşlerinin bilinmesi önemlidir. 

Dilcilerin ve kurrânın bir harfin yanındaki harfin tefhîm veya terkîkinden etkilenip 

etkilenmeyeceğiyle ilgili verdiği bilgi ve örnekler şunlardır:  

Zemahşerî (ö. 538/1144), ğayn/ غ, hâ/ خ ve kâf/ ق ile bulunan sînlerin sâd ile 

okunabileceğini söylemiştir.103 Ezherî, kalın ve ince ses uyumu olsun diye bazı kelimelerde 

kalınlar inceye kalp edildiğini söylemiştir. Mesela Temim lügatına göre “ ِاتم  ,kelimesi ”ا ص 

ة “ اطِم “ kelimesinin cem‘idir. Ancak ”اصُْط مَّ  kelimesinin bu şekilde kalın olması kerih ”ا ص 

 
97  Halîmî, el-Minhâc, 2/238. 
98  Munâvî, Feydu’l-Kadîr, 3/56. 
99  Ebü’l-Kâsım el-Huzelî, el-Kâmil, 312. 
100  Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ, 606-608. 
101  Ebû Suleymân Hamd b. Muhammed b. İbrâhîm b. el-Hattâb el-Bustî el-Hattâbî, Garîbu’l-

Hadîs, thk. Abdülkerîm İbrâhîm el-Azbâvî (Dımaşk: y.y., 1982), 3/215. 
102  Temmâm Hassân, Menâhicü’l-bahs fi’l-lüga (Mektebetü’l-Anglo el-Mısrıyye, ts.), 153. 
103  Mahmûd b. Ömer Zemahşerî vd., el-Keşşâf an hakâ’ikı gavâmidi’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî 

vucûhî’t-te’vîl: Keşșaf tefsiri: (metin-çeviri) (Fatih, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı, 2016), 5/284-285. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|16 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

görüldüğü için dâ/ ط harfini tâ/ ت harfine çevirmişlerdir.104 Bu çeviride kesre harekenin 

etkisi görülmektedir. Ezherî’nin nakline göre  " نأى" kelimesinde nûn ve hemzeyi kesreyle 

okuyanlar hemzeyi imâle edince nûnu ve hemzeyi kesreye tâbi olarak kesrelemişlerdir. Her 

ikisini fetha okuyanlar en fasih lügat olan tefhîm’i tercih ettiklerindendir. Nunu fethalayıp 

hemzeyi kesreleyenler nunu asılda meftuh olan fâu’l-fiil kılmışlar hemzeyi de yâ’ya yakın 

olduğu için imâle etmişlerdir. Burada imâle kesreyle; feth, fetha ve tefhîmle ifade 

edilmiştir.105 Bu sözlerden anlaşılan imâleli kelimenin yanına gelen harf de diğerinden 

etkilenerek imâleli okunmuş ve âdeta bir ses uyumu olmuştur. Ancak imâlenin kendi 

varlığıysa sebeplere bağlıdır.  

İmâlenin sebebi kesre veya yâ harfine uyum kastı, elifin meksur bir harften veya 

yâ’dan münkalib olması, meftûh yâ’ya dönüşmüş olması, fâsılalar için olması veya bir 

yönden öncesindekini imâledir. İmâle, yapıldığı yerler açısından üç nevidir. Eliften önceki 

fethayı kesreye imâle edip elifin yâ tarafına imâlesi, hâ/ ه’dan önceki fethayı kesreye imâle 

ve râ/ ر harfinden önceki fethayı kesreye imâledir. Eliften önceki fethayı kesreye imâle, elifi 

yâ’ya imâle olarak anlaşılır.106     

Hâ-i te’nîsten önceki harf, vakıf halinde imâle edilir. Eğer hâ’dan önceki harf râ ise 

imâle kabîhtir. İsti’lâ harfiyse mütevassıttır (yani iki vecih câizdir.). Hâ’dan önce imâlenin 

olmasının sebebi, hâ harfi mahreç ve hâfâ sıfatı yönünden elife müşabihtir. Aynı zamanda 

mana yönünden de elif müenneslik içindir. Eliften önceki harf, imâle edilirse o zaman hâ-i 

te’nisten önce de imâle var demektir. Elif, vakıf halinde imâleyi daha çok kabul edebilen bir 

harftir. Hâ/ ه da elife benzediğine göre vakıf halinde hâ’dan önce imâle güzel olur 

demektir.107  

Yahya b. Şeref en-Nevevî (ö. 676/1277), Müslim Şerhi’nde ribâ kelimesi hakkında 

Hamza ve Kisâî’nin bu kelimede imâle yapmasının sebebinin râ’nın meksur olmasına; 

geriye kalan kurrânın tefhîmle okumasını ise bâ’nın fethasına bağlamaktadır.108  

 “ ِ  إنَِّا  إِنَّا  لِِلَّ راجِعُون   إِل يْهِ  و  ” âyetinde Kisâî’nin bazı rivayetlerinde “ إنَِّا” ve “ ِ  kelimesinin ”لِِلَّ

lamında imâle yaptığı söylenir. Bu imâle, kesreden ve kesret-i isti’mâlden dolayı câizdir. 

Hatta ikisi bir kelime konumunda olur. Ferrâ ve Kisâî, “ إنَِّا” kelimesinin Allah lafzıyla birlikte 

olmasının dışında imâlesi câiz değildir. Çünkü harflerde ve onlar makamına kaim olanlarda 

asıl olan imâlenin olmamasıdır.” demişlerdir.109 

 
104  Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, thk. Muhammed 

Avd Mirʿab (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 2001), 12/111; Cevherî, Tâcu’l-arûs, 
32/492. 

105  Ezherî, Meʿânî’l-kırâât, 2/99. 
106  Esterâbâzî, Şerhu Şâfiyeti İbni’l-Hâcib, 3/4. 
107  Esterâbâzî, Şerhu Şâfiyeti İbni’l-Hâcib, 3/24. 
108  Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim (Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1972), 11/8. 
109  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 4/133. 



17|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

 kelimesinde imâlenin tevcihi, elif ve meksur râ arasında tenâsüptür.  Ayrıca ”كافِرِين  “  

kesrenin râ dışındaki harflerde de müessir olduğunu tenbihtir.110 Kâfirîn/  كافِرِين   

kelimesindeki fethse aslına itibarladır. Ancak imâle, dört kesre bir araya geldiği içindir. 

Bunlar fâ ve râ’nın kesresi ve iki kesre makamına kâim olan yâ harfidir. Bu dört kesre elifi 

güçleriyle kendisine çekmiştir. eş-Şâkirîne/ الشَّاكِرين     kelimesinde imâle yapılmamasının 

sebebine gelince üç sebepten dolayı imâle yapılmamıştır. Birincisi, lâm şine idğam 

edilmiştir. İmâle teşdidle birlikte kerihtir. İkincisi, bu kelime Kur’an’da kâfirîn/ كافِرِين      

kelimesi kadar çok geçmemektedir. Üçüncüsü, şîn, cîm ve yâ dil ortası ve üst çene arasından 

çıkar. Yâ harfinin mücâviri olduğu için yâ’da imâle kerih olduğu gibi şîn’de de kerih 

sayılmıştır.111    

ر  “  kelimesindeki terkîkin tevcihiyse mücâveret tenâsübüdür. Yani yanyana gelen ”بِش ر 

harflerin birbirinin sesinden etkilenerek bir uyum içinde okunmasıdır. Bu, terkîkten dolayı 

terkîk, imâleden dolayı imâle olmasıdır. “ ا ار   gibi mükerrer olan râ’larda tefhîmin vâcip ”مِدْر 

olmasının tevcihiyse râ’nın kardeşiyle münasip olması başka bir harfle münasip 

olmasından daha güzel olmasıdır.112 

Ebü’l-Hasen el-Vâhidî’nin (ö. 468/1076) söylediğine göre kesreden sonra tefhîme 

çıkmamak için “ ضِع اف ا” kelimesinde imâle yapmak güzeldir. Böylece ses tek yolda olmuş olur. 

افوُا “  deki kesreyi belli ettiği için güzeldir.113”حِفْتُ “ kelimesinde imâleyse ”خ 

Ses uyumuna en güzel uyum örneği imâledir. “ رمى” ve “ باع” babından olan 

kelimelerde “ طاب،خاف،صغى،طغى” gibi mâ-kablinde isti‘lâ harfi olsa bile imâle yapılır.114 

Bunun sebebi, İbn Hâleveyh’in dediği gibi yazıyla sesin uyumlu olmasıyla tek bir iş 

yapılmasıdır. Yani imâle olması için ya yazıda yâ yazılacak ya da yâ asıllı olacaktır. Bundan 

dolayı “ أ ٰ  ر  م  ق  الْ   ر  ” kelimesinde iki sâkinin ictimâından dolayı yâ/ ى yazıda veya telaffuzda 

olmayınca fethle okunması gündeme gelmektedir.115  “ ٰطٰه”da Nehhâs’a göre imaleyle 

okuyanlara bir sebep ve illet yoktur.116 

Ayrıca tefhîm ve terkîk kavramları sıfat-ı lâzime mi yoksa sıfat-ı ârıza mıdır? Bunun 

bilinmesi, kalın ve ince harflerin birbirinden etkilenip etkilenemeyeceğinin bilinmesi 

açısından önemlidir. Çünkü tefhîm ve terkîk birer sıfat-ı lâzimeyse terkinde harfin zatı 

bozulacağı için tefhîm ve terkîk sıfatlarının terk imkânı söz konusu olmayacaktır. Ancak 

sıfat-ı ârızaysa burada biraz genişlik mümkündür. Ahmed el-Hefeyân, “Tefhîm ve terkîk, 

istifâl ve isti‘lâ sıfatlarının sonucudur. Yani harflerin sıfat-ı lazimesi, harfin hakkı, sıfat-ı 

ârızasıysa müstehakkıdır. İstifâl, harfin hakkı, terkîkse onun sonucu olarak müstehakkıdır. 

 
110  Muhibbiddîn en-Nuveyrî, Şerhu Tayyibeti’n-Neşr, 1/611. 
111  İbn Hâleveyh, İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa, 50. 
112  Muhibbiddîn en-Nuveyrî, Şerhu Tayyibeti’n-Neşr, 1/611. 
113  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 9/506. 
114  Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Amr ez-Zemahşerî, el-Mufassal fî sınaʿati’l-iʿrâb, thk. Alî bû-

Mulahham (Beyrut: y.y., 1993), 472. 
115  İbn Hâleveyh, İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa, 101. 
116  Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Yemenî eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr (Dımaşk: y.y., 1993), 

3/419. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|18 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

İsti‘lâ, harfin hakkı, tefhîmse onun müstehakkıdır. Çünkü müstehak haktan doğan sonraki 

haklardır.”117 demiştir. Buna göre tefhîm ve terkîk, sıfat-ı ârızadır. Ancak bir harften tefhîm 

veya terkîk kaldırıldığı zaman isti‘lâ veya istifâl de kaldırılmış olur. Bu da sıfat-ı lâzimenin 

terkine sebep olur. Teorik olarak tefhîm ve terkîke sıfat-ı ârıza denilmesi sadece lafzî bir 

ihtilaftır. Etki açısından bakıldığında tefhîm ve terkîk, sıfat-ı lâzime etkisi verir. Ancak 

tefhîm ve terkîk lâm ve râ gibi bazen kalın bazen ince harfleri de kapsadığı için mutlak 

anlamda sıfat-ı lâzime denilmeyeceği için sıfat-ı ârıza sayılmış olabilir.  

İbnü’l-Cezerî, Mukaddime’de “terkîkât” bahsi açmış ve daima ince okunması gereken 

harflerin istifâl harfleri olduğu ve kalınların yanına gelen ince harflerin kalın okunmaması 

gerektiğini birçok örnekle bildirmiştir. Bu örnekler arasında “ ِ  kelimelerindeki ”أ عُوذُ “ ve ”أ لِلَّ

hemzelerin; “ ْلْي ت ل طَّف “ ,”و  ع ل ى  ِ  و  اللَّّ ”, “ ل   ال ِن   و  الضَّ ”, kelimelerindeki lâm’ların; “  ة خْم ص  ضْ “ ve ”م  ر   ”م 

kelimelerindeki mimlerin; “  ب رْق” ve “  ب اطِل” kelimelerindeki bâ’ların önündeki veya 

sonundaki isti‘lâ harfleri veya ayn gibi dolgun harflerden dolayı kalın okunmaması 

gerektiği beyan edilmiştir. Bu izahatlar, fasih Arapça’da ve Kur’an fonetiğinde Türkçe’deki 

büyük ünlü uyumunun ilkesel olarak olmadığını gösterir.    

Sehâvî demiştir ki; “Araplar, sesin yerinde uyumlu olmasına dikkat edip farklılık 

olmaması için tahfif ve teshil yaparlar. Ancak kurrâ ise bu sebeplere değil sadece rivâyet ve 

nakle göre okurlar. Nitekim kurrâ, bazı yerlerde imâle bazı yerlerde imâle yapılabilecekse 

de nakil yoksa fethle okurlar.”118  

Sehâvî’nin de görüşünü İbnü’l-Cezerî’nin ifâdelerine eklediğimizde Kur’an 

fonetiğinde kıraat vechi olarak nakledilmediği müddetçe kelimenin içindeki bir harfin diğer 

harfin kalınlık veya inceliğinden etkilenmesine izin verilmediği anlaşılır. Ancak sehven 

yapılan okumalarda mananın değişip değişmediğine bakılır. Mana değişirse Kur’an’ın ifade 

ettiği Allah’ın muradına aykırı olduğu için câiz olmaz. 

SONUÇ 

Tecvid ilminde fonetik olarak en dikkat çeken kavramlardan birisi de tefhîmdir.  

Tefhîm için tağliz ve feth mürâdif olarak kullanılmıştır. Ancak bu kullanımlardan herbirinin 

hakîkî manada olduğu söylenemez. Çünkü kalın okumayı mutlak anlamda ve hakîkî 

anlamda karşılayan kavram tağlizdir. İnce okunma anlamını mutlak anlamda bulunduran 

ise terkîktir. Tağliz’in daha çok lâm’ın kalın okunmasında kullanıldığı söylense de âlimlerin 

kullanımlarının daha net çizgilerle ayrılması için tefhîm kavramı yerine tağlizin 

kullanılması daha yerinde olur. Çünkü tefhîm kavramı hem kalınlık hem incelerin dolgun 

okunması anlamında kullanılabilen bir sıfat olduğu görülmüştür.  Tefhîm gibi iki zıt manaya 

delalet etmeyen ve salt kalınlık anlamı bulunan tek kavram tağlizdir. Tefhîm kavramı, feth 

anlamında da kullanıldığından feth ve tefhîm kelimelerinin eş anlamlı olduğu söylenebilir. 

Durum böyle olunca tefhîm ve feth kavramları, dolgun okumak anlamında birleşmiştir. 

Ancak feth, ağzın açılarak okunması anlamında kullanıldığında tağliz sıfatı ile okunan 

 
117  Ahmed Mahmud Abdüssemî‘ el-Hafeyân, el-Vâfî fî keyfiyyeti tertîli’l-Kur’ân’il-Kerîm (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 94. 
118  Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ, 600. 



19|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

harflerde de bulunur. Bu da fethin ve tefhîmin aslında tağliz ve terkîki içine alan çatı kavram 

olduğunu gösterir. Yani feth ve tefhîm dolgun okumak anlamına gelip dolgunluğun isti‘lâ 

harflerinde tağliz sıfatıyla; istifâl harflerinde tefhîmle tecelli edeceği anlamına gelir.  

Bu sonuç, Kur’an’ın tefhîmle indirildiği anlamına da uymaktadır. Çünkü bu rivâyetin 

te’villerine bakıldığında tefhîm, mana yönünden tâzim anlamında, fonetik yönden canlı ve 

dolgun bir sesle okuma anlamında, Arapdili yönünden harfin cezmli olmayıp cezmden daha 

dolgun olan harekeli olması anlamında kullanılmaktadır. “Kur’an, tefhîmle ind(irild)i.” 

rivâyetinin işârî anlamının da Kur’an’ın önce tefhîm/feth sonra imâleyle indi(ril)diği 

anlamına geldiği söylenmektedir. Bu te’villerin hepsinin ortak yönü aslında fonetik olarak 

dolgun okuma anlamında birleşmeleridir. Buna en güzel örnek Allah lafzındaki lâm’ın ince 

okunma sebebi olan kesre olmadığı müddetçe tağlizle okunmasının tâzim anlamı 

içermesidir. Ancak Allah lafzında tâzim anlamına yönelik lâm’ın tağlizle okunması güzel 

görülse bile nakil olmadığı müddetçe kelimenin baştan sona kalın okunması câiz 

görülmemiştir. Bu şekildeki uyumun efsah lügatı bırakın fasih lügatte bile olmadığı, olsa 

olsa halk dilinde olacağı ifade edilmiştir. Kur’an vecihlerinin fasih veya efsah olan lüga tlere 

uyması gerektiği düşünüldüğünde Kur’an fonetiğinde büyük ünlü uyumu mümkün değildir. 

Çünkü Arapça’da kesre imâleye sebep olacak kadar ince olan bir hareke olup en kalın harfte 

bile kalın ses veremezken kelimenin baştan sona kalın okunmasına izin vermeyeceği 

âşikardır.  

İbnü’l-Cezerî gibi âlimler de bunun imkânsızlığı üzerinde birleşmiştir. Bazı 

kelimelerde var olan uyumsa sebebe bağlı istisnâî örnekler olduğundan aslında kurallı 

değil yine özel konumda olduğundan yine büyük ünlü uyumunun imkânsızlığına delil 

oluşturur. Buna delil olan şeylerden biri de Arapça’da harflerin tamamının sessiz olup kalın 

ve ince olarak ayrılmasından dolayı cezmli hallerinde bile kalın okunmasıdır. Mâ-kabli ve 

mâ-badindeki kalın ve ince harflerden etkilenen harflere bakıldığında dâimî kalın 

harflerden hiçbirinin bulunmaması da tezimizi desteklemektedir. Bu kısım harfler ya istifâl 

grubunda ya zâid harf veya fer‘î harf grubundadır. Bunlardan aslî harf olanlar arasında lâm 

ve râ harfleri bulunmaktadır. Bu iki harfin etkilenme sebebiyse kendilerinde inhirâf 

sıfatının bulunması olabilir. Ayrıca bu iki harfin kalın ve ince okunduğu durumlarda da 

mana bozulmamaktadır.  

KAYNAKÇA 

Abdülhamit Ömer, Ahmet Muhtâr. Mu‘cemü’l-lügati’l-arabiyyeti’l-mu‘âsıra. Âlemü’l-

Kütüb, 2008. 

Alemüddîn es-Sehâvî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Abdussamed el-Hemedânî. 

Cemâlu’l-kurrâʾ ve kemâlu’l-ikrâʾ. thk. Mervân el-Atiyye - Muhsin Hirâbe. Dımaşk; 

Beyrut: y.y., 1997. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed. Mirkâtu’l-mefâtîh Şerhu 

Mişkâti’l-mesâbîh. 9 Cilt. Beyrut; Lübnan: Dâru’l-Fikr, 2002. 

Besse el-Mısrî, Mahmud b. Ali. el-Amîd fî ilmi’t-tecvîd. İskenderiye: Dâru’l-akîde, 2004. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Alî el-Hüsrevcirdî. Şuʿabu’l-îmân. thk. Abdulali 

Abdulhamîd. 14 Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2003. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|20 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

Buhârî, Ebû Abdullâh Muhammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm. et-Târîhu’l-Kebîr, thk. Heyet.  9 

Cilt. Haydarabad: Dâiratü’l-Meʿârifi’l-Osmâniyye, ts. 

Câziye, Megârî. es-Simâtü’l-fonolociyye li’l-fonimâti’t-temeyyüziyye min manzûri 

ulemâi’t-tecvîd: kırâatün fi’n-nizâmi’t-tekâbulî li’tefhîm ve’t-terkîk”. Cusûru’l-

Ma‘rife 8/4 (4 Aralık 2022), 163-175. 

Cermî, İbrahim Muhammed. Mu‘cemü ulûmi’l-Kur’ân. Dımeşk: Dâru’l-Kalem, 2001. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd. Câmiu’l-beyân fi’l-kırââti’s-sebʿ. b.y.: Câmiatu’ş-Şârika, 2007. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd. et-Tahdîd fî’l-itkân ve’t-tecvîd. thk. Gânim Kaddûrî Hamed. 

Bağdat: y.y., 1988. 

Durmuş, İsmail. “Harf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/158-163. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1997. 

Durmuş, İsmail. “Tenâfür”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/439-441. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Durmuş, İsmail - Yüksel, Ahmet. “Savtiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

36/204-206. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Dûserî, İbrâhim b. Saîd. Muhtasaru’l-ibârât li mustalahâti’l-kırâât. Riyâd: Dâru’l-Hadâra, 

2008. 

Ebû Hanîfe, Nu‘mân b. Sâbit. el-Maksûd fi’s-sarf. Mektebetü lisâni’l-Arab, ts. 

Ebû Muhammed el-Vâsitî, Abdullâh b. Abdilmüʾmin b. el-Vecîh b. Abdullâh b. Alî b. el-

Mubârek. el-Kenz fi’l-kırâʾâti’l-aşr. thk. Hâlid el-Meşhedânî. 2 Cilt. Kahire: 

Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dînîyye, 2004. 

Ebû Muhammed eş-Şâtibî, Ebû Muhammed el-Kâsım b. Fîreh er-Ruʿaynî. Hırzü’l-emânî ve 

vechu’t-tehânî fi’l-kırâʾâti’s-sebʿ. thk. Muhammed Temîm ez-Zaʿbî. b.y.: y.y., 2005. 

Ebû Nasr el-Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî el-Fârâbî. Tâcu’l-luga ve 

sıhâhu’l-Arabiyye. thk. Ahmed Abdulğafûr Attâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 

1987. 

Ebû Şâme, Ebü’l-Kâsım Abdurrahman b. İsmail el-Makdisî ed-Dimeşkî. İbrâzü’l-meʿânî 

min Hirzi’l-emânî. b.y.: y.y., ts. 

Ebü’l-Kâsım el-Hüzelî, Ebü’l-Kâsım Yûsuf b. Alî el-Yeşkurî. el-Kâmil fi’l-kırâʾâti’l-aşr ve’l-

erbeʿîne’z-zâide aleyhâ. thk. Cemâl b. es-Seyyid b. Rifâʿî eş-Şâyib. b.y.: y.y., 2007. 

Esterâbâzî, Muhammed b. el-Hasan er-Razî Necmu’d-Dîn. Şerhu Şâfiyeti İbni’l-Hâcib. thk. 

Heyet. Beyrut: y.y., 1975. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî. Meʿânî’l-kırâʾât. 3 Cilt. Suudi 

Arabistan: Câmiatü’l-Melik Suûd, 1991. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî. Tehzîbu’l-luga. thk. Muhammed 

Avd Mirʿab. 8 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 2001. 

Fîrûzâbâdî, Ebû’t-Tâhir Muhammed b. Yaʿkûb. Besâʾiru zevî’t-temyîz fî letâʾifi’l-Kitâbi’l-

Azîz. thk. Muhammed Alî en-Neccâr. 6 Cilt. Kahire: el-Meclisü’l-Aʿlâ, ts. 

Hafeyân, Ahmed Mahmud Abdüssemî‘. el-Vâfî fî keyfiyyeti tertîli’l-Kur’ân’il-Kerîm. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

Hâkim, Ebû Abdullâh Muhammed b. Abdullâh en-Nîsâbûrî. el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn. 

thk. Mustafâ Abdulkâdir Atâ. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1990. 



21|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdurrahmân el-Ferâhîdî. Kitâbu’l-ayn. thk. Mehdî el-Mahzûmî - 

İbrâhîm es-Sâmerrâî. 8 Cilt. Beyrut: Mektebetü’l-Hilâl, 1988. 

Halîmî, Ebû Abdullâh Hüseyn b. el-Hasen b. Muhammed b. Halîm el-Curcânî. el-Minhâc fî 

Şuʿabi’l-îmân. thk. Hilmî Muhammed Fûde. 3 Cilt. b.y.: y.y., 1979. 

Hassân, Temmâm. Menâhicü’l-bahs fi’l-lüga. Mektebetü’l-Anglo el-Mısrıyye, ts. 

Hattâbî, Ebû Suleymân Hamd b. Muhammed b. İbrâhîm b. el-Hattâb el-Bustî. Garîbu’l-

Hadîs. thk. Abdulkerîm İbrâhîm el-Azbâvî. 3 Cilt. Dımaşk: y.y., 1982. 

Hayra, Buhârî. Zâhiratü’t-tefhîm ve’t-terkîk beyne ulemâi’t-tecvîd ve ulemâi’l-esvât”. 

Dirâsât ve Ebhâs: el-Mecelletü’l-Arabiyye fi’l-Ulûmi’l-İnsâniyye ve’l-İctimâiyye 13/2 

(Nisan 2021), 179-189. 

İbn Bâbşâz, Ebü’l-Hasen Tâhir b. Ahmed b. Bâbşâz en-Nahvî. Şerhu’l-Mukaddimeti’l-

Hamâse. thk. Hâlid Abdulkerîm. 2 Cilt. Kuveyt: el-Matbaatü’l-Asriyye, 1977. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed er-Râzî. el-Cerh ve’t-Taʿdîl. 

9 Cilt. Haydarabad; Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1952. 

İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris el-Kazvînî. Mucmelu’l-luga. 2 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, ts. 

İbn Hâleveyh, Ebû Abdullâh el-Hüseyn b. Ahmed b. Hâleveyh. el-Hucce fi’l-kırâʾâti’s-sebʿa. 

thk. Abdu’l-Âl Sâlim Mekrem. Beyrut: y.y., 1981. 

İbn Hâleveyh, Ebû Abdullâh el-Hüseyn b. Ahmed b. Hâleveyh. İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa ve 

ilelihâ. thk. Ebû Muhammed el-Esyûtî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed el-Bustî. el-Mecrûhîn mine’l-muhaddisîn ve’d-duʿafâ 

ve’l-metrûkîn. thk. Mahmûd İbrahim Zâyed. 3 Cilt. Halep: Dâru’l-Vaʿy, 1976. 

İbn Hişâm el-Lahmî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed b. Hişâm. el-Medhal ilâ takvîmi’l-

lisân. thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin. Beyrut: y.y., 2003. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fadl Muhammed b. Mukerrem b. Alî Cemâluddîn b. Manzûr er-

Ruveyfiʿî. Lisân’l-Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1993. 

İbn Mekkî, Ebû Hafs Ömer b. Halef b. Mekkî es-Sıkıllî el-Himyerî. Teskîfu’l-lisân ve telkîhu’l-

cinân. b.y.: y.y., 1990. 

İbn Mücâhid, Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî Ebû Bekir el-Bağdâdî. Kitâbu’s-sebʿa 

fi’l-kırâʾât. thk. Şevkî Dayf. Mısır: y.y., 1980.  

İbn Saʿdân, Ebû Caʿfer Muhammed b. Saʿdân el-Kûfî. el-Vakf ve’l-ibtidâʾ fî Kitâbillâhi Azze 

ve Celle. thk. Ebû Beşer Muhammed Halîl ez-Zarûk. Dubai: y.y., 2002. 

İbn Sîde, Ebû el-Hasan Alî b. İsmail b. Sîde el-Mursî. el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʿzam. thk. 

Abd el-Hamîd Hendâvî. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

İbnu’l-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım. Îdâhu’l-vakf ve’l-İbtidâʾ. thk. Muhyiddîn 

Abdurrahman Ramazan 2 Cilt. Dımaşk: Matbûʿâtu Mecmaʿi’l-Luğati’l-Arabiyye, 1971. 

İbnu’l-Kâsih, Ebü’l-Kâsım Alî b. Osmân b. Muhammed b. Ahmed b. el-Hasan. Sirâcü’l-

kârîʾi’l-mubtedi ve tizkâru’l-mukriʾi’l-müntehî. Mısır: y.y., 1954. 

İbnu’l-Mulakkın, Ebû Hafs Ömer b. Alî b. Ahmed el-Mısrî. Muhtasaru Telhîsi’z-Zehebî. thk. 

Cilt I-II: Abdullah b. Hamd el-Leheydân Cilt III-VII: Saʿd b. Abdillah b. Abdulazîz Âl 

Hamiyyed I-VIII fihrist cildiyle birlikte. Dâru’l-Âsıme, Riyâd: y.y., 1990. 



Kur’an Fonetiğinde Tefhîm Kavramının Mahiyeti ve Ses Uyumuna Etkisi|22 

                                                                       PAUİFD, 12 (2) 2025 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn b. el-Cezerî Muhammed. en-Neşr fi’l-kırâʾâti’l-aşr. 2 

Cilt. b.y.: y.y., ts. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn b. el-Cezerî Muhammed. et-Temhîd fî ilmi’t-tecvîd. 

thk. Alî Hüseyn el-Bevvâb. Riyad: y.y., 1985. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn b. el-Cezerî Muhammed. Manzûmetu’l-Mukaddime 

fîmâ yecibu ale’l-kâriʾ en yaʿlemeh. b.y.: y.y., 2001. 

Kaʿbî, Ebü’l-Kâsım Abdullâh b. Ahmed el-Belhî. Kabûlu’l-ahbâr ve maʿrifetu’r-ricâl. thk. 

Ebû Amr el-Hüseynî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

Kâdî, Abdülfettah b. Abdülgani b. Muhammed. el-Büdûru’z-zâhire fi’l-kırââti’l-‘aşri’l-

mütevâtire. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1981. 

Lezrak, Miflâh - Budâvûd, Berâhimî. “et-Tecelliyâtü’l-alofoniyye li-zâhirateyi’t-tefhîm 

ve’t-terkîk fi’l-Arabiyye”. Mecelletü Lüga-Kelâm 7/3 (05 Haziran 2021), 134-145. 

Marsafî, Abdülfettah b. es-Seyyid Acemî. Hidâyetü’l-kârî ilâ tecvîdi kelâmi’l-Bârî. 2 Cilt. 

Medîne-i Münevvere: Mektebetü Tayyibe, ts. 

Muhibbiddîn en-Nuveyrî, Ebü’l-Kâsım Muhammed b. Muhammed b. Muhammed. Şerhu 

Tayyibeti’n-Neşr fi’l-kırâʾâti’l-aşr. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 

Munâvî, Zeynuddîn Muhammed Abdirraûf b. Tâcu’l-Ârifîn el-Haddâdî. Feydu’l-Kadîr fî 

Şerhi’l-Câmiʿi’s-sağîr. 6 Cilt. Mısır: el-Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kübrâ, 1937. 

Nasr, Atıyye Kâbil. Gâyetül-mürîd fî ilmi’t-tecvîd. Kâhire, 7. Basım, 1992. 

Nehhâs, Ebû Caʿfer Ahmed b. Muhammed el-Murâdî. İʿrâbu’l-Kurʾân. thk. Abdulmunʿim 

Halîl İbrâhîm. Beyrut: Menşûrât Muhammed Alî Beydûn; Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2000. 

Nesâî, Ebû Abdurrahmân Ahmed b. Şuʿayb el-Horâsânî. ed-Duʿafâ ve’l-metrûkûn. thk. 

Mahmûd İbrahim Zâyed. Halep: y.y., 1976.  

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref. Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim. 18 Cilt. 

Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1972. 

Okumuş, Mesut. “Kur’ân İmlâsının Gelişim Süreci Üzerine Bazı Tespit ve 

Değerlendirmeler”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (01 Haziran 

2010), 5-37. 

Râzî, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn. Mefâtîhu’l-gayb. Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1999. 

Semânînî, Ebû’l-Kâsım Ömer b. Sâbit es-Semânînî. Şerhu’t-tasrîf.  thk. İbrâhîm b. Suleymân 

el-Beʿîmî. b.y.: y.y., 1999. 

Suhârî, Ebû’l-Munzir Seleme b. Muslim b. İbrâhîm. el-İbâne fî’l-lugati’l-Arabiyye. thk. 

Abdulkerîm Halîfe vd. 4 Cilt. Meskat: y.y., 1999. 

Süyûtî, Ebü’l-Fażl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. el-İtkân 

fî ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebû’l-Fadl İbrâhîm. 4 Cilt. b.y.: el-Heyʾetü’l-

Mısriyyeti’l-Amme li’l-Küttâb, 1974. 

Şâtıbî, Ebû İshâk İbrahim b. Mûsâ. el-Makâsıdü’ş-şâfiye fî Şerhi’l-Hulâsati’l-kâfiye. Mekke: 

Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 2007. 

Şevkânî, Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Yemenî. Fethu’l-Kadîr. Dımaşk: y.y., 1993. 

Tavîl, es-Seyyid Rızk. Medhal fî ulûmi’l-kırâât. el-Mektebetü’l-Faysaliyye, 1985. 



23|Yunus YALÇIN 

 
 

                                                                         PAUİFD, 12 (2) 2025 

Türkî Takî, Abdülcelîl. “et-Tefhîm ve’t-terkîk ve eseruhümâ fi’l-lügati’l-Arabiyye”. 

Mecelletü Câmiat-i Tikrît li’l-Ulûmi’l-İnsâniyye 14/6 (Haziran 2007), 40-61. 

Ukaylî, Ebû Caʿfer Muhammed b. Amr el-Mekkî. ed-Duʿafâu’l-Kebîr. thk. Abdulmuʿtî Emîn 

Kalʿacî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Mektebeti’l-İlmiyye, 1984. 

Zebîdî, Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzâk. Tâcu’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs. thk. 

Heyet. 4 Cilt. b.y.: Dâru’l-Hidâye, ts. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Amr. el-Mufassal fî sınaʿati’l-iʿrâb. thk. Alî bû-

Mulahham. Beyrut: y.y., 1993. 

Zemahşerî, Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. Amr. Esâsu’l-belâga. thk. Muhammed Bâsil Uyûnu’s-

Sevd. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998. 

Zamahşerî, Mahmûd b. Ömer vd. el-Keşşâf an hakâikı ğavâmidı’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî 

vucûhi’t-te’vîl: Keşșaf tefsiri: (metin-çeviri). 6 Cilt. Fatih, İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2016. 

Zerkeşî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Abdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî. el-Burhân fî ulûmi’l-

Kur’ân. thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhîm. 4 Cilt. b.y.: Dâru İhyâʾi’l-Kütübi’l-

Arabiyye, 1957. 

Zeynüddîn er-Râzî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdulkâdir el-Hanefî. 

Muhtâru’s-sıhâh. thk. Yûsuf eş-Şeyh Muhammed. Beyrut; Sayda: ed-Dâru’n-

Nemûzeciyye, 1999. 

  


