
 

 
 

e-ISSN: 2148-4899 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Pamukkale University Journal of Divinity Faculty 

Güz/Autumn, 2025, 12 (2), 216-239 

 
 

NAHİVDE KIYASA İTİRAZIN BİR YOLU OLARAK NAKZ: TEORİK ÇERÇEVE VE 

UYGULAMA ÖRNEKLERİ 

Naqḍ as a Form of Objection to Qiyās in Arabic Grammar: Theoretical Framework and 

Applied Examples 

                                                         

                                                                   Hasan Basri MERT 

Dr. Öğr. Üyesi, Kırklareli Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri 
Bölümü, Arap Dili ve Belagatı Anabilim Dalı, hasanbasrimert@gmail.com, ORCID: 
0000-0001-8953-468X. 

 

                                  Makale Bilgisi /  Article Information 
                      Makale Türü / Article Types:     Araştırma Makalesi/Research Article 

    Geliş Tarihi / Received:      01.09.2025 
 Kabul Tarihi / Accepted:       25.11.2025 
Yayın Tarihi / Published:      31.12.2025 

                                                     Cilt / Volume:      12 
                                                        Sayı / Issue:       2  
                                                      Sayfa/ Pages:      216-239 
 
 

Atıf / Cite as: Mert, Hasan Basri. “Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz: Teorik 
Çerçeve ve Uygulama Örnekleri” (Naqḍ as a Form of Objection to Qiyās in Arabic Grammar: 
Theoretical Framework and Applied Examples). Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi-Pamukkale University Journal of Divinity Faculty 12/2 (2025), 216-239. Doi: 
10.17859/pauifd.1775672. 

İntihal / Plagiarism: Bu makale, Turnitin intihal tarama programı ile taranmıştır. Ayrıca iki 
hakem tarafından da incelenmiştir. / This article has been scanned with Ithenticate plagiarism 
screening program. Also this article has been reviewed by two referees. 

Çıkar Çatışması / Conflict of Interest: Yazar çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir. 
The Author declared that there is no conflict of interest 

Finansal Destek / Grant Support: Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan 
etmiştir. / The authors declared that this study has received no financial support. 

 

 
www.dergipark.gov.tr/pauifd 

https://orcid.org/0000-0001-8953-468X
http://www.dergipark.gov.tr/pauif
http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr


 

2148-4899 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (PAUİFD) 12 (2) 2025: 216- 239 

                                                                     PAUİFD, 12 (2) 2025 

NAHİVDE KIYASA İTİRAZIN BİR YOLU OLARAK NAKZ: TEORİK ÇERÇEVE VE 

UYGULAMA ÖRNEKLERİ ** 

 
                                                                                                                                               Hasan Basri MERT***    

Öz 

Nahiv ilminin hüküm tespitinde başvurduğu en temel kaynaklardan biri olan kıyas, aynı 
zamanda üzerinde en fazla ihtilaf yaşanan meselelerden biridir. Bu ihtilafların odak noktasını 
ise çoğunlukla illet bahsi oluşturmaktadır. Zira kıyasa yöneltilen itirazların büyük bölümü, 
kıyasın illetine yönelik yapılmaktadır. Bu çalışma, nahiv ilminin kuruluşundan itibaren 
hüküm tespit etme aracı olarak kullanılan kıyasın, illet rüknüne yöneltilen itiraz 
biçimlerinden biri olan nakz yöntemini ele almaktadır. Kemâlüddîn el-Enbârî ve Süyûtî gibi 
âlimler başta olmak üzere nahiv usulü ve cedel literatüründe kıyasa yöneltilebilecek çeşitli 
itiraz yolları incelenmiştir. Bu yollar arasında en yaygın biçimde başvurulan yöntemin nakz 
olduğu görülmüştür. Genel hatlarıyla nakz, bir illetin benzer bir meselede aynı sonucu 
doğurmaması durumudur ve bu yönüyle kıyasın geçersizliğini ortaya koymayı amaçlar. Bu 
araştırmanın kapsamını, klasik nahiv literatüründe yer alan cedelî ihtilaflarda nakzın işlevi ve 
uygulanış biçimi oluşturmaktadır. Çalışmanın amacı nakz yönteminin teorik çerçevesini 
ortaya koymak ve seçilen nahvî ihtilaf örnekleri üzerinden nakzın uygulama şeklini analiz 
etmektir. Bu kapsamda, nahiv âlimleri arasında sıklıkla tartışma konusu olan iki mesele örnek 
olarak ele alınmıştır. Bunlardan ilki, iki mefûlün bih alan fiillerin meçhul hâle getirilmesi 
durumunda ikinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil olabilmesinin imkânı, ikincisi ise mübtedânın 
nekira olarak gelebilmesi meselesidir. Metin tahliline dayalı karşılaştırmalı yöntemle 
yürütülen çalışmada, bahsi geçen iki mesele, Radî el-Esterâbâdî’nin İbnü’l-Hâcib’e yönelik 
itirazları üzerinden ele alınmış; ayrıca diğer el-Kâfiye şârihlerinin görüşlerine yer vermek 
suretiyle nakzın işleyişi incelenmiştir. 
 
Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belagatı, Nahiv, Cedel, Kıyas, Nakz 

Naqḍ as a Form of Objection to Qiyās in Arabic Grammar: Theoretical 
Framework and Applied Examples 

Abstract 
Qiyās, one of the fundamental sources employed in Arabic grammar (naḥw) for determining 
linguistic rulings, is also among the most debated concepts within the discipline. The core of 
these debates often revolves around the notion of ‘illa as the majority of objections to qiyās 
target its underlying ‘illa. This study focuses on naqḍ, a prominent form of objection directed 
at the ‘illa component of qiyās, which has been employed as a methodological tool in 
grammatical argumentation since the formative period of the discipline. Drawing primarily 
on the works of scholars such as Kamāl al-Dīn al-Anbārī and al-Suyūṭī, the study surveys 
various objections found in the literature of grammatical uṣūl (principles) and jadal 
(dialectic), highlighting that naqḍ is among the most frequently used forms. Broadly speaking, 
naqḍ refers to the invalidation of an ‘illa by demonstrating that it fails to produce consistent 
outcomes across comparable cases, thereby undermining the validity of the qiyās. The scope

 
  Bu çalışma, 2023 yılında tamamlanan “Nahiv İlminde Cedel (Radî el-Esterâbâdî Örneği)” 

başlıklı doktora tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
**  Yazar makalede Etik Kurul İzni gerektirecek bir durum bulunmadığını beyan etmiştir. 
***  Dr. Öğr. Üyesi, Kırklareli Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, Arap 

Dili ve Belagatı Anabilim Dalı, hasanbasrimert@gmail.com, ORCID: 0000-0001-8953-468X. 
 

http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr
https://orcid.org/0000-0001-8953-468X


218|Hasan Basri MERT 
 

                                                                     PAUİFD, 12 (2) 2025 

of this research is limited to the function and application of naqḍ in classical grammatical 
disputes. The aim is to present a theoretical framework for naqḍ and analyze its practical 
usage through selected examples of grammatical disagreement. In this regard, the study 
investigates two prominent issues debated among grammarians: (1) the possibility of the 
second direct object (mafʿūl bihi) becoming the passive subject (nāʾib al-fāʿil) when a verb 
that takes two objects is rendered passive, and (2) the permissibility of a bare indefinite noun 
(nakira) serving as the subject (mubtadaʾ) of a nominal sentence. Adopting a comparative and 
text-based analytical method, the study examines these two cases through the objections 
raised by al-Raḍī al-Astarābādhī against Ibn al-Ḥājib, while also incorporating the views of 
other commentators on al-Kāfiya.  
 
Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Nahw (Arabic Grammar), Dialectics, Qiyās 
(Analogy), Naqḍ (Refutation). 
 
Structured Abstract 
From the earliest periods of Arabic grammar, qiyās (analogy) has been one of the fundamental 
methods employed in deriving and justifying grammatical rules. At the center of qiyās lies the 
concept of the ʿilla (effective cause), which enables connections between different rulings. 
However, the ʿilla also became the focal point of criticism, since its universality and 
consistency were often challenged. Among the most frequently used methods of objection is 
naqḍ (nullification), which undermines the claim of generality or coherence by introducing 
analogous but contradictory linguistic data. This study examines naqḍ both as a theoretical 
concept and as a practical tool of dispute, situating it within the broader framework of 
grammatical debates. 
The research is based on a comparative textual analysis: from a theoretical perspective, the 
views of Kamāl al-Dīn Ibn al-Anbārī, and from a practical perspective, the approaches of Radī 
al-Astarābādhī alongside other scholars. The practical dimension of the article focuses on two 
specific disputes discussed within the commentary tradition on Ibn al-Ḥājib’s al-Kāfiya. The 
first concerns whether the second object (mafʿūl bihi) of verbs that normally take two objects 
can become the agent (nāʾib al-fāʿil) when the verb is transformed into the passive. While Ibn 
al-Ḥājib and the majority of grammarians rejected this possibility -arguing that one element 
cannot simultaneously function as predicate (musnad) and subject (musnad ilayh)- al-
Astarābādhī used naqḍ by citing parallel cases that reveal inconsistencies in the reasoning of 
qiyās. The second dispute addresses whether a pure indefinite noun (nakira) can serve as a 
subject (mubtadaʾ). Most grammarians, including Ibn al-Ḥājib, limited this role to definite or 
restricted indefinites. Yet al-Astarābādhī again employed naqḍ: if definiteness were indeed a 
condition, then indefinite subjects occurring after verbs should also be disallowed, while in 
practice they were accepted. Ibn al-Ḥājib responded that the verb–subject relationship itself 
renders post-verbal indefinite subjects definite by context, but al-Astarābādhī dismissed this 
as logically unsound and instead supported the view of Ibn al-Dahhān, who prioritized the 
informational value conveyed to the audience over definiteness as the real criterion. 
To the best of our knowledge, this article is the first independent study in Turkish to examine 
the concept of naqḍ in Arabic grammar both theoretically and practically. It thus fills a 
significant gap in the literature and provides a comprehensive framework for understanding 
the methodological role of naqḍ in grammatical debates. This study concludes that the two 
selected examples demonstrate that naqḍ is not merely a technical method of objection, but 
also a crucial instrument that tests the logical and methodological consistency of qiyās. Also, 
in Ibn al-Anbārī’s jadal book, the responses to naqḍ are restricted to three. While significant, 
these three options remain insufficient to address all of naqḍ objections. Therefore, it is 
essential to broaden and diversify the modes of response, drawing on different cases of 
grammatical disagreement to provide a more comprehensive methodological framework.  



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |219 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

GİRİŞ 

Nahiv âlimlerinin hüküm tespitinde başvurdukları temel kaynaklar, klasik 

dönemde farklı şekillerde tasnif edilmiştir. İbn Cinnî (ö. 392/1002) bu kaynakları semâ, 

kıyas ve icmâ olarak belirlerken Kemâlüddîn el-Enbârî (ö. 577/1181) bu kaynakların 

nakil, kıyas ve ıstıshâbdan ibaret olduğunu dile getirmiştir. Süyûtî (ö. 911/1505) ise her 

iki yaklaşımı birleştirerek nahiv ilminin dayandığı kaynakları nakil/semâ, kıyas, icmâ ve 

ıstıshâb şeklinde sıralamıştır.1 Bu kaynaklar arasında semâ, nahiv âlimlerinin en temel 

başvuru noktasıdır. Bu sebeple, herhangi bir nahiv hükmünü tespit etmede öncelikle 

semâya müracaat edilir. Ancak Arap dilindeki bütün hükümlerin veya olguların yalnızca 

semâ yoluyla belirlenmesi mümkün değildir. Bu noktada nahiv âlimleri, ikinci bir kaynak 

olarak kıyas yöntemine başvurmuşlar ve bu yöntemi yaygın biçimde kullanmışlardır.2 

Nahiv âlimlerinin kıyas yöntemine sıkça başvurması, bu yönteme yönelik çeşitli 

itirazların da gündeme gelmesine sebep olmuştur. Bu bağlamda, bir yöntem olarak 

kıyasın bizzat kendisine yöneltilen eleştirilerin yanı sıra, kıyas yoluyla elde edilen 

hükümlere karşı da ciddi itirazlar dile getirilmiştir.3 Nahvî bir kıyasa yapılan itirazların 

büyük çoğunluğu ise kıyasın illet unsuruna yöneliktir. Enbârî, kıyasa yöneltilen yedi farklı 

itiraz biçiminden bahseder. Bunlar: Fesâdü’l-i‘tibâr, fesâdü’l-vaz‘, el-kavlu bi’l-mûceb, el-

men‘u li’l-‘ille, el-mutâlebe bi-tashîhi’l-‘ille, nakz ve muâraza’dır.4  

Bu çalışma, söz konusu itiraz yollarından biri olan nakz üzerine odaklanmaktadır. 

Nakz, bir illetin benzer bir başka örnekte aynı hükmü doğurmaması durumunda, kıyasın 

geçerliliğini hedef alan bir itiraz yöntemidir. Makalede, nahiv ilminde kıyasla elde edilen 

hükümlere nakz yoluyla nasıl itiraz edildiği ve bu itirazlara ne tür cevaplar verildiği 

irdelenecektir. Bu bağlamda öncelikle nakzın teorik çerçevesi Enbârî’nin nahiv usulü ve 

cedele dair eserleri üzerinden ortaya konacak, ardından nahiv âlimleri arasında ciddi 

ihtilaflara sebep olmuş iki örnek, el-Kâfiye şerhleri özelinde analiz edilecektir.5 

Yapılan literatür taraması neticesinde nahvî kıyasa nakz yoluyla yöneltilen itirazı 

müstakil olarak ele alan herhangi bir Türkçe çalışmaya rastlanmamıştır. Bununla birlikte 

kıyas ile ilgili itirazları ele alan ve her ikisi de Abdülkadir Kişmir tarafından kaleme alınan 

 
1  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn es-Süyûtî, el-İktirâh fî ilmi usûli’n-nahv, thk. Abdülhakîm Atıyye 

(Dimaşk: Dâru’l-Beyrûtî, 2006), 21-22. 
2  Nahvî delillerin nakil, kıyas ve ıstıshâb olduğunu zikreden Enbârî, delillerin mertebe 

bakımından sıralamasının da böyle olduğunu belirtmiştir. Buna göre ilk olarak nakle, 
ardından kıyasa, son olarak da ıstıshâba başvurulur. Bk. Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn el-
Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, thk. Saîd el-Afgânî (Beyrut: 
Dâru’l-Fikr, 1971), 81. 

3  Kıyasın bizzat kendisine yönelik itirazlar için bk. Yonis İnanç, “NAHİV İLMİNDE KIYASA 
YÖNELTİLEN BAZI İTİRAZLAR”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/34 
(Aralık 2016), 81-86. 

4  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 54-63. 
5  Nahiv usulü ve cedel alanında kaleme alınmış klasik kaynakların sayısı oldukça sınırlıdır. 

Bu alanda ön plana çıkan iki temel isim Enbârî ve Süyûtî’dir. Süyûtî’nin el-İktirâh adlı eseri 
ise büyük ölçüde Enbârî’nin görüşlerinin geliştirilmesi ve sistematize edilmesiyle meydana 
getirilmiştir. Bu nedenle, elinizdeki çalışmada Enbârî’nin eseri merkeze alınmıştır. 



220|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

iki çalışma tespit edilmiştir. Bunlardan birincisi “Arap Dilinde Kıyâs Meʿa’l-Fârık” adlı 

makaledir. Bu makalede yazar, fıkıh usulünde sıklıkla kullanılan “kıyâs meʿa’l-fârık” 

kavramının nahiv ilminde de uygulanabilirliğini ele almıştır.6 Diğer çalışma ise “Arap 

Dilinde Asla Aykırı Kıyas ile İstidlâlde Bulunma: Fesâdü’l-iʻtibâr” adlı makaledir.7 Bu 

çalışmada Kişmir, nahvî kıyasa itiraz yollarından olan “Fesâdü’l-iʻtibâr” konusunu ele 

almıştır. Öte yandan her iki çalışmanın da nakz itirazıyla doğrudan bir ilişkisi 

bulunmamaktadır. 

Konuyla doğrudan ilişkili Arapça kaynaklarda ise bir makale ve bir doktora tezi 

tespit edilmiştir. “Mebdeü’n-nakz fi’n-nahvi’l-‘Arabî” adlı makalede yazar, nakz konusunu 

son derece yüzeysel biçimde ele almış; hatta Enbârî ve Süyûtî gibi cedel ve nahiv usulü 

sahasının öncü isimlerinin nakza ilişkin teorik görüşlerine dahi değinmemiştir. Bunun 

yerine bazı nahvî örnekler sıralayarak her birini kısaca açıklamakla yetinmiştir.8 

Elinizdeki bu çalışmada ise nakzın teorik çerçevesi kapsamlı biçimde incelenmiş, ayrıca 

iki örnek üzerinden nakzın cedel bağlamındaki işleyişi ortaya konmuştur. Konuyla ilgili 

tespit edilen diğer çalışma ise  Nakzu’d-delîli’n-nahvî fî kütübi hilâf adlı doktora tezdir. Söz 

konusu tez, yukarıda zikredilen makaleye kıyasla nakz konusunu daha sistemli biçimde 

ele almakta; Enbârî ve Ukberî’nin (ö. 616/1219) nahvî ihtilaflara dair eserlerinde yer alan 

meseleleri nakz açısından incelemektedir. Bununla birlikte tezde nakzın teorik çerçevesi 

yeterince işlenmemiş, ayrıca ihtilaflı meseleler cedel üslubuyla değil, yalnızca örnekleme 

amacıyla genel hatlarıyla zikredilmiştir.9 Bu makalede ise nakzın teorik temelleri bütün 

yönleriyle ortaya konmuş, seçilen iki örnek üzerinden bir cedel sürecinde nakz itirazının 

nasıl doğup geliştiği ve hangi aşamalardan geçerek itirazın sonlandırıldığı gösterilmiştir. 

1. Nahvî Kıyasın Yapısı ve Nakz İtirazının Teorik Temeli 

Kıyasa yönelik itirazların aslında kıyasın illetine yönelik olduğu daha önce ifade 

edilmişti. Bu çerçevede nakz itirazının mahiyetini kavrayabilmek için, öncelikle nahvî 

kıyasın tarihine ve yapısına kısaca temas etmek gerekir. 

1.1. Nahvî Kıyas 

Kıyasın nahiv ilminde kullanımı, ilk dönem dil âlimlerine kadar götürülebilir. Nahiv 

ilminin kurucusu olarak kabul edilen Ebû’l-Esved ed-Düelî (ö. 69/688), bu disiplinin 

yöntemini ortaya koyan ve kıyasa başvurduğu rivayet edilen ilk isimdir.10 Ondan sonra 

gelen dilciler de tespit ettikleri nahvî hükümleri temellendirirken kıyas yöntemine çokça 

 
6  Bk. Abdülkadir Kişmir, “Arap Dilinde Kıyâs Meʿa’l-Fârık”, Tokat İlmiyat Dergisi 12/2 (Aralık 

2024), 432-449. 
7  Bk. Abdulkadir Kişmir, “Arap Dilinde Asla Aykırı Kıyas ile İstidlâlde Bulunma: Fesâdü’l-

iʻtibâr”, Trabzon İlahiyat Dergisi 11/2 (31 Aralık 2024), 311-331. 
8  Bk. Riyâz Rızkullah Mansûr Ebû Hûlâ, “Mebdeü’n-nakz fi’n-nahvi’l-’Arabî”, Mecelletü 

Câmiati Şakrâ 5 (Nisan 2016), 63-100. 
9  Bk. Yunus Halîf Hamdân Al-Qaralleh, Nakzu’d-delîli’n-nahvî fî kütübi hilâf (Mûte: Câmiatu 

Mûte, Doktora Tezi, 2010). 
10  İbn Sellam el-Cumahî, Tabakâtu’ş-şuarâ, thk. Joseph Hell (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 

2001), 29. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |221 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

başvurmuştur. Kıyası kullanma açısından önde gelen isimlerden biri, Abdullah b. Ebî İshâk 

el-Hadramî’dir (ö. 117/735). Zira onun kıyasa büyük önem verdiği ve nahiv kurallarının 

illetlerini açıklama yoluna giren ilk âlim olduğu nakledilmektedir.11 

Kıyasa başvurma yöntemi, daha sonraki dil âlimleri tarafından da sıklıkla 

uygulanmıştır. Özellikle Halil b. Ahmed (ö. 175/791) ve öğrencisi Sîbeveyhi (ö. 180/796), 

kıyasın sistematik bir yöntem olarak kullanılmasında öncü olmuşlardır. Bu bağlamda Halil 

b. Ahmed kıyası tashih etme, nahvî hükümleri illetlendirme ve istinbât etme noktasında 

zirve kabul edilmiştir.12 Halîl b. Ahmed’in çizgisini sürdüren Sîbeveyhi ise el-Kitâb adlı 

eserinde kıyası usûlî bir yöntem olarak değerlendirmiştir. Bugün elimizde bulunan ilk 

nahiv eseri olma özelliğini taşıyan el-Kitâb, öncesindeki dilcilerin kıyasa nasıl yaklaştığı 

hakkında doğrudan bilgi vermese de bu eserin yapısı, kıyasın ilk dönemlerde felsefî bir 

muhakeme sisteminden ziyade tümevarım yoluyla elde edilen çıkarımlar şeklinde 

olduğunu göstermektedir.13   

Kıyas, yalnızca Basra ekolüne mensup dilcilerin başvurduğu bir yöntem değildir, 

aksine Kûfeli nahiv âlimleri de bu yöntemi sıklıkla kullanmıştır. Bu bağlamda Kisâî (ö. 

189/805), kıyasa verdiği önemi, nahiv ilmini neredeyse tamamen kıyasla özdeşleştirecek 

ölçüde ifade etmiştir. Nitekim ona atfedilen şu beyit, bu yaklaşımın açık bir göstergesidir: 

يتُبع قياسٌ  النحوُ   إنما 

 

 

 

 

 

 

 

ينُتفع  علمٍ  كلِ  في   وبه 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nahiv ancak kendisine tâbi olunan bir kıyastır ve her ilimde ondan faydalanılır.14 

Hicrî IV. yüzyıla gelindiğinde kıyas, artık neredeyse tartışılmaz bir kaynak hâline 

gelmiş ve birçok nahivci, kıyas konusunda hata yapmaktan çekinir olmuştur. Meşhur bir 

rivayette Ebû Ali el-Fârisî’ye (ö. 377/987) nispet edilen şu sözler bu tavrı yansıtmaktadır: 

“Lugata dair elli konuda hata yapabilirim; ama kıyas konusunda bir hata yapamam.”15 

Nahiv usulü alanında yazılmış ilk eser kabul edilen el-Hasâis’te İbn Cinnî (ö. 

392/1002), kıyasa sıkça değinmiş; ancak nahvî kıyas hakkında kapsamlı bir tanım 

zikretmemiştir. Kıyasa dair efrâdını câmi-ağyârını mâni bir tarif ortaya koyan ilk âlim, 

görebildiğimiz kadarıyla Kemâlüddîn el-Enbârî’dir. Bir nahiv usulü terimi olarak kıyas, 

Enbârî tarafından “Fer‘in, aslın hükmüyle ölçülmesidir” sözleriyle tarif edilmiştir. Yine 

onun ifadesiyle kıyası şu şekillerde tarif etmek de mümkündür: “Bir illet sebebiyle fer‘i asla 

 
11  Cumahî, Tabakâtu’ş-şuarâ, 30. 
12  Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn el-Enbârî, Nüzhetü’l-elibbâʾ fî tabaḳāti’l-üdebâ, thk. İbrahim el-

Sâmirâî (Zerkâ: Mektebetü’l-menâr, 1985), 45. 
13  Ali Benli, Ebu İshak Eş-Şâtıbî’de Nahiv Usûlü (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 164. 
14  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn es-Süyûtî, Bugyetü’l-vuât fî tabakâti’l-lugaviyyîne ve’n-nuhât (Kahire: 

Matbaatü Îsâ el-Bâbî el-Halebî, 1964), 2/164. 
15  Ebü’l-Feth İbn Cinnî, el-Hasâis, thk. Muhammed Ali en-Neccâr (Kahire: el-Hey’etü’l-

Mısriyyetü’l-Âmmetü li’l-kitâb, t.y), 2/90. 



222|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

hamletmek”; “Aslın hükmünü fer‘e icrâ etmek”; “Bir (illet-i) câmia‘ sebebiyle fer‘i asla ilhâk 

etmek” ve “Bir (illet-i) câmia‘ sebebiyle bir şeye başka bir şeyle itibar etmek.”16 

Bu tanımlardan hareketle nahvî kıyasın yapısını şu dört temel rüknün oluşturduğu 

anlaşılmaktadır: asıl, fer‘, illet-i câmi‘a ve hüküm. Enbârî bu yapıyı, nâibu’l-fâilin merfû 

olması örneği üzerinden açıklamaktadır. Buna göre Arap dilinde fâilin merfû olmasının 

illeti, kendisinden önce gelen bir fiilin ona isnâd edilmesidir. Aynı durum nâibu’l-fâil için de 

geçerlidir, zira ona da bir fiilin isnâdı söz konusudur. Kendisine fiil isnâd edildiği için merfû 

olan fâile kıyasla, nâibu’l-fâilin de merfû olduğu hükmü elde edilmiştir. Bu durumda fâil asıl, 

nâibu’l-fâil fer‘, fiil isnâdı illet-i câmia, merfûluk ise hüküm olmaktadır.17 

Yukarıda anlatıldığı şekliyle nahvî kıyas, büyük ölçüde fıkıh usulündeki kıyas 

yöntemine benzemektedir. Ancak nahiv ilminde kıyas yalnızca bu şekilde işlememektedir. 

Bunun yanı sıra, tümevarım yoluyla belirlenmiş küllî kaidelere dayalı kıyaslar da 

uygulanmaktadır. Bu türden kıyasa fâilin merfû olması hükmü örnek verilebilir. Şöyle ki 

çok sayıda örnek incelenmiş ve kendisine fiil isnat edilen her fâilin merfû olduğu 

görülmüştür. Bu tümevarımdan yola çıkan nahiv âlimleri “her fâil merfûdur” şeklinde küllî 

bir kaide vaz‘ etmiştir. Bu aşamadan sonra ise tekil durumlar, bu küllî kaideye kıyaslanarak 

açıklanır. Örneğin   زيد  cümlesinde fâilin merfû oluşu, söz konusu küllî (Zeyd geldi) جاء 

kaideye kıyas yoluyla tespit edilmiştir. 

Netice itibarıyla aşağıda ele alınacak itiraz yolları, sadece fıkhî kıyas türüne yönelik 

itirazları değil, aynı zamanda küllî kaidelere kıyasla elde edilmiş nahvî hükümlere yönelik 

itirazları da kapsamaktadır. 

1.2. Kıyasa Yöneltilen İtirazlar 

Enbârî, kıyasa yöneltilen itiraz yollarını yedi başlık altında sistematize etmiştir. 

Konunun bütünlüğü ve cedelî itirazın anlaşılabilirliği açısından nakz itirazına geçmeden 

önce diğer altı itiraz yöntemine kısaca değinmek yerinde olacaktır. Ayrıca belirtilmelidir ki 

Enbârî’nin nahiv usûlü ve cedel alanına dair kaleme aldığı eser, büyük ölçüde fıkıh usulü ve 

fıkhî cedel disiplinlerinden etkilenmiştir. Bu benzerliği göstermek maksadıyla Enbârî’nin 

kavram tariflerine yer verilirken İbnü’l-Hâcib’in (ö. 646/1249) fıkıh usulü ve fıkhî cedel 

alanındaki eserinde yer alan kavram tarifleri de zaman zaman referans olarak 

kullanılacaktır. 

1.2.1. Fesâdü’l-i‘tibâr 

Enbârî, fesâdü’l-i‘tibâr kavramını: “Bir meselede Araplardan gelen nass varken 

kıyasla delil getirmek” şeklinde tanımlamıştır.18 Benzer biçimde İbnü’l-Hâcib de bu 

kavramı: “Kıyasın nassa aykırı olması” şeklinde ifade etmektedir.19 Dikkat edilirse her iki 

 
16  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 93. 
17  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 93. 
18  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 54. 
19  Ebû Amr Cemâlüddîn İbnü’l-Hâcib, Muhtasaru müntehe’s-sûl ve’l-emel fî ilmeyi’l-usul ve’l-

cedel, thk. Nezîr Hamâdû (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2006), 1135. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |223 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

tanımda da ortak husus, semâ ile sabit olan bir hükmün kıyasla geçersiz kılınamayacağı 

ilkesidir.20 

Enbârî, fesâdü’l-iʿtibâr örneği olarak munsarif bir ismin zaruret halinde gayr-ı 

munsarif biçiminde kullanılması hususunu ele almıştır. Basralı nahiv âlimleri, munsarif bir 

ismin zaruret hâlinde gayr-ı munsarif olarak kullanılmasını reddetmektedir. Zira onlara 

göre, isimlerde asıl olan munsarifliktir. Dolayısıyla zaruret gerekçesiyle munsarif bir ismi 

gayr-ı munsarif olarak kullanmaya cevaz vermek, o ismi aslından çıkarmaktır ki bu 

durumun câiz olmadığı açıktır.  

Basralı dilciler mezkûr durumun câiz olmaması hükmünü, maksûr bir ismin zaruret 

hâlinde med edilmesinin câiz olmaması hükmüne kıyasla elde etmişlerdir. Buna göre nasıl 

ki maksûr bir ismin zaruret sebebiyle med edilmesi câiz değilse, aynı şekilde munsarif bir 

ismin zaruret gerekçesiyle gayr-ı munsarif hale getirilmesi de câiz değildir. Ancak bu 

noktada, fesâdü’l-iʿtibâr yoluyla söz konusu kıyasın geçersiz olduğu itirazı ileri sürülebilir. 

Zira buradaki kıyas, Araplardan gelen semâya açıkça aykırıdır. Öyle ki pek çok şiirde 

munsarif isimlerin zaruret sebebiyle gayr-ı munsarif olarak kullanıldığı görülmektedir. 

Örnek olarak Hassân b. Sâbit’in (ö. 60/680 [?]) divanında yer alan şu beyit verilebilir: 

أَزرهَُ  وَشَدّوا  نبَِي َّهُم   نَصَروا 

 

 

 

 

 

 

 

الأبَطالِ   تَواكُلِ  يوَمَ   بِنَُيَن 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Peygamberlerine yardım ettiler ve onun gücüne güç kattılar Huneyn’de, 

kahramanların birbirine yaslandığı bir günde. 

Beyitteki  حُنَين kelimesi munsarif olması gerekirken zaruret sebebiyle şair tarafından 

gayr-ı munsarif olarak kullanılmıştır.21 Bu gibi örnekler, zaruret hâlinde munsarif bir ismin 

gayr-ı munsarif olarak kullanılmasının semâ ile sabit olduğunu, dolayısıyla bir nass varken 

bu nassa aykırı olarak yapılacak herhangi bir kıyasın geçersiz sayılacağını göstermektedir. 

1.2.2. Fesâdü’l-vaz‘ 

Enbârî fesâdü’l-vaz‘ kavramını şu sözlerle tanımlar: “Bir illete, gerektirdiği hükmün 

aksi bir hükmün bağlanmasıdır.”22 İbnü’l-Hâcib’in tanımı ise şu şekildedir: “Nass veya icmâ 

ile sabit olan [illet-i] camianın hükmün nakîzinde olmasıdır.”23  Buna göre bir kıyasa itiraz 

edecek olan kişi, illet olduğu iddia edilen vasfa, o vasfın gerektirdiği hükmün aksi başka bir 

hükmün bağlandığını dile getirir.   

Enbârî, fesâdü’l-vaz‘ itirazına örnek olarak Kûfeli nahiv âlimlerinin, siyah ve beyaz 

renklerin taaccüb sîgâsında kullanılmasını câiz görmelerini zikreder. Kûfelilere göre siyah 

ve beyaz, renklerin aslı konumundadır. Bu nedenle diğer renklerden farklı olarak bu iki 

renk için  َُما أسَوَده (Ne kadar da siyah!) ve  ُما أبَيَضَه (Ne kadar da beyaz!) gibi taaccüb kalıplarının 

 
20  Fesâdü’l-i‘tibâr hakkında ayrıntılı bilgi ve örnekler için bk. Kişmir, “Arap Dilinde Asla Aykırı 

Kıyas ile İstidlâlde Bulunma: Fesâdü’l-iʻtibâr”, 311-331. 
21  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 54. 
22  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 55. 
23  İbnü’l-Hâcib, Muhtasaru müntehe’s-sûl ve’l-emel fî ilmeyi’l-usul ve’l-cedel, 1137. 



224|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

kullanılması mümkündür. Buna karşılık Basralı dilciler, bu kıyasa fesâdü’l-vaz‘ gerekçesiyle 

şu şekilde itiraz ederler:  

“Sen bir illete, onun gerektirdiği hükmün aksini bağladın. Zira taaccübün diğer 

renklerde câiz olmaması, onların bulundukları mahale sıkı sıkıya bağlı olmaları 

nedeniyledir. Oysa bu özellik, aslî renklerde (siyah ve beyaz), fer‘ olanlara göre daha 

güçlüdür. Şu hâlde mahale bağlılığı sebebiyle fer‘ konumunda olan renklerde taaccüb câiz 

değilse aynı sebebin, aslî konumda bulunan renklerde taaccübü evleviyetle engellemesi 

gerekir.”24  

Basralı dilcinin bu itirazını şöyle ifade etmek mümkündür: Taaccüb ifadesi, yalnızca 

sonradan meydana gelen ve beklenmedik şekilde ortaya çıkan durumlar için kullanılır.25 

Oysa renkler, ait oldukları varlıkla sürekli ilişki hâlinde bulunan ve ondan ayrılmayan sabit 

niteliklerdir. Başka bir ifadeyle renkler, olayların aksine ârızî ve sonradan meydana gelen 

şeyler değildir. Dolayısyla fer‘ konumundaki renkler sonradan meydana gelmedikleri 

gerekçesiyle taaccüb yapısında kullanılmıyorsa Kûfeli dilcilerin asıl kabul ettikleri siyah ve 

beyaz renkleri için bu hükmün çok daha kuvvetli biçimde geçerli olması gerekir. Zira fer‘ 

için geçerli olan bir engel, asıl için evleviyetle geçerlidir.   

1.2.3. el-Kavlu bi’l-mûceb 

Enbârî’nin el-kavlu bi’l-mûceb tanımı şöyledir: “İhtilafın devam etmesiyle birlikte 

müstedilin (delil getirenin) iddia ettiği illetin, hükmü doğurduğu görüşünü kabul etmek.”26 

İbnü’l-Hâcib’in mezkûr kavrama yönelik tarifi ise çok daha kısadır: “Tartışmanın 

sürmesiyle birlikte delili kabul etmek.”27 Bu durumda el-kavlu bi’l-mûceb, muterizin ileri 

sürülen illeti ve bu illetin hüküm doğurduğunu kabul etmekle birlikte, söz konusu illetin 

iddiayı değil, kendi görüşünü desteklediğini ifade etmesidir.  

Enbârî, el-kavlu bi’l-mûceb’e örnek olarak hâlin fiilden önce gelmesi meselesini 

zikreder. Basralı dilciler, mutasarrıf fiillerde mamûlün fiilden önce gelmesinin câiz 

olduğunu kıyasa dayalı bir delil olarak kullanırlar. Onlara göre sâhibü’l-hâl ism-i zâhir 

olduğunda, hâl de fiilinden önce gelebilir. Örneğin,   راكباً جاء زيد (Zeyd binekli olarak geldi) 

cümlesinde  ًراكبا kelimesi hâl olup, âmili ( جاء) mutasarrıf, sâhibü’l-hâl (  زيد) ise ism-i zâhir 

olduğu için fiilden önce gelmiştir. Basralıların bu kıyasına karşılık, Kûfeli dilciler el-kavlu 

bi’l-mûcebe başvurarak şöyle itiraz edebilir: “Bu hükmü ve illeti kabul ediyorum; fakat bu 

illet, sizin değil benim görüşümü desteklemektedir. Çünkü bana göre bu illet, sâhibü’l-hâlin 

zamir olduğu durumda hâlin fiilden önce gelmesini câiz kılar.”28 Dikkat edilirse Kûfeli nahiv 

âlimi, Basralıların ileri sürdüğü illeti kabul etmekte; ancak bu illetin, Basralıların değil kendi 

görüşünün lehine olduğunu savunmaktadır. 

 
24  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 55-56. 
25  İbnü’t-Tayyib Muhammed el-Fâsî, Feyzu neşri’l-inşirâh min tayyi ravzi’l-iktirâh, thk. Mahmut 

Yusuf Feccâl (Dubai: Dâru’l-buhûs li’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 2000), 1025. 
26  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 56. 
27  İbnü’l-Hâcib, Muhtasaru müntehe’s-sûl ve’l-emel fî ilmeyi’l-usul ve’l-cedel, 1164. 
28  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 57. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |225 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

1.2.4. el-Men‘u li’l-‘ille 

Enbârî, el-men‘u li’l-‘ille kavramı için doğrudan bir tanım sunmaz. Bu durum 

muhtemelen, mezkûr kavramın anlamının açık olmasından kaynaklanmaktadır. Nitekim 

bu kavramdan kasıt, muterizin, iddia sahibinin asıl ya da fer‘de bulunduğunu iddia ettiği 

illeti reddetmesidir. 

Enbârî mezkûr kavram için tarif dile getirmese de bu itiraz yönteminin asılda ve 

fer‘de gerçekleşebileceğini ifade etmiştir. O “asılda illeti engelleme” yöntemine örnek 

olarak fiil-i muzârinin merfû olması hususuna yer verir. Buna göre Basralı bir dilci, muzâri 

fiilin merfû olmasının illeti olarak, onun isim yerine geçebilme özelliğini ileri sürer. İsmin 

merfû oluşu ise manevî bir âmil olan ibtidâ dolayısıyladır. Fiil-i muzâri, bu bakış açısıyla 

mübtedânın ibtidâ yoluyla merfû olmasına benzer. Dolayısıyla ibtidâ, asıl olan mübtedâda 

merfûluğu gerektirdiği için, ona benzeyen ve fer‘ konumunda bulunan muzâri fiilin de 

merfû olmasını gerektirmiştir. Kûfeli bir nahiv âlimi, bu kıyasa el-men‘u li’l-‘ille yoluyla 

şöyle karşılık verebilir: “İbtidânın mübtedâyı merfû kılmasını gerektirdiği iddiasını kabul 

etmiyorum.”29 Burada Kûfeli âlim, Basralı dilcinin sunduğu illeti asıldan reddetmekte, 

başka bir deyişle asıldaki illeti engellemektedir.  

Enbârî’nin “fer‘deki illeti engelleme” yöntemine yönelik verdiği örnek ise emir 

anlamı taşıyan isim-fiillerin mebnî oluşudur. Basralı dilciler   تراك (bırak!) ve   نزال (in!) gibi 

emir anlamı taşıyan isim-fiillerin mebnîliğini, emir fiillerin mebnî olmasıyla açıklar. Zira bu 

kelimeler, sırasıyla اترك ve  انزل fiillerinin yerine geçmiştir. Buna göre şayet emir fiiller mebnî 

olmasaydı, onların yerine geçen bu isim-fiiller de mebnî olmayacaktı. Dolayısıyla emir 

fiillerin mebnî oluşu, onların yerini tutan isim-fiillerin de mebnî olmasını gerektirmiştir. 

Burada  اترك ve  انزل asıl,   تراك ve   نزال ise fer‘ konumundadır. Ancak Kûfeli bir nahiv âlimi, 

fer‘deki illeti şöyle engelleyebilir: “  تراك ve   نزال kelimelerinde mebnîlik, onların emir fiillerin 

yerine geçmesinden kaynaklanmaz; bu iddiayı kabul etmiyorum.”30 Dikkat edilirse burada 

fer‘deki illeti engelleme durumu söz konusudur. 

1.2.5. el-Mutâlebe bi-tashîhi’l-‘ille 

Enbârî, bu kavram için de herhangi bir tanım dile getirmemiştir. Bu durumun 

muhtemel nedeni de aynı şekilde söz konusu kavramla neyin kastedildiğinin açık olmasıdır. 

Zira bu tür bir itirazda amaç, muhatap tarafından öne sürülen illetin geçerliliğinin tashih 

edilmesi, yani doğrulanmasıdır. Bir illetin geçerliliği ise tesir ( التأثير) ve asılların şehâdeti 

 .ile ortaya konabilir  (شهادة الأصول )

Tesîr, illetin varlığıyla birlikte hükmün sabit olması; illetin yokluğunda ise hükmün 

düşmesi durumudur. Bu ilişki, illetin geçerliliğini ortaya koyan en önemli göstergelerden 

biridir. Örneğin  قبل ve  بعد kelimeleri çoğunlukla izafet hâlinde kullanılır ve bu durumda ya 

mansûb olur ya da başında harf-i cer varsa mecrûr olurlar. Ancak bu iki kelime izafetten 

kesildiğinde, yani muzâfun ileyh olmaksızın kullanıldığında -bazı farklı kullanımlar olmakla 

 
29  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 58. 
30  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 58. 



226|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

birlikte- çoğu zaman damme üzere mebnî olurlar. Netice itibariyle söz konusu kelimelerin 

mebnî olmasının illeti, izafetten kesilmiş olmalarıdır. Eğer bir muteriz, bu hükmün delilini 

sorgularsa ona verilecek cevap, illetin tesîrî yönüyle olur. Zira illet (izafetten kesilme) 

ortaya çıktığında bu iki kelime mebnî olmakta, illet ortadan kalktığında ise mebnîlik hükmü 

kalkmakta ve mezkûr kelimeler i‘raba tâbi olmaktadır. Dolayısıyla burada hüküm, illetin 

varlığına bağlı olarak değişmektedir ki bu da illette tesîrin bulunduğunu ve kıyasın sahih 

olduğunu gösterir.31  

Asılların şehadeti ile kastedilen, söz konusu illetin benzer kullanımlarla 

desteklenmesidir. Buna göre bir illetin geçerliliği, o illetin başka kullanımlarda da aynı 

hükmü doğurmasıyla doğrulanabilir. Örneğin  متى أين،   gibi bazı kelimeler isim كيف، 

olmalarına rağmen mebnîdir. Bu kelimelerin mebnî olmasının illeti harf manası 

içermeleridir. Bu illetin doğruluğunu ispat edecek olan şey ise Arap dilinde harf anlamı 

taşıdığı için mebnî olan birçok ismin bulunmasıdır. Nitekim dilsel veriler incelendiğinde, 

harf anlamı içermesi nedeniyle mebnî olmuş birçok kelimenin varlığı görülecektir. Bu 

bağlamda  كيف، أين ve  متى gibi isimlerin mebnî olması, istifhâm harflerinden olan hemze ve 

 kelimelerinin anlamını taşıdıkları içindir. Bu gibi örneklerin çokluğu, asılların şehadeti هل 

yoluyla illeti destekler niteliktedir.32 

1.2.6. Muâraza 

Enbârî, muârazayı “Müstedilin yeni bir illete başvurması” şeklinde tanımlar ve 

ardından bu yönteme dair görüş ayrılıklarına değinir. Ona göre, âlimlerin çoğunluğu 

muârazayı geçerli bir itiraz yolu olarak kabul etmektedir. Çünkü bu yöntemde, muallil 

(iddia sahibi) delilini ve hükmünü ortaya koyduktan sonra, muteriz farklı bir delille 

muallilin hükmünü geçersiz kılmaya çalışmaktadır. Dolayısıyla böyle bir durumda, istılâhî 

anlamda ifade etmek gerekirse herhangi bir gasp söz konusu olmamaktadır. Buna mukabil 

bazı âlimler, muâraza yöntemini geçerli bir itiraz yöntemi olarak kabul etmemektedir. Bu 

âlimlere göre, muârazaya başvurulduğunda cedel taraflarının görevleri değişmekte, yani 

sâil (soru soran taraf) ile mesûl (kendisine soru sorulan taraf) yer değiştirmekte ve böylece 

tartışma usulü bozulmaktadır.33 

Enbârî, muâraza yöntemine tenâzu meselesi üzerinden nahvî bir örnek getirir. Buna 

göre Kûfeli nahiv âlimleri, birden fazla fiilin ortak bir mamûlde amel etmesi durumunda, 

birinci fiilin amelinin evlâ olduğunu savunurlar. Onların bu tercihinin gerekçesi, birinci 

fiilin cümlenin başında yer alması sebebiyle daha güçlü bir konuma sahip olmasıdır. Basralı 

bir nahivci ise muâraza yapmak suretiyle onların deliline denk başka bir delille bu görüşe 

karşılık verebilir. Şöyle ki amel edilecek lafza yakınlık daha önceliklidir, dolayısıyla cümle 

 
31  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 59. 
32  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 59. 
33  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 62; İbnü’l-Hâcib, muârazanın 

geçersiz olduğunu iddia eden isimlere cedelden kastın karşı tarafı yıkmak ve [hükmün sâbit 
olması] olduğunu, dolayısıyla muârazanın geçerli bir yol kabul edilmesi gerektiğini dile 
getirmekle karşılık vermiştir. Bk. İbnü’l-Hâcib, Muhtasaru müntehe’s-sûl ve’l-emel fî ilmeyi’l-
usul ve’l-cedel, 1158. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |227 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

içinde daha uzakta bulunan birinci fiile göre ikinci fiilin amel etmesi evlâ olandır.34 Söz 

konusu durumda Basralı nahiv âlimi, Kûfelilerin iddiasını, karşıt bir delil ortaya koymak 

suretiyle çürütmeye çalışmıştır. 

1.2.7. Nakz 

Nakz kelimesi sözlükte yapının yıkılması, ipin çözülmesi ve verilen sözün bozulması, 

tutulmaması gibi anlamlara gelir.35 Nakzın terim anlamı ise Enbârî’nin şu sözleriyle ifade 

edilebilir: “İlletin var olmasına rağmen hükmün bulunmaması halidir.”36 İbnü’l-Hâcib’in 

nakz tarifi de benzer şekilde şöyledir: “İllet olduğu söylenen vasfın bir iddiada bulunmasına 

rağmen hükmün tehallüf etmesidir (geri kalmasıdır).”37 Buna göre nakz, belirli bir durum 

için illet olduğu iddia edilen vasfın, benzer bir durumda da söz konusu olmasına rağmen 

aynı hükmü doğurmaması halini ifade eder. Dolayısıyla burada yapılan şey, aynı illetin 

benzer bir durumda farklı sonuç vermesini delil göstererek kıyasın geçersizliğini iddia 

etmektir.38   

Enbârî’nin bu tarifi, sonraki dönem münâzara ve cedel literatüründeki yaklaşımlarla 

büyük ölçüde örtüşmektedir. Örneğin Saçaklızâde (ö. 1145/1732) nakzı şu şekilde tarif 

eder: “Sâilin, muallilin delilinin başka bir iddiada da geçerli olmasına rağmen oradaki 

iddianın delilden tehallüf etmesine dayanarak muallil tarafından ortaya atılan delilin 

butlânını iddia etmesidir.”39 Benzer biçimde Şınkîtî de (1907-1974) nakzı şu ifadelerle 

tanımlar: “Sâilin, delil sunarak muallilin delilinin butlânını iddia etmesidir ki bu da 

medlûlün delilden tehallüf etmesi veya muallilin iddiasının imkânsızı gerektirmesi 

sebebiyle olur.”40  

Daha önce ifade edildiği üzere, nakz da dahil nahvî kıyasa yöneltilen itiraz yolları, 

esasen fıkhî cedelden alınarak nahvî cedele aktarılmıştır. Bu durum, nahvî cedelin fıkhî 

cedel disipliniyle ne kadar iç içe geçtiğini ortaya koymaktadır. Söz konusu aktarımı somut 

biçimde gösterebilmek adına -asıl konumuz nakz olduğundan- nakz itirazına dair fıkhî bir 

örnek vermek yerinde olacaktır. Şöyle ki Hanefî fukahasına göre ağız, vücudun bir parçası 

olması nedeniyle necâsetten temizlenmesi gereken bir uzuvdur. Bu nedenle, tıpkı diğer 

organlar gibi ağız da cenâbetten temizlenmelidir. Ancak Şâfiî bir fakih, aynı illeti temel 

alarak şu şekilde bir nakz itirazı yöneltebilir: Göz de vücudun bir uzvudur; ancak gusülde 

 
34  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 62. 
35  İsmail b. Hammâd Cevherî, es-Sıhâh tâcü’l-lüğa ve sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Attar 

(Beyrut: Dâru’l-ilm li’l-melâyîn, 1987), 3/1110. 
36  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 60. 
37  İbnü’l-Hâcib, Muhtasaru müntehe’s-sûl ve’l-emel fî ilmeyi’l-usul ve’l-cedel, 1045. 
38  Nakzın fıkhî cedeldeki durumu için bk. Ahmet Numan Ünver, “İLLETE YÖNELİK NAKZ 

İTİRAZI ve NAKZA KARŞI CEVAPLAR”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
(SAUIFD) 19/36 (18 Aralık 2017), 1-15. 

39  Abdülvehhab b. Hüseyin b. Veliyyüddin el-Âmidî, Şerhu’l-Âmidî ale’r-Risâleti’l-Velediyye, 
thk. Abdülhamîd Hâşim (Amman: Dâru’n-nûr, 2004), 172. 

40  Muhammet Emin eş-Şınkıtî, Âdâbu’l-bahs ve’l-münâzara (Ciddi: Dâru ilmi’l-fevâid, t.y), 234. 



228|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

yıkanması gerekmez. O hâlde “vücudun bir parçası olması” illeti, her durumda aynı sonucu 

doğurmamaktadır ve bu nedenle kıyas geçersizdir.41  

Dikkat edilirse bahsi geçen fıkhî kıyasta illet olduğu iddia edilen vasıf, benzer bir 

durumda aynı hükmü doğurmamakta, bu sebepten ötürü nakz itirazıyla karşı karşıya 

kalmaktadır. Nakzın nahvî kıyasa karşı kullanımı da bu şekildedir. Bu bağlamda Enbârî, 

nakz yöntemine dair örnek olarak   قطام  ،  isimlerinin mebnî olması meselesini رقاش   ve حذام 

zikreder. Şöyle ki mezkûr isimler, taşıdıkları marifelik, müenneslik ve adl illetleri sebebiyle 

mebnîdir. Bu meselede, üç illetin bir araya gelmesiyle mebnîlik hükmünün doğduğu 

görülmektedir. Ancak bu kıyas, nakz yoluyla çürütülebilir. Çünkü bir muteriz, أذربيجان 

isminin üçten fazla illet taşımasına rağmen mebnî değil, mureb ve gayr-i munsarif olduğunu 

ileri sürebilir. Buna göre aynı illetlerin başka bir örnekte aynı hükmü doğurmaması, illetin 

tutarsızlığını gösterir ve delilin butlânına işaret eder.42  

Öte yandan bazı nahiv ve cedel âlimleri nakz yöntemini geçerli bir itiraz yolu olarak 

kabul etmemektedir. Nakzı geçerli görenlere göre, bir kıyasın illeti muttarid olmalıdır. 

Buradaki muttaritlikten kasıt, illetin mevcut olduğu her yerde hükmün de bulunması, illetin 

yokluğu veya ortadan kalkması halinde ise hükmün de sona ermesidir. Dolayısıyla nakz 

işlemini geçerli kabul eden âlimler, aynı zamanda illetin muttarid olması şartını 

koşanlardır. Buna karşılık bazı âlimler illette tahsis imkânı bulunduğunu savunmakta, yani 

illetin her zaman aynı hükmü doğurmasının gerekmediğini, aksine belirli hükümlere özel 

illetlerin olabileceğini ileri sürmektedir. Dolayısıyla bu görüşü benimseyenler, nakzı geçerli 

bir cedel yöntemi olarak kabul etmemektedir.43  

Bunların yanı sıra zaman zaman, iddia sahibi henüz delil getirmeden önce, muteriz 

tarafından söz konusu iddianın geçersizliğinin ileri sürülmesi durumu ortaya 

çıkabilmektedir. Bu tür itiraz yöntemi, klasik literatürde nakz-ı şebîhî ( النقض الشبيهي) olarak 

adlandırılır. Gelenbevî, nakz-ı şebîhîyi şu şekilde tanımlar: “Henüz delillendirilmemiş 

davanın devir, teselsül vb. fesâdı gerektiren şeyler sebebiyle senin (sâil) tarafından delil 

takdir edilmeksizin iptal edilmesidir.”44 Tariften de anlaşılacağı üzere, esasen nakz-ı şebîhî 

bir delile ya da illete yönelik değil, doğrudan iddianın dayandığı zemine yönelik bir 

itirazdır. 

Enbârî, nakz yoluyla gerçekleştirilen bir itiraza temelde üç şekilde karşılık 

verilebileceğini dile getirmiştir. Bu yollar şöyledir: 

a) Nakzı Reddetmek ( منع مسألة النقض) 

Nakz itirazına karşı kullanılacak ilk yol, söz konusu kıyasa yönelik herhangi bir nakz 

durumunun bulunmadığını ortaya koymak suretiyle itirazı reddetmektir. Örneğin bir kişi 

 
41  Ebû İshâk eş-Şîrâzî, el-Maûne fi’l-cedel, thk. Ali b. Abdülaziz el-Umeyrînî (Kuveyt: Cemiyyetü 

ihyâi’t-türâsi’l-İslâmî, 1987), 104-105. 
42  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 60. 
43  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 61-62; Süyûtî, el-İktirâh fî ilmi 

usûli’n-nahv, 121. 
44  İsmail Gelenbevî, Tartışma Usûlü, çev. Talha Alp (İstanbul: Yasin Yayınevi, 2011), 46. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |229 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

الظريفَ  زيدُ   lafzının mansûb okunabilmesini, mezkûr الظريفَ  ibaresindeki (!Ey zarif Zeyd) يا 

lafzın müfret-madmûm bir münâdânın sıfatı olmasına bağlayabilir. Ancak bir muteriz,   يا أيها

 lafzının da aynı şekilde müfret-madmûm bir münâdânın sıfatı الرجلُ  ibaresindeki الرجلُ 

olduğunu; ancak burada mansûb okumanın câiz görülmediğini belirterek nakz itirazına 

başvurabilir. Dikkat edilirse buradaki gerekçe, aynı illetin ikinci örnekte benzer hükmü 

doğurmaması, dolayısıyla kıyasın tutarsız olmasıdır. Buna mukabil muallil, bu tür kullanımı 

câiz gören nahivcilerin görüşünü esas almak suretiyle, “[  ُالرجل أيها   örneğinde] mansûb يا 

okumanın câiz olmadığı ifadesini kabul etmiyorum” diyerek nakz itirazını reddedebilir.45   

b) Lafızla Defetmek ( الدفع باللفظ)  

Nakza karşı kullanılacak ikinci yöntem, lafzî savunmadır. Buna göre muallil, 

iddiasında yer alan bir lafza vurgu yaparak nakzı reddeder. Bu tür savunmaya örnek olarak 

mübtedânın klasik tarifi verilebilir. Şöyle ki mübtedânın tarifinde “lafzen veya takdîren lafzî 

âmillerden soyutlanma” ifadesi yer almaktadır. Bir muteriz,  أكرمته زيد جاءني   Zeyd bana) إذا 

gelirse ona ikram ederim) cümlesinde geçen   زيد isminin de aynı şekilde lafzî âmilden 

soyutlandığını, buna rağmen mezkûr ismin mübtedâ kabul edilmediğini söyleyerek nakz 

gerçekleştirebilir. Böyle bir durumda iddia sahibi, mübtedânın tarifinde yer alan “takdîren” 

lafzına vurgu yaparak nakzı defedebilir. Zira söz konusu cümlede  زيد kelimesi lafzî 

âmillerden soyutlanmış görünse de hakikat öyle değildir. Çünkü cümlenin aslı   إذا جاءني زيد

أكرمته   ifadesi جاءني  şeklindedir. Dolayısıyla cümlenin başında aslında hazfedilmiş bir جاءني 

bulunmakta ve  زيد lafzı, tarifte belirtilen soyutlanma şartını taşımamaktadır.46   

c. Lafzın Manası Yoluyla Defetmek (الدفع بمعنى في اللفظ) 

Nakz itirazına karşı başvurulabilecek üçüncü yöntem, illette yer alan bir lafzın 

manasını açıklığa kavuşturarak, başka bir ifadeyle o lafızla neyin kastedildiğini açıklayarak 

nakzı geçersiz kılmaktır. Mesela bir kişi: “ ُيكتب برجلٍ   (Yazan bir adama uğradım) مررت 

cümlesinde bulunan  ُيكتب muzâri fiilinin merfû olması, isim olan  كاتب lafzının konumunda 

yer almasından ötürüdür” diyerek bir iddiada bulunabilir. Bu kişiye karşılık bir muteriz ise: 

“Bu illet  ََمررت برجلٍ كَتب cümlesinde yer alan  ََكَتب fiili için de geçerlidir, zira  ََكَتب fiili  كاتب lafzının 

yerine geçmiştir. Buna rağmen  ََكَتب fiili merfû olmamıştır” diyerek nakz yönünde bir itiraz 

getirebilir. Bu durumda muallil, iddiasında geçen lafzın manasını daha dar bir anlamda ele 

aldığını belirterek nakzı defeder. Şöyle ki “Fiilin ismin yerine geçmesinden ötürü merfû 

olması” ifadesinden kasıt, her tür fiil için değil, i‘rab almaya elverişli olan fiiller için 

geçerlidir. Nahvî açıdan ise bu özelliğe yalnızca muzâri fiiller sahiptir. Dolayısıyla kıyas 

aslında şöyle kurulmuştur: “İ‘rab alabilen fiil, isim konumunda yer aldığında merfû olur.” 

Kıyasa bu gözle bakıldığında muallilin söz konusu iddiasını muzâri fiille sınırlı tuttuğu 

görülecek ve muterizin mâzî fiile dayalı nakzının geçersiz olduğu ortaya çıkacaktır.47 

 
45  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 60. 
46  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 60-61. 
47  Enbârî, el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv, 61. 



230|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

2. Nahivde Nakz Yönteminin Uygulama Biçimleri 

Önceki başlık altında nakz yönteminin teorik çerçevesi ayrıntılı biçimde ele alındı. 

Bu bölümde ise nakzın nahvî meselelerde nasıl uygulandığını göstermek adına iki farklı 

ihtilaf incelenecektir. 

2.1. İkinci Mefûlün Bih’in Nâibu’l-Fâil Olabilmesi İmkânı 

Tek mefûlün bih alan ve malûm halde bulunan müteaddî fiiller meçhul yapıya 

dönüştürüldüğünde, bu tek mefûlün bih doğrudan nâibu’l-fâil konumuna geçer. Örneğin 

 kelimesi, fiil meçhul القلم cümlesinde mefûlün bih olarak yer alan (Kalemi kırdım) كسرتُ القلمَ 

hale getirildiğinde nâibu’l-fâil olur ve cümle  ُرَ القلم  şekline dönüşür. İki (Kalem kırıldı) كُس 

mefûlün bih alan fiiller de ise durum biraz farklıdır. Şöyle ki iki mefûlün bih alan bir fiilin 

meçhul hâle getirilmesi durumunda birinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil olabileceği 

hususunda herhangi bir ihtilaf yoktur. Buna karşılık ikinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil olup 

olamayacağı meselesi tartışmalıdır. İbnü’l-Hâcib bu gibi durumlarda ikinci mef‘ûlün 

bih’in nâibu’l-fâil olamayacağını belirtirken Radî el-Esterâbâdî (ö. 688/1289’dan sonra) 

hem birinci hem de ikinci mef‘ûlün nâibu’l-fâil olabileceğini ileri sürer. 

Esterâbâdî, mütekaddim nahiv ulemâsının  َعَل م bâbı fiillerinde ikinci mef‘ûlün bih’in 

nâibu’l-fâil olamayacağını iddia ettiklerini aktarır.48 Bu yaklaşımın gerekçesi,  َعَل م bâbına 

dahil olan fiillerin mefûlün bih’lerinin aslen mübtedâ-haber olmasında yatar. Zira bu tür 

fiillerin birinci mefûlü mübteda, ikinci mefûlü ise haber konumundadır. Dolayısıyla böyle 

bir fiil meçhul hale getirildiğinde, ikinci mefûlün bih’i nâibu’l-fâil kılınırsa ikinci mefûlün 

bih aynı anda hem müsned (aslen haber olması nedeniyle) hem de müsnedün ileyh (son 

durumda nâibu’l-fâil olması nedeniyle) olur ki bir lafzın aynı anda bu iki konumda 

bulunması caiz değildir.49   

Söz konusu meseleyi somutlaştırmak adına bir örnek üzerinden açıklama yapmak 

faydalı olacaktır. Mesela جالسًا عمرًا   cümlesinin birinci (Amr’ın oturduğunu bildim) علمتُ 

mefûlün bih’i olan عمرًا lafzı aslen mübtedâ (müsnedün ileyh), ikinci mefûlün bih’i olan 

 lafzı ise aslen haberdir (müsned). Şayet bu cümle meçhul yapıda kullanılır ve ikinci جالسًا

mefûlün bih nâibu’l-fâil kılınırsa cümle   عُل مَ عمرًا جالس şeklini alacaktır. Bu durumda aslen 

haber (müsned) olan   جالس lafzı, nâibu’l-fâil olduğu için müsnedün ileyh konumuna 

geçecektir. Mütekaddim nahiv âlimlerine göre böyle bir durum caiz değildir. Bir lafzın 

eşzamanlı olarak hem müsned hem de müsnedün ileyh olamayacağı, küllî bir kaide ile 

sabittir. علمتُ عمرًا جالسًا cümlesindeki جالسًا lafzının nâibu’l-fâil olamayacağı hükmüne, söz 

konusu cümlenin bu küllî kaideye kıyaslanması suretiyle varılmıştır. 

 Bu durumu kıyas formuyla şöyle ifade edebiliriz: 

 
48  Esterâbâdî, meseleyi mütekaddim ve müteahhir nahiv âlimleri arasında ayrım yaparak ele 

alır; ancak nakz ile ilgili itiraz mütekaddim ulemânın görüşüne yönelik olduğu için burada 
sadece ona yer verilmiştir. 

49  Radıyyüddîn el-Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, thk. Hasan b. Muhammet b. İbrahim el-Hıfzî 
(Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 1993), 1/241. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |231 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

جالسًا (1 عمرًا   lafzı nâibu’l-fâil جالسًا cümlesi meçhul forma dönüştürüldüğünde علمتُ 

kılınırsa bu lafız aynı anda hem müsned hem de müsnedün ileyh olacaktır. 

2) Bir lafzın aynı anda hem müsned hem de müsnedün ileyh olması caiz değildir. 

3) O hâlde جالسًا lafzının nâibu’l-fâil olması caiz değildir. 

Esterâbâdî, yukarıda zikredilen görüşe nakz yoluyla itiraz etmektedir. Ona göre 

mütekaddim ulemânın ileri sürdüğü “bir şeyin aynı anda hem müsned hem de müsnedün 

ileyh olmasının imkânsızlığı” şeklindeki illet, أعجبني ضربُ زيدٍ عمرًا (Zeyd’in Amr’ı dövüşü 

hoşuma gitti) gibi cümlelerde geçerliliğini yitirmektedir. Nitekim bu cümledeki ضرب lafzı 

hem أعجب fiiline isnat edilmiş hem de cümlede muzâfun ileyh olarak yer alan زيد lafzına 

ma‘nen müsned olmuştur.50  Buna rağmen, bu ve benzeri cümlelerin kıyasa ya da semâya 

aykırı olduğunu dile getiren herhangi bir nahiv âlimine rastlanmamaktadır. Dolayısıyla 

mütekaddim nahiv âlimlerinin iddia ettiği gibi bir lafzın aynı anda hem müsned hem de 

müsnedün ileyh olamayacağı yönündeki illet mutlak geçerliliğe sahip olsaydı Arapçada 

bunun gibi cümleler yer almazdı.  

Molla Câmî (ö. 898/1492), Esterâbâdî’nin ortaya koyduğu nakzı, “lafzın manasıyla 

defetme” yöntemiyle geçersiz kılmaya çalışmıştır. Ona göre mütekaddim nahiv 

âlimlerinin dayandığı “bir lafzın aynı anda hem müsned hem de müsnedün ileyh 

olamayacağı” şeklindeki illet, yalnızca tam isnat türü için geçerlidir. Bu açıklama 

çerçevesinde, جالسًا عمرًا   lafzı nâibu’l-fâil جالسًا cümlesinde ikinci mefûlün bih olan علمتُ 

yapılarak cümle   عُل مَ عمرًا جالس şekline dönüştürüldüğünde,   جالس lafzı hem  َعُل م fiiline hem de 

aslen mübtedâ olan عمرًا lafzına tam isnatla bağlanmış olur. Buna karşılık, Esterâbâdî’nin 

örnek olarak sunduğu  ٍأعجبني ضربُ زيد cümlesinde, ضرب lafzının أعجب fiiline isnadı tam olsa 

da -ki iki lafız arasında fiil-fâil ilişkisi söz konusudur- muzâfun ileyh olan زيد kelimesine 

isnadı nâkıstır.51 Zira burada mübtedâ-haber ya da fiil-fâil türünden bir ilişki değil, izafet 

türünden bir ilişki söz konusudur. زيد kelimesinin anlam bakımından ضرب mastarının fâili 

olması ise tam isnat olarak kabul edilmez. Netice itibariyle tam isnat ile nâkıs isnat 

arasındaki bu ayrım dikkate alındığında, Esterâbâdî’nin sunduğu örneğin, mütekaddim 

âlimlerin illetini nakzedemeyeceği anlaşılacaktır. 

Ahmed b. Ömer el-Hindî’nin (ö. 849/1455) meseleye yaklaşımı da Molla Câmî’ye 

benzerdir. O, doğrudan isim vermemekle birlikte, Esterâbâdî’nin verdiği örneği 

reddetmek suretiyle İbnü’l-Hâcib’in görüşünü benimsediğini ortaya koymaktadır. Ona 

göre ikinci mefûlün bih, birinci mefûlün bih’e tam bir isnatla bağlanmış olup fiile de isnat 

edilmesi hâlinde aynı lafız hem müsned hem de müsnedün ileyh konumuna gelmiş olur. 

Her iki isnadın da tam olması, bu yapının nahvî açıdan geçersizliğini ortaya koyar. Buna 

 
50  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/241. 
51  Abdurrahman el-Câmî, el-Fevâʾidü’ż-Żiyâʾiyye, thk. İlyas Kaplan (İstanbul: Şifa Yayınevi, 

2015), 148-149. 



232|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

karşılık عمرًا زيدٍ  ضربُ   gibi cümlelerde ise ikinci isnat yani muzâf konumundaki أعجبني 

mastar ile muzâfun ileyh konumundaki fâil arasındaki isnat tam değildir.52  

İsâmüddin İsferâyînî (ö. 945/1538), yukarıda bahsi geçen “lafzın manasıyla def 

işlemini” yersiz bulmaktadır. Dahası o, bu yaklaşımı nahiv ilminde otorite kabul edilen 

pek çok âlimin de benimsendiğini belirtir, daha sonra bu yaklaşımın geçersizliğini şöyle 

dillendirir: Bir lafzın eşzamanlı olarak müsned ve müsnedün ileyh olamayacağını 

savunanlar, birinci mefûlün bih’i nâibu’l-fâil yaparak bir lafzı eşzamanlı bir şekilde ve iki 

farklı isnat ilişkisi içerisinde müsnedün ileyh kılmaktadır. Örneğin  جالسًا و  عمْر   عُل مَ 

cümlesinde و  fiilinin nâibu’l-fâili olması yönüyle müsnedün ileyh hem de عُل مَ  lafzı hem عمْر 

aslen mübtedâ olması yönüyle müsnedün ileyh konumundadır. Eğer bir lafzın eşzamanlı 

olarak müsned ve müsnedün ileyh olması câiz görülmüyorsa aynı mantıkla bir lafzın iki 

farklı tam isnat ilişkisi içerisinde iki ayrı ögenin müsnedün ileyhi konumunda bulunması 

da câiz olmamalıdır.53 Bu durumda, başta Molla Câmî olmak üzere Esterâbâdî’nin nakzına 

karşı geliştirilen söz konusu def yöntemi tutarsızdır.  

Bedreddin İbn Cemâa (ö. 733/1333), herhangi bir karışıklığın bulunmaması 

şartıyla ikinci mef‘ûlün bih’in de nâibu’l-fâil olabileceği görüşünü kabul etmektedir. 

Mesela علمتُ زيداً صالحًا (Zeyd’in sâlih olduğunu bildim) cümlesini meçhul yapıda   عُلم زيداً صالح 

şeklinde kurmak mümkündür. Bu cümlede, aslen ikinci mefûlün bih konumunda bulunan 

 ,kelimesi, nâibu’l-fâil konumunda gelmiştir ki bu durumun câiz olmasının gerekçesi صالح  

söz konusu kelimenin neira oluşu sebebiyle aslen haber; ًزيدا kelimesinin ise marife olması 

sebebiyle aslen mübtedâ olduğunun bilinmesidir.54   

Mezkûr görüşler ışığında kanaatimiz odur ki Esterâbâdî’nin yaklaşımı, suret 

itibariyle nakz itirazına uygun bir yapı arz etse de bu yaklaşım fesâdü’l-i‘tibâr açısından 

geçerliliğini yitirmektedir. Zira -daha önce ifade edildiği üzere- Arap dilinde naklî bir 

delilin bulunduğu yerde, kıyasa başvurmak usûlen geçersiz kabul edilir. Bu bağlamda, 

ikinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil olduğu yönünde Araplardan ne şiir ne de nesir örneği 

nakledilmiştir. Aksine, bu gibi fiillerin meçhul yapıya dönüştürülmesinde Arapların 

daima birinci mefûlün bih’i nâibu’l-fâil yaptıkları görülür. Dolayısıyla naklî veriye aykırı 

biçimde kıyasa dayanarak ikinci mefûlün bih’in de nâibu’l-fâil olabileceğini iddia etmek, 

 
52  Moustafa Cheiyh Moustafa, el-Hindî’nin El-Muâfiye Fî Şerhi’l-Kâfiye Adlı Eserinin Edisyon 

Kritiği (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 
2018), 94 (Tahkik edilmiş metin bölümü). 

53  İsferâyînî bu sözlerin ardından ikinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil olamamasını, iki mefûl 
arasındaki rütbeye bağlamaktadır. Şöyle ki ikinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil yerine 
geçememesi onun, birinci mefûlün bih’ten rütbe bakımından geride olmasıdır. Şayet ikinci 
mefûlün bih nâibu’l-fâil olabilseydi rütbe bakımından birinci mefûlün bih’ten önde olurdu. 
İsferâyînî’nin bu sözleri, müsnedün ileyh’in rütbe bakımından önce gelmesi gerektiğini 
göstermektedir. Dolayısıyla ikinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil yapılması, müsned ile 
müsnedün ileyh arasındaki rütbeleri değiştirecektir. Bk. İsâmuddîn İsferâyînî, Şerhu İsâm 
’ale’l-Kâfiye (İstanbul: el-Mektebetü’l-Mahmûdiyye, t.y), 59. 

54  Bedreddin İbn Cemâa, et-Tuḥfe ʿ ale’l-Kâfiye, thk. Ahmet Ali Kâid el-Misbâhî (Mekke: Câmiatü 
Ümmi’l-Kurâ, 1989), 127. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |233 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

nakli devre dışı bırakmak anlamına gelir ki bu da usûl açısından problemli bir 

yaklaşımdır. Zaten Esterâbâdî de ikinci mefûlün bih’in nâibu’l-fâil kılındığına dair 

Araplardan gelen herhangi bir naklin mevcut olmadığını beyan etmiştir.55 Bu noktada 

şârihin, kendi benimsediği nahiv usulüyle de uyumsuzluk içinde olduğu anlaşılmaktadır. 

Zira o, başka bir bağlamda, “Nahiv âlimlerinin icmâsına aykırı davranmak kötü 

karşılanmasaydı, başında cezm edici harf bulunan muzâri fiilin meczûm değil, mebnî 

olduğunu söylerdim” diyerek icmâya muhalefeti reddetmiştir.56 Âlimlerin icmâsına 

muhalefeti reddeden Esterâbâdî’nin, âlimlerin dayanağı olan Arapların icmâsına aykırı 

şekilde kıyasla hüküm vermesi, usûl açısından ciddi bir tutarsızlığa işaret etmektedir. Bu 

nedenlerle, Esterâbâdî’nin İbnü’l-Hâcib’e yönelttiği nakz temelli itirazın geçerli olmadığı 

kanaatindeyiz. 

2.2. Mübtedânın Nekra Olarak Gelebilmesi 

Malum olduğu üzere mübtedâda asıl olan marifeliktir. Arap dilinde bu durum, 

tümevarım yoluyla tespit edilmiştir. Nahiv âlimlerinin bu konudaki genel kabulüne göre, 

bir cümlede hüküm verilecek unsurun bilinen bir varlık olması gerekir. Nahiv âlimleri bu 

yaklaşıma binaen şu küllî kaideyi vaz‘etmişlerdir: “Bilinmeyen bir şey hakkında hüküm 

vermek mümkün değildir.” Bu ilkeye dayanarak, İbnü’l-Hâcib de dahil cumhur ulemâ, saf 

(hususileşmemiş) nekra bir lafzın mübtedâ olamayacağını ifade etmiştir. Onlara göre 

mübtedânın nekra lafızla gelebilmesi için bir şekilde hususileşmiş olması gerekir. Çünkü 

hususileşmiş nekra, anlam bakımından marifeye yaklaşarak mübtedâ olmaya elverişli hâle 

gelir.57 Burada hususileşme ile kastedilen şey ise lafzın kapsamının daralması yoluyla daha 

belirgin hâle gelmesidir.   

Söz konusu yaklaşım, kıyas formunda şöyle ifade edilebilir: 

1) Bilinmeyen bir şey hakkında hüküm verilemez. 

2) Saf nekra, bilinmeyen bir şeydir. 

3) Dolayısıyla saf nekra hakkında hüküm verilemez. 

Dikkat edilirse saf nekiranın mübtedâ konumunda gelmeye elverişsiz olmasının 

illeti, hakkında hüküm verilemez oluşudur. Hususileşmiş nekiranın mübtedâ olarak 

kullanılabilmesini mümkün kılan illet ise anlam bakımından marifeye yaklaşmasıdır.58   

Esterâbâdî, İbnü’l-Hâcib tarafından da savunulan “yalnızca hususileşmiş nekra 

lafızların mübtedâ olabileceği” yönündeki görüşüne nakz yoluyla itiraz etmektedir. Daha 

 
55  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/242. 
56  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/798. 
57  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/258-259. 
58  İbnü’l-Hâcib, nekira bir ismin hususileşebileceği altı yol zikretmiştir. Bu yollar için bk. Ebû 

Amr Cemâlüddîn İbnü’l-Hâcib, Şerhu’l-Mukaddimeti’l-Kâfiye, thk. Cemâl Abdülâtî 
Muhaymer Ahmed (Mekke: Mekteberü Nezâr, 1997), 357-359. Esterâbâdî ise İbnü’l-
Hâcib’in zikrettiği bu yolları tek tek eleştirmektedir. Ayrıntılı bilgi için bk. Esterâbâdî, 
Şerḥu’l-Kâfiye, 1/261-265. 



234|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

önce de ifade edildiği üzere, herhangi bir varlık hakkında hüküm verebilmenin temel şartı, 

onun bilinir olmasıdır. Saf nekra lafzın mübtedâ olamayacağı yönündeki yaklaşım da bu 

esasa, yani “bilinmeyen bir şey hakkında hüküm verilemeyeceği” kuralına dayanmaktadır. 

Esterâbâdî cumhur ulemâ tarafından ileri sürülen bu illeti, fâil konumundaki nekra lafızlar 

üzerinden tartışmaya açmaktadır. Zira ona göre aynı illet, yani “hüküm verilecek varlığın 

bilinir olması şartı” nekra fâil için de geçerli olduğu hâlde, fâilin mutlaka marife ya da 

hususileşmiş olması gerektiği yönünde bir şart ileri sürülmemiştir.59 Dolayısıyla aynı illete 

sahip iki durumun farklı hükümler doğurması, yapılan kıyasın tutarsız olduğunu 

göstermektedir. 

Açıkçası İbnü’l-Hâcib, mezkûr görüşüne Esterâbâdî tarafından ileri sürülen nakz 

itirazının gelebileceğini düşünmüş ve el-Mufassal şerhinde “lafızla defetme” yoluna 

başvurarak bu itirazı geçersiz kılmaya çalışmıştır. Ona göre nekra bir lafzın fâil 

olabilmesinin gerekçesi, hükmün yani fiilin, bu fâilden önce zikredilmesidir. Bu bağlamda 

örneğin “ ًضربَ رجل  زيدا” (Bir adam Zeyd’i dövdü) cümlesinde, nekra olan ve fâil konumunda 

bulunan “  رجل” kelimesi, fiil olan “ َضرب” lafzının hemen ardından geldiği için, bu yönüyle 

sıfat gibi muamele görmekte ve anlam düzeyinde bir tür hususileşme kazanmaktadır.60  

Diğer bir ifadeyle, bu yapı nekra fâilin fiil aracılığıyla zımnen tahsis edilmesine yol açmakta 

ve böylece onu marife benzeri bir konuma taşımaktadır. Bu açıdan bakıldığında 

Esterâbâdî’nin iddia etmiş olduğu nakz işlemi geçersiz kalmaktadır. Netice itibarıyla İbnü’l-

Hâcib, fâilde hükmün öne geçmesi yoluyla sağlanan bu zımnî tahsisin, mübtedâda aranan 

bilinirlik şartıyla aynı şekilde değerlendirilemeyeceğini düşünmekte ve bundan dolayı 

Esterâbâdî ve onun gibi düşünen âlimler tarafından ileri sürülen nakzın geçerli olmadığını 

savunmaktadır. 

İbnü’l-Hâcib’in el-Mufassal şerhinde yer alan bu açıklaması, Esterâbâdî tarafından bir 

vehim olarak değerlendirilmiştir. Zira nekra fâilin hususileşmesi, yalnızca kendisinden 

önce gelen fiil yani hüküm aracılığıyla gerçekleşiyorsa, bu durum açıkça göstermektedir ki 

söz konusu kelime, fiil gelmeden önce hususileşmiş değildi. Oysa İbnü’l-Hâcib, bir lafız 

hakkında hüküm verilebilmesi için onun ya marife ya da en azından hususileşmiş nekra 

olması gerektiğini savunmaktadır.61   

Yukarıdaki örnek üzerinden meseleyi daha açık hale getirmek gerekirse, İbnü’l-Hâcib 

زيداً “ رجل    kelimesinin nekra olarak ”رجل  “ cümlesinde fâil konumunda bulunan ”ضربَ 

gelebilmesini, bu kelime hakkında fiil aracılığıyla hüküm verilmiş olmasına bağlamaktadır. 

Esterâbâdî ise bu yaklaşımı tutarsız bulmaktadır, zira ona göre, bu tür bir hüküm ancak 

cümle kurulduktan sonra ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla cümle kurulmadan önce “  رجل” 

lafzı henüz hususileşmemiştir. Hükmün bizzat kendisinin hususileşmeyi sağladığı dikkate 

 
59  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/258. 
60  Ebû Amr Cemâlüddîn İbnü’l-Hâcib, Şerhu’l-Mufassal, thk. Musa el-Alîlî (Irak: İhyâü’t-türâsi’l-

İslâmî, 1982), 1/85. 
61  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/258. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |235 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

alındığında, İbnü’l-Hâcib’in “yalnızca marife veya hususileşmiş nekira hakkında hüküm 

verilebilir” şeklindeki görüşü açık bir çelişki taşımaktadır. 

Esterâbâdî’ye göre bu meselede en isabetli görüş, İbnü’d-Dehhân el-Bağdâdî’ye (ö. 

569/1173) aittir. İbnü’d-Dehhân’a göre, muhatap açısından bir anlam ve fayda taşıması 

şartıyla ister marife ister nekra olsun, her türlü isim hakkında hüküm vermek mümkündür. 

Çünkü kelâmın temel amacı, muhataba faydalı bir bilgi aktarmaktır. Bu fayda gerçekleştiği 

sürece, lafzın marife veya nekra olması belirleyici bir unsur değildir. Dolayısıyla 

hususileşmemiş nekra hakkında da haber vermek mümkündür. Aynı değerlendirme fâil 

konumundaki isimler için de geçerlidir. Netice itibariyle ister mübtedâ ister fâil olsun, bir 

lafız hakkında hüküm verilebilmesinin temel şartı, söz konusu hükmün muhatap açısından 

bilinmeyen bir bilgi içermesidir. Bu görüşe göre, muhatabın zaten bildiği bir şey hakkında 

-lafız marife olsa bile- haber vermek anlamsızdır. Mesela Zeyd’in ayakta olduğunu önceden 

bilen bir kişiye “  زَيْد  قاَئ م” (Zeyd ayaktadır) demek, ona yeni bir bilgi sunmadığı için anlamsız 

olur. Buna karşılık, evde bir kişinin ayakta olduğunu bilmeyen bir muhataba “  رَجُل  قاَئ م  ف ي الدَّار” 

(Bir adam evde ayaktadır) demek anlamlıdır ve bu nedenle câizdir. Aynı ilke, fâil 

konumundaki nekra isimler için de geçerlidir.62  

Esterâbâdî, söz konusu itirazını ve bu itiraza karşı kendisine yöneltilen cevaba karşı 

argümanı sunduktan sonra şu ifadeleri kullanmaktadır:  

“Birçok yerde haber ile sıfatın karışma [ihtimalinden] dolayı mübtedânın marife 

olarak gelmesinin, nekra olarak gelmesinden daha yaygın olduğunu inkâr etmiyorum. 

Fâilde ise durum bunun tersidir. Zira fiilin fâilden önce gelmesi zorunluluğu, sıfatla karışma 

ihtimalini ortadan kaldırmaktadır.”63   

Bu ifadelerden hareketle Esterâbâdî’nin, Arap kelâmında mübtedânın marife ya da 

hususileşmiş nekra olarak kullanılmasının daha yaygın olduğunu kabul ettiği 

anlaşılmaktadır. Zira hususileşmemiş nekra bir lafzın sıfatla karışma ihtimali 

bulunmaktadır. Bununla birlikte o, Arapların birçok yerde saf nekra lafızları da mübtedâ 

olarak kullandıklarını ve bu örneklerin göz ardı edilmemesi gerektiğini savunmaktadır.64 

Şârihe göre tüm bu kullanımlar, mübtedânın saf nekra olarak da gelebileceğini ortaya 

koymaktadır. Dolayısıyla o, nekra bir kelimenin mübtedâ olması için illaki hususileşmesi 

gerektiği iddiasını kabul etmemektedir. Başka bir deyişle ister hususileşmiş ister 

hususileşmemiş olsun, nekra bir lafzın mübtedâ olması câizdir.    

Diğer el-Kâfiye şârihlerine bakıldığında, çoğunluğun İbnü’l-Hâcib’in görüşünü 

benimsediği görülmektedir. Bu isimlerden biri İbn Cemâa’dır. Her ne kadar o, açıkça “nekra 

bir ismin mübtedâ olabilmesi için hususileşmesi gerekir” ifadesini kullanmasa da verdiği 

misaller, bu görüşü benimsediğini göstermektedir. Bir örnek vermek gerekirse, İbn 

Cemâa’ya göre “ ٍمؤمن  خير  من زيد” (Bir mümin Zeyd’den daha hayırlıdır) şeklinde bir cümle 

 
62  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/259. 
63  Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/259. 
64  Bu bağlamda şârih, mübtedânın saf nekira olarak geldiği farklı örnekler zikretmektedir. 

Ayrınıtlı bilgi için bk. Esterâbâdî, Şerḥu’l-Kâfiye, 1/259-260. 



236|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

kurulabilir. Zira mübtedâ konumundaki “  مؤمن” lafzı, zahiren saf nekra görünse de içerisinde 

barındırdığı sıfat anlamı sayesinde hususileşmiştir. Çünkü bu cümlenin anlamı “   رجل  مؤمن

واحد  خير   “ şeklindedir. Buna karşılık (Mümin bir adam Zeyd’den daha hayırlıdır) ”خير  من زيدٍ 

زيدٍ   gibi bir cümle, herhangi bir hususilik (Birisi Zeyd’den daha hayırlıdır) ”من 

barındırmadığı için câiz görülmemektedir.65   

İsferâyînî, bir kelâmda asıl vurgunun yapılmak istendiği unsurun öne alınması 

gerektiğini belirtmekte; fiil cümlesinde fiilin, isim cümlesinde ise mübtedânın daha önemli 

 unsur olduğunu vurgulamaktadır. Ona göre, bir ifadede muhataba sağlanan bilgi (أهم  )

miktarı, söz konusu unsurun tayin veya tahsis edilmesiyle doğrudan ilişkilidir. Öyle ki bir 

cümlede tayin ve tahsis ne kadar çok sağlanırsa muhataba aktarılan bilgi de o kadar çok 

olur. Bu çerçevede İsferâyînî, İbnü’l-Hâcib’in “mübtedâda asıl olan marifelik” görüşünü 

desteklemekte ve şu ifadelere yer vermektedir:  

“Biz mübtedâda aslolanın marifelik olduğunu dile getiriyoruz. Zira bir şeyi mübtedâ 

kılmak, onun kelamda öne alınmasını ve ‘ehem (  أهم)’ cüz olmasını gerekli kılar. [Muhataba] 

bilgi sunmanın amacı da budur. Dolayısıyla tayin ve tahsis ne kadar güçlü olursa 

[muhataba] aktarılan bilgi de o ölçüde artar. Mahkûmun aleyh’in mahkûm’dan daha mühim 

olabilmesi ancak onun muayyen olmasıyla mümkündür. Aksi hâlde bilgi aktarımı mahkûm 

ile olur ki onda da birçok kayıt bulunur. Fiil cümlesinde ehem olan öge fiildir ki öne 

alınmasının sebebi de budur. Fiil cümlesinde mahkûmun aleyh’in nekra olması ise önemli 

değildir. Öne geçmeyi hak etmesi için de mübtedâda aslolan marife olmaktır. Şayet 

mübtedâ nekra olursa onun ehem cüz olması için kural, musannifin (İbnü’l-Hâcib’in) 

zikrettiği altı yoldan birisidir… Kural dışına çıkan (yani mübtedânın nekira olduğu) 

durumlar ise muhtemelen makamın onu ehem kılmayı gerektirmesi sebebiyledir ki bu gibi 

durumlar temel kuralı nakzetmez.”66  

Ebu’l-Kâsım (ö.849/1445) meseleye dair görüşünü açık bir biçimde ifade etmese de 

değerlendirmeleri dikkate alındığında onun da İbnü’l-Hâcib’in yaklaşımını benimsediği 

söylenebilir. Ona göre mübtedâ, muhataba aktarılacak bilginin iletilmesinde bir vasıta işlevi 

görmektedir. Bu bağlamda, mübtedânın kendisi bilinmiyorsa -yani marife değilse veya 

hususileşmemişse- ona dair haber vermenin de bir anlamı kalmaz.67 Ayrıca Ebu’l-Kâsım’ın, 

İbnü’l-Hâcib’in zikretmediği bazı hususileşme yollarına dikkat çekmesi, meseleye benzer 

şekilde yaklaştığını göstermektedir. Mesela Ebu’l-Kâsım, cevap fâ’sından sonra gelen nekra 

bir ismin bazı nahiv âlimleri tarafından hususileşmiş sayıldığını belirtmekte, örnek olarak 

 
65  İbn Cemâa, İbnü’l-Hâcib tarafından zikredilemeyen başka yollarla da bir nekranın 

hususileşebileceğini dile getirmiştir. Örneğin başka bir nekiraya muzâf olmak, nekrayı 
hususileştiren yollardan birisidir. Aynı şekilde hususileşmiş bir nekra üzerine atfedilen 
başka bir nekra kelime de hususileşmiş kabul edilmektedir. Mesela  في الدار امراة  ورجل  في المسجد 
(Bir kadın evde, bir adam mescittedir.) cümlesinde mübtedâ konumunda olan ve haberin 
öne geçmesi suretiyle hususileşen   امراة kelimesine atfedilen   رجل kelimesi de hususileşmiş 
kabul edilmektedir. Ayrıntılı bilgi için bk. İbn Cemâa, et-Tuḥfe ʿale’l-Kâfiye, 134-136. 

66  İsferâyînî, Şerhu İsâm ’ale’l-Kâfiye, 66. 
67  Ebu’l-Kâsım Mehdi Salah, en-Necmü’s-Sâkib şerhu Kâfiyeti İbni’l-Hâcib, thk. Abdürrahîm 

Ömer Hüseyin (San‘a: Merkezü’n-nehârî, 2003), 1/232-233. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |237 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

da “ الرباط في  فعير   عير   ذهب   lafzı عير   şeklindeki atasözü vermektedir.68 Bu cümlede ikinci ”إن 

mübtedâ konumundadır ve bu konuma gelebilmesini mümkün kılan husus, cezâ/cevap 

fâ’sından sonra gelerek anlam bakımından belirginlik kazanmasıdır.69   

Yukarıda zikredilen âlimlerin aksine Hindî, Esterâbâdî’nin taşıdığı kanaate sahiptir. 

O, ilgili konuda saf nekra kullanımının, matlub olan garazı -yani muhataba belirli bir anlam 

ifade etme amacını- ihlâl ettiğini ifade ettikten sonra, İbnü’l-Hâcib’in görüşüne hem naklî 

hem de kıyasî bazı itirazların yöneltilebileceğini belirtmiştir. Naklî itiraz, Araplar 

tarafından sıkça kullanılan   كوكب  انقض (Bir yıldız kaydı) cümlesidir. Bu örnekte mübtedânın 

saf nekra olduğu açıkça görülmektedir. Hindî’nin kıyas yönünden itirazı ise Esterâbâdî’nin 

ileri sürdüğü nakz ile birebir örtüşmektedir. Nitekim ona göre de mübtedânın saf nekra 

olamayacağı yönündeki yaklaşım, fâilin saf nekra olabilmesi imkânıyla çelişmektedir.70 

Netice itibarıyla şârihin bu hususta İbnü’l-Hâcib ile aynı görüşü paylaşmadığını ifade etmek 

mümkündür.  

Kanaatimizce Esterâbâdî’nin ileri sürdüğü itiraz yerindedir. Zira Arap dilinde, 

hususileşmemiş nekra kullanımına oldukça sık rastlanmaktadır. Bunun yanı sıra, her bir 

saf nekra kullanımı için bir “hususileştirici” öne sürmek -Molla Câmî’nin bazı muhakkik 

âlimlere nispet ettiği gibi- son derece zayıf, kırılgan ve zorlama yorumlara kapı 

aralamaktadır.71 Ebu’l-Kâsım’ın “ الرباط في  فعير   عير   ذهب   şeklindeki atasözünde yer alan ”إن 

cevap fâ’sını hususileştirici bir unsur olarak değerlendirmesi, bu zorlama yaklaşımın en 

bariz örneklerinden biridir. Oysaki Esterâbâdî’nin “Muhataba bilgi ifade etmesi şartıyla 

ister hususileşmiş ister hususileşmemiş olsun, her nekra hakkında haber vermek 

mümkündür” şeklindeki görüşü, söz konusu zorlamalardan kurtulmayı mümkün 

kılmaktadır. Dolayısıyla bahsi geçen meselede Esterâbâdî’nin haklı olduğu söylenebilir. 

SONUÇ 

Bu çalışmada nahvî kıyasa yöneltilen en önemli itiraz yollarından biri olan nakz hem 

cedel literatüründeki kavramsal yönüyle hem de uygulama boyutuyla ele alınmıştır. Bu 

bağlamda öncelikle kıyasın tarihi seyri ve yapısına kısaca değinilmiş, ardından nakzın 

teorik çerçevesi Enbârî’nin nahiv usulü ve cedele dair eserleri üzerinden açıklanarak 

kıyasla ilişkisi tahlil edilmiştir. Nahvî kıyasın doğruluğunu test etme yollarından biri olan 

nakz, Enbârî tarafından “İlletin var olmasına rağmen hükmün bulunmaması halidir.” 

sözleriyle tarif edilmiştir. Nakz itirazına verilebilecek cevaplar ise Enbârî tarafından üç 

başlık altında toplanmıştır: (1) nakzın bizzat kendisinin reddi; (2) lafızla defetme; (3) lafzın 

manası üzerinden defetme. Ancak nahvî kıyasa karşı en çok başvurulan itiraz yollarından 

 
68  “Eğer bir deve giderse, bir deve de bağlı duruyor.” şeklinde Türkçeye tercüme 

edebileceğimiz bu atasözü, mevcut olana razı olmanın ve yitip gidenin peşinde koşmamanın 
gerektiği anlamında kullanılır. Bk. Ahmed b. Muhammed el-Meydânî, Mecmaʿu’l-ems̱âl, thk. 
Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd (Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, t.y), 1/25. 

69  Salah, en-Necmü’s-Sâkib şerhu Kâfiyeti İbni’l-Hâcib, 1/239. 
70  Moustafa, el-Hindî’nin El-Muâfiye Fî Şerhi’l-Kâfiye Adlı Eserinin Edisyon Kritiği, 102 (Tahkik 

edilmiş metin bölümü). 
71  Câmî, el-Fevâʾidü’ż-Żiyâʾiyye, 159. 



238|Hasan Basri MERT 
 

                                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

biri olan nakz yöntemine verilebilecek cevapların bu üç başlıkla sınırlı tutulmasının 

yetersiz olduğu düşünülmektedir. Dolayısıyla nahiv âlimleri arasındaki ihtilaflardan yola 

çıkarak nakza verilebilecek başka cevap yollarının tespit edilmesinin, alan literatürüne 

önemli katkılar sağlayacağı kanaati hasıl olmuştur. Bu bağlamda, nahvî cedelin büyük 

oranda fıkhî cedelden beslendiği hususu dikkate alındığında, fıkhî cedelde nakza 

verilebilecek cevap yollarının -ki fıkhî cedel literatüründe bu yolların sayısı ondan fazladır- 

nahvî cedele tatbik edilip edilemeyeceğinin araştırılması, nakz itirazının geliştirilmesi 

açısından önemlidir. Öte yandan, aynı zamanda bir fakih olan Enbârî’nin sadece üç yol 

zikretmekle yetinmesi, muhtemelen nahivde en çok bu üç yolun kullanılıyor olmasından 

ötürüdür.  

Makalenin uygulama kısmında nakzın nahvî meseleler üzerindeki işlevi, 

Esterâbâdî’nin iki meselede İbnü’l-Hâcib’e yönelik itirazları üzerinden detaylıca 

incelenmiştir. İlk örnekte iki mefûlün bih alan fiillerde ikinci mefûlün nâibu’l-fâil olma 

ihtimali ele alınmış, Esterâbâdî’nin nakzı ve bu nakza getirilen cevaplar değerlendirilmiştir. 

İkinci örnekte ise saf nekra bir ismin mübtedâ olup olamayacağı durumu tartışılmış, 

özellikle mütekaddim-cumhur çizgisi ile Esterâbâdî’nin muhalif görüşü karşılaştırılmıştır. 

Birinci örnekte Esterâbâdî’nin nakz itirazına, lafzın manasıyla defetme; ikinci örnekte ise 

lafızla defetme yoluyla cevap verildiği görülmüştür. Ayrıca diğer el-Kâfiye şârihlerinin 

görüşlerine de yer verilerek klasik nahvî tartışmalarda yazılı cedelin çerçevesi sistematik 

bir şekilde gösterilmiştir. Diğer taraftan, ileride yapılacak çalışmalarda farklı meseleler 

üzerinden nakz temelli itirazların sistematik biçimde analiz edilmesi, genel olarak nahvî 

cedelin; özel olarak ise nakzın kapsam ve sınırlarını daha iyi ortaya koyacaktır. 

KAYNAKÇA 

Al-Qaralleh, Yunus Halîf Hamdân. Nakzu’d-delîli’n-nahvî fî kütübi hilâf. Mûte: Câmiatu 

Mûte, Doktora Tezi, 2010. 

Âmidî, Abdülvehhab b. Hüseyin b. Veliyyüddin. Şerhu’l-Âmidî ale’r-Risâleti’l-Velediyye. 

thk. Abdülhamîd Hâşim. Amman: Dâru’n-nûr, 2004. 

Benli, Ali. Ebu İshak Eş-Şâtıbî’de Nahiv Usûlü. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

Câmî, Abdurrahman. el-Fevâʾidü’ż-Żiyâʾiyye. thk. İlyas Kaplan. İstanbul: Şifa Yayınevi, 

2015. 

Cevherî, İsmail b. Hammâd. es-Sıhâh tâcü’l-lüğa ve sıhâhu’l-Arabiyye. thk. Ahmed Attar. 6 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-ilm li’l-melâyîn, 1987. 

Cumahî, İbn Sellam. Tabakâtu’ş-şuarâ. thk. Joseph Hell. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 

2001. 

Ebû Hûlâ, Riyâz Rızkullah Mansûr. “Mebdeü’n-nakz fi’n-nahvi’l-’Arabî”. Mecelletü Câmiati 

Şakrâ 5 (Nisan 2016), 63-100. 

Enbârî, Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn. el-İġrâb fî cedeli’l-i‘râb ve lumau’l-edille fî usûli’n-nahv. 

thk. Saîd el-Afgânî. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1971. 

Enbârî, Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn. Nüzhetü’l-elibbâʾ fî tabaḳāti’l-üdebâ. thk. İbrahim el-

Sâmirâî. Zerkâ: Mektebetü’l-menâr, 1985. 



Nahivde Kıyasa İtirazın Bir Yolu Olarak Nakz |239 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

Esterâbâdî, Radıyyüddîn. Şerḥu’l-Kâfiye. thk. Hasan b. Muhammet b. İbrahim el-Hıfzî. 2 

Cilt. Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 1993. 

Fâsî, İbnü’t-Tayyib Muhammed. Feyzu neşri’l-inşirâh min tayyi ravzi’l-iktirâh. thk. Mahmut 

Yusuf Feccâl. Dubai: Dâru’l-buhûs li’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 2000. 

Gelenbevî, İsmail. Tartışma Usûlü. çev. Talha Alp. İstanbul: Yasin Yayınevi, 2011. 

İbn Cemâa, Bedreddin. et-Tuḥfe ʿale’l-Kâfiye. thk. Ahmet Ali Kâid el-Misbâhî. Mekke: 

Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 1989. 

İbn Cinnî, Ebü’l-Feth. el-Hasâis. thk. Muhammed Ali en-Neccâr. 3 Cilt. Kahire: el-Hey’etü’l-

Mısriyyetü’l-Âmmetü li’l-kitâb, 4. Basım, ts. 

İbnü’l-Hâcib, Ebû Amr Cemâlüddîn. Muhtasaru müntehe’s-sûl ve’l-emel fî ilmeyi’l-usul ve’l-

cedel. thk. Nezîr Hamâdû. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2006. 

İbnü’l-Hâcib, Ebû Amr Cemâlüddîn. Şerhu’l-Mufassal. thk. Musa el-Alîlî. 2 Cilt. Irak: 

İhyâü’t-türâsi’l-İslâmî, 1982. 

İbnü’l-Hâcib, Ebû Amr Cemâlüddîn. Şerhu’l-Mukaddimeti’l-Kâfiye. thk. Cemâl Abdülâtî 

Muhaymer Ahmed. Mekke: Mekteberü Nezâr, 1997. 

İnanç, Yonis. “NAHİV İLMİNDE KIYASA YÖNELTİLEN BAZI İTİRAZLAR”. Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/34 (Aralık 2016), 73-91. 

https://doi.org/10.17335/sakaifd.286028 

İsferâyînî, İsâmuddîn. Şerhu İsâm ’ale’l-Kâfiye. İstanbul: el-Mektebetü’l-Mahmûdiyye, t.y. 

Kişmir, Abdulkadir. “Arap Dilinde Asla Aykırı Kıyas ile İstidlâlde Bulunma: Fesâdü’l-

iʻtibâr”. Trabzon İlahiyat Dergisi 11/2 (31 Aralık 2024), 311-331. 

https://doi.org/10.33718/tid.1514824 

Kişmir, Abdülkadir. “Arap Dilinde Kıyâs Meʿa’l-Fârık”. Tokat İlmiyat Dergisi 12/2 (Aralık 

2024), 432-449. https://doi.org/10.51450/ilmiyat.1522848 

Meydânî, Ahmed b. Muhammed. Mecmaʿu’l-ems̱âl. thk. Muhammed Muhyiddîn 

Abdülhamîd. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, t.y. 

Moustafa, Moustafa Cheiyh. el-Hindî’nin El-Muâfiye Fî Şerhi’l-Kâfiye Adlı Eserinin Edisyon 

Kritiği. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2018. 

Salah, Ebu’l-Kâsım Mehdi. en-Necmü’s-Sâkib şerhu Kâfiyeti İbni’l-Hâcib. thk. Abdürrahîm 

Ömer Hüseyin. 2 Cilt. San‘a: Merkezü’n-nehârî, 2003. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn. Bugyetü’l-vuât fî tabakâti’l-lugaviyyîne ve’n-nuhât. 2 Cilt. 

Kahire: Matbaatü Îsâ el-Bâbî el-Halebî, 1964. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn. el-İktirâh fî ilmi usûli’n-nahv. thk. Abdülhakîm Atıyye. 

Dimaşk: Dâru’l-Beyrûtî, 2006. 

Şınkıtî, Muhammet Emin. Âdâbu’l-bahs ve’l-münâzara. Ciddi: Dâru ilmi’l-fevâid, t.y. 

Şîrâzî, Ebû İshâk. el-Maûne fi’l-cedel. thk. Ali b. Abdülaziz el-Umeyrînî. Kuveyt: Cemiyyetü 

ihyâi’t-türâsi’l-İslâmî, 1987. 

Ünver, Ahmet Numan. “İLLETE YÖNELİK NAKZ İTİRAZI ve NAKZA KARŞI CEVAPLAR”. 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (SAUIFD) 19/36 (18 Aralık 2017), 1-

15. https://doi.org/10.17335/sakaifd.339038 

 


