
 

 
 

e-ISSN: 2148-4899 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Pamukkale University Journal of Divinity Faculty 

Güz/Autumn, 2025, 12 (2), 44-60 

 
 

İSRÂ SÛRESİ 85. ÂYETİNDE “RUH” KAVRAMI: MÜFESSİRLERİN YORUMLARI IŞIĞINDA 

KRONOLOJİK BİR ANALİZ  
The Concept of ‘Rūḥ’ in Qur’ān 17:85: A Chronological Analysis in the Light of Exegetical 

Opinions 

 

                                                                             Hazal BİLEN 
Yüksek Lisans, Pamukkale Üniversitesi İslami İlimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Bölümü, Tefsir Anabilim Dalı, hazalbilenn@gmail.com, ORCID: 0009-0007-0973-
1167 
 
                                                                       Harun ABACI 

Doç. Dr., Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, 
Tefsir Anabilim Dalı, harunabaci@pau.edu.tr, ORCID: 0000-0003-2259-5722 
 

                                  Makale Bilgisi /  Article Information 
                      Makale Türü / Article Types:     Araştırma Makalesi/Research Article 

    Geliş Tarihi / Received:      01.09.2025 
 Kabul Tarihi / Accepted:       30.10.2025 

Yayın Tarihi / Published:      31.12.2025 
                                                     Cilt / Volume:      12 
                                                        Sayı / Issue:       2  
                                                      Sayfa/ Pages:      44-60 
 

Atıf / Cite as: Bilen, Hazal. Abacı, Harun. “İsrâ Sûresi 85. Âyetinde “Ruh” Kavramı: 
Müfessirlerin Yorumları Işığında Kronolojik Bir Analiz” (The Concept of ‘Rūḥ’ in Qur’ān 17:85: 
A Chronological Analysis in the Light of Exegetical Opinions). Pamukkale Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi-Pamukkale University Journal of Divinity Faculty 12/2 (2025), 44-60. Doi: 
10.17859/ pauifd.1775779. 

İntihal / Plagiarism: Bu makale, Turnitin intihal tarama programı ile taranmıştır. Ayrıca iki 
hakem tarafından da incelenmiştir. / This article has been scanned with Ithenticate plagiarism 
screening program. Also this article has been reviewed by two referees. 

Çıkar Çatışması / Conflict of Interest: Yazar çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir. 
The Author declared that there is no conflict of interest 

Finansal Destek / Grant Support: Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan 
etmiştir. / The authors declared that this study has received no financial support. 

 
www.dergipark.gov.tr/pauifd 

http://www.dergipark.gov.tr/pauif
http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr


 
4899-2148  

       Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (PAUİFD), 12 (2) 2025: 44-60 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

İSRÂ SÛRESİ 85. ÂYETİNDE “RUH” KAVRAMI: MÜFESSİRLERİN 
YORUMLARI IŞIĞINDA KRONOLOJİK BİR ANALİZ* 

 
                                                                                                Hazal BİLEN**  

                                                                                                             Harun ABACI *** 

Öz          

Bu makale İsrâ Sûresi 85. âyetteki “ruh” kavramını, tarihî süreçteki yorumlar ışığında 
analiz etmeyi amaçlamaktadır. Konulu tefsir metodolojisi çerçevesinde, erken dönem, 
klasik ve modern tefsir kaynakları art süremli (diakronik) bir yaklaşımla incelenerek 
kavramın anlam evrimi ve yorum çeşitliliği ele alınmıştır. Çalışmada rivayet temelli 
erken dönem yorumlarından dirayet unsurlarının öne çıktığı klasik döneme ve ilmî 
verilerle desteklenen modern yaklaşımlara kadar geniş bir literatür taraması 
yapılmıştır. Müfessirlerin “ruhu” Cebrail (a.s), vahiy, Kur’ân, hayat kaynağı ve ilahî bir 
sır gibi farklı anlamlarda yorumladıkları tespit edilmiştir. Araştırma ruhun mahiyetine 
dair kesin bir tanım yapılamayacağını, bu konudaki insan bilgisinin sınırlılığının âyetin 
vurgusuyla örtüştüğünü ortaya koymuştur. Tarih boyunca tefsir geleneğinde ruhun 
Allah’ın emriyle var olduğu ve insan idrakinin ötesinde kalan metafizik bir gerçeklik 
olarak kabul edildiği görülmüştür. Çalışma hem rivayet hem de dirayet unsurlarını 
temel alarak ilgili âyete dair bütüncül bir perspektif sunmayı hedeflemiş, bu bağlamda 
müfessirlerin metodolojik farklılıklarını ve ortak kanaatlerini sistematik bir şekilde 
değerlendirmiştir. Sonuç olarak âyette vurgulanan bilgi sınırlılığının, insanı tefekküre 
yönlendiren hikmetli bir yaklaşım olduğu anlaşılmıştır.  
 
Anahtar Kelimeler: Tefsir, Ruh, İsrâ Sûresi, Tefsir Literatürü, Diyakronik Analiz. 
 

The Concept of ‘Rūḥ’ in Qur’ān 17:85: A Chronological Analysis in the 

Light of Exegetical Opinions 

Abstract 
This article aims to analyze the concept of rūḥ in Qurʾān 17:85 in light of its 
interpretations throughout history. Within the framework of thematic exegesis (tafsīr 
mawḍūʿī), the study examines early, classical, and modern tafsīr sources through a 
diachronic perspective to trace the semantic evolution and interpretive diversity of the 
term. A comprehensive review of the literature has been conducted—from early 
narratively based interpretations to the rational and linguistic analyses of the classical 
period, and finally to modern approaches informed by scientific perspectives. The 
findings show that exegetes have understood the rūḥ in various ways, including as 
Gabriel (ʿalayhi al-salām), revelation (waḥy), the Qurʾān itself, the principle of life, or a 
divine mystery. The study concludes that no definitive definition of the rūḥ can be 
established, as human knowledge on this matter is inherently limited—an idea that 
accords precisely with the emphasis of the verse. Throughout the history of tafsīr, rūḥ 
has been regarded as a metaphysical reality that exists by the command of God and 
remains beyond the reach of human intellect. By incorporating both transmitted 
(riwāyah) and reasoned (dirāyah) dimensions, the article seeks to provide a holistic 
perspective on the verse, systematically examining the methodological differences and 
shared  insights  among  exegetes.  In  conclusion,  the  limitation  of  human  knowledge    

 

*  Yazar makalede Etik Kurul İzni gerektirecek bir durum bulunmadığını beyan etmiştir.  
**  Yüksek Lisans Öğrencisi, Pamukkale Üniversitesi İslami İlimler Enstitüsü, Temel İslam 

Bilimleri Bölümü, Tefsir Anabilim Dalı, hazalbilenn@gmail.com, ORCID: 0009-0007-
0973-1167 

***  Doç. Dr., Pamukkale Üniversitesi İslami İlimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Bölümü, Tefsir Anabilim Dalı, harunabaci@pau.edu.tr, ORCID: 0000-0003-2259-5722 

 

http://www.pau.edu.tr/ilahiyat/tr


Hazal BİLEN, Harun ABACI  |46 
 

                                                                   PAUİFD, 12 (2) 2025 

highlighted in the verse is understood as a divinely intended invitation to 
contemplation and intellectual humility. 
 
Keywords: Tafsir, Spirit, Surah Isra, Tafsir Literature, Diachronic Analysis. 
 
Structured Abstract 
The concept of rūḥ (spirit) has long aroused intellectual curiosity across both the 
natural sciences and the religious disciplines. Each field has approached the term 
through its own epistemological and methodological frameworks, producing diverse 
interpretations and conclusions. In the natural sciences, the rūḥ has been studied within 
a rational framework grounded in reason, empirical observation, and experimentation. 
In contrast, the religious sciences—drawing upon revelation (waḥy), authentic 
transmission (riwāyah), and spiritual experience—have treated it as a primarily 
metaphysical and subjective matter. These methodological divergences have led to 
distinct disciplinary understandings of the concept. Within the core Islamic sciences 
(ʿulūm al-dīn), discussions of the rūḥ have taken place across tafsīr (Qurʾānic exegesis), 
ḥadīth, kalām (theology), and taṣawwuf (mysticism), each discipline assigning meaning 
to the term according to its own intellectual principles. Similarly, Islamic philosophy, 
philosophy of religion, and psychology of religion have addressed the rūḥ through 
philosophical and psychological dimensions, thereby generating alternative 
interpretive frameworks. However, because of these disciplinary and methodological 
differences, conclusions about the rūḥ have varied widely. The present study narrows 
the focus to the field of tafsīr and, unlike previous research, limits its scope specifically 
to Qurʾān 17:85 (al-Isrāʾ, “They ask you about the Spirit…”). Although the term appears 
in multiple Qurʾānic passages, this paper concentrates solely on its contextual meaning 
within that particular verse. This deliberate restriction allows for a deeper textual and 
exegetical analysis and enables a diachronic comparison of exegetical views. Adopting 
the thematic tafsīr method (tafsīr mawḍūʿī), the study combines a diachronic and 
partially synchronic approach, evaluating exegetical interpretations across successive 
historical stages. In doing so, it aims to contribute an original, systematic synthesis to 
the existing literature by highlighting both continuity and transformation within the 
interpretive tradition. The multi-layered meanings ascribed to the rūḥ not only 
demonstrate the richness of the tafsīr heritage but also reveal the profound effect of 
this concept upon its audiences throughout history. The primary objective of the study 
is therefore to examine how exegetes have interpreted the rūḥ mentioned in Qurʾān 
17:85, to trace the historical development of these interpretations, and to present a 
comprehensive, methodologically grounded perspective on the verse. Each exegetical 
position has been analyzed within its intellectual context, and the resulting synthesis 
aims to offer readers a coherent and accessible overview of the interpretive trajectory 
surrounding the verse. The findings indicate that exegetical approaches to the rūḥ have 
evolved over time. Early commentators tended to rely predominantly on transmitted 
reports (riwāyāt), often reproducing them verbatim without explicit critical preference. 
During the formative and mature phases of classical exegesis, however, exegetes began 
to integrate elements of rational inquiry (dirāyah), using both textual evidence and 
intellectual reasoning to support their interpretations. In the late classical period, while 
preserving their respect for transmitted traditions, scholars increasingly employed 
personal reasoning (raʾy) and ijtihād, preferring certain reports over others and 
classifying weaker narrations. Across these stages, a recurrent interpretive theme 
emerged: the Qurʾān’s deliberate avoidance of detailed explanation concerning the rūḥ 
serves a didactic purpose—to direct human beings toward reflection upon the limits of 
their knowledge. Exegetes emphasized that the Prophet’s contemporaries were not 
equipped with the intellectual means to comprehend the true nature of the rūḥ, and 
thus the verse’s brevity in explanation reflects divine wisdom. Within this 
understanding, God intentionally confined human knowledge about the rūḥ to what He 
Himself disclosed: “and of knowledge you have been given only a little.” Consequently, 
the notion of rūḥ became emblematic of the boundary between the created intellect and 
divine omniscience. In the modern era, exegetes continued to engage with classical 



47 İsrâ Suresi 85. Ayetinde “Ruh” Kavramı | 
 

                                                              PAUİFD, 12 (2) 2025 

sources but also drew upon scientific findings and philosophical discussions to 
contextualize their interpretations. Despite these efforts, they consistently 
acknowledged that the rūḥ remains an unresolved mystery. It is viewed as an 
immaterial, invisible entity whose existence is self-evident through its effects, yet 
whose essence cannot be empirically or rationally grasped. Many scholars stress that 
the rūḥ comes into existence solely by the divine command “Be!” (kun fayakūn), and 
that no scientific progress can unveil its ultimate nature. The belief that life cannot be 
artificially generated in the laboratory underscores the metaphysical dimension of this 
doctrine and reinforces the Qurʾānic assertion of human epistemic limitation. A review 
of the tafsīr corpus reveals that most exegetes have interpreted the rūḥ in Qurʾān 17:85 
as the life-giving spirit present within living beings, an interpretation widely accepted 
across generations. Although some have also understood it as Gabriel, revelation, or the 
Qurʾān itself, the dominant consensus aligns with the view that it refers to the animating 
principle bestowed by God. Across the interpretive tradition, scholars have maintained 
a cautious and reverent tone; even when expressing personal opinions, they typically 
conclude with the formula, “God knows best” (Allāhu aʿlam), acknowledging the 
ultimate inscrutability of the subject. In conclusion, the study demonstrates that 
throughout Islamic intellectual history, no definitive or comprehensive definition of the 
rūḥ has ever been established. The verse itself, by declaring the narrow limits of human 
understanding, invites believers to contemplation rather than speculation. The evolving 
exegetical treatments—from transmitted to rational to scientifically informed 
approaches—illustrate not only the dynamism of the tafsīr tradition but also its 
enduring epistemological humility. Ultimately, the Qurʾānic discourse on the rūḥ stands 
as a profound reminder of the boundary between divine knowledge and human inquiry, 
guiding the believer toward intellectual modesty and spiritual reflection. 
 

GİRİŞ 

“Ruh” kavramı, hem fenni (pozitif) ilimler hem de dinî ilimler açısından öteden 

beri ilgi ve merak uyandıran bir mesele olmuştur. Her iki alanda da bu kavram kendi 

kaynakları, yöntemleri ve ilmî disiplinleri çerçevesinde ele alınmış, farklı yaklaşımlar 

ve sonuçlar ortaya konulmuştur. Fen bilimlerinde ruh; akıl, deney ve gözleme dayalı 

bilimsel veriler doğrultusunda rasyonel bir çerçevede incelenirken; dinî ilimlerde 

vahiy, sahih rivayetler ve manevi tecrübe esas alınarak değerlendirilmiş, daha çok 

subjektif ve metafizik bir yaklaşım benimsenmiştir. Bu yöntemsel farklılıklar, “ruh” 

kavramının farklı disiplinlerde birbirinden ayrışan anlamlara kavuşmasına neden 

olmuştur. Temel İslami İlimler sahasında da “ruh” konusu, tefsir, hadis, kelâm ve 

tasavvuf gibi alt disiplinlerde farklı perspektiflerden ele alınmış; her bir ilim dalı, 

kendi yaklaşım biçimiyle bu kavramı anlamlandırmaya çalışmıştır. Aynı şekilde din 

felsefesi, din psikolojisi ve İslam felsefesi gibi disiplinler de bu kavramı felsefî ve 

psikolojik boyutlarıyla ele alarak farklı anlam çerçeveleri geliştirmiştir. Ancak, 

disiplinler arasındaki yöntemsel ve teorik ayrımlar neticesinde bu çalışmaların 

ulaştığı neticeler de birbirinden farklı olmuştur. 

Bu çalışmada ise “ruh” kavramı, özellikle Tefsir ilmi bağlamında ele alınmış ve 

önceki çalışmalardan farklı olarak kapsamı daraltılarak yalnızca İsrâ Sûresi 85. âyeti 

çerçevesinde incelenmiştir. Söz konusu kavramın, Kur’ân-ı Kerîm’in farklı yerlerinde 

geçtiği bilinmekle birlikte, bu çalışmada yalnızca ilgili âyetteki kullanımına 

odaklanılmıştır. Bu tercihle hem derinlemesine bir analiz yapılması hem de tefsir 

literatüründe yer alan görüşlerin kronolojik olarak karşılaştırılması hedeflenmiştir. 

Konu, konulu tefsir yöntemi çerçevesinde, art süremli (diakronik) ve yer yer eş 



Hazal BİLEN, Harun ABACI |48 
 

                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

süremli (senkronik) bir bakışla ele alınmış; müfessirlerin görüşleri tarihsel süreç 

içinde sistematik biçimde değerlendirilmiştir. Bu yönüyle çalışma, mevcut literatüre 

özgün bir katkı sunmayı amaçlamaktadır. Bu çok yönlü anlamlandırmalar, tefsir 

geleneğinin zenginliğini ortaya koyarken, bu kavramın muhatapları üzerinde 

bıraktığı derin tesiri de gözler önüne sermektedir. Bu bağlamda çalışmanın amacı; 

ilgili âyette geçen “ruh” kavramına müfessirlerin yüklediği anlamları tarihsel gelişim 

içinde ortaya koymak, bu anlamların zamanla nasıl şekillendiğini tespit etmek ve söz 

konusu âyetin tefsirine dair kapsamlı bir perspektif sunmaktır. Bu süreçte farklı 

görüşlere akademik bir bakış açısıyla yaklaşılmış, her yorum kendi ilmî bağlamı 

içerisinde değerlendirilmiş ve böylece okuyucuya derli toplu, sistematik ve 

ulaşılabilir bir analiz sunulmuştur. 

1. “Ruh”un Tanımı, Mahiyeti ve İslam Düşüncesindeki Yeri 

Kur’ân-ı Kerîm’de “Ruh” kelimesi farklı manalar taşıyan bir kavramdır. Sözlükte 

nefes,1 geniş ve rüzgâr gibi anlamlara gelen revh kökünden isim olduğu belirtilen ruh 

kelimesi, terim olarak genellikle canlılardaki hayatı sağlayan unsuru belirtmek için 

kullanılmıştır.2 İlk dönem âlimleri ruh hususunda çeşitli tanımlar yapmış olsa da ruh 

günümüzde insanı insan yapan, seven, nefret eden, bağlanan, etkileyen, etkilenen3 ve 

insanı diğer canlılardan ayıran soyut bir varlık olarak da tanımlanabilmektedir. 

Kur’ân’da da Allah, ruhun emri altında bulunduğunu ve insanlara bu hususta pek az 

bilgi verilmiş olduğunu haber verdiğine göre ruhun hakikatini ve mahiyetini tam 

olarak bilmemiz mümkün gözükmemektedir. Ancak şu kadarı var ki ruh, insan 

üzerindeki tesiri inkâr edilemeyen, beş duyu organıyla algılanamayan fakat elektrik 

enerjisi ve zekâ kabiliyeti gibi mevcudiyeti gerçek olan, canlılara yaşam kaynağı olan 

bir cevherdir.4 Ruh hem felsefi hem de dini perspektiflerden ele alınan, ekseriyetle 

insanın varlığının manevi özünü ifade eden bir kavramdır. Günümüzde ruh, genellikle 

bilinç, kişilik, zihin ve duygularla ilişkilendirilen bir olgu olarak tanımlanır. Ancak, 

ruhun mahiyeti ve doğası hakkında kesin bir tanım yapabilmek, bilimsel ve felsefi 

bakış açılarının çeşitliliği nedeniyle oldukça zordur. Ruh, çoğu zaman bedenden 

bağımsız, soyut, insanın özsel kimliğini temsil eden ve tanımı kesin bir biçimde 

yapılamayan bir varlık olarak kabul edilmektedir. Ruhun, biyolojik süreçlerden 

bağımsız bir varlık olup olmadığı, günümüz bilimsel paradigmasında hâlâ tartışmalı 

bir konu olarak kabul edilmektedir. Kur’ân’da ilgili âyette ruh, yalnızca Allah’ın 

kudretiyle yaratılmış bir varlık olarak ifade edilir ve ruhun mahiyeti konusunda 

insanlara çok az bilgi verildiği belirtilir. İslâm düşüncesinde ruhun mahiyeti 

konusunda ihtilaflar bulunsada genellikle ruhun bedenden bağımsız bir varlık olduğu 

kabul edilmektedir. Ölümle birlikte ruhun bedeni terk etmesi ve yeniden dirilme 

konusundaki inanç, İslâm’ın ahirete yönelik öğretilerinin temelini oluşturmaktadır. 

Bu nedenle ruhun varlığı İslam düşüncesinde mühim bir yer tutmaktadır. Bedenimizi 

 

1  Rağıb el-İsfahanî, Müfredât Kur’an Kavramları Sözlüğü, çev. Abdulbaki Güneş - Mehmet 
Yolcu (İstanbul: Çıra Yayınları, 2012), 445-448. 

2  Yusuf Şevki Yavuz, “Ruh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 
Yayınları, 2018), 35/187-192. 

3  Şaban Karasakal, “Kur’ân’da Ruh Kavramı”, The Journal of Academic Social Science 
Studies 2/28 (2014), 275. 

4  Karasakal, “Kur’ân’da Ruh Kavramı”, 275. 



49 İsrâ Suresi 85. Ayetinde “Ruh” Kavramı | 
 

                                                              PAUİFD, 12 (2) 2025 

hareket ettirip bilinçli davranışlarda bulunmamızı sağlayan gücün de ruh olduğuna 

inanılmaktadır. Ölümle birlikte hareket ve bilinçli davranış sona erdiği görülmektedir. 

Çünkü İslam düşüncesi de dâhil olmak üzere genel kanaate göre artık ruh bedenden 

ayrıldığı için böyle bir netice meydana gelmiştir. Allah tarafından ilgili âyette de 

buyurulduğu gibi bizim bu konudaki bilgimiz sınırlıdır ve “Ruh” konusunda insana 

pek az bir bilgi verilmiştir.  

İslâm düşüncesinde ruhun mahiyeti, tamamen Allah’ın ilminden neşet eden ve 

insan bilgisinin sınırlı olduğu bir konu olarak kabul edilir. İnsanlar, ruhun doğası 

hakkında çok az bilgiye sahiptirler. İlgili âyette ruhun mahiyeti ve işleyişine dair 

insanlara yalnızca sınırlı bilgi sunulduğu ifade edilmektedir. Bu, insan bilgisinin doğal 

olarak sınırlı olduğuna işaret etmektedir. Hz. Muhammed (sav) aracılığıyla 

Kur’ân’daki belirsiz ifadeler açıklanmış olmakla birlikte, ruh meselesi üzerinde 

ayrıntılı bir açıklama yapılmamıştır. Zira her dönemin muhatap kitlesinin idrak 

kabiliyeti ve bilimsel birikimi farklı seviyelerdedir. Ruhun, Allah’ın yarattığı bir varlık 

olup insanın bedenine girerek ona hayat verdiğine inanılmaktadır. Ruh, bedende 

mevcut olsada insanın onu anlaması ya da tanıması oldukça zor görünmektedir. 

Çünkü insan, ruhun ne olduğunu ve taşıdığı derin anlamı tam olarak 

kavrayamamaktadır. Birçok âlim, ruhun yaratılışındaki hikmetin bir ders olduğunu 

ifade etmiştir. Allah, ruhu insan bedenine yerleştirerek insanlara içlerindeki yaratılış 

düzenini gözlemleme fırsatı vermiştir. Bu sayede insanlar, Allah’ın varlığını idrak 

edebilmekte ve O’na yönelme noktasında derin düşünceye dalabilmektedirler. Ancak 

insanlar emir âlemindeki bir varlığı idrak etme kapasitesine sahip olamadıkları için 

ruhun mahiyetinin tam olarak anlaşılamayacağı da düşünülmektedir. Bazı 

müfessirler, ruh hakkında derinlemesine konuşmaktan genellikle kaçınmışlardır. 

Onlara göre, bu tür sorulara fazla takılmak yerine, insanlar dini anlamda neye 

yönelmeleri gerektiğini öğrenmeli ve hayatlarını buna göre şekillendirmelidirler. Zira 

ruhu tam anlamıyla bilmemeleri ondan faydalanmalarına engel teşkil etmemektedir.5 

Günümüzde ve gelecekte ruhun tüm sırlarını tam manasıyla anlamak mümkün 

olmayabilir. Ancak bu durum, ruhun genel kanunlarını ve prensiplerini anlamamıza 

engel değildir. Bu sebeple tarih boyunca müfessirler, ruhun mahiyetini anlamaya 

yönelik gayret sarf etmişler, çeşitli yorumlarla bu meseleyi ele almış ve bu yorumları 

bazen rivayetler, bazen bilimsel verilerle desteklemeye çalışmışlardır. Müfessirlerin 

ruhun mahiyetine dair yaptıkları bu yorumlar, İslâm düşüncesinde çeşitlilik 

oluşturarak, Kur’ân’ın kavramsal anlam alanına katkı sunmaktadır. Müfessirlerin ruh 

kavramına dair yaptıkları yorumların daha iyi anlaşılabilmesi için ilgili âyetin nüzûl 

sebebinin de bilinmesi gerekmektedir. 

1.1. İsrâ Sûresi 85. Âyetin Nüzûl Sebebi 

İsrâ Sûresi Mekke döneminde nazil olan bir sûre olarak kabul edilmektedir.6 

İlgili âyetin nüzûl sebebi, âyetin tarihî bağlamına ve o dönemdeki sosyal duruma 

dayanmaktadır. Âyetin nüzûl sebebiyle ilgili rivayetlere göre müşrikler veya bazı 

 

5  Muhammed Mütevellî eş-Şa‘râvî, Tefsîrü’ş-Şa‘râvî (Kâhire: Ahbaru’l-Yevm, 1991), 
14/8717-8725. 

6  M. Kâmil Yaşaroğlu, “İsrâ Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 2001), 23/177. 



Hazal BİLEN, Harun ABACI |50 
 

                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

Yahudiler Hz. Muhammed’e ruh hakkında soru sordular. Bu soruyu, özellikle İslam’a 

ve Hz. Muhammed’e karşı bir meydan okuma veya onu zor durumda bırakma 

amacıyla sordular. Bir rivayete göre Yahudiler müşriklere şöyle demektedir: 

“Muhammed’e üç şey sorunuz eğer ilk ikisine cevap verir ve üçüncü konuda susarsa 

o zaman gerçekten bir peygamberdir. 1. Ashab-ı Kehf hakkında, 2. Zülkarneyn 

hakkında, 3. Ruh hakkında.” Bunun üzerine Hz. Muhammed’e bu üç soruyu sordular.7 

Hz. Muhammed (sav) ilk iki soruyu kendisine Cebrail vasıtasıyla getirilen vahiylerle 

açıkladı, üçüncü soruyu kendisine gelen “Sana ruh hakkında soru soruyorlar. De ki: 

‘Ruh, Rabbimin bileceği bir şeydir. Size pek az ilim verilmiştir.’”8 şeklindeki âyetle 

cevapladı. Ancak bu noktada yine Hz. Muhammed’i zora sokmak amacıyla soruyu 

soranlar “Sen Allah’ın peygamberi olduğunu iddia ediyorsun öyleyse tıpkı diğer 

peygamberlere verildiği gibi sana da hikmet verilmiştir. Oysa senin de tıpkı bizler gibi 

ruhun mahiyetini bilmiyor olman çelişkili değil midir?” demişler.9 Bunun üzerine 

Lokmân sûresindeki 27. âyetin ve Kehf sûresindeki 109. âyetin nazil olduğu 

aktarılmaktadır.10 Bazı müfessirlere göre İsrâ sûresi 85. âyette az bilgi verilenler 

olarak genellikle tüm insanların kastedildiği ifade edilmiştir.11 Bu rivayetlerden şu 

çıkarımı yapmak mümkün gözükmektedir: Kur’ân cehaletin zarara yol açabileceği 

konular söz konusu olduğunda, muhataplarını doğrudan bilginin özüne 

yönlendirerek, onların dikkatini daha faydalı ve hikmetli bir noktaya çeker. Örneğin, 

hilalin küçülüp büyüyüp, ardından küçülüp tekrar başlangıcına dönmesi hakkında 

sorduklarında, bu doğa olayının açıklanması, o dönemdeki kişiler için gereksizdi. 

Çünkü bu, onların anlayış seviyesinin ötesindeydi ve buna dair bir hüküm de yoktu. 

Eğer Kur’ân, onlara Ay'ın Dünya ile olan hareketini ve gece gündüz döngüsünü 

açıklasaydı, halk için bu açıklama anlamsız olurdu ve belki de Kur’ân’ı yanlış 

anlamalarına sebep olabilirdi. Fakat Kur’ân, onları hilalin ne şekilde hareket 

ettiğinden çok, ondan alacakları faydaya yönlendirir.12 Burada Kur’ân’ın verdiği 

cevap, toplumsal yaşamla doğrudan ilişki kuracak pratik bilgiler sunmaktadır. Bu 

yüzden Allah Teâlâ, ruhun kendisinin işinden olduğunu belirterek, peygamberinin bu 

tür bir bilgiyi vermesine müsaade etmemiş olabilir.  

2. İsrâ 85: “Ruh” Kavramı ve Müfessirlerin Yorumları 

2.1. Erken Dönem Müfessirlerine Göre Ruh 

Görüldüğü kadarıyla İsrâ sûresi 85. âyetini ele alan ilk müfessirlerden biri Zeyd 

b. Ali’dir (ö. 122/740). 

 

7  Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr, thk. 
Abdurrezzâk el-Mehdî (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabi, 1422), 3/50-51. 

8  Kur’an-ı Kerim Meâli, çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri 
Başkanlığı Yayınları, 2011), el-İsrâ 17/85. 

9  Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan 
ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl Keşşâf Tefsiri, ed. Murat 
Sülün, çev. Muhammed Coşkun vd. (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı, 2017), 3/1176-1178. 

10  Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed İbn Acîbe, el-Bahrü’l-medîd fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-mecîd, 
thk. Ahmed Abdullah el-Kureşî (Kahire: Dr. Hasan Abbas Zeki, 1419), 3/227-228. 

11  Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, thk. 
Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî (Kahire: Dâru’l-Hıcr, 1422), 15/68-74. 

12  Şa‘râvî, Tefsîrü’ş-Şa‘râvî, 14/8717-8725. 



51 İsrâ Suresi 85. Ayetinde “Ruh” Kavramı | 
 

                                                              PAUİFD, 12 (2) 2025 

Zeyd b. Ali’nin eserinde13 ruhun büyük bir melek olduğuna ve âyetteki emir 

kelimesiyle de zikredilen ruhun bilgisinin Allah’ın ilminde olduğuna dair rivayetin yer 

aldığı görülmektedir.14 İlgili âyet hakkında yorum yapan diğer bir müfessir Mukâtil b. 

Süleyman’dır (ö. 150/767). Mukâtil b. Süleyman’ın, âyette geçen ruh kavramını insan 

şeklinde olan büyük bir melek olarak yorumladığı anlaşılmaktadır.15 Mâlik b. Enes’in 

(ö. 179/795) bu âyetteki ruh kavramının mahiyeti hususunda peygambere bir cevap 

verilmediği şeklinde yorum yaptığı rivayet edilmektedir.16 Yahyâ b. Sellâm (ö. 

200/815) âyetteki ruh kavramına dair çeşitli rivayetlere yer vermekte ancak yine de 

ruhun tanımına dair kesin bir görüş belirtmemektedir.17 Ferrâ (ö. 207/822) söz 

konusu âyeti “Ruh rabbimin ilmindendir, sizin ilminizden değil” şeklinde 

yorumlayarak aktarmaktadır.18 Taberî’nin ise (ö. 310/923) ruh kavramına dair çeşitli 

rivayetlere yer verdiği, ilk olarak da ruhun Cebrail (a.s.) olduğuna dair rivayeti 

aktardığı anlaşılmaktadır.19 İmam Mâtürîdî (ö. 333/944) âyetteki ruh kelimesinin 

anlamına dair çeşitli rivayetlere yer vermektedir. Ruhun anlamına yönelik ilk 

zikrettiği rivayet ruhun Kur’ân, yani bedenlerin hayatını sağlayan ve onları 

sapıklıktan kurtaran şey anlamında kullanıldığına dair rivayettir. Bu görüşün de şu 

ifadeyle temellendirildiğini belirtmektedir: “Ruh, yani Kur’ân rabbimin kudretiyle ve 

hikmetiyle yapılmış bir iştir ki, eğer tüm varlıklar bir araya gelse bunun bir benzerini 

yapamazlar.”20 Cessas (ö. 370/981) ilgili âyet hakkında, bazı soruların bilerek 

cevaplanmamasının insanları düşünme ve tefekkür etmeye yönlendirdiği için faydalı 

olabileceğine dair bir yorumda bulunup söz konusu âyetin insanları düşünmeye sevk 

ettiğini ifade etmektedir.21 İbn Ebû Zemenîn (ö. 399/1008) bazı tabiinlerin: “Ruh, 

Allah’ın yarattığı bir yaratık olup, (ruhun) kendisine ait elleri ve ayakları vardır.” 

şeklinde rivayette bulunduklarını belirtmiştir. Zemenîn ve Mekkî’nin (ö. 437/1045)22 

bu görüşe katılmadıkları, ruhun ne olduğuna dair çeşitli rivayetlere yer vermelerine 

rağmen ruhun bilgisinin ancak Allah’ın ilminde bulunduğunu kabul ettikleri 

 

13  Söz konusu eserin Zeyd b. Ali’ye nispeti hususunda bazı tartışmalar olmasına rağmen 
eserin Zeyd b. Ali’ye ait olduğu görüşünün daha baskın olduğu belirtilmektedir. Konu 
hakkında bilgi için bk. Saffet Köse, “Zeyd b. Ali”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/313-316. 

14  Zeyd b. Ali, Tefsîru garîbi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Cevâd el-Hüseynî el-Celâlî (Beyrut: 
Dâru’l-Va’yi’l-İslâmî, ts.), 253. 

15  Ebü’l-Hasen b. Beşîr Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Muḳātil b. Süleymân, thk. Abdullah 
Mahmûd Şehhâte (Beyrut: Dâr İhyâi’t-Türâs, 1423), 2/547. 

16  Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî İbnü’l-Arabî, Ahkâmü’l-
Kurʾân, thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424), 3/215. 

17  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Sellâm, Tefsîrü Yahyâ b. Sellâm, thk. Hind Şelebî (Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1425), 1/159-161. 

18  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillâh el-Absî el-Ferrâ’, Meâni’l-Kur’ân, thk. Ahmed 
Yûsuf Necâtî vd. (Mısır: Dâru’l-Mısrıyye, ts.), 2/130. 

19  Taberî, Câmiu’l-beyân, 15/68-74. 
20  Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Teʾvîlâtü’l-Kurʾân, thk. Mecdî Bâsellûm (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1426), 7/105-106. 
21  Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, Ahkâmü’l-Kur’ân, thk. Muhammed Sâdık 

Kamhâvî (Beyrut: Dâru’l-İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1412/1992), 5/33-34. 
22  Ebû Muhammed Mekkî b. Ebû Tâlib, el-Hidâye ilâ bulûği’n-nihâye (Birleşik Arap 

Emirlikleri: Câmiatü’ş-Şârika, 1429), 6/4277-4280. 



Hazal BİLEN, Harun ABACI |52 
 

                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

anlaşılmaktadır.23 Abdürrezzâk es-San’ânî (ö. 211/826-27),24 Sâ’lebî (ö. 427/1035)25 

ve Mâverdî’nin (ö. 450/1058)26 ise ruhun, Cebrail (as) olduğu yönündeki rivayeti 

öncelikli olarak aktardıkları görülmektedir. Kuşeyrî (ö. 465/1072) ruh hakkında 

özetle şu minvalde bilgi aktarmaktadır: “İnsan ruhu, Allah tarafından bedene 

yerleştirilen ince bir varlıktır ve bu ruh, güzel ahlakın ve ince hallerin merkezidir. Ruh 

latîfedir; herkes onun saflığını ve zarifliğini kabul eder. Bazılarına göre ruh, 

sorumlulukla (kullukla) birlikte var olmuştur. Sürekli tesbih etme, Allah’la irtibat 

kurma, Allah’ı tanıma özelliklerine sahiptir.”27 Vâhidî (ö. 468/1076) ruhu Allah’ın 

kimseye bildirmediği ve öğretmediği, bedenin yaşamını sürdürmesini sağlayan bir 

varlık, olarak tanımlamaktadır.28 Sem’âni (ö. 489/1096) ruh kavramı hakkında çeşitli 

rivayetlere yer verip ardından “En doğru görüş ise burada bahsedilen ruhun, insanı 

hayatta tutan ruh olduğudur ve âlimlerin çoğu bu konuda ittifak etmiştir.” şeklinde 

kendi savunduğu görüşü dile getirmektedir.29 Begavî (ö. 516/1122) “Ruhun ilminin 

Allah’a mahsus olduğunu savunan ehl-i sünnetin görüşü bu konudaki en sağlam 

görüştür.” demektedir.30 

2.2. Klasik Dönem Müfessirlerinde Ruh Âyeti  

2.2.1. Erken Klasik Dönem (Zemahşerî-Teftâzânî Arası) 

Zemahşerî (ö. 538/1144) âyetteki ruh kelimesinin genel kabule göre 

canlılardaki ruh olduğunu ve bu ruhun Allah’ın işinden olduğunu çeşitli rivayetlerle 

zikretmektedir.31 İbn Atıyye (ö. 541/1147) özetle şu bilgilere yer vermektedir: 

“İnsanlar burada ruhun ne olduğunu farklı şekilde yorumladılar. Bu konudaki en çok 

tercih edilen yorum ise ruhun canlılardaki ruh olduğu ve bir cins isim olarak 

kullanıldığıdır. Âyetin devamındaki iş kelimesi iki şekilde yorumlanabilir: Birincisi, 

“iş” kelimesi bir cins adı olarak kullanılmıştır. İkincisi, emirden türemiş bir isim olarak 

da anlaşılabilir. Yani ruh Allah’ın “ol” emriyle var olmuştur.”32 Ebu Bekir İbnü’l-Arabî 

(ö. 543/1148) âlimlerin çoğunun ruhun yaratılışındaki hikmetin bir ders olduğunu 
 

23  Muhammed b. Abdillâh İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîz, thk. Ebû Abdullah 
Hüseyin b. Ukkâşe - Muhammed b. Mustafâ el Kenz (Kahire: el-Fârûku’l-Hadîse 
Yayınları, 1423), 3/37-39. 

24  Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi es-San‘ânî, Tefsîrü Abdirrezzâk, thk. Mahmûd 
Muhammed Abduh (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999), 2/313-315. 

25  Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed es-Sa‘lebî, el-Keşf ve’l-beyân, thk. Ebî Muhammed İbn 
Âşûr (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1422), 6/130-131. 

26  Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, thk. es-Seyyîd b. 
Abdülmaksûd b. Abdürrahîm (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 3/269-271. 

27  Abdülkerîm b. Hevâzin Kuşeyrî, Leṭâʾifü’l-işârât, thk. İbrâhîm el-Besyûnî (Mısır: el-
Hey’etu’l-Mısriyyetu’l-âmme li’l-kitâb, ts.), 2/367. 

28  Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed el-Vâhidî, el-Vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-Azîz, thk. 
Safvân Adnân Dâvûdî (Şam: Dâru’l-Kalem, 1415), 646. 

29  Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed es-Sem‘ânî, Tefsîrü’l-Kur’ân, thk. Ebû Temîm 
Yâsir b. İbrâhim - Ebû Bilâl Ganîm b. Abbas (Riyad: Dâru’l-Vatan, 1418), 3/273-275. 

30  Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes’ûd el-Begavî, Me’âlimü’t-tenzîl, thk. Muhammed 
Abdullah en-Nemr vd. (Riyad: Dâru Tayyibe, 1417), 5/124-126. 

31  Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 
1407), 2/690. 

32  Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-
Azîz, thk. Abdusselam Abduşşafi Muhammed (Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-İlmiyye, 1422), 
3/481-484. 



53 İsrâ Suresi 85. Ayetinde “Ruh” Kavramı | 
 

                                                              PAUİFD, 12 (2) 2025 

savunduğunu belirtmektedir. Özetle İbnü’l-Arabî’nin, Allah’ın ruhu insan bedeninde 

yaratıp yerleştirdiğini böylece insanların bu yaratılış düzenini görme fırsatına nail 

olabileceklerini aktardığı anlaşılmaktadır. “Allah, kendisinin her şeye hâkim 

olduğunu ve her şeyin yaratılışının bir işaret olduğunu insanlara göstermek 

istemektedir. Her şeyde bir işaret vardır. Bu işaretler Allah’ın birliğine işaret 

etmektedir.” şeklinde görüşünü beyan etmektedir.33 İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201) ruh 

kavramının sekiz farklı manasına dair rivayetleri dile getirmektedir. Bunların: Bedeni 

hayatta tutan bir varlık, büyük bir yaratılışa sahip bir melek, Allah’ın yarattığı bir 

varlık, Cebrail, Kur’ân, rahmet, emir ve Hz. İsa olarak aktarıldığını bildirmektedir.34 

Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210) âyetteki ruh kavramını derinlemesine ele 

almaktadır. “Öncelikle tefsircilerin çoğunluğuna göre bu âyette geçen ruh ile ilgili en 

yaygın görüş: Hayatı sağlayan ruhtur.” demektedir. Ancak bu genel kanaate çeşitli 

itirazlar getirildiğini belirtmiştir. Kendisinin de bu görüşün diğer görüşlere nazaran 

daha doğru olduğunu düşündüğü belirtilebilir. Âyetteki ruh kavramının Kur’ân 

manasında da kullanılmış olabileceğini belirtmiştir.35 İbn Abdüsselâm (ö. 660/1262) 

“Ruh Cebrail, melek, Kur’ân veya canlılardaki ruh anlamında kullanılmış olabilir.” 

demektedir.36 Kurtubî (ö. 671/1273) çeşitli rivayetlere yer verdikten sonra âyetteki 

ruh kavramını şöyle yorumlamaktadır: “Bu âyet ruhun, Allah’ın büyük ve gizemli bir 

işi olduğunu gösterir. Bu insanın kendi özünü bile tam olarak bilmediği gibi Allah’ın 

yarattığını da anlamaktan aciz olduğunu gösteren bir hikmettir.” der.37 Beyzâvî (ö. 

685/1286) ruhun Allah’ın kudretiyle var olduğunu ve şekillendiğini dolayısıyla 

insanın sınırlı kapasitesiyle bunu idrak etmesinin güç olduğunu genel bir 

değerlendirme yaparak aktarmaktadır. “Ruh Allah’ın ol emriyle yaratılandır, bir 

maddeden veya bedenin organlarından türetilmemiştir. Ruh tamamen ilahi bir 

yaratılışa sahiptir. Ruh bedene hayat veren ancak mahiyeti yalnızca Allah tarafından 

bilinen bir varlıktır.” demektedir.38 İbn Cüzey (ö. 741/1340) “Ruh bedenin içinde 

bulunan şeydir, bu yorum daha doğru olarak kabul edilir.” şeklinde yorum 

yapmaktadır.39 İbn Hâzin (ö. 741/1341) ruh kavramı hakkındaki en doğru görüşün 

insanın yaşamını sürdürebilmesini sağlayan, ona hayat veren ve bilgisinin yalnızca 

Allah’a ait olduğunu savunanların görüşü olduğunu bildirmektedir.40 Nesefî (ö. 

 

33  İbnü’l-Arabî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 3/215. 
34  İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr, 3/50-51. 
35  Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn er-Razî, Mefâtîḥu’l-ġayb (Beyrut: Dâru İḥyaʾ et-

Turâs̱ el-ʿArabî, 1420), 21/391-405. 
36  Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kāsım es-Sülemî ed-Dımaşkī 

İbn Abdüsselâm, İḫtiṣâru tefsîri’n-Nüket ve’l-ʿuyûn, thk. Abdullah b. İbrâhîm el-Vehbî 
(Beyrut: Dar İbn Hazm, 1416), 2/229. 

37  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, thk. Ahmed 
el-Berdûnî - İbrâhîm el-Itfiyyiş (Kahire: Dâru’l- Kütübi’l-Mısriyye, 1384), 10/323-324. 

38  Nâṣırüddîn Ebû Ṣa‘îd Abdullâh b. Ömer Beyżâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl, thk. 
Muḥammed ’Abdurraḥman el-Mar`aşlî (Beyrut: Dâru İḥyai’t-Türas̱i’l-’Arabi, ts.), 3/265. 

39  Ebü’l-Kāsım Muḥammed b. Aḥmed İbn Cüzey, et-Teshîl li-ʿulûmi’t-tenzîl, thk. Abdullah 
el-Hâlidî (Beyrut: Dâru’l-Erkâm b. Ebi’l-Erkâm, 1416), 1/453. 

40  Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm el-Hâzin, Lübâbü’t-te’vîl fî me’âni’t-
tenzîl, thk. Muhammed Ali Şahin (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425), 3/144-145. 



Hazal BİLEN, Harun ABACI |54 
 

                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

710/1310)41, Ebu Hayyan (ö. 745/1344)42 ve İbn Kesîr’in (ö. 774/1373)43 -her ne 

kadar bu konuya dair farklı yorumlar ve rivayetlere yer verselerde- âyetteki ruhun 

genel olarak canlılara hayat veren ruh olarak anlaşılabileceğini belirttikleri 

görülmektedir. Ancak insan idrakinin ruhun mahiyetine dair kesin bir tanıma 

ulaşamayacağı yönünde bir vurgu yaptıkları anlaşılmaktadır. 

2.2.2. Geç Klasik Dönem (Teftâzânî-Âlûsî Arası) 

Seâlibî (ö. 875/1471) müfessirlerin çoğunluğunun ruhtan maksadın 

canlılardaki ruh olduğunu kabul ettiklerini, yani ruhun bir cins adı olarak 

kullanıldığını söylemiştir.44 İbn Adil (ö. VIII/XIV) özetle ruh hakkında sorulan 

soruların pek çok şekli olduğunu bunların: 1. Ruhun mahiyeti nedir? 2. Ruh kadîm 

midir yoksa sonradan mı yaratılmıştır? 3. Ruh bedenden ayrıldıktan sonra varlığını 

sürdürür mü veya yok olur mu? Ve benzeri sorular olduğunu belirtmektedir. Bu 

sorulara, ruhun maddelerden farklı bir şey olduğu ve Allah tarafından yaratıldığı, bir 

öz, basit ve soyut bir varlık olduğu şeklinde cevap verilebileceğini belirtmektedir. Ruh 

hakkında bilmediğimiz birçok şey olmasına rağmen bu bilmemenin ruhun varlığını 

yalanlamamıza neden olamayacağını ifade etmektedir.45 Bikaî (ö. 885/1480) “Ruha 

dair sorular, aslında mantıklı bir inanç için gerekli olmayan ancak sadece zorlama 

amacı taşıyan sorulardır. Allah peygamberine bu mantıksız sorulara uygun bir cevap 

vererek “De ki ruh rabbimin işindendir.” Yani ruh yaratılmış bir şey olmakla birlikte 

Allah’ın emriyle var olur. Bu yaratılma sürecinde başka bir aracının yer almadığını ve 

Allah’ın kendisinin doğrudan hiçbir ortağa ihtiyaç duymadan yaratabileceğini ifade 

eder. Bununla birlikte yaratılışın iki biçimi vardır. Birincisi: sebep ve süreç gerektiren, 

yani büyüme ve gelişme sürecini içeren yaratılıştır. İkincisi: doğrudan varlığa 

çıkarma, bir başka değişle “emir” ile varlık kazandırmaktır. Ruh bu ikinci kategoriye 

girer. O maddi bir şekilde gelişim göstermeden doğrudan Allah’ın emirlerinden biri 

olarak var olur. Sürekli olarak ruh hakkında konuşmaktan kaçınan selef âlimleri bu 

konuda susmanın daha uygun olduğuna inanırlardı. Çünkü onlara göre insanlar bu 

sorulara daha derinlemesine yanıtlar almak yerine, dini anlamda neye yönelmeleri 

gerektiğini bilmeliydiler. Allah ruh hakkında sorular sormanın gereksiz olduğunu ve 

bunun yerine dini ve dünyevi açıdan daha önemli olan şeylere yönelmenin daha 

faydalı olacağını belirtiyor. Ruh Allah’ın kudretinin bir tezahürü olarak, evrenin 

sırlarının ve tasarrufunun bir parçasıdır. Ve ancak Allah’ın bilgisiyle bilinebilecek bir 

meseledir. Peygamberimizin (sav) Cebrail ile olan miracı da bu sırrın başka bir 

 

41  Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medârikü’t-tenzîl ve hakâiku’t-te’vîl, thk. Yusuf Ali Bedîvî - 
Muhiddin Dîb Mistû (Beyrut: Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1419/1998), 2/274-275. 

42  Muhammed b. Yûsuf b. Alî Ebû Hayyân, el-Bahru’l-muhît, thk. Züheyr Caîd (Beyrut: 
Dâru’l-Fikr, 1432), 7/106. 

43  Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, thk. Sâmi b. 
Muhammed İbn Selâme (Riyad: Dâru Tayyibe, 1420/1999), 5/113-116. 

44  Ebû Zeyd Abdurrahmân b. Muhammed es-Seâlibî, el-Cevâhirü’l-hisân fî tefsîri’l-Kur’ân, 
thk. Ali Muhammed Muavvid - Âdil Ahmed Abdülmevcûd (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-
Arabî, 1418), 3/494. 

45  Ebû Hafs Sirâcüddîn Ömer b. Nûriddîn Alî İbn Âdil, el-Lübâb fî ulûmi’l-Kitâb, thk. Âdil 
Ahmed Abdülmevcûd - Ali Muhammed Muavvid (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1419), 12/376. 



55 İsrâ Suresi 85. Ayetinde “Ruh” Kavramı | 
 

                                                              PAUİFD, 12 (2) 2025 

örneğidir.” şeklinde genel olarak bu minvalde yorum yapmaktadır.46  Muînüddin Îcî 

(ö. 905/1500) ruhun insanın ruhu, Cebrail ya da büyük bir melek olarak 

anlaşılabileceğini belirtir.47 Süyûtî’nin (ö. 911/1505) ruhun ne olduğu konusunda 

Allah’ın özel bir bilgisi olarak kaldığı yönünde yorum yaptığı görülmektedir.48 İbn 

Acîbe (ö. 1224/1809) peygamber efendimizin (sav) ruh hakkında hiçbir şey 

söylememesinin hikmetinin bazılarına göre bu konuda insanın aklının 

derinleşemeyeceği bir sır olduğuna işaret ettiğini bildirmektedir.  Pek çok rivayeti 

aktardıktan sonra ruhun bilgisinin Allah’ın ilminde olduğunu vurgulamaktadır.49 

Şevkânî (ö.  1250/1834) “Ruh hakkında insanlar arasında farklı görüşler vardır. Bu 

konudaki doğru görüş: Ruhun bedeni hayatta tutan bir unsur olduğudur.” 

demektedir.50 Âlûsî’nin (ö. 1270/1854) âyetteki ruh kelimesini canlılardaki ruh 

olarak kabul ettiği düşünülebilir. Âlûsî eserinde nefsin ve ruhun aynı şey olup 

olmadığına dair tartışmalara da yer vermiştir. Ancak biz konumuzun sınırlarını 

aşmamak adına ayrıntıya girmeyeceğiz. 51 

2.3. Modern Dönem Müfessirlerinin Ruh Âyeti Hakkındaki Görüşlerinin 

Analizi 

Sıddîk Hasan Han (ö. 1307/1890) çoğu müfessire göre sorulan bu ruh, bedenin 

hayatını sürdüren ve yöneten ruhtur. Bu konudaki en güçlü görüşte budur, 

demektedir.52 Cemâleddin Kâsımî (1866-1914) âyetin anlamı doğrultusunda önceki 

ve sonraki âyetlerle bağlantılı şekilde ilk rivayet olarak burada kastedilen ruhun 

Kur’ân vahyi olabileceğini belirtmektedir. Yorumunda ihtiyatlı davranarak “Allah en 

iyi bilendir” şeklinde yorum yaptığı görülmektedir.53 Merâgî (1883-1952) ruh 

kelimesinin ne anlama geldiğine dair üç farklı görüş bulunmaktadır, der. “1. Kur’ân, 2. 

Cebrail, 3. İnsanın bedenini canlandıran ruhtur.” demektedir.54 İbn Âşûr (1879-1973) 

“Ruh hakkındaki soru, ruhun mahiyeti ve doğası üzerine sorulmuştur. O, bedenin 

içinde bir canlılık ve anlam verir. Bununla birlikte ruhun varlığı öldükten sonra devam 

eder.” diyerek ilgili âyete dair yorumuna yer vermektedir.55 Muhammed Ebû 

Zehre’nin (1898-1974) ruh hususundaki görüşünü kısaca şu şekilde açıklayabiliriz: 
 

46  Ebü’l-Hasen Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer el-Bikâî, Nazmü’d-dürer fî tenâsübi’l-âyât 
ve’s-süver (Kahire: Dâru’l-Kitâbi’l-İslamî, ts.), 11/500-506. 

47  Ebü’l-Meâlî Muînüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed el-Îcî, Câmiu’l-beyân 
fî tefsîri’l-Kur’ân, thk. Abdülhamid Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424), 
2/411-412. 

48  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîr bi’l-me’sûr (Beyrut: Dâru’l-
Fikr, 1432/2011), 5/331-333. 

49  İbn Acîbe, el-Bahrü’l-medîd fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-mecîd, 3/227-229. 
50  Ebu Abdillah Muhammed b. Alî b. Muhammed es-Sasânî el-Yemeni Şevkânî, Fethu’l-

Kadîr (Beyrut: Dar el-kütüp el-Ilmiyye, 1995), 3/296-303. 
51  Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn el-Âlûsî, Rûhu’l-me’ânî fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-Azîm ve’s-seb’i’l-

mesânî, thk. Ali Abdulbârî Atiyye (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415), 8/144-154. 
52  Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddîk Hasan Hân, Fethu’l-beyân fî mekâsidi’l-Kur’ân, thk. 

Abdullah b. İbrâhim el-Ensârî (Beyrut: Mektebetü′l-Asriyye, 1412), 7/446-449. 
53  Muhammed Cemâlüddîn el-Kâsimî, Mehâsinü’t-teʾvîl, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-

Sûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424), 6/500-505. 
54  Ahmet Mustafa el-Merâgî, Tefsîrü’l-Merâgî (Kahire: Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1365), 

15/87-88. 
55  Muhammed et-Tâhir b. Muhammed İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr (Tunus: ed-Dâru’t-

Tunûsiyye, 1984), 15/194-199. 



Hazal BİLEN, Harun ABACI |56 
 

                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

Uzayda oturan ve bilimsel cihazları oraya taşıyanlara soralım. Hiçbir insan, insan 

ruhunu veya hayvan ruhunu ya da küçük bir sineğin ruhunu yaratabilir mi? Bu sadece 

varlıkların yaratılmasını, gökleri, yeri, bedenleri, ruhları ve her şeyi ölçülü yaratan 

Allah’ın işidir. Her şey onun kudretine bağlıdır. Ve her şey onun takdirindedir.56 

Derveze (1888-1984) ruhun ne olduğunu anlamanın insan için tam manasıyla 

mümkün olmadığını belirtmektedir.57 Şa’râvî’nin (1911-1998) görüşünü genel olarak 

şöyle anlayabiliriz: Ruh konusunda insanın bilmediği çok şey vardır. İnsan yaratılışla 

ilgili çok şeyi bilse bile ruhun sırrını asla tam olarak anlayamaz. Bu yüzden Kur’ân 

insanlara sadece faydalı bilgiyi verir. Gerçeklerin tamamını açıklamaz bu konuda bir 

örnek, hilallerin zaman ölçüleri olarak kullanılmasıdır. Buradaki esas nokta faydalı 

bilgidir. Örneğin teknolojiyi iyi bilmeyen bir insan televizyonu ya da videoyu 

kullanabilir ama onların nasıl çalıştığını bilemeyebilir. Oysa bunu bilmemesi onun bu 

cihazları kullanmasına engel değildir. Yani bir şeyin faydasını görmek için onun tüm 

sırlarını bilmemize gerek yoktur. Allah insanı gereksiz şeylere kafa yormaktan 

sakındırır.58 Her ne kadar 1942’de vefat etmiş olsada özellikle ülkemizde hala hatırı 

sayılır bir değere sahip olan ve genel kabul gören, Elmalılı Hamdi Yazır’ın tefsirinde, 

kelâmî, felsefî ve tasavvufî yaklaşımları da içeren çok katmanlı bir yapı 

bulunmaktadır. Ancak onun âyetteki ruh kavramına dair görüşünü şöyle 

özetleyebiliriz: Hareket İlkesi (mâbihi’l-hareke): Ruh, maddenin karşıtı olan güç, 

enerji veya kuvvet olarak görülür. Örneğin elektrik, bu anlamda bir "ruh" sayılabilir. 

Hayat İlkesi (mâbihi’l-hayât): Ruh, canlılık kaynağıdır. Bu anlayışta iki düzey vardır: 

Nebatî (bitkisel) ruh: Bitkilerdeki canlılık ilkesidir. Hayvanî (hayvansal) ruh: 

Duyulara sahip olan canlılarda bulunan ve insanî ruha zemin hazırlayan ruhtur. İdrak 

İlkesi (mâbihi’l-idrak): Ruh, bilme, anlama, akıl, irade ve konuşma gibi şuurla ilgili tüm 

olayların kaynağıdır. En yüksek anlamıyla ruh budur. Bu ruh, "nefs-i insânî" yani 

insanın manevî özüyle ilişkilidir. Ruh bir "emr-i Rabbânî", yani Allah’ın doğrudan 

emriyle var olan bir sırdır. Ruh, insanın "ene" (benlik) şuuruyla Rabbi arasındaki 

bağlantıdır. Kendisini ve Rabbini tanıyan kişi, bu ruh sayesinde tanır. Bu yüzden ruh, 

bir "marifet kapısı"dır. "Emr": Allah’ın "ol" demesiyle (kün) var olan ve yaratma (halk) 

fiilinden ayrı bir yönü ifade eden bir güç, bir yaratılış şeklidir. Ruh, yaratılmış ama 

maddî olmayan, Allah’ın doğrudan ve aracı olmadan var ettiği bir manevî cevherdir. 

Bu yüzden ruh, Allah’a ait bir sırdır. İnsan bu sırrı bütünüyle kavrayamaz. Ruhu 

duyan, Rabbini duyar. Ruh ve benlik Allah’ı tanımaya vesile olan araçlardır. Ruhun 

fark edilmesiyle kişi kendini tanır, bu tanıma onu Rabbine götürür.59 Aynı şekilde 

ülkemizde genel kabul gören diğer bir tefsir de 1971’de vefat eden Ömer Nasuhi 

Bilmen’in tefsiridir. Bu nedenle konumuz kapsamında tarihi çok yeni olmasa da hala 

modernitesini koruduğu için onun ruh âyeti hakkındaki görüşünü de göz ardı 

etmemek gerekmektedir. Ömer Nasuhi Bilmen’in âyete dair yaptığı yorum genel 

olarak ele alındığında bu ilahi beyandan şunu çıkartabileceğimizi aktarmaktadır: 
 

56  Muhammed b. Ahmed Ebû Zehra, Zehratü’t-tefâsîr (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 2002), 
8/4446-4447. 

57  Muhammed İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-ḥadîs̱ (Kahire: Dâru İhyâi’l-kütübi’l-ʿArabiyye, 
1383), 3/423-426. 

58  Şa‘râvî, Tefsîrü’ş-Şa‘râvî, 14/8717-8725. 
59  Muhammed Hamdi Yazır Elmalılı, Hak Dini Kur’an Dili, ed. Asım Cüneyd Köksal - Murat 

Kaya (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2022), 3/928-935. 



57 İsrâ Suresi 85. Ayetinde “Ruh” Kavramı | 
 

                                                              PAUİFD, 12 (2) 2025 

“İnsanlar, ne kadar bilgi sahibi olsalar da yine bilmedikleri birçok şey vardır. Ruhun 

mahiyeti de bu cümledendir. Bununla birlikte ruhun varlığı, gösterdiği eserlerden 

dolayı açık bir şekilde kendini belli etmektedir.”60  

SONUÇ 

Yapılan analizler neticesinde, ilgili âyette geçen ruh kavramına dair tefsir 

geleneği içerisinde farklı dönemlerde sergilenen yaklaşım tarzlarının zamanla 

değişim gösterdiği anlaşılmaktadır. İlk dönem müfessirleri, bu kavramı açıklarken 

büyük oranda rivayet temelli bir yaklaşım benimsemiş, çoğu zaman rivayetler 

arasında tercihte bulunmaksızın doğrudan aktarımla yetinmişlerdir. Klasik dönemin 

ilerleyen safhalarında ise müfessirlerin, rivayetlerin yanı sıra dirayet unsurlarını da 

dikkate almaya başladıkları açıkça görülmektedir. Bu dönemde ruh kavramına dair 

yapılan yorumlar hem naklî hem de aklî delillerle desteklenmeye çalışılmıştır. Geç 

klasik döneme gelindiğinde, müfessirlerin rivayet temelli yaklaşımlarını muhafaza 

etmekle birlikte, kendi rey ve içtihatlarını da öne çıkararak bazı rivayetleri tercih 

ettikleri ve diğerlerini zayıf gördükleri görülmektedir. Bu dönem ve sonraki dönem 

tefsirlerinde dikkat çeken ortak bir görüş, ruh kavramının detaylı biçimde 

açıklanmamış olmasının, insanları düşünmeye sevk etme maksadına matuf 

olduğudur. Nitekim âyetin indiği dönemdeki muhatapların ilmî yeterlilik düzeylerinin 

ruhun mahiyetini kavrayacak seviyede olmaması, bu kavramın tafsilatlı biçimde 

açıklanmamasının hikmeti olarak da değerlendirilmiştir. Bu bağlamda Allah’ın, ruh 

hakkında yalnızca sınırlı bilgi verilmesini murad ettiği yönünde bir anlayış hâkimdir.  

Modern dönemde ise müfessirlerin, klasik kaynaklara dayanmakla birlikte 

dönemin ilmî verileriyle desteklenmiş açıklamalara da yer verdikleri, fakat buna 

rağmen ruhun mahiyetinin hâlen tam anlamıyla çözülemediğini ifade ettikleri 

görülmektedir. Ruh görünmeyen ancak etkisi inkâr edilemeyen bir varlık alanı olarak 

değerlendirilmektedir. Ayrıca, ruhun yalnızca Allah’ın “ol” emriyle meydana 

gelebileceği ve insanlar tarafından ne kadar ilmî gelişme sağlanırsa sağlansın bu sırrın 

tam manasıyla çözülemeyeceği görüşü çeşitli delillerle savunulmaktadır. Bu 

bağlamda, laboratuvar ortamında herhangi bir canlının ruhunun üretilemeyeceği 

fikri güçlü biçimde vurgulanmaktadır. Çalışma sürecinde incelenen müfessirlerin 

eserlerinde, ruh kavramına dair rivayetlerin ve yorumların birlikte ele alındığı 

görülmektedir. Müfessirlerin çoğunluğu söz konusu âyetteki ruh kavramını, 

canlılardaki ruh olarak anlamış ve bu görüş genel kabul görmüştür. Günümüzde de 

yaygın kabulün bu doğrultuda olduğu söylenebilir.  

Sonuç olarak, tarihsel süreç boyunca hiçbir dönemde ruh kavramı hakkında 

kesin ve net bir tanım yapılmamış; bu konudaki değerlendirmelerde müfessirler 

tarafından çoğu zaman temkinli ve ihtiyatlı bir dil kullanılmıştır. Şahsi kanaat bildiren 

müfessirlerin dahi “Bu konuda en doğrusunu Allah bilir” diyerek ihtiyatı elden 

bırakmadığı görülmektedir. Nitekim ilgili âyetteki ilahi beyân insanın ruh 

konusundaki bilgisinin sınırlı olduğunu ve bu sırrın nihâî anlamda yalnız Allah 

tarafından bilineceğini açıkça ortaya koymaktadır. 

 

60  Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri, ed. Hüsamettin 
Vanlıoğlu - Fatih Kalender (İstanbul: Kitap Kalbi Yayıncılık, 2020), 4/197-198. 



Hazal BİLEN, Harun ABACI |58 
 

                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

KAYNAKÇA 

Kur’an-ı Kerim Meâli. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 12. Basım, 2011. 

Âlûsî, Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn el-. Rûhu’l-me’ânî fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-Azîm ve’s-seb’i’l-

mesânî. thk. Ali Abdulbârî Atiyye. 15 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415. 

Begavî, Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes’ûd el-. Me’âlimü’t-tenzîl. thk. Muhammed 

Abdullah en-Nemr vd. 8 Cilt. Riyad: Dâru Tayyibe, 4. Basım, 1417. 

Beyżâvî, Nâṣırüddîn Ebû Ṣa‘îd Abdullâh b. Ömer. Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl. thk. 

Muḥammed ’Abdurraḥman el-Mar`aşlî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyai’t-Türas̱i’l-

’Arabi, ts. 

Bikâî, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer el-. Nazmü’d-dürer fî tenâsübi’l-âyât 

ve’s-süver. 22 Cilt. Kahire: Dâru’l-Kitâbi’l-İslamî, ts. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri. ed. Hüsamettin 

Vanlıoğlu - Fatih Kalender. İstanbul: Kitap Kalbi Yayıncılık, 1. Basım, 2020. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-. Ahkâmü’l-Kur’ân. thk. Muhammed Sâdık 

Kamhâvî. Beyrut: Dâru’l-İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1412/1992. 

Derveze, Muhammed İzzet. et-Tefsîrü’l-ḥadîs̱. Kahire: Dâru İhyâi’l-kütübi’l-ʿArabiyye, 

1383. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf b. Alî. el-Bahru’l-muhît. thk. Züheyr Caîd. 11 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1432. 

Ebû Zehra, Muhammed b. Ahmed. Zehratü’t-tefâsîr. 10 Cilt. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-

Arabî, 2002. 

Elmalılı, Muhammed Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’an Dili. ed. Asım Cüneyd Köksal - 

Murat Kaya. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 1. Basım, 

2022. 

Ferrâ’, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillâh el-Absî el-. Meâni’l-Kur’ân. thk. Ahmed 

Yûsuf Necâtî vd. Mısır: Dâru’l-Mısrıyye, ts. 

Hâzin, Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm el-. Lübâbü’t-te’vîl fî 

me’âni’t-tenzîl. thk. Muhammed Ali Şahin. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1425. 

İbn Abdüsselâm, Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kāsım es-

Sülemî ed-Dımaşkī. İḫtiṣâru tefsîri’n-Nüket ve’l-ʿuyûn. thk. Abdullah b. İbrâhîm 

el-Vehbî. Beyrut: Dar İbn Hazm, 1416. 

İbn Acîbe, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed. el-Bahrü’l-medîd fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-

mecîd. thk. Ahmed Abdullah el-Kureşî. Kahire: Dr. Hasan Abbas Zeki, 1419. 

İbn Âdil, Ebû Hafs Sirâcüddîn Ömer b. Nûriddîn Alî. el-Lübâb fî ulûmi’l-Kitâb. thk. Âdil 

Ahmed Abdülmevcûd - Ali Muhammed Muavvid. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1419. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed. et-Tahrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tunus: ed-

Dâru’t-Tunûsiyye, 1984. 

İbn Atıyye, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib. el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-

Azîz. thk. Abdusselam Abduşşafi Muhammed. Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-İlmiyye, 

1422. 

İbn Cüzey, Ebü’l-Kāsım Muḥammed b. Aḥmed. et-Teshîl li-ʿulûmi’t-tenzîl. thk. Abdullah 

el-Hâlidî. Beyrut: Dâru’l-Erkâm b. Ebi’l-Erkâm, 1416. 



59 İsrâ Suresi 85. Ayetinde “Ruh” Kavramı | 
 

                                                              PAUİFD, 12 (2) 2025 

İbn Ebû Zemenîn, Muhammed b. Abdillâh. Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîz. thk. Ebû Abdullah 

Hüseyin b. Ukkâşe - Muhammed b. Mustafâ el Kenz. Kahire: el-Fârûku’l-Hadîse 

Yayınları, 1423. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer. Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm. thk. Sâmi b. 

Muhammed İbn Selâme. 8 Cilt. Riyad: Dâru Tayyibe, 2. Basım, 1420/1999. 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî. Ahkâmü’l-

Kurʾân. thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1424. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân. Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr. thk. 

Abdurrezzâk el-Mehdî. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabi, 1422. 

Îcî, Ebü’l-Meâlî Muînüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed el-. Câmiu’l-

beyân fî tefsîri’l-Kur’ân. thk. Abdülhamid Hindâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1424. 

Karasakal, Şaban. “Kur’ân’da Ruh Kavramı”. The Journal of Academic Social Science 

Studies 2/28 (2014), 275-291. https://doi.org/10.9761/JASSS2484 

Kâsimî, Muhammed Cemâlüddîn el-. Mehâsinü’t-teʾvîl. thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-

Sûd. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424. 

Köse, Saffet. “Zeyd b. Ali”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/313-316. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed el-. el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân. thk. 

Ahmed el-Berdûnî - İbrâhîm el-Itfiyyiş. Kahire: Dâru’l- Kütübi’l-Mısriyye, 2. 

Basım, 1384. 

Kuşeyrî, Abdülkerîm b. Hevâzin. Leṭâʾifü’l-işârât. thk. İbrâhîm el-Besyûnî. Mısır: el-

Hey’etu’l-Mısriyyetu’l-âmme li’l-kitâb, 3. Basım, ts. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr el-. Teʾvîlâtü’l-Kurʾân. thk. Mecdî Bâsellûm. 10 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-. en-Nüket ve’l-uyûn. thk. es-Seyyîd 

b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Mekkî b. Ebû Tâlib, Ebû Muhammed. el-Hidâye ilâ bulûği’n-nihâye. 13 Cilt. Birleşik 

Arap Emirlikleri: Câmiatü’ş-Şârika, 1429. 

Merâgî, Ahmet Mustafa el-. Tefsîrü’l-Merâgî. 30 Cilt. Kahire: Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 

1365. 

Mukâtil b. Süleymân, Ebü’l-Hasen b. Beşîr. Tefsîru Muḳātil b. Süleymân. thk. Abdullah 

Mahmûd Şehhâte. Beyrut: Dâr İhyâi’t-Türâs, 1423. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât en-. Medârikü’t-tenzîl ve hakâiku’t-te’vîl. thk. Yusuf Ali Bedîvî - 

Muhiddin Dîb Mistû. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1419/1998. 

Rağıb el-İsfahanî. Müfredât Kur’an Kavramları Sözlüğü. çev. Abdulbaki Güneş - 

Mehmet Yolcu. İstanbul: Çıra Yayınları, 3. Basım, 2012. 

Razî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn er-. Mefâtîḥu’l-ġayb. Beyrut: Dâru İḥyaʾ et-

Turâs̱ el-ʿArabî, 1420. 

Sa‘lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed es-. el-Keşf ve’l-beyân. thk. Ebî Muhammed 

İbn Âşûr. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1422. 

San‘ânî, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi es-. Tefsîrü Abdirrezzâk. thk. 

Mahmûd Muhammed Abduh. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1419/1999. 



Hazal BİLEN, Harun ABACI |60 
 

                                                               PAUİFD, 12 (2) 2025 

Seâlibî, Ebû Zeyd Abdurrahmân b. Muhammed es-. el-Cevâhirü’l-hisân fî tefsîri’l-

Kur’ân. thk. Ali Muhammed Muavvid - Âdil Ahmed Abdülmevcûd. 5 Cilt. Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1418. 

Sem‘ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed es-. Tefsîrü’l-Kur’ân. thk. Ebû Temîm 

Yâsir b. İbrâhim - Ebû Bilâl Ganîm b. Abbas. 6 Cilt. Riyad: Dâru’l-Vatan, 1418. 

Sıddîk Hasan Hân, Ebü’t-Tayyib Muhammed. Fethu’l-beyân fî mekâsidi’l-Kur’ân. thk. 

Abdullah b. İbrâhim el-Ensârî. 15 Cilt. Beyrut: Mektebetü′l-Asriyye, 1412. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn es-. ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîr bi’l-me’sûr. 8 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1432/2011. 

Şa‘râvî, Muhammed Mütevellî eş-. Tefsîrü’ş-Şa‘râvî. Kâhire: Ahbaru’l-Yevm, 1991. 

Şevkânî, Ebu Abdillah Muhammed b. Alî b. Muhammed es-Sasânî el-Yemeni. Fethu’l-

Kadîr. Beyrut: Dar el-kütüp el-Ilmiyye, 1995. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-. Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân. thk. 

Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. 24 Cilt. Kahire: Dâru’l-Hıcr, 1422. 

Vâhidî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed el-. el-Vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-Azîz. thk. 

Safvân Adnân Dâvûdî. 2 Cilt. Şam: Dâru’l-Kalem, 1415. 

Yahyâ b. Sellâm, Ebû Zekeriyyâ. Tefsîrü Yahyâ b. Sellâm. thk. Hind Şelebî. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425. 

Yaşaroğlu, M. Kâmil. “İsrâ Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 23. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Ruh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 35. Ankara: 

TDV Yayınları, 2018. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-. el-Keşşâf ʿan 

ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl Keşşâf Tefsiri. ed. 

Murat Sülün. çev. Muhammed Coşkun vd. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, 2017. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer ez-. el-Keşşâf. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-

Arabî, 3. Basım, 1407. 

Zeyd b. Ali. Tefsîru garîbi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Cevâd el-Hüseynî el-Celâlî. Beyrut: 

Dâru’l-Va’yi’l-İslâmî, ts. 

 


