
Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi/The Journal of Ottoman Literature Studies 35 (Aralık/December 2025), 277-293. 
Araştırma Makalesi/Research Article. https://doi.org/10.15247/devdergisi.1776390 

 

 

277 
 

İRAN VE TÜRK EDEBİYATLARINDA SEG-İ LEYLÎ 

Fatma KOPUZ ÇETİNKAYA| ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7162-2355|fatmakopuzz@gmail.com 
 
Dr. Öğr. Üyesi, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Doğu Dilleri ve Edebiyatları, Ankara-

Türkiye/Assoc. Asst. Prof. Dr., Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of 
Eastern Languages and Literatures, Ankara-Türkiye ROR ID:  https://ror.org/05ryemn72 

  

 

 

 

Atıf Bilgisi/Citation:  Kopuz Çetinkaya, Fatma. “İran ve Türk Edebiyatlarında Seg-i Leylî”. Divan Edebiyatı Araştırmaları 

Dergisi 35 (Aralık 2025), 277-293. https://doi.org/10.15247/devdergisi.1776390 Kopuz Çetinkaya, Fatma. “Layla’s Dog 

(Sag-e Layla) In Iranıan And Turkish Literature”. The Journal of Ottoman Literature Studies, 35 (December 2025), 277-293. 

https://doi.org/10.15247/devdergisi.1776390 

Geliş Tarihi/Date of Submission:  02.09.2025 

Kabul Tarihi/Date of Acceptance: 11.10.2025 

Yayım Tarihi/Date of Publication: 30.12.2025 

Değerlendirme/Peer-Review:  İki Dış Hakem-Çift Taraflı Körleme/Double anonymized-Two External 

Araştırma Makalesi/Research Article 

Etik Beyan/Ethical Statement: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 

çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur./ It is declared that scientific and ethical principles have been followed 

while carrying out and writing this study and that all the sources used have been properly cited 

Benzerlik Taraması/Plagiarism Checks: Yapıldı – Turnitin 

Etik Bildirim/Complaints: divanedebiyatidergisi@gmail.com 

Çıkar Çatışması/Conflicts of Interest: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir/The author(s) has no conflict of interest to 

declare 

Finansman/Grant Support: Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır/The author(s) acknowledge that 

they received no external funding in support of this research 

Telif Hakkı ve Lisans/Copyright & License: Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 

çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır/Authors publishing with the journal retain the copyright to 

their work licensed under the CC BY-NC 4.0 

ISSN: 1308-6553                                                                                                                                                                               e-ISSN: 2792-0836 

 

https://doi.org/10.15247/devdergisi.1776390
https://orcid.org/0000-0002-7162-2355|fatmakopuzz@gmail.com
https://ror.org/05ryemn72
https://doi.org/10.15247/devdergisi.1776390
https://doi.org/10.15247/devdergisi.1776390
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

278 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
ÖZET 

 
Arap coğrafyasında doğup İran’da mesnevi formunda tertip edilen ve Anadolu’ya kadar gelip Türk edebiyatında 
da ilgiyle okunan Leylâ ve Mecnûn hikâyesi defalarca yazılmış hikâyelerden biridir. Her ne kadar hikâye aynı olsa 
da her bir şair kendi Leylâ ve Mecnûn’una yeni mekanlar, başka olaylar veya kahramanlar eklemiştir. Bu yenilik ve 
farklılıklar da edebî metinlerin olmazsa olmazı yeni terkiplerin, yeni anlam ve mazmunların doğmasına zemin 
hazırlamıştır. Leylâ ve Mecnûn mesnevisindeki seg-i Leylî yani Leylâ’nın köpeği de bu yeni terkip ve anlamlardan 
birisi olmuştur. Leylâ ve Mecnûn hikâyesinin yazın dünyasındaki tarihsel sürecine baktığımızda bazı şairlerin bu 
mazmunu kullandığı bazılarınınsa kullanmadığı görülmüştür. Söz konusu hikâyenin adeta kaderini belirleyen 
Nizâmî-yi Gencevî’nin mesnevisinde seg-i Leylî’nin bulunmayışı çalışmanın hareket noktası olmuş ve bu 
mazmunun nasıl oluşup ortaya çıktığını belirlemek hedeflenmiştir. Bu amaçla Nizâmî-yi Gencevî’nin mesnevisi ile 
başlayarak hem İran hem Türk edebiyatında ulaşılabilen diğer Leylâ ve Mecnûn mesnevilerine ve eserlerinde seg-i 
Leylî’yi kullanan şairlere işaret edilmiştir. Nizâmî’de Leylâ’ya ait bir köpekten bahsedilmezken Mevlânâ, 
Mesnevî’nin üçüncü defterinde ‘Leylâ’nın mahallesinde dolaşan köpeğe muhabbetle yaklaşan Mecnûn’ başlığıyla 
Leylâ ve Mecnûn hikâyesinin akışına yeni bir olay eklemiştir. Mevlânâ’nın ardından Emir Hüsrev-i Dihlevî ve Molla 
Câmî de aynı konuyu eserlerine dahil etmiş ancak seg-i Leylî’yi kullanmamışlardır. Türk edebiyatında da aynı seyir 
mevcuttur. Hamdullah Hamdî’ye kadar hikâyenin ilk örneklerinde seg-i Leylî bulunmamaktadır. Bu anlamda 
incelenen Leylâ ve Mecnûn mesnevilerinde Seg-i Leylî’yi kullanan ilk kişi Misâlî-yi Kâşânî’dir. Hem İran hem Türk 
edebiyatında müstakil mesneviler dışında şiirlerinde seg-i Leylî’yi kullanan şairler de bulunmaktadır. Bu çalışmada 
İran ve Türk edebiyatlarında yazılan Leylâ ve Mecnûn mesnevileri ve şiirlerinde bu konuya işaret eden şairlerin 
eserleri incelenmiş; seg-i Leylî mazmununun kullanıp kullanılmadığı araştırılmıştır. Bu mazmunu kullanan ilk 
kişiye ulaşmak ve mazmunun nasıl bir değişim süreci geçirdiğini ortaya çıkarmak için kronolojik bir seyir takip 
edilmiştir. Anahtar Kelimeler:  İran edebiyatı, Türk edebiyatı, Leylâ ve Mecnûn, seg-i Leylî. 

LAYLA’S DOG (SAG-E LAYLA) IN IRANIAN AND TURKISH LITERATURE 

ABSTRACT 

The story of Layla and Majnun, which was born in the Arab geography, composed in the form of a masnavi in Iran, 
and came to Anatolia and was read with interest and admiration in Turkish literature, is one of the stories that has 
been rewritten many times. Although the story remains the same, each poet has added new settings, events, or 
characters to their own Layla and Majnun. These innovations and differences have paved the way for the emergence 
of new compositions, meanings, and themes that are essential to literary texts. The sag-e Layla, or Layla's dog, in the 
Layla and Majnun mathnawi is one of these new compositions and meanings. When we examine the historical 
process of the story of Leyla and Majnun in the literary world, we see that some poets used this theme while others 
did not. The absence of the seg-i Leylî in Nezami Ganjavi's masnavi, which virtually sealed the fate of the story, 
attracted attention and became the starting point of this study, aiming to reveal the transformational process through 
which this theme emerged. With this aim, starting with Nezami Ganjavi's mathnawi, other masnavis of Leyla and 
Majnun, available in both Iranian and Turkish literature, and poets who use the sag-e Layla in their works are cited. 
While Nezami does not mention a dog belonging to Layla, Rumi adds a new incident to the story of Layla and 
Majnun in the third notebook of the Mathnawi with the section "Majnun affectionately approaches the dog 
wandering around Layla's neighborhood." Indeed, following Rumi, Amir Khosrov Dehlavi and Molla Jami also 
included the same theme in their works, but they did not use the sag-e Layla. A similar trend is evident in Turkish 
literature. Until Hamdullah Hamdî, the first examples of the story lack the seg-i leylî. In this respect, Mesali-e 
Kashani is the first poet using the seg-i leylî in the Layla and Majnun mathnawies studied. In both Iranian and 
Turkish literature, there are poets who use the seg-i leylî in their poems, in addition to individual masnavies. This 
study examines the works of poets who address this theme in the mathnawies and poems of Layla and Majnun 
written in Persian and Turkish literature, and investigates whether the sag-e Layla theme was used. A chronological 
progression is followed to identify the first person to use this theme and to reveal the evolutionary process it has 
undergone. Keywords:  Iranian literature, Turkish literature, Layla and Majnun, sag-e Layla. 

 

 



●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

279 
 

Giriş 
 
Klasik şiirde şiiri inşa ederken bir olayın, duygu hâlinin veya bir nesnenin kendisini olduğu şekilde söylemek yerine ona 
işaret edebilecek anlamsal, duygusal ve düşünsel bağları olan unsurlarla aktarılması en sık başvurulan tekniklerden biridir. 
Klasik dönem şairleri için duygu ve düşüncelerin aktarımında kullanılan en önemli araçlardan biri de ima yoluyla anlatım 
manasına gelen mecazlar ve mazmunlardır.  

Mazmunlar, sözcüğün sözlükteki anlamından farklı bir anlam taşımaları bakımından mecaz; bu mecazlar da entelektüel 
birikimin (akt. Demirel, 2002, 117) bir neticesidir. 

Bir dilin entelektüel birikimleri, kendisini daha çok edebiyat alanında gösterir. Edebiyat bir bakıma dilin üst dilidir. 
Edebiyatçı, mensubu olduğu halkın kullandığı dilin dışında, kendine özgü bir dil oluşturur ve onu işler. Daha sonra da 
oluşturduğu bu dili meydana getirdiği eserler aracılığıyla halkın beğenisine sunar. Böylece hem halkın kullandığı kelime 
hazinesinin, dolayısıyla kültürünün, hem de bir edebiyatçı olarak mensubu olduğu dilin zenginleşmesine katkıda bulunur 
(Demirel, 2002, 117). Tıpkı bu şekilde hem İran hem Türk edebiyatının en meşhur mesnevilerinden olan Leylâ ve Mecnûn’da 
da anlatım, mecaz, sanat ve mazmunlar bakımından büyük bir zenginlik olduğu göze çarpmaktadır. 

Edebiyat dünyasına, dile ve kültüre zenginlik katan bu mazmunlardan birisi de Leylâ ve Mecnûn hikâyesinde doğan seg-i 
Leylî’dir. Söz konusu mazmunun Nizâmî’nin (ö. 611/1214) mesnevisinde bulunmayışı, bu mazmunun nasıl ortaya çıktığı, 
ilk olarak kimler tarafından kullanıldığı sorularını akla getirmiştir. Bu anlamda çalışma hazırlanırken İran ve Türk 
edebiyatları iki farklı başlık olarak değerlendirilmiş, iki edebiyatta da kronolojik seyir takip edilerek önce müstakil Leylâ ve 
Mecnûn mesnevileri ve ardından şiirlerinde seg-i Leylî mazmununu kullanan şairler tespit edilmeye çalışılmıştır. 

1. Leylâ ve Mecnûn  

el-Egânî’den iktibasla özellikle Arap, Türk, İran ve Urdu edebiyatlarında ele alınmış bu aşk hikâyesinin iki kahramanından 
biri olan Mecnûn, 70 (689) yılı civarında öldüğü ve adının Kays b. Mülevvah el-Âmirî olduğu kabul edilen şairin lakabıdır. 
Leylâ’ya duyduğu aşk yüzünden aklını kaybettiği için kendisine takılan bu lakap, isminin yerini almıştır. Leylâ ise aynı 
kabileye mensup ve bir rivayete göre Mecnûn’un amcasının kızı olan Leylâ bint Mehdî el-Âmiriyye’dir. Leylâ ve Mecnûn’un 
başından geçmiş gibi anlatılan hikâyelerin hemen hepsi, Mecnûn el-Âmirî’ye ait olan ya da ona nispet edilen şiirlerde geçen 
küçük vakaların birtakım yorum ve ilâvelerle bir dereceye kadar birbirine bağlanarak büyük bir hikâye hâline getirilmesi 
sonucunda meydana çıkmış izlenimi vermektedir. Bununla birlikte nesep âlimi İbnü’l-Kelbî ile Ebü’l-Ferec el-İsfahânî’ye 
göre bu hikâye, amcasının kızını seven fakat bunu açıklamak istemeyen Emevî ailesine mensup bir genç tarafından 
uydurulmuş olan kıssa ve şiirlerin Mecnûn adı altında ortaya konulmasıyla meydana gelmiştir (Durmuş, 2003, 27/159). 

Her ne şekilde olursa olsun, bugüne kadar pek çok çalışmaya konu olan Leylâ ve Mecnûn anlatısı, İslamî edebiyatta da iki 
kahramanlı aşk hikâyeleri arasında özel bir mevkiye sahiptir. Oldukça trajik şekilde ilerleyen hikâyede ana kahraman olarak 
karşımıza çıkan Mecnûn, yaşadıklarıyla mecazî aşktan saf aşka, bazı versiyonlarda ise ilahî aşka ulaşır. Mükemmel formunu 
İran edebiyatında Nizâmî’nin kaleminde kazanan bu hikâye, daha sonra defalarca Farsça olarak nazmedildiği gibi İslamî 
edebiyatın nüfuz ettiği coğrafyanın edebî dillerinde de tekrar tekrar yazılmıştır. Başka bir ifadeyle Arap edebiyatından neşet 
eden ve İslamî edebiyat sahasında başta İran coğrafyası olmak üzere Türk topraklarına ve Hint coğrafyasına kadar uzanan 
Leylâ ve Mecnûn; Arap, Fars, Türk ve Urdu dillerinde onlarca kez yeniden yazılmıştır (Hamdî, 2020, 22). 

Bu hikâyeyi bir bütün hâlinde üç edebiyat alanında ele alan Agah Sırrı Levend, Arap, Fars ve Türk Edebiyatlarında Leylâ ve 
Mecnûn Hikâyesi isimli eserinde hikâyenin kaynağı olan Arap edebiyatında, sonradan Mecnûn lakabını alan Kays’ın, sevgilisi 
Leylâ için söylediği şiirlerle, bu şiirleri açıklamak için yapılan yorumlardan ve bunlara eklenen söylentilerden meydana 
geldiği ifade edilmektedir. Leylâ ve Mecnûn hikâyesi üzerinde duran Arap kaynakları, Kays ile Leylâ’nın henüz çocukken 
deve yavrularını otlattıkları esnada birbirlerini görüp sevmeleri ile hikâyeye başlamaktadır (Levend, 1959, 2). Ancak farklı 
kültür ve coğrafyalara kadar ulaşan bu hikâyenin, toplumların yaşama şekillerine ve özelliklerine göre başlangıç 
noktalarında ve yaşanan hadiselerde farklılıkların görülmesi çok tabiidir.  

Arap, İran ve Türk edebiyatlarında olayların işlenişleri ve mekânları bakımından farklılık arz eden Leylâ ve Mecnûn hikâyesi, 
iki kahraman arasındaki aşkın boyutu bakımından da birtakım farklılıklar taşımaktadır. Arap edebiyatında Leylâ ve Mecnûn 
hikâyesindeki bu saf uzrî yani Benî Uzre kabilesine mahsus iffetli ve platonik aşkı anlatan bir tabir olan uzrî aşk (Durmuş, 
2012, 42/259), İranlı ve Türk şairler için verimli bir alan olmuştur. Mecnûn’un şiirleri Arap edebiyatında Uzrî aşk türünde 
ele alınırken, İranlı ve Türk şairler bu hikâyeyi tasavvufî aşk türünde işlemişlerdir. Bu uzrî aşk türü ile Arap edebiyatındaki 
Leylâ ve Mecnûn hikâyesine sonradan yapılan ilaveler ve yeni anlamlarla birlikte aynı hikâye önce İran edebiyatına, 
ardından   Türk   edebiyatına intikal etmiştir. Söz konusu bu uzrî aşk genellikle mutasavvıf İran ve Türk şairlerin 
nazmettikleri Leylâ ve Mecnûn hikâyelerinde tasavvufi bir mahiyet kazanmıştır (Abd El Maksoud, 2004, 7).  



                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

280 
 

 

2. İran edebiyatında Leylâ ve Mecnûn Mesnevileri ve Seg-i Leylî 

Leylâ ve Mecnûn hikâyesi, İran’da X. yüzyılın sonlarında Deylemîler’in egemenliği zamanında ortaya çıkmış, hikâyenin 
kahramanları da aşkın temsilcileri olarak edebiyatta kendilerine yer bulmuştur. Daha sonra Gazneliler ve Selçuklular 
zamanında yazılan eserlerde de Leylâ ve Mecnûn’un bu efsanevi aşkı bir mazmun hâlinde yer almıştır (Levend, 1959, 11).  

Farsça şiir söyleyen şairler, eserlerinde çeşitli vesilelerle Leylâ ve Mecnûn adlarını zikretmiş ve şiirlerinde mazmun olarak 
kullanmıştır. Bu isimlere ilk defa Menûçihrî (ö. 432/1041) ve Baba Kûhî-i Şîrâzî’nin (ö. 441/1050) divanlarında rastlandığı 
(Yazıcı, 2003, 27/160) ifade ediliyor olsa da Rûdekî’nin (ö. 329/941) rubâîlerinde Leylâ ve Mecnûn isimlerini kullandığı tespit 
edilmiştir. İlgili rubâî şu şekildedir: 

 آن جاااااااااااااااااا  ون تاااااااااااااااااا      اااااااااااااااااا    اااااااااااااااااا       اااااااااااااااااا 
 

 جاااااااااااااااااااااااااااا     اااااااااااااااااااااااااااا   اااااااااااااااااااااااااااا      و     ن  اااااااااااااااااااااااااااا  
  جنااااااااااااا ن و  ااااااااااااا   ااااااااااااا   ااااااااااااا    جنااااااااااااا ن     ااااااااااااا   

 

 ل لااااااااااااااااااا  بااااااااااااااااااا   ن    ااااااااااااااااااا    ااااااااااااااااااا   ااااااااااااااااااا      ااااااااااااااااااا  
 Gönlü mahzunların güzergâhı olan o yer 

Ucu kanlı iki bin mızrağın yükseldiği yerdir 

Leylâ sıfatlı olanlar bizim hâlimizden habersizdir 

Mecnûn’un hâli nedir ancak Mecnûn bilir (Nefisî, 1382/2004, 541) 

Leylâ ve Mecnûn isimlerini hikâyenin anlam akışına uygun şekilde ilk kez kullandığını tespit ettiğimiz Rûdekî (ö. 329/941) 
dışında Menûçihrî (ö. 432/1040), Baba Tâhir (ö. 447/1055), Nâsır-ı Hüsrev (ö. 465/1073), Hâce Abdullâh-ı Ensarî (ö. 
481/1089), Katrân-ı Tebrîzî (ö. 482/1089), Emir Muizzî (ö. 521/1127), Edib Sâbir (ö. 546/1151), Sûzenî-yi Semerkandî (ö. 
569/1173), Reşîdüddîn Vatvat (ö. 573/1177),  Enverî (ö. 585/1189), Hâkanî-yi Şirvânî (ö. 595/1199), Ferîdüddîn Attâr (ö. 
618/1221), Mevlânâ (ö. 672/1273), Fahreddîn-i Irâkî (ö. 688/1289), Sa’di-yi Şîrâzî (ö. 691/1292), Seyf-i Fergânî (ö. 705/1305), 
Hâcû-yi Kirmânî (ö. 753/1352), Selmân-ı Sâcevî (ö. 778/1376) ve Hâfız-ı Şîrâzî (ö. 792/1390) gibi birçok şairin şiirlerinde 
mazmun olarak kullandığı görülmektedir. 

Bu bağlamda Kays’ın Leylâ için söylediği şiirlerin halk arasında büyük ilgi uyandırması sonucunda hikâyenin 
kahramanlarının gerçek ve saf aşkın temsilcileri olarak İran edebiyatında yerini aldığını söylemek mümkündür. Nitekim 
özellikle Gazneliler ve Selçuklular zamanında yazılmış olan Farsça şiirlerde Leylâ ve Mecnûn’un aşkı bir mazmun hâlinde 
yer almıştır (Abd El Maksoud, 2004, 80). 

Bu mazmunu kullanan şairler muhtemelen, Leylâ ve Mecnûn adlarını halk arasındaki sözlü rivayetlerden veya anonim bir 
Leylâ ve Mecnûn hikâyesinden duyarak almıştır. Konu, halk ve şairler arasında yaygın olmasına rağmen Nizâmî-yi 
Gencevî’ye kadar (ö. 611/1214) şairler tarafından müstakil olarak ele alınmamıştır (Yazıcı, 2003, 27/160). 

Nizâmî’nin mesnevisinden sonra Leylâ ve Mecnûn hikâyesi büsbütün yayılmış, birçok şairin eserinde küçük hikâyeler 
hâlinde yer almıştır. Attâr Musibetnâme’de, Mevlânâ Mesnevî’de, Sa’dî Gülistân ve Bostân’ın çeşitli fasıllarında bu hikâyeye 
yer vermiştir (Levend, 1959, 34). Özetle Leylâ ve Mecnûn hikâyesinin birtakım farkları barındırmalarına rağmen Arap 
edebiyatından İran ve Türk edebiyatlarına intikal ettiği açıktır. 

Bu çalışmanın ana teması olan seg-i Leylî yani Leylâ’nın köpeği mazmunu ise mevcut Leylâ ve Mecnûn mesnevilerinin 
bazılarında yer alan ve bazılarında yer almayan, dikkate değer bir mazmundur. Bu bağlamda seg-i Leylî mazmununun 
ortaya çıkışı, konu olarak işleniş şekli ve kimler tarafından nasıl kullanıldığı değerlendirilecektir. Bu vesileyle öncelikle Leylâ 
ve Mecnûn mesnevileri incelenmiş ve ardından söz konusu mazmunu ilk kullanan kişiye ulaşabilmek adına eserlerinde birer 
bölüm yahut mazmun olarak Leylâ ve Mecnûn’a yer veren şairlerin ve yazarların eserleri incelenmiştir. İncelemeler 
neticesinde Leylâ ve Mecnûn hikâyesinin adeta kaderini tayin eden Nizâmî-yi Gencevî’nin, mesnevisinde seg-i Leylî 
mazmununu kullanmadığı ve bu mazmunun ortaya çıkmasını sağlayacak anlamda bir konu işlemediği görülmüştür. 
Nitekim Nizâmî’nin Leylâ ve Mecnûn’unda köpek imgesi, köpeğin belli başlı yaratılış özelliklerine vurgu yapılarak 
karşımıza çıkmaktadır.  

Örneğin “ و ون پن   ن  پ    جن ن     ن   ,Mecnûn’un babasının, Mecnûn’un yanına varması ve öğüt vermesi” (Nizâmî“ ,” س  ن 

1388/2010, 455-457) başlığında şu ifadeler yer alır: 

“Gurbet elde zillet çekeceksen eğer 

Kendi şehrinde köpek olmaya değer 



●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

281 
 

Köpeğin bile bir vatanı var, senin yok 

Sen insansın, bunda kimsenin şüphesi yok” (Tokmak, 2013, 179). 

Aynı şekilde “Mecnûn’un, Leylâ’nın huzurunda gazel okuması” başlığında da şu ifadeler vardır: 

“Köpeklerin bakıcısı olmayı seçiyorum, 

Bu yüzden köpeklerle birlikte yaşıyorum 

Yani yabani hayvanlar peşimden geliyorlar 

Bu keskin pençeli köpekler beni izliyorlar” (Tokmak, 2013, 243). 

Bütün metin baştan sona incelendiğinde köpek ile ilgili karşımıza çıkan ifadelerin yukarıdaki beyitlerden farklı bir anlam 
taşımadığı görülmüştür. Bu bağlamda Nizâmî’nin Leylâ ve Mecnûn’unda seg-i Leylî mazmununa temel olacak bir anlam 
düzlemi bulunmamaktadır. 

Bu nedenle, seg-i Leylî yani Leylâ’nın köpeği mazmununun Nizâmî’nin mesnevisinde bulunmaması dikkat çekmiş, seg-i 
Leylî mazmununun nasıl ve nereden kaynakla türetildiği sorusunu akla getirmiştir. Bu bağlamda seg-i Leylî mazmununu 
kullanan ilk kişiye ulaşabilmek, çıkış noktasını tespit edebilmek adına sadece Leylâ ve Mecnûn mesnevilerine değil bu 
mazmunları gazel, kaside, mesnevi veya rubailerinde kullanan şairlerin şiirlerine de bakma gereği duyulmuştur. Bu sebeple 
Nizâmî’den sonra bu konuya temas edenlerin eserlerine bakılmış ve seg-i Leylî’yi mazmun olarak kullanmasa da ilk olarak 
Mevlânâ’nın, köpeğe özel bir anlam yükleyerek konuya dahil ettiği tespit edilmiştir. 

2.1. Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (ö. 672/1273) Mesnevi, III. Defter  

Nizâmî-yi Gencevî (ö. 611/1214) ile çağdaş olan Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, müstakil bir Leylâ ve Mecnûn mesnevisi 

yazmamasına rağmen Mesnevi’nin üçüncü defterinde Leylâ’nın köpeğine işaret eden “ ن  جن ن آن سگ        ق م   ی ل ل    و     ”, 

“Mecnûn’un, Leylâ’nın mahallesinde kalan köpeği okşaması” (Mevlânâ, 1386/1967, 339) başlığı altında sadece Leylâ’nın 
mahallesinde olduğu için Mecnûn’un iltifatına mazhar olan köpekten bahsetmektedir. İlgili bölümün özeti şu şekildedir: 

Mecnûn, Leylâ’nın mahallesinde dolaşan köpeği sever, onu okşar. Adeta onun etrafında pervane 
gibi döner, tavaf eder ve köpeğe gül şerbeti verir. Mecnûn’un bu hâlini kınayan biri ona, ey cahil bu 
yaptığın nasıl bir deliliktir der ve köpeğin kirli ve necis olduğunu söyler. Köpeğin bütün özelliklerini 
kınar ve köpeği ayıplar. Bunun üzerine Mecnûn, ayıpları bilen gaybı bilemez, sen tamamen suret ve 
bedensin, bir de benim gözümle ona bak der. Bu köpek, hakkın düğümlü sırrıdır, Leylâ’nın 
sokağının bekçisidir der. Bu köpek, benim mağaramın mübarek yüzlü köpeğidir, hatta o benim dert 
ve hüzün arkadaşımdır der Mecnûn. Leylâ’nın mahallesinde bulunan köpeğin bir tüyünü bile 
aslanlara vermem. Aslanlar, Leylâ’nın köpeğinin kölesidir der (Mevlânâ, 2009, 306). 

Görüldüğü üzere yaratılış özellikleri dışında ayrı bir değer atfedilen köpek, Leylâ’nın mahallesinde, sevgilinin çevresinde 
dolaşmasından, adeta sevgiliye dair bir iz, bir koku taşıyor olmasından hareketle kıymetli kılınmıştır. Nitekim âşık için uzak 
yakın sevgiliye temas eden her şey değerli ve özeldir. Bu nedenle bütün varlığını Leylâ’ya feda eden Mecnûn, bir köpeği sırf 
Leylâ’nın mahallesinde gezinmesi nedeniyle yüceltir ve kıymetli kılar. Ahmet Avni Konuk Mesnevî-i Şerif Şerhi’nde Leylâ’yı, 
insan-ı kâmil; köpeği ise insan-ı kâmile tâbi olarak değerlendirir (Konuk, 2006, 5/163). Aynı zamanda “mağaramın mübarek 
yüzlü köpeği” ifadesinin Ashab-ı Kehf’e ve onların yanındaki köpekleri Kıtmir’e işaret ettiği söylenir (Tahirül Mevlevi, 1971, 
3/151). 

Mevlânâ burada, tasavvuf görüşüne uygun olarak âşık ile mâşuk arasındaki ilişkiye de işaret eder. Yani mâşuk; yaratıcı, 
varılacak son nokta, ilah ve Hakk’ın kendisi olarak değerlendirilebilir. Bu bağlamda Leylâ yaratıcıyı temsil eder. Mecnûn ise 
seyrisüluk yolunda vahdete ulaşmaya çalışan, Hakk’ın zatına varmaya çabalayan sâlik kişi olarak düşünülebilir. Yaratıcı ve 
yarattığı her şeyin güzel olması fikriyle Leylâ’nın mahallesinde gezip dolaşan sıradan bir köpek dahi kutlu ve özeldir. 
Nitekim kainattaki her şey Hak’tan bir iz taşımaktadır ve onun bir yansımasıdır. Leylâ’nın mahallesindeki köpek de bu anlam 
çerçevesinde kıymetli ve güzeldir. 

Mevlânâ, Leylâ ve Mecnûn hikâyesine köpek sembolü çerçevesinde yeni bir boyut kazandırmış ve hatta kendinden sonraki 
şairlerin zihninde seg-i Leylî mazmununun temelini atmıştır diyebiliriz. Çünkü Mevlânâ’dan sonra yazılan Leylâ ve Mecnûn 
mesnevilerinde, Leylâ’nın mahallesinde dolaşan köpeğe iltifat eden Mecnûn profili ve sonrasında da bir mazmun olarak seg-
i Leylî mazmunu hem Fars hem Türk edebiyatında karşımıza çıkmaktadır. Mevlânâ’dan sonra Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin 
köpek ile Mecnûn arasında aynı minvalde bir bağ kurduğu görülmektedir. 

 



                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

282 
 

2.2.  Emir Hüsrev-i Dihlevî’de Seg-i Leylî (ö. 725/1325) 

Leylâ ve Mecnûn mesnevisi yazan Emir Hüsrev-i Dihlevî, Arap kaynaklarındaki söylentilerden ayrılmış, esasta Nizâmî’yi 
takip etmekle birlikte bazı yerlerini değiştirmiş, Nizâmî’de olmayan yeni motifleri eklemiştir. Nizâmî’ deki derinlik ve 
tasavvuf onda yoktur. Bununla birlikte Hüsrev'in eseri yüksek bir sanat değeri taşımaktadır. Üslubu canlı ve renklidir. Eser 
her şeyden önce bu vasfıyla ün kazanmıştır (Abd El Maksoud, 2004, 110).  

Dihlevî’nin mesnevisindeki “و  و ون  جن ن سگ        و    ی ول    و      و”, “Mecnûn’un, sevgilinin mahallesinde gördüğü köpeği 

sevmesi” başlıklı hikâyesinde çok sıcak bir çöl havası tasvir edilir ve konu şöyle devam eder: 

Öyle sıcaktır ki susuzluğu giderecek, gölgelik edecek bir bulut dahi yoktur. Kuşlar ağaçların 
dallarındaki deliklere kaçmışlardır. Güneş öyle keskindir ki yılanın derisinden ayrılması gibi insan 
tenini kurutmaktadır. Sıcak nedeniyle toprak parça parça olmuş çatlamıştır. Su hevesiyle, kuşlar ve 
tüm hayvanlar serabın peşinde kana bulanmıştır. Böyle sevimsiz ve zor bir havada herkes serin 
mekanlara çekilmiştir. Mecnun ise bir nehir gibi gözünden akan kanlı yaşlarla, kendinden geçmiş 
bir vaziyette ortalıkta dolaşmaktadır. Bu esnada sokağın köşesinde bir köpek görür. Bu köpek baştan 
ayağa kadar yaralar içindedir. Mecnun köpeğin hâlini görür ve yanına gider. Şefkatle boynuna 
sarılır, hâline üzülür. Köpeği bir dost bilerek yanına alır ve gözyaşlarıyla onu yıkar, gömleği ile 
köpeğin başını temizler. Mecnun köpekle yanak yanağa ağlayıp durur, köpeğin ayaklarını yanağına 
sürer. Acısı iyice artar, artık hem kendi hâline hem de köpeğe ağlar. Sen nasıl köpek olursun asıl ben 
köpeğim, yüzlerce canımla senin köpeğin olurum der. Köpeğe seslenerek, senin ayağın sevgilinin 
kapısına süründüğü için ayağını gözüme sürmem yaraşır der. Mecnun, köpek ile kendisini kapı kapı 
dolaşmaları bakımından birbirine benzetir. Mecnun Leylâ’nın derdi ile, köpek ise yaraları nedeniyle 
ağlayarak dolaşır durur. Mecnun, köpeğe tekrar Leylâ’nın mahallesine ve kapısına gitmesini telkin 
eder. Sevgili eğer sana ilgi gösterip ciğer verirse, bu ciğeri yanık Mecnun’u da hatırla ve Leylâ’ya 
beni anlat der. Mecnun, sadece Leylâ’nın mahallesinde dolaştığı için bu köpeğin ayağını öperim der. 
Sevgiliden ise diken dahi faydalıdır aksi hâlde çiçek kokusunu ne yapayım der Mecnun ve Emir 
Hüsrev-i Dihlevî hikâyesini bu şekilde bitirir (Dihlevî, 1380/2002, 208). 

Hikâyenin işleniş şekli ve anlam akışı Mevlânâ’nın hikâyesi ile büyük oranda örtüşmektedir. Ancak Dihlevî’de de bir 
mazmun olarak seg-i Leylî ifadesi yoktur. Mevlânâ’da olduğu gibi sadece Leylâ’nın mahallesinde dolaştığı ve Leylâ ile bir 
temas kurduğu için köpeğe sevgiyle yaklaşan ve ona özel bir değer atfeden Mecnûn profili vardır. Dihlevî, Mevlânâ’dan 
farklı olarak hikâyeyi biraz daha uzun tutmuş ve Mecnûn’un duygu dünyasını daha detaylı bir şekilde aktarmıştır. 
Dihlevî’de Mecnûn, Leylâ’nın aşkı ile perişan olan hâlini yara içindeki o köpek ile bir tutmuştur.  

2.3. Molla Abdurrahman-ı Câmî’de seg-i Leylî (ö. 898/1492) 

Emir Hüsrev-i Dihlevî’den sonra Molla Câmî de Heft Evreng isimli eserinde Leylâ ve Mecnûn mesnevisinde konuyu aynı 

şekilde “ف ن  جن ن  ح  ل  و    ل ل  ن  لاق ت ن  ق  ت نی    سگ     و    ی نی و      و ”, “Mecnûn’un, Leylâ’nın diyarına gitmesi ve sevgilinin 

mahallesinde gördüğü bir köpekle konuşması ” başlığı altında değerlendirir. Hikâye şöyledir: 

O afiyet dolu ve düzenli hayat sona erer ve huzursuzluk baş gösterir. Düşmanının ölümüyle 
sevgiliye yakınlaşacağını düşünür. Mecnun, Leylâ’nın mahallesine gitmek arzusuyla yalınayak yola 
revan olur. Şaşkın, kendinden geçmiş bir hâlde sağa sola bakınır, gezinir durur. O esnada uzaktan, 
elden ayaktan düşmüş, hâli perişan bir köpek görür. Ne ayağında ne pençesinde güç kalmıştır. Öyle 
zayıf bir köpekmiş ki derisinin altından kemikleri görünmekteymiş. Hiç tüyü olmayan köpeğin 
kuyruğu yılan gibi kıvrılmış. Günlerdir boğazından lokma geçmeyen köpek neredeyse kendi 
kendini yiyecekmiş. Bedeni yaralarla doluymuş ve her yaradan beyaz kemikleri görünür 
vaziyetteymiş. Mecnun, köpeğin hâlini böylesine perişan görünce hemen yanına varmış. Gölge gibi 
ayağının altına yapışmış ve ayağının toprağını öpmüş yüzlerce kez. Köpeğin başını kaldırmış ve 
dizini köpeğe yastık yapmış. Mecnun, iki gözünden akan yaşlarla köpeğin yaralarını yıkamış, eliyle 
sevmiş okşamış. Başındaki, gözündeki tozu toprağı temizlemiş, üzerine konan sinekleri kovmuş. 
Mecnun köpeğe, sen Leylâ’nın gece muhafızısın, ben de artık senin köpeğin olurum, kuyruğunu 
boynuma tasma yaparım demiş. İzin ver de ayağının toprağına yüzümü süreyim hürmetle demiş. 
Gözlerini, sevgiliyi gördüğü için öpeyim diyerek köpekle konuşmaya devam etmiş. Mecnun 
anlatmış; benim varlığım baştan ayağa kadar sevgilinin cemalinin nuruna bulanmıştır. Kalbim hep 
kırılır, yaralı kalbimin dermanı sen ol isterim demiş. Sevgilinin toprağına gittiğin gün sana yine su 
verir, yolun onun haremine düşerse içeri girmene izin verir demiş. Sevgili seni yine hatırlar demiş. 



●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

283 
 

Bir gece uyuyamayıp mehtapta dolaşmaya çıkarsa sevgili, sen de bahaneyle yanına gidip benim 
aşkımı anlat ona demiş. Bir garip divane olan ben ne zamana kadar dağın ve çölün tozunda 
toprağında dolaşıp duracağım demiş. Bugün yaklaşmış olsam da sevgiliye, gözüm hicran tozu ile 
karanlıktır. Korkarım ki bir adım öne çıkıp yaklaşsam, sevgilimin kederi iyice artacak yüreğimde 
demiş. Bir engel kalksa yoldan yüzlercesi hâlâ karşımda duruyor demiş. Yine de vuslat yoluna baş 
koyarım, vuslatın av alanına yine girerim demiş. Ve işte sonunda talihsiz bahtımın muradıyla 
ölüyorum; seni benden, beni kendimden kurtarıyorum diyerek hikâyeyi bitirir (Molla Câmî, 
1386/2008, 875-879). 

Görüldüğü üzere Molla Câmî de konuyu birtakım farklılıklara rağmen Dihlevî gibi değerlendirmiş ve yazmıştır. Mecnûn 
yaralı ve perişan bir hâldeki köpeği kendine dert ortağı ve dost edinir. Dihlevî’de olduğu gibi köpeğin perişan hâlini kendi 
hâline benzetir ve Leylâ’nın mahallesinde dolaşıp Leylâ’yı gören köpeği kıymetli kılar. Mevlânâ ve Dihlevî’de olduğu gibi 
Câmî’de de bir mazmun olarak seg-i Leylî ifadesi yoktur. 

2.4. Mevlânâ Abdullah Hâtifî (ö. 927/1521) 

16. yüzyıl şairlerinden, Molla Câmî’nin yeğeni Hâtifî’nin, Kitabhâne-yi Meclis-i Şûrâ-yı Millî kütüphanesinde 80339/11818 
numara ile kayıtlı Leylî vu Mecnûn mesnevisi bulunmaktadır. Bu eser yeniden neşredilmemiş, elyazması olarak mevcuttur 
ve eserde seg-i Leylî mazmununun kullanılmadığı tespit edilmiştir. Ancak tıpkı Câmî, Dihlevî ve Mevlânâ gibi Leylâ’nın 
mahallesindeki köpeklere ayrı bir önem atfetmiştir. Olay örgüsü kısaca şu şekildedir: 

Mecnûn’un babası oğlunun derdine çare bulamadı ve kabilenin büyükleriyle toplantı yaptı. Nihayet 
Leylâ’yı istemeye karar verdiler. Leylâ’nın babası misafirleri güzelce karşılayıp ziyafet hazırlattı. 
Mecnûn’un babası Leylâ’yı oğluna istedi; Leylâ’nın babası ise Kays, mecnun olduğu için çöllere 
düşmüş dedi ve teklifi reddetti. Mecnûn’un babası oğlunun deli olmadığını ispatlamak için onu 
yanına çağırdı, Mecnûn gelip oturdu. O sırada Leylâ’nın mahallesinin köpeklerinin sesini duyan 
Mecnûn dışarı fırlayıp köpeğe sarıldı. Leylâ’nın babası, aklı olan hiç böyle yapar mı diyerek haklı 
çıktı. Mecnûn’un babası çaresiz kaldı. 

Hâtifî’nin mesnevisinin, Türkçeye tercüme edilmemesine rağmen Türk edebiyatında yazılan Leylâ ve Mecnûn 
mesnevilerinde Nizâmî’den sonra en fazla ilham alınan eser olduğunu söylemek mümkündür. 

Nitekim Levend’e göre Lârendeli Hamdi, esas olarak Nizâmi’nin eserini takip etmekle birlikte Hâtifî’den çok faydalanmış, 
kendinden de birçok motifler katmıştır (Levend, 1959, 284). 

Aynı şekilde eserini 962/1554’te kaleme alan Celâlzâde Sâlih Çelebi, Leylâ ve Mecnûn mesnevisini meydana getirirken 
Hâtifî’nin naklini esas kabul etmiştir (Kütük, 1995, 39). 

Fars edebiyatında 16. yüzyıla kadar ele alınan ve en bilinen şairlerin müstakil birer mesnevi olarak tertip ettiği Leylâ ve 
Mecnûn mesnevilerinde seg-i Leylî mazmununun kullanılmadığı ancak ilk olarak Mevlânâ’nın farklı bir anlam yükleyerek 
ortaya koyduğu, Leylâ’nın mahallesindeki köpeği değerli kılan bir hikâye yazdığı görülmektedir. Leylâ’nın mahallesindeki 
köpeğe atfedilen bu özel mana dikkat çekmiş olmalı ki ardından yazılan Leylâ ve Mecnûn mesnevilerinde konu benzer 
şekillerde işlenmeye devam etmiş ve hatta belki de bu yolla seg-i Leylî mazmununa dönüşmüştür.  

2.5. Misâlî-yi Kâşânî (15. yy) 

Nizâmî’nin üslubuna benzer formda Leylâ ve Mecnûn mesnevisi yazan şairlerden birisi de az tanınan Misâlî-yi Kâşânî’dir. 
Kendisinin doğumu, yaşamı ve vefatıyla ilgili kesin bilgiler bulunmamaktadır. Kendisine ait olan Leylâ ve Mecnûn mesnevisi 
yeniden neşredilmemiş, el yazması olarak mevcuttur (İmâretsâz - Novrûz, 1394/2016, 219, 220). Sâm Mirza Safevî; Misâlî’nin 
şiirde hedefinin yüksek olduğunu, Hamse’ye bir cevap yazmak istediğini ancak bunun neticeye ulaşmadığını söyler (Safevî, 
1314/1936 164).  

Misâlî her ne kadar Nizâmî’yi örnek alarak Leylâ ve Mecnûn mesnevisi yazmış olsa da çeşitli başlıklar ve konularda 
farklılıklar söz konusudur. Bunlardan biri de Mecnûn’un, Leylâ’nın köpeği ile olan ünsiyetidir. Nitekim Nizâmî’de böyle bir 
anlatı mevcut değilken Misâlî eserinde müstakil bir başlık açarak konuyu işlemiştir. Bu bakımdan kendisinin, Câmî’nin Leylâ 
ve Mecnûn’undan haberdar olduğunu söylemek yanlış değildir. Zira Câmî’nin mesnevisi hicri dokuzuncu yüzyılın en göze 
çarpan ve bilinen Leylâ ve Mecnûn mesnevisi olduğu için duymuş, görmüş ve okumuş olma olasılığı yüksektir (İmâretsâz - 
Novrûz, 1394/2016, 227).  

Şairin Leylâ ve Mecnûn mesnevisi yazması ve Nizâmî’yi örnek alması ancak farklılaştığı noktalar barındırması dışında dikkat 
çeken husus seg-i Leylî mazmununu doğrudan kullanmasıdır. Her ne kadar köpek ile ilgili konuyu Câmî’den okumuş 
olabileceğini düşünsek de Câmî’de de seg-i Leylî mazmunu bulunmamaktadır. Nitekim Câmî, sevgilinin mahallesinde gezen 



                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

284 
 

bir köpek ile dostluk kuran Mecnûn’u anlatmaktadır. Ancak Misâlî’de görülen seg-i Leylî’dir. İlgili beyitler aşağıdaki 
şekildedir: 

  اااااااااااااااااااااااا   ن سااااااااااااااااااااااااگ ل لاااااااااااااااااااااااا  آ اااااااااااااااااااااااان   اااااااااااااااااااااااا و
 

  ااااااااااااااااااااااااااا  آ  ااااااااااااااااااااااااااا     ااااااااااااااااااااااااااا  آ ااااااااااااااااااااااااااان   ااااااااااااااااااااااااااا و 
 و ااااااااااااااااااااااا    ت   ااااااااااااااااااااااا   ااااااااااااااااااااااا  ساااااااااااااااااااااااگ  ااااااااااااااااااااااا    

 

  جنااااااااااااااااااا ن  ااااااااااااااااااا   ااااااااااااااااااا ی  ااااااااااااااااااا   ااااااااااااااااااا ی ولااااااااااااااااااا     
  اااااااااااااااااا  و  اااااااااااااااااا  ن    اااااااااااااااااا    اااااااااااااااااا  و  پ ساااااااااااااااااا  

 

  ااااااااااااااااااااا ن و ااااااااااااااااااااا   ااااااااااااااااااااا  آ ن سااااااااااااااااااااا  آن ونسااااااااااااااااااااا  
 Her ne kadar dostun rakibi olsa da 

Seg-i Leylî aşina idi Mecnûn’la 

Mecnûn, sevgilinin mahallesine varınca 

Leylâ’yı köpekle görüyordu daima 

O dostun tanıdık olduğunu anlayınca 

Özün özü bildi onu derisinin altında  

(İmâretsâz - Novrûz, 1394/2016, 227). 

Yukarıdaki beyitlerde görüldüğü üzere seg-i Leylî mazmunu, hikâyenin olay örgüsü ve anlam akışına uygun olarak 
kullanılmıştır. Böylelikle söz konusu mazmun bu şekilde ilk defa karşımıza çıkmıştır. 

2.6. Mirza Kâsımî-yi Gunâbâdî (16. yy) 

Kâsımî-yi Gunâbâdî olarak bilinen Mirza Muhammed Kâsım 16. yüzyıl İran edebiyatı şairlerindendir ve kendisine ait Leylâ 
ve Mecnûn mesnevisi bulunmaktadır (İhtiyârî, 1389/2011, 173). 

Şair eserinde Mecnûn’un, birkaç kez Leylâ’yı görmek için onun çadırının etrafına gittiğini ve orada Leylâ’nın mahallesindeki 
bir köpekle konuşup sohbet ettiğini dile getirmektedir. Ancak doğrudan seg-i Leylî mazmunu kullanılmamıştır (İhtiyârî, 
1389/2011, 178).  

3. İran Edebiyatında Şiirlerinde Seg-i Leylî Mazmununu Kullananlar 
İran edebiyatında özellikle Nizâmî’den sonra neredeyse bütün şairler Leylâ ve Mecnûn isimlerini birer mazmun olarak 
konunun anlam akışına uygun düşecek şekilde defalarca kullanmışlardır. Bu yoğun ilgi, hikâyedeki âşıkların hâllerinin ve 
konunun işleniş şeklinin, şairlerin hayal dünyalarında karşılık bulması neticesinde oluşmuştur. Nitekim şairler, kendi 
duygularını aktarırken bu iki âşığa ve olay örgüsüne sıkça işaret etmiştir. Taranan kaynaklar neticesinde Fars edebiyatında 
şiirlerinde seg-i Leylî mazmununu kullanan şairler kronolojik olarak aşağıda verilmiştir. 

3.1. Hilâlî-yi Çağatâyî (ö. 936/1529) 

16. yüzyıl önemli şairlerinden Hilâlî-yi Çağatâyî’, Divân’ındaki Sıfatu’l-aşıkîn adlı mesnevisinde yer alan “  جن ن       ب       
 yani “Mecnûn’un, Leylâ’nın köpeğine ihsanda bulunmasından dolayı vuslat talihiyle ”            گ ل ل     و ول     ونل  نب      س و

gönlünün rahata ermesi” başlığında Leylâ’nın mahallesindeki köpeğe işaret etmektedir. Başlığında ise seg-i Leylî 
mazmununu kullandığı görülmektedir.  

 ل لاااااااااااااااااااا   اااااااااااااااااااا ی سااااااااااااااااااااگ ن     و اااااااااااااااااااا  سااااااااااااااااااااگ 
 

   لااااااااااااااااا   ااااااااااااااااا و باااااااااااااااااح   سااااااااااااااااا ی  جنااااااااااااااااا ن  ااااااااااااااااا  
    ااااااااااااااااااااااااااااا    ف ااااااااااااااااااااااااااااا    ن    ف ااااااااااااااااااااااااااااا و  پااااااااااااااااااااااااااااا     

 

    اااااااااااااااااااااااااااااا    اااااااااااااااااااااااااااااا         ن وساااااااااااااااااااااااااااااا  پ اااااااااااااااااااااااااااااا ی    
 جاااااااااااا ی  اااااااااااا     اااااااااااا   پاااااااااااا    ن وساااااااااااا   اااااااااااا   اااااااااااا  ن 

 

 پااااااااااااااااااااااااااا ی و   ن وسااااااااااااااااااااااااااا  و   قااااااااااااااااااااااااااا        ااااااااااااااااااااااااااا   
 Mecnûn, çöle doğru meyledince 

Leylâ’nın mahallesindeki köpeklerden birini gördü öylece 

Öyle bir köpek ki ihtiyarlıktan işten güçten düşmüş 

Elden ayaktan kesilmiş, hareketten düşmüş 

Elinde ayağında güç kuvvet kalmamış 

Bu nedenle olduğu yerde elsiz ayaksız kalmış  

(Hilâlî-yi Çağatâyî, 1375/1997, 299) 



●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

285 
 

Çağatâyî’nin, şiirin başlığında doğruca seg-i Leylî mazmununu kullandığı; metinde ise “  ل ل  yani segân-ı ”سگ ن   ی 

kûy-i Leylî (Leylâ’nın mahallesinin köpekleri) terkibini kullandığı görülmektedir. Beyitlerden anlaşıldığı üzere konu 
Mevlânâ, Câmî, Dihlevî ve Hâtıfî gibi işlenmiş; perişan hâldeki bir köpeğe işaret edilmiştir. 

3.2. Ehlî-yi Şîrâzî (ö. 942/1535) 

16. yy şairlerinden Ehlî-yi Şîrâzî bir gazelinde seg-i Leylî mazmununu kullanmıştır. Yukarıdaki beyitlerde çaresiz ve umutsuz 
bir aşığın hâline işaret etmiş; karanlık ve dert ile geçen ömrünün sevgilinin vuslatı ile aydınlanacağı umudunu taşıdığını dile 
getirmiştir. Sevgiliden vefa uman Mecnûn’un akıbeti de tıpkı perişan hâlde Leylâ’nın mahallesinde dolaşan zavallı köpek 
gibi olacaktır yani sevgiliden umduğunu bulamayacaktır. Son beyitte hitabu’n-nefs sanatıyla kendine nidada bulunarak 
sevgiliden, dosttan hiçbir surette vazgeçmeyeceğini; züht, tövbe ve takva ile meleklerin makamına dahi ulaşsa, gönlünde 
hep sevgilinin olacağını ifade etmiştir. Beyitlerde görüldüğü üzere seg-i Leylî yine Mevlânâ, Dihlevî, Câmî ve Hâtıfî’nin 
kurgusuna uygun düşecek şekilde kullanılmıştır. 

  ااااااااا و     تااااااااا   ااااااااا      ن ی  ااااااااا  نبااااااااا   ااااااااا    ااااااااا 
 

    ااااااااااااااا  آن        ااااااااااااااا  ع ااااااااااااااا   ت ااااااااااااااا      ااااااااااااااا   ااااااااااااااا  
  اااااااااااااا و    تاااااااااااااا   اااااااااااااا     ل لاااااااااااااا  سااااااااااااااگ  ع ق اااااااااااااا  

 

  سااااااااااا   جنااااااااااا ن  ااااااااااا  نفااااااااااا    نااااااااااا  بااااااااااا    ااااااااااا    ااااااااااا  
  اااااااااا و    تاااااااااا   اااااااااا    ذ اااااااااا   اااااااااا و ف  اااااااااا    اااااااااا   اااااااااا  

 

  تلااااااااااااااا   گااااااااااااااا  و ونسااااااااااااااا       ااااااااااااااا     ااااااااااااااا  ن   تااااااااااااااا  
 Bütün ömrümü karanlık içinde geçirdim, olur da 

Bir gün vuslatının parlaklığı aydınlık bağışlar umuduyla 

Mecnûn gibi vefa kemendine yakalanan kişi 

Sonunda avlanacak Leylâ’nın köpeği gibi 

Züht ve tövbe ile dosttan nasıl geçsin Ehlî 

Melek dahi olsa yanında hep dildedir sevgili  

(Ehlî-yi Şirâzî, 1369/1991, 128) 

3.3. Muhteşem-i Kâşânî (ö. 996/1588) 

16. yüzyılın ikinci yarısında yaşayan Muhteşem-i Kâşânî bir gazelinde seg-i Leylî’ye değinmiştir. Gazelinde âşığa, ceylan gibi 
güzel hayvanların ayağına kapandığını ama kendisinin Leylâ’nın köpeğinden başkasına meyletmediğini, sürekli onunla 
ilgilendiğini söylemiştir. Âşık için sevgilinin dışındaki güzellikler değil sevgili ve sevgili ile teması olan her şey güzel ve 
değerlidir. Bu anlamda Leylâ’nın köpeği onlarca ceylandan daha güzel ve kıymetlidir. 

  نااااااااااا     ااااااااااا ی پااااااااااا   نی  قااااااااااا   ت  ااااااااااا      لااااااااااا 
 

 عاااااااااااااااااا   و     اااااااااااااااااا ن    ج  لاااااااااااااااااا   اااااااااااااااااا       ساااااااااااااااااان   
  نااااااااااااااا    پ ااااااااااااااا پ  ل لااااااااااااااا  ساااااااااااااااگ  ااااااااااااااا   آ ااااااااااااااان    

 

  هنااااااااااااااا    سااااااااااااااا  آن      جنااااااااااااااا ن  ی پ  ااااااااااااااا  و   آتااااااااااااااا  ن 
  ناااااااااا     اااااااااا  نفاااااااااا  ن  اااااااااا وی نعاااااااااا      اااااااااا ن  اااااااااا   

 

 نفااااااااااااااا   ن ی  ح  ااااااااااااااام  ااااااااااااااا   نم ااااااااااااااا   ااااااااااااااا وی    ااااااااااااااا  
 Siyah saçını ter dolu yüzüne örtü yaptığında 

Sümbül, ter içinde kalır cemalinin parlaklığıyla 

Leylâ’nın köpeğiyle ilgileniyorsun diye ey Mecnûn 

Ceylanlar, senin ayağına baş koyuyorlar 

Bir gün Muhteşem’in muhabbetine vefa göstereceğim dedin 

Ey güzeller şahı, söz verdin de ne zaman vefa göstereceksin!  

(Muhteşem-i Kâşânî, 1387/2009, 579) 

3.4. Meylî (ö. 16 yy) 

16. yüzyıl İran edebiyatı şairlerinden Meylî aşağıdaki beyitlerde kendisinin Leylâ’nın köpeğinden daha perişan bir hâlde 
olduğunu, seg-i Leylî’nin dahi Mecnûn’un durumundan habersiz olduğunu dile getirmektedir. Mecnûn, Leylâ’nın aşkıyla 
öyle derbeder bir hâldedir ki yaralar içindeki köpek dahi Mecnûn’un ne kadar acı çektiğini bilmez. Bu anlamda Meylî, 
Leylâ’nın köpeğinin de tıpkı sahibi gibi umursamaz ve Mencûn’un halinden anlamaz bu davranışına sitem etmektedir. 



                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

286 
 

Nitekim ceylan gibi vahşi sayılacak birtakım hayvanlar dahi Mecnûn’a alışıp yoldaşlık etmektedir ancak Leylâ’nın köpeği 
de Leylâ gibi Mecnûn’a meyletmeyip ona yakınlık göstermedi diye serzenişte bulunmaktadır. 

   اااااااااااا  ل لاااااااااااا  سااااااااااااگ  جناااااااااااا ن و ون جاااااااااااا ن     آ اااااااااااا 
 

   اااااااااااا  ن ن لاااااااااااا  ن آ   اااااااااااا   اااااااااااا   اااااااااااا و     طاااااااااااا   تاااااااااااا  
   اااااااا  ساااااااا ل  طاااااااا   تاااااااا   جناااااااا ن   اااااااام      ن ن  اااااااا  

 

      ساااااااااااااااا   تگاااااااااااااااا          اااااااااااااااالا بااااااااااااااااح  ی  اااااااااااااااا    
   ااااااااااا    لااااااااااا   نااااااااااا ن  ع اااااااااااق  ج  ااااااااااا  نجااااااااااا و  ااااااااااا  

 

   اااااااااااان  ساااااااااااا  ن ی     جناااااااااااا ن  ساااااااااااا ی    ل لاااااااااااا   اااااااااااا  ن  
   اااااااااا  ل لاااااااااا  سااااااااااگ ن  جناااااااااا ن  اااااااااا  آتاااااااااا   اااااااااا      

 

 پ غااااااااااااااااااااا ن   ع ااااااااااااااااااااا   سااااااااااااااااااااا  ن ی  ااااااااااااااااااااا      ااااااااااااااااااااا  آ  
 Feryat, figan ve derdin olmadığı yerde 

Mecnûn’un can verişini nereden bilsin Leylâ’nın köpeği! 

Bela çölünün derdi dikeni, geçmesine izin vermedi 

Mecnûn’un gözünden akan yaş olmadıkça sel gibi 

Ah ne yazık ki Leylâ, Mecnûn’a meyletmedi 

Çünkü, Leylâ’nın güzelliğinin zenginliğine Mecnûn’un aşkı yetmedi 

Âh ki gurur dolu aşkın istiğnasıyla ceylan  

Mecnûn’un eliyle ehlileşti ama Leylâ’nın köpeği ehlileşmedi 

 (Ganjoor, 29 Ağustos 2025)  

3.5. Sâib-i Tebrîzî (ö. 1087/1676) 

17. yüzyıl İran edebiyatı şairlerinden Sâib-i Tebrîzî hacimli bir divanı olan önemli şairlerden biridir. Gazellerinde aşk, 
tasavvuf ve hikmet konularına yer vermiştir. Seg-i Leylî mazmununu da kullandığı görülmektedir. 

    عااااااااااا ل گ     ااااااااااان   و ااااااااااا ن ْ سااااااااااا      ااااااااااان    ااااااااااا 
 

  نااااااااا     ااااااااام پااااااااا  ن وسااااااااا   ف ااااااااا   ااااااااا  ن و    ااااااااا ن  ااااااااا    
     ااااااااااا   ن پلناااااااااااگ  ااااااااااا و      ااااااااااا و  جنااااااااااا ن  ااااااااااا    

 

   سااااااااااااا        ت ااااااااااااا ن ل لااااااااااااا  ساااااااااااااگ   ن  ااااااااااااا   نااااااااااااا    
     ااااااااااا    ااااااااااا ن  نااااااااااا       ااااااااااا ن پ ااااااااااا  ن     ط ااااااااااا  

 

  اااااااااااااا     اااااااااااااا و  اااااااااااااالا           ناااااااااااااا     ع اااااااااااااا    اااااااااااااا    
 Bir karınca düşünce harman yerine kaybeder takatini 

Görmesi mümkün değildir artık âlemi kaplayan güzelliği 

Mecnun aslanı ve kaplanı ehlileştirdi ama 

Leylâ’nın köpeğinin gölgesinden korkar hala 

Nimeti inkâr eder, helal rızkını ise haram sayar 

Çocuk, annesinin memesini ısırarak sütü kana bular  

(Saib-i Tebrizî,1387/2009, 1/36) 

4. Türk Edebiyatında Leylâ ve Mecnûn Mesnevileri ve Seg-i Leylî 

Leylâ ve Mecnûn’un hikâyesi gerek mecaz ve mazmunlar vasıtasıyla gerekse müstakil mesnevi konusu olarak Türk 
edebiyatında da çok ilgi görmüştür.  

Aşkın ve âşıklığın sembolü olarak özellikle şiirde sıkça anılan bu hikâyeyi Türk edebiyatında ilk defa anlatan kişi Gülşehrî’dir 
(ö. 717/1317). Mantıku’t-tayr adlı eserinde Hüdhüd “ışkbazlık ve mâşûk”tan bahsederken yetmiş dokuz beyit hâlinde Leylâ 
ve Mecnûn’un hikâyesini özetler. Ardından Âşık Paşa (ö. 733/1332) Garibnâme’sinde otuz beyitle aynı konuyu anlatır 
(Levend, 1959, 103; Pala, 2003, 92).  

Daha sonra Leylâ ve Mecnûn’un aşkını temsilî bir hikâye olarak eserlerinin içerisinde anan Şemseddin Sivâsî (İbretnümâ ve 
Mir’âtü’l-ahlâk); Nâlî, (Tuhfe-i Dilkeş), Şeyh Gâlib (Divan) gibi şairler de vardır (Pala, 2003, 92). 

Türk edebiyatında Leylâ ve Mecnûn hikâyesini müstakil bir mesnevi şeklinde yazan ilk şair ise Edirneli Şâhidî’dir (15-16 
yy). Gülşen-i Uşşâk (1478) adıyla bilinen bu eserden sonra Ali Şîr Nevâî’nin hamsesi içinde yer alan Leylâ vü Mecnûn’u gelir. 
Nevâî’nin, Nizâmî ile Emîr Hüsrev-i Dihlevî’nin aynı adı taşıyan Farsça mesnevilerine bir cevap olmak üzere kaleme aldığı 
eser otuz sekiz bölüm hâlinde 3622 beyitten oluşmaktadır. Türk edebiyatının en güzel Leylâ ve Mecnûn mesnevisini ise 



●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

287 
 

Fuzûlî (ö. 963/1556) yazmıştır. Türk edebiyatında Leylâ ve Mecnûn hikâyesini yazan diğer şairler ise şöyle sıralanabilir: XV. 
yüzyıl: Hamdullah Hamdî, Ahmed Rıdvan; XVI. yüzyıl: Bihiştî Ahmed Sinan Çelebi, Sevdâî, Hakîrî, Kadîmî, Hâmidîzâde 
Celîlî, Lârendeli Hamdî, Celâlzâde Sâlih, Halîfe, Atâyî (Âzerî şairi); XVII. yüzyıl: Fâizî; XVIII. yüzyıl: Örfî Mehmed, Andelîb; 
XIX. yüzyıl: Nâkâm (Âzerî şairi) (Pala, 2003, 92). 

4.1. Şâhidî (15-16 yy.) 

Türk edebiyatındaki müstakil ilk Leylâ ve Mecnun mesnevisinin sahibi Edirneli Şâhidî, eserinde mazmun olarak seg-i Leylî 
ifadesini kullanmamış ancak önceki mesnevilerde geçtiği şekilde özellikle Dihlevî’ye benzer formda Leylâ’nın 
mahallesindeki köpeğe işaret etmiştir. Bu hususta Erbay’ın ifadelerine göre Şâhidî esas olarak Nizâmî’nin eserini örnek 
tutmakla birlikte Hüsrev’in eserinden de faydalanmıştır. Gördüğü bir uyuz köpeği Leylâ’nın köyüne ait olduğu için okşayıp 
severek onunla konuşması, ona değer vermesi Hüsrev’in eserinden bir motiftir (Erbay, 2012, 214).  Aynı şekilde Şâhidî’nin 
eserinde Mecnûn temmuz sıcağında dolaşırken bir kabileye rastlar. Orada bakımsız bir köpeğe denk gelir. Onu temizler, 
yaralarını temizleyip karnını doyurur. Ona iltifatlar eder. Köpeğin, sevdiğinin bulunduğu yere gitmesi hâlinde eşiğine 
yüzünü sürmesini ister. Mecnun, köpeğe karşı bu iltifatının sebebini soranlara köpeğin bir sabah Leylâ’nın köyünden gelişini 
gördüğünü ve köpeğin sevgisinin içine dolduğunu söyler (Erbay, 2012, 134). Burada bahsedilen temmuz sıcağı ifadesi de 
Dihlevî’nin köpek ile ilgili konuyu anlattığı sıcak bir yaz günü tasviri ile örtüşmektedir. 

4.2.  Hamdullah Hamdî (ö. 909/1503) 

16. yy Türk edebiyatı şairlerinden Hamdullah Hamdî müstakil Leylâ ve Mecnûn yazan şairlerden biridir ve mesnevisinde 
seg-i Leylî mazmununu kullanmıştır. İlgili beyitler aşağıdaki şekildedir: 

Oḳudılar o yire geldi Mecnūn 

Dil ü sîne pür-âteş dîde pür-ḫûn 

Ol esnâda seg-i Leylây[ı] nâ-gâh 

Gorup Mecnûn cigerden eyledi âh 

Yirinden ṭurdı çün serv-i ḫırâmân 

O kelbün ayağına düşdi giryān  

(Hamdî, 2020, 117; Öztürk, 2020, 1031) 

Beyitlerin hikâyesi şu şekildedir; yine bir sabah kendini kaybeden Mecnûn, Leylâ’nın mahallesine gider, Leylâ’yı görür, ikisi 
de kendilerinden geçerler. Bu ikisinin hâlini gören rakibin tavrı üzerine Mecnûn bir gazel söyler. Gazel yüzünden artık 
Mecnûn’un, Leylâ’nın mahallesine gelmesi zorlaşır. Hâli daha da kötüye gidince kabile uluları Leylâ’yı Mecnûn’a istemeye 
karar verirler. Hediyelerle birlikte Leylâ’nın evine gidilir. Ziyafet sonrası söz alan Mecnûn’un babası ziyaret sebebini 
Leylâ’nın babasına söyler. Ancak Leylâ’nın babası acı konuşur. Senin oğlunun lakabı delidir der ve evliliğe rıza göstermez. 
Mecnûn’un babası ise oğlunun deli değil âşık olduğunu söyleyerek Mecnûn’u çağırıp kendisine sormasını önerir. Bunun 
üzerine Mecnûn’u çağırırlar, gelir ancak gelir gelmez Leylâ’nın köpeğini görür ve âh eder, köpeğin ayaklarına kapanır, 
yüzünü gözünü öper, köpeğe methiyeler düzer (Hamdî, 2020, 28). 

Hamdullah Hamdî, Fars edebiyatında hikâye edilen Leylâ’nın köpeği anlatısına, Türk edebiyatında yeni bir bakış 
kazandırmıştır. Nitekim Fars edebiyatında seg-i Leylî mazmunu Mecnûn’un, Leylâ’nın mahallesinde dolaşırken karşılaştığı, 
dertleştiği, kendi hâline benzettiği derbeder bir köpektir. Hamdullah Hamdî ise Mecnûn’un Leylâ’yı isteme esnasında 
Leylâ’nın köpeğini görerek köpeğin ayaklarına kapandığını ve bunun üzerine Leylâ’nın babasının evlenmelerine razı 
olmadığını dile getirir. Bu anlamda ilgili hikâyede aynı perspektifte özel bir anlam yüklenen köpek olmasına rağmen mekân 
ve konunun işleniş şeklinde farklılıklar bulunmaktadır. 

4.3.  Sevdâ’î (ö.919/1514) 

16. yüzyıl şairlerinden Sevdâ’î eserini kaleme alırken genel olarak Nizâmî'nin tertibini takip etmekle beraber kendisinin daha 
çok Hâtifî'nin eserini esas aldığı görülmektedir. Sevdâ’î'nin bu eseri ile Hatîfî'nin eseri arasında gerek motif gerekse konuya 
yaklaşım ve ele alış açısından önemli bir benzerlik görülmektedir.  Sevdâ’î, Hâtifî'nin konuya eklediği 13 motiften 9'unu 
eserine almıştır (Sevdâ’î, 2019, 11). Hâtıfî’de her ne kadar seg-i Leylî mazmunu geçmiyorsa da Sevdâ’î eserinde tıpkı 
Hamdullah Hamdî gibi bir yaklaşım sergileyerek kız isteme esnasında Leylâ’nın köpeğine vurguda bulunur. İlgili beyitler 
şu şekildedir:  

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/celili-hamidizade
https://islamansiklopedisi.org.tr/celili-hamidizade
https://islamansiklopedisi.org.tr/celalzade-salih-celebi


                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

288 
 

Mecnūn oturur arada ġam-nāk 

Ez-ĥasret-i yār çeşmi nem-nāk 

Nā-geh bir it ez-segān-ı Leylį 

Giçerdi arada bā-ŧufeylį 

Mecnūn göricek hemān sebük-bār 

Eyledi fiġān u nāle vü zār 

Her şey gelüben dimāġına hem 

Düşdi ol itüñ ayaġına hem 

(Sevdâ’î, 2019, 78) 

4.4.  Lârendeli Hamdî (ö. 949/1542) 

16. yüzyıl şairlerinden Larendeli Hamdî de tıpkı Hamdullah Hamdî gibi Leylâ’yı isteme esnasında gerçekleşen olaya işaret 
eder. Olay şu şekilde cereyan eder: 

Mecnûn’un babası, oğlunun deli olmadığını ispatlamak için huzura çağrılmasını ister. Mecnûn gelip oturur, o esnada oradan 
geçmekte olan Leylâ’nın köpeğini görür. Mecnûn köpeğin yanına giderek ona sarılır. Leylâ’nın toprağından bir işaret taşıyor 
diye köpeğin ayaklarını yüzüne sürer. Bununla da kalmaz köpekle konuşmaya başlar (Kütük, 2002, 141).  

Makâm-ı ‘izzde gösterdiler cây 

Geçüb oturdı içi pür-sûz çün nây 

Segân-ı Leylî’den bir kelb-i güm-râh 

Giçivirdi ol aradan be-nâ-gâh 

Kimündür göricek bildi anı Mecnûn 

Urub bir na’ra dökdi dîdeden hûn 

Yirinden sıçrayup vardı ol abdâl 

Ol itün ayağına düşdi derhâl  

(Kütük, 2002, 508) 

4.5.  Fuzûlî (ö. 963/1556) 

Hayatıyla ilgili çok az bilgi bulunan, asıl adının Mehmed, baba adının Süleyman olduğu bilinen Fuzûlî’nin kesin olarak ne 
zaman ve nerede doğduğu bilinmemektedir. Mevcut kaynaklar onun Bağdat civarında doğduğunu belirtseler de bu bilgi 
ihtilaflıdır (Karahan, 1996, 13/240). 

Türkçe, Farsça ve Arapça eserler yazan Fuzûlî’ye asıl şöhretini Türkçe kaleme aldığı Leylâ ve Mecnûn mesnevisi sağlamıştır. 
Bu eser Türk edebiyatının klasik döneminde yazılmış mesnevilerin en güzeli olarak addedilir. Arap, İran ve Türk 
edebiyatlarının ortak konuları arasında ilk planda yer alan “Leylâ ve Mecnûn” kıssası, en tesirli ve samimi şekilde Fuzûlî’nin 
eserinde ifadesini bulmuştur (Karahan, 1996, 13/243). 

Türk edebiyatında Leylâ ve Mecnûn mesnevisinin zirvesi sayılan Fuzûlî, eserinde bir noktadan sonra tasavvufi aşkın 
etkisinde kalmıştır. Bu etki Leylâ ve Mecnûn’u, üslûp ve ifade özelliği, bir çöl menkıbesini tasavvufun duyguları coşturan ve 
insan ruhunu kanatlandıran yoğunluğu ile harmanlayıp bambaşka bir güzellikle takdim eder ve beşerî özü korumasındaki 
başarısıyla da insanı derinden etkileyen önemli eserler arasında yer almasını sağlar (Fuzûlî, 2007, 14).  

Leylâ ve Mecnûn hikâyesinin başyapıtlarından olan bu eserde seg-i Leylî mazmunu kullanılmamış; eserde başka canlılar 
zikredilmiştir. Ahu, güvercin ve pervane bunlardandır. 

4.6.  Celâlzâde Salih Çelebi (ö. 973/1565) 

Kanûnî Sultân Süleyman döneminde çeşitli yıllarda müderrislik ve kadılık yapan devrinin tanınmış alimlerinden Celâlzâde 
Sâlih Çelebi (DİA, 1993, 7/262) Leylâ ve Mecnûn mesnevisi yazan isimlerden biridir. Mesnevisinde ilgili konu Hamdullah 
Hamdî’nin ele aldığı şekilde özetle şöyle seyreder: 



●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

289 
 

Mecnûn’un babası Leylâ’yı oğluna ister. Leylâ’nın babası Mâlik, Kays’ın Mecnûn olduğundan çöllerde deli gibi gezdiğinden 
bahsederek teklifi reddeder. Mecnûn’un babası oğlunun deli olmadığını ispatlamak için onu çağırır. Mecnûn gelip bir köşeye 
oturur. O sırada Leylâ’nın köyünün köpeklerinden birinin sesini duyar ve dışarı fırlar. Köpeğe sarılır; yüzünü, gözünü öper. 
Onunla konuşup, hasret giderir. Çünkü o köpek sevgilisinden bir parçadır. Mâlik, aklı olan bunu yapar mı, diyerek haklılığını 
ispatlamaya çalışır. Mecnûn’un babası çaresizlik içinde utanarak gider (Gülcü, 2010, 37). 

Çıkdı bir gudekile havliden 

Çekdi bir seg kilâb-ı Leylî’den 

Ol sege irdi anı zevkile 

Tutdı bî-bâk niçe şevkile 

Sürdi gözlerine ayağını 

Kaşıdı başını kulağını 

Ayağın basdı diyu gül-zâre 

Kuy-ı yâr u harîm-i dil-dâre  

(Kütük, 1995, 212) 

4.7.  Kadîmî (ö. 985/1577) 

16. yüzyıl şairlerinden ve Leylâ ve Mecnûn mesnevisi olan Kadîmî, eserinin “Ahvâl-i Mecnûn bâ seg” adlı bölümünde seg-i 
Leylî mazmununu kullanmamış ancak Leylâ’nın mahallesinde gezen bir köpek ile ünsiyet kuran Mecnûn’dan bahsetmiştir. 
Dihlevî ve Şâhidî’ye benzer şekilde sıcak bir gün ve perişan bir hâlde dolaşan köpek tasvir edilmiştir.  

Cihânı yandurup tâb-ı temmûzî 

Harâret tutmış idi nîm rûzî 

Güneş nûrından idüb cezbe-i tâb 

Hevâya münkalib olmış idi âb 

… 

Yürürken derd ile hayrân u medhûş 

Olur ol yirde çeşmi bir sege tûş 

Kimündür bu seg ü bu derd kimden 

Bu eşk-i germ ü âh-ı serd kimden  

(Ayaz, 2014, 329, 335) 

5. Türk Edebiyatında Şiirlerinde Seg-i Leylî Mazmununu Kullananlar 

Türk edebiyatının en önemli aşk hikâyelerinden olan Leylâ ve Mecnûn, müstakil mesneviler dışında da şairler tarafından 
kullanılan, çeşitli varyasyonlarla şiirlere konu olan bir hikâyedir. Bu hikâyenin içerisinde yer alan muhtelif mazmunlar da 
şiirlerde kendine yer bulmuştur.  
Zâtî, Nâilî, Necâti Bey, Şeyh Gâlib, Taşlıcalı Yahyâ Bey, Nâbi, Bâkî, Nesîmî, Adnî, Yenişehirli Avnî ve Nedîm’in divan ve 
eserleri incelenmiş ancak seg-i Leylî mazmununa rastlanmamıştır. Söz konusu eserlerde seg-i Leylî mazmunundan ziyade 
seg-i kûy, seg-i kûy-i dildâr, seg-i canâne, seg-i nefs terkiplerinin tercih edildiği gözlemlenmiştir. Ancak Taşlıcalı Yahyâ Bey 
divanında dikkat çeken bir beyit bulunmaktadır, bu beyitte seg-i Leylî, kelb-i Leylî veya Leylâ’nın köpeği ifadesi değil “Leylî 
iti” ifadesi kullanılmıştır:  

Mecnūnı ʿāşıķuŋ yirine baġlamaġ olur 

Leylí itine kāse-i çeşmi sifāl ise 

(Uzun Pekşen, 2017, 128) 

Türk edebiyatında Hayalî Bey (ö. 964/1556) divanında ise doğrudan seg-i Leylî mazmunu bulunmaktadır. Aynı zamanda 
Taşlıcalı Yahya Bey gibi “Leylî itin” ifadesini de kullanmıştır. Söz konusu beyitler aşağıdadır: 



                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

290 
 

Tâc-ı devletle Hayâlî milk-i ʽaşkun şâhıdur 

Çün seg-i Leylî sifâlin başına Mecnûn geyer  

(Kılıçarslan, 2016, 498) 

Yeterdi bu kadar rif’at iki âlemde Mecnuûn’a 

Seg-i Leylî gelip bir kez götürse üstühânından  

(Kılıçarslan, 2016, 508) 

Seg-i Leylî nişanına sürüp Mecnûn pîşânı 

Der imiş ey mahabbet gülşeninün verd-i handanı  

(Kılıçarslan, 2016, 1443) 

Aceb mi cism-i Mecnûn merkadinde tâze cân bulsa 

Seg-i Leylî gelip bir gün yalarsa üstühânından 

 (Kılıçarslan, 2016, 531) 

Tâc-ı Kubâd u sâgar-ı Cemden ferâg var 

Mecnûn bulalı Leylî itinün yalağını  

(Kılıçarslan, 2016, 531) 

İlgili beyitlerde görüldüğü üzere şair, Leylâ ve Mecnûn hikâyesinin tekrar tekrar yazılma sürecinde ortaya çıkan seg-i Leylî 
mazmununu hikâyenin anlam akışına uygun şekilde şiirlerinde kullanmıştır. 

 

Sonuç 

Arapça ile edebiyat dünyasına doğan Farsça ile uzun bir yolculuğa çıkan Leylâ ve Mecnûn hikâyesi Türkçe örnekleriyle 
zenginliğine zenginlik katmıştır.  

İran ve Türk edebiyatlarında defalarca yazılan Leylâ ve Mecnûn hikâyesi, şairlerin yaratıcılıklarıyla orantılı olarak yeni 
mazmunların, anlam akışlarının, olay örgülerinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Oldukça ilgi gören Leylâ ve Mecnûn 
hikâyesi bazen benzeyen bazen ayrışan yönleriyle canlılığını hiç kaybetmeyen, ilgiyle okunan bir hikâye olmuştur.  

Leylâ ve Mecnûn hikâyesinin adeta kaderini tayin eden kişi olan Nizâmî, kendisinden sonra birçok şaire ilham olmuş ve bu 
hikâyenin günümüze kadar taşınmasını sağlamıştır. Genel anlamda bütün Leylâ ve Mecnûn mesnevilerinde olayların akışı, 
kahramanların genel hâlleri ve davranışları büyük oranda benzerlik göstermektedir. Ancak her bir Leylâ ve Mecnûn 
mesnevisi; toplum ve kültür yapısından, tarihsel süreçlerden, coğrafi yapıdan her şaire ve yazara göre az da olsa farklılık 
göstermiştir.  

Yapılan araştırmalar neticesinde Leylâ’nın mahallesindeki köpeğe işaret eden ilk kişinin Mevlânâ olduğu görülmüştür. 
Mevlânâ her ne kadar müstakil bir Leylâ ve Mecnûn mesnevisi yazmamış olsa da anlam dünyasının ve üretkenliğinin 
derinliği yeni bir mazmunun oluşmasına zemin hazırlamıştır demek yanlış olmayacaktır. Nitekim Mevlânâ’nın ardından 
Emir Hüsrev-i Dihlevî, Molla Câmî ve Abdullah Hatıfî tıpkı Mevlânâ’nın yazdığı çerçevede Leylâ’nın mahallesindeki köpeğe 
işaret etmişlerdir. Ancak mazmun şeklinde seg-i Leylî ifadesini kullanmamışlardır. Müstakil bir Leylâ ve Mecnûn mesnevisi 
yazıp seg-i Leylî mazmununu kullanan ilk kişi ise 15. yüzyıl şairlerinden Misâlî-yi Kâşânî’dir. 

İran edebiyatında müstakil mesnevisi olmadığı hâlde bu hikâyeyi bilip şiirlerinde seg-i Leylî mazmununu kullanan ilk şairler 
ise Hilâlî-yi Çağatâyî, Ehlî-yi Şîrâzî, Muhteşem-i Kâşânî, Meylî ve Sâib-i Tebrîzî’dir. 

Türk edebiyatında ise Leylâ ve Mecnûn mesnevilerinde seg-i Leylî mazmununu kullanan ilk kişi Hamdullah Hamdî’dir. 
Konuya farklı bir bakış getirerek Leylâ’yı isteme esnasında seg-i Leylî konuya dahil olur. Mevlânâ ise perişan bir hâlde 
Leylâ’nın mahallesinde gezen köpekle dostluk kuran Mecnûn’a işaret eder. Bu da bize aynı mazmunun aynı duyguları 
aktarma adına farklı mekanlar kurgulanarak kullanıldığını göstermektedir.  

Hamdullah Hamdî’den sonra ise Fuzûlî hariç Leylâ ve Mecnûn mesnevisi yazan şairler seg-i Leylî’yi kullanmıştır. Fuzûlî ise 
güvercin, ceylan, ahu ve pervane gibi başka hayvanları zikretmiştir. Türk edebiyatında şiirlerinde seg-i Leylî mazmunundan 
ziyade seg-i kûy, seg-i kûy-i dildâr, seg-i cânâne gibi mazmunların kullanıldığı tespit edilmiştir. Taşlıcalı Yahya Bey’in “Leylî 



●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

291 
 

itine” ifadesi ise dikkat çekicidir. Nitekim Leylâ ve Mecnûn bağlamında bu ifadeyi kullandığı görülmektedir. Hayâlî Bey ise 
seg-i Leylî’yi bağlamına uygun olarak şiirlerinde kullanmıştır. 

Sonuç olarak bambaşka coğrafyalardan ve kalemlerden yola çıkan bu hikâye, söz konusu başkalıklar nedeniyle her seferinde 
tekrar değil yeniden, yenilenerek, bazen eklenerek bazen çıkarılarak yazılmıştır. Her yazımda şairler ve edipler kendi hayal 
dünyaları, yaşam koşulları, mekânsal alışkanlıklar, yerel inanışlar, kültürel öğeler ve kendi duygu yoğunlukları ile aynı 
hikâyeyi harmanlamışlardır. Böylelikle Leylâ’nın mahallesinde dolaşan sıradan bir köpek, şairlerin hayal gücünün 
zenginliğiyle neredeyse sevgili kadar kıymetli bir hâl alarak seg-i Leylî olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                  İ r a n  v e  T ü r k  E d e b i y a t l a r ı n d a  S e g - i  L e y l î  ● 

292 
 

Kaynakça 
 
Ayaz, Ayşe. Metinlerarası İlişkiler Bağlamında Kadîmî’nin Leylâ vü Mecnûn Menevisi (İnceleme-Metin). Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Belal Saber Mohamed Abd El Maksoud. Leylâ ile Mecnûn Mesnevisinin Arap, Fars ve Türk Edebiyatında Ele Alınış Biçimi ve 

Larendeli Hamdî’nin Eseri. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2004. 

Demirel, Şener. “Mazmun Üzerine Bir Değerlendirme” BİLİG, Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi. (Bahar 2002) 21/117-142. 

https://kutuphane.ttk.gov.tr/details?id=676111  

DİA. “Celâlzâde Sâlih Çelebi” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 7/262-274. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Durmuş, İsmail. “Leylâ ve Mecnûn” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 27/159-160. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Durmuş, İsmail. “Uzrî Aşk” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.  42/259-261. Ankara: TDV Yayınları, 2012. 

Ehlî-yi Şîrâzî. Divân-ı Eş’ar-ı Ehlî-yi Şîrâzî. tsh. Hamid Rabbânî. Tahran: İntişârât-i Kitaphâne-i Senâyî, 1369/1991. 

Emir Hüsrev-i Dihlevî. Mecnûn u Leylî. tsh. Muhsin Bağbanî. Tahran: İntişârât-ı Zafer, 1380/2002. 

Erbay, Nazire. Edirneli Şâhidî’nin Leylâ vü Mecnûn (Gülşen-i Uşşâk) Mesnevisi (İnceleme-Tenkitli Metin) Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Fuzûlî. Leylâ ev Mecnûn. haz. Muhammet Nur Doğan. İstanbul: YKY Yayınları, 2007. 

Hamdullah Hamdî. Leylâ vü Mecnûn . haz. Güler Doğan Averbek. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı (2020). 

Hâtıfî. Dîvân-ı Hâtıfî, Kitabhâne-yi Meclis-i Şûrâ-yı Millî. Kayıt no: 80339/11818. Tahran. 

Hilâlî-yi Çağatâyî. Divân-ı Hilâlî-yi Çağatâyî. tsh. Said-i Nefîsî. Tahran: İntişârât-i Kitaphâne-i Senâyî, 1375/1997. 

Gülcü, İsmail. XVI. Yüzyıl Bazı Leylâ ve Mecnûn Mesnevileri Üzerine Bir İnceleme. Kütahya: Dumlupınar Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

İhtiyârî, Zehrâ. “Leylî u Mecnûn-i Kâsımî-yi Gunâbâdî ve mukayese bâ Leylî u Mecnûn-hâ-yi berceste-i sede-i nohom” 

Costarhâ-yi edebî Mecelle-yi İlmî-Pejûheşî 171/4 (Kış 1389/2011) 169-203. http://noo.rs/701cF  

İmaretsâz, Bahare Zarif - Novrûz, Mehdî. “Nekd u Berresî-yi Leylî yu Mecnûn-i Nizâmî ve Misâlî-yi Kâşânî” Feslnâme-yi 

Baharistân-i Sohen, 34/4 (Yaz, 1394/2016) 217-242. http://noo.rs/lYqVZ  

Karahan, Abdulkadir. Fuzûlî. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 13/240-246. İstanbul: Diyanet Vakfı Yayınları, 1996. 

Kılıçarslan, Orhan. Hayâlî Bey Dîvân’ının İncelenmesi-Bağlamsal Dizini ve İşlevsel Sözlüğü. Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016. 

Konuk, Ahmet Avni. Mesnevî-i Şerîf Şerhi-5, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2006. 

Kütük, Rıfat. Celâlzâde Sâlih Çelebî Leylâ vü Mecnûn (Tenkidli Metin-İnceleme). Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1995. 

Kütük, Rıfat. Lârendeli Hamdî’nin Leylâ ile Mecnûn Mesnevisi. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2002. 

Levend, Agâh Sırrı. Arap, Fars ve Türk Edebiyatlarında Leylâ ve Mecnûn Hikâyesi. Ankara: Türkiye İş Bankası Yayınları, 1959. 

Mevlânâ Celâleddîn Muhammed-i Belhî. Mesnevi-yi Manevî. tsh. Kıvamuddin Hürremşâhî. Tahran: İntişârât-i Dûstân, 

1386/2008. 

Mevlânâ. Mesnevî. çev. Adnan Karaismailoğlu. Ankara: Akçağ Yayınları, 2009. 

Molla Câmî. Mesnevi-yi Heft Evreng. tsh. Murtaza Muderris-i Gîlânî. Tahran: İntişârât-i Ahûrâ, 1386/2008. 

https://kutuphane.ttk.gov.tr/details?id=676111
http://noo.rs/701cF
http://noo.rs/lYqVZ


●     D İ V A N  E D E B İ Y A T I  A R A Ş T I R M A L A R I  D E R G İ S İ  /  T h e  J o u r n a l  o f  O t t o m a n  L i t e r a t u r e  S t u d i e s      

293 
 

Muhteşem-i Kâşânî. Divân-ı Mevlânâ Muhteşem-i Kâşânî. tsh. Mihr Ali Gurkânî. Tahran: İntişârât-i Senâyî, 1387/2009. 

Nizâmî-yi Gencevî. Hamse-yi Nizâmî. tsh. Sâmiye Basir-i Mujdehî. Tahran: İntişârât-i Dûstân, 1388/2010. 

Nizâmî-yi Gencevî. Leylâ ile Mecnûn. çev. Naci Tokmak. İstanbul: Say Yayınları, 2013. 

Öztürk, Tuncay. Hamdullah Hamdî’nin Leylâ vü Mencûn Mesnevisi [Bağlamsal Dizin ve İşlevsel Sözlük]. Eskişehir: Osmangazi 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 

Pala, İskender. “Leyla ve Mecnun” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 27/162-164. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Sâib-i Tebrîzî. Dîvân-ı Sâib-i Tebrîzî I-VII. tsh. Muhammed Kahraman. Tahran: İntişârât-ı İlmî u Ferhengî, 1387/2009. 

Said-i Nefisî. Muhît-i Zindegî ve Ehvâl u Eş’ar-ı Rûdekî. Tahran: Neşr-i Ahûrâ, 1382/2004. 

Safevî, Sâm Mirzâ. Tuhfe-yi Sâmî. Tahran: Matbaa-yı Armağan, 1314/1936. 

Sevdâ’î. Leylâ ile Mecnûn, Kıssa-i Leylî Birle Mecnûn. haz. Cemal Bayak. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 2019. 

Tahir’ül-Mevlevî. Şerh-i Mesnevi-3. İstanbul: Selam Yayınları, 1971. 

Uzun Pekşen, Süreyya. Taşlıcalı Yahya Divanı Sözlüğü. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2017. 

Yazıcı, Tahsin. “Leylâ ve Mecnûn” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedis.27/160. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Ganjoor, Durdânehâ-yi Edeb-i Farsî. “Aranan: Meylî” Erişim 29 Ağustos 2025.   

https://ganjoor.net/meyli/divan/ghazal/sh136.  

https://ganjoor.net/meyli/divan/ghazal/sh136

