
Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 

e-ISSN: 2687-5810 

Yıl / Year: 6, Sayı / Issue: 12, Sayfa / Page: 51-73 

Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt 

Ahl al-Bayt According to Medina Historian Samhūdī 

İbrahim Barca 
Doç. Dr., Bitlis Eren Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi Ana Bilim Dalı 

Assoc. Prof., Bitlis Eren University Faculty Theology, Department of Islamic History 
Bitlis / Turkey 

ibarca@beu.edu.tr 

orcid.org/ 0000-0003-0835-9061  

Hadi Akbarzadeh 
Dr., Farhangian Üniversitesi, Fars Dili ve Edebiyatı Bölümü 

Tahran/İran 
Dr., Department of Persian Language and Literature Education, Farhangian University, 

Tehran/Iran 
akbarzadeh865@gmail.com 

orcid.org/ 0000-0002-3081-0368 

Makale Bilgisi / Article Information 

Makale Türü: Araştırma Makalesi / Article Type: Research Article 
Geliş Tarihi: 4 Eylül 2025 / Date Received: 4 September 2025 

Kabul Tarihi: 25 Kasım 2025 / Date Accepted: 25 November 2025 
Yayın Tarihi: 15 Aralık 2025 / Date Published: 15 December 2025 

Yayın Sezonu: Aralık 2025 / Pub Date Season: December 2025 

Atıf: Barca, İbrahim-Akbarzadeh, Hadi. “Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt”. Akademik 
Siyer Dergisi 12 (Aralık 2025), 51-73. 

Citiation: Barca, İbrahim-Akbarzadeh, Hadi. “Ahl al-Bayt According to Medina Historian 
Samhūdī”. Journal of Academic Sirah 12 (December 2025), 51-73. 

https://doi.org/10.47169/samer.1777962 

İntihal: Bu makale, iTenticate yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. 
Plagiarism: This article has been scanned by iTenticate. No plagiarism detected.  
web: http://dergipark.gov.tr/samer    e-mail: akademiksiyerdergisi@ksu.edu.tr 

Yayıncı: KSÜ Siyer-i Nebi Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi 

Published by: KSU Sirah Researches Application and Research Center 

Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 

çalışmaların Kaynakça’da belirtildiği beyan olunur (İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh). /  

Ethical Statement: It is declared that during the preparation process of this study, scientific and ethical 

principles were followed and all the studies benefited from are stated in the bibliography (İbrahim Barca-

Hadi Akbarzadeh). 

Bu makale Creative Commons Alıntı-Gayriticari Türetilemez 4.0 (CC BY-NC 4.0) Uluslararası Lisansı altında 

lisanslanmıştır. / This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC 4.0).  

https://orcid.org/0000-0003-0835-9061
http://dergipark.gov.tr/samer
mailto:akademiksiyerdergisi@ksu.edu.tr


Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 52  
 
 

 

Öz 

İslam’ın ilk dönemlerinde Ehl-i beyt’e mensup bazılarının dâhil olduğu siyasi çekişmeler sonraki dönemlerde 
itikadî mezheplerin ortaya çıkmasına neden oldu. Din ve siyasetin etkisiyle Ehl-i beyt kavramı, Ehl-i beyt’in  

kimleri kapsadığı ve onlar hakkındaki düşünceler zamanla farklılaştı ve şekillendi. Bazı Emevî yöneticileri  
Kureyş kabilesinden olmakla Ehl-i beyt olduklarını savundular. Abbâsîler ise zaten Hz. Muhammed’in amcası 

Abbâs’ın soyundan geliyorlardı. Hz. Ali’nin hem Hz. Fâtıma’dan hem diğer hanımlarından olan nesli de 
kendilerini Ehl-i beyt olarak görüyorlardı. Buna mukabil bazı Müslüman devlet yöneticileri Hz. Peygamber 

ile yakınlıklarından ötürü Ehl-i beyt’e mensup kişileri kendi iktidarları için rakip ve tehlikeli gördüler. Ehl-i 

beyt mensuplarından bir zarar gelmeyeceğine inananlar ise onlara yakınlık ve saygı duydu. Bazıları ise 
özellikle Ali-Fâtımaoğulları neslinden olanların Hz. Peygamber’e olan yakınlıklarını kullanmak istediler. 

Müslüman yöneticilerin Ehl-i beyt konusundaki tavır ve tutumları dönemin âlimlerini de etkiliyordu. Ehl-i 
beyt mesuplarına karşı olumsuz tavırların sergilendiği zamanlarda bazı Ehl -i sünnet âlimleri, Ehl-i beyt 

konusunda daha hassas davrandılar. 15. yüzyılın önemli Memlüklü âlimlerinden Semhûdî sözü geçen Ehl-i 
sünnet âlimlerinden birisidir. Bu makalede Semhûdî’nin Ehl-i beyt’e bakış açısı ele alındı. Bunun için onun 

özellikle Medine tarihi, âlimler ve Ehl-i beyt hakkında yazdığı kitaplarına yoğunlaşıldı. Çalışma neticesinde 

Ehl-i beyt kavramının kimleri kapsadığı, faziletleri ve onlara ilişkin hükümler konusunda Ehl -i sünnet 
arasında genel bir mutabakatın olmadığı görülmüştür. Ehl-i beyt’in kimleri kapsadığı hususunda -Abbâsîler 

dönemi hariç- teorikteki ihtilaflarla beraber büyük oranda Ali-Fâtımaoğullarının erkek çocukları öne çıkmıştır. 
Semhûdî de tıpkı birçok Şiî gibi Ali-Fâtımaoğullarının hem baba hem de anne tarafından Ehl-i beyt olmaklığını  

savunmuştur. O birçok Sünnî ve Şiî’nin aksine İmam Mehdî’nin Hz. Hüseyin yerine Hz. Hasan’ın neslinden 
olacağını savunmuştur. Semhûdî gibi âlimlerin Ehl-i beyt konusundaki tavırları, vasat Şiîlik ile vasat 

Sünnîliğin güçlenmesine, birbirlerinden etkilenmesine ve yer yer birbirine yakınlaşmasına hizmet etmiştir. 

Doğal olarak Gulât-ı Şîa ile Nâsıbîlerin marjinal görülmesine ve zayıflamasına da katkı sunmuştur.  

Anahtar Kelimeler: Siyer, İslâm tarihi, Semhûdî, Ehl-i beyt, Ali-Fâtımaoğulları. 

 

Abstract 

In the early periods of Islam, political conflicts involving certain members of the Ahl al -Bayt led to the 

emergence of theological sects in later centuries. Influenced by religion and politics, the concept of Ahl al -Bayt, 
the question of who it encompassed, and the ideas concerning them gradually diverged and took shape over 

time. Some Umayyad rulers, being members of the Quraysh tribe, claimed to belong to the Ahl al-Bayt. The 
Abbasids, on the other hand, were descendants of al-’Abbās, the uncle of the Prophet Muḥammad. The 

descendants of ʿAlī, both from Fāṭima and his other wives, also regarded themselves as members of the Ahl 

al-Bayt. Conversely, certain Muslim rulers considered individuals affiliated with the Ahl al -Bayt as rivals and 
threats to their political authority due to their closeness to the Prophet. Those who believed that members of 

the Ahl al-Bayt posed no danger showed affection and respect toward them, whereas others sought to exploit 

the Prophet’s lineage—particularly that of the descendants of ʿAlī and Fāṭima—for their own purposes. The 

attitudes and policies of Muslim rulers toward the Ahl al-Bayt also influenced the scholars of their times . 

During periods when negative attitudes toward the Ahl al-Bayt prevailed, some Sunni scholars displayed 
heightened sensitivity on this matter. One such scholar was al-Samhūdī, a prominent Mamlūk scholar of the 

fifteenth century. This article examines al-Samhūdī’s perspective on the Ahl al-Bayt, focusing particularly on 
his works concerning the history of Medina, its scholars, and the Ahl al-Bayt. The study reveals that there was 

no complete consensus among Sunnis regarding who was included in the concept of Ahl al -Bayt, their virtues , 
and the rulings related to them. Except for the Abbasid period, despite theoretical disagreements, the male 

descendants of ʿAlī and Fāṭima generally occupied a central position within the notion of Ahl al-Bayt. Like 

many Shīʿī scholars, al-Samhūdī also maintained that the descendants of ʿAlī and Fāṭima were members of the 

Ahl al-Bayt through both their paternal and maternal lineage. Contrary to many Sunnī and Shī ʿī scholars, 

however, he argued that the awaited Imām al-Mahdī would descend from the lineage of Ḥasan rather than 
Ḥusayn. The positions of scholars such as al-Samhūdī concerning the Ahl al-Bayt contributed to strengthening 

moderate Shiʿism and moderate Sunnism, facilitating mutual influence and occasional rapprochement 

between them. Consequently, these attitudes also played a role in marginalizing and weakening extremist 

groups such as the Ghulāt Shī ʿa and the Nāṣibīs. 

Keywords: Sirah, Islamic history, Samhūdī, Ahl al-Bayt, Sons of Ali and Fatima.  



53 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

GİRİŞ 

Hz. Muhammed (sav), peygamberlik görevini yerine getirirken kabilecilikten kaynaklanan 

zulüm ve haksızlıkları önlemeye çalışmıştır. Ancak o, kabilenin olumlu yönlerinden istifade etmeyi 

bilmiş ve bu yönüyle kabile yapısını övmüştür. Hz. Peygamber’e kan bağı ile bağlı olan akrabalarını 

ifade eden Ehl-i beyt kavramı, dönemin kabile anlayışı doğrultusunda ortaya çıkmış ve zamanla 

dinî yönü ağır basan bir kavram halini almıştır. Ehl-i beyt ve onunla anlamdaş başka bazı 

kavramların yer aldığı Kur’ân âyetleri ve Hz. Muhammed’ten konuyla ilgili rivayet edilenler bu 

duruma etki etmiştir.  

Hz. Muhammed henüz hayatteyken onun bazı sahâbîleri, Ehl-i beyt’ten olan Hz. Ali, Hz. 

Fâtıma, Hz. Hüseyin ve Hz. Hasan’ın meydana getirdiği “Kisâ ehl-i”ne gıpta etmiş, onlara özel 

davranmış ve onlara yakın olmaya çalışmıştır.1 Buna karşılık bazı sahâbîler de değişik sebeplerden 

dolayı onlara mesafeli davranmış veya cephe almıştır. Dört Halife döneminde meydana gelen ve 

Ehl-i beyt mensuplarının da yer aldığı bazı siyasi olaylar, tabiîn ve sonraki devirlerde Ehl-i beyt 

mensuplarının ve bağlılarının da içinde bulunduğu akîdevî ayrışmaları doğurdu. İslâm 

coğrafyasının değişik bölgelerindeki Sünnî ve Şiî yöneticilerin ve hanedanların iktidarlarıyla bu 

durum pekişti. Yöneticilerin ve devlet görevlilerinin Ehl-i beyt hakkındaki olumlu veya olumsuz 

tavır ve tutumları, devrin birçok âlimi ve sıradan ahalisini etkiledi. 

Hadis âlimleri başta olmak üzere birçok Ehl-i sünnet âlimi, Ehl-i beyt ile ilgili standart eserler 

kaleme almıştır. Sünnî gelenek çerçevesinde yazılan bu eserlerdeki temel motivasyon unsuru Ehl-i 

beyt ile ilgili âyet ve hadislerdi. Ancak dönem dönem bazı Ehl-i sünnet âlimleri, bunu aşarak Ehl-i 

beyt’in faziletlerine, menkıbelerine, haklarına ve başlarına gelen felaketlere yer veren, nisbeten daha 

farklı içeriklere hâvî müstakil kitaplar ve şiirler yazmıştır. İmam Şâfiî (ö. 204/820),2 İmam Nesâî (ö. 

                                                 
1 Muhammed Hüseyin Zeyn el-Âmilî, eş-Şîa fi’t-tarîh (Sayda: Matba’atü’l-İrfân, 1938), 17-18. 
2 İmam Şâfiî, bir dönem bazı Şiî kimselerle beraber Şiîlik ithamıyla hapse atılmış ve Bağdat’taki Abbâsî halifesi 

Hârûn Reşîd’e şikâyet edilmiştir. Halifenin onunla konuşması ve birilerinin onu tezkiyesiyle hapisten 
kurtulmuştur. Ehl-i beyt konusunda oldukça hassas olan İmam Şâfiî, “Resûl’ün Âl-i” adlı şiirinde “Resûl’ün 

Âl-i benim zeriՙam ve vesilemdir. Onların aracılığıyla sayfamın sağ elimden verilmesini umuyorum.”  
demektedir.  Başka bir şiirinde ise, şöyle demektedir: “Bana Râfizî oldun dediler. Ben asla! dedim. Râfizîlik 

benim dinim ve itikadım değildir. Fakat ben imamların ve hidayete sevk edenlerin en hayırlısını –Hz. Ali’yi 
kastediyor- kesinlikle dost edindim. Eğer velinin –yine onu kastediyor- sevgisi Râfizîlik ise kullar Râfizî 

olduğuma hükmedebilirler.” Ebû Muhammed Abdurrahmân Ebû Hâtim er-Râzî, Âdâbu’ş-Şâfiî ve menâkibuhu , 

nşr. Abdulğanî Abdulhâlık (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ՙİlmiyye, 2003), 25, 58; Ebû Abdullah Muhammed b. İdrîs  
b. Abbâs eş-Şâfiî, Divânu’ş-Şâfiî, nşr. Muhammed Abdülmünՙim el-Hafacî (Kahire: Mektebetü’l-Külliyati ’ l-

Ezheriyye, 1985), 57, 75; Nûrüddîn Alî b. Abdullah b. Ahmed el-Hasenî Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn fî fazli’ş-
şerefeyn şerefi’l-ʻilmi’l-celî ve’n-nesebi’l-ʻalî, nşr. Mûsâ Benây el-Alîlî (Bağdat: Matba’atü’l-Bağdâd, 1984), 1/111. 



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 54  
 
 

 

303/915),3 İbn Haleveyh (ö. 370/980),4 Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014),5 Ahtebu Harezm (ö. 

568/1172),6 Hâfız Muhammed el-Gencî (ö. 658/1260)7, Makrizî (ö. 845/1442)8 ve Seyyid Yahyâ-yı 

Şirvânî (ö. 870/1466)9 mezkûr âlimlerdendir. Söz konusu eserlerin ortaya çıkmasının ana 

saiklerinden birisi bazı yöneticilerin,10 devlet görevlilerinin veya onlardan etkilenen halktan 

bazılarının Ehl-i beyt’e karşı onları dışlamaya, yok saymaya ve onlara haksızlık yapılmasına varan 

tavır ve tutumlarıdır denilebilir. Bu saik eser veremese de birçok âlimi Ehl-i beyt’in yanında 

durmaya, onlara yapılan haksızlıklara karşı koymaya sevk etmiştir. Hanefîlik mezhebinin kurucusu 

Ebû Hanîfe (ö. 150/767), bu özelliğe sahip âlimlere örnek olarak gösterilebilir. O hem Emevî hem de 

                                                 
3 İmam Nesâî, Dımaşk’ta Hz. Ali hakkında ileri geri konuşanların çokluğunu görünce Hasâisu Emîri’l-müminîn 

Alî b. Ebî Tâlib adlı eserini yazdı. Muâviye taraftarları tarafından dövülüp hastalanan İmam en -Nesâî, neticede 
bu hastalık üzerine vefat etti. M. Yaşar Kandemir, “Nesâî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006), 32/563- 564.    
4 Ebû Abdullah Hüseyn İbn Haleveyh, Ehl-i beyt ve On İki İmam hakkında yazdığı Kitâbü’l-Âl adlı eserinden 

dolayı bazıları tarafından Şiî diye itham edildi. Hüseyin Tural, “İbn Hâleveyh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/14-16.  
5 Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014) dövüldüğü halde Muâviye hakkında tek bir hadis  bile rivayet etmedi.  Buna 

mukabil el-Müstedrek adlı eserinde Hz. Ali hakkında -Tayr hadisi gibi bazıları tartışmalı- birçok hadis rivayet 
etti. Ayrıca onun Fezâilü Fâtıma ve Maktelü Huseyn adında eserleri mevcuttur. O, Fezâilü Fâtıma adlı eserinin 

mukaddimesinde şöyle demektedir: “Öyle bir zamana rastgeldik ki; yönetilenler Resûlüllah’ın Ehl-i beyt’ine 
buğzederek ve onlara saygısızlık yaparak yöneticilere yakınlaşmaya çalışıyorlar. Yöneticilerine yakınlaşmak 

gayesiyle Ehl-i beyt’in berî olduğu özellikler zikrediyorlar; onlara ait faziletleri ise inkâr ediyorlar.” İbn 

Teymiyye, Minhâcü’s-sünneti’n-nebeviyye fî nakzi kelâmi’ş-Şîʿa ve’l-Kaderiyye, nşr. Muhammed Reşâd Sâlih 

(Riyâd: Câmiՙatü’l-İmâm Muhammed b. Suՙud el-İslâmiyye, 1986), 7/373; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek 

ʿale’s-Sahîhayn, nşr. Ebû Abdurrahmân Mukbil b.  Hâdî Vâdiՙî (Kahire: Dâru’l-Haremeyn, 1997), 3/153; Hâkim 

en-Nîsâbûrî, Fezâilü Fâtımatü’z-Zehrâ, nşr. Alî Rızâ b. Abdullah b. Alî Rızâ (Kahire: Dâru’l-Furkân, 2008); 

Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ʿale’s-Sahîhayn, 3/210; M. Yaşar Kandemir, “Hâkim en-Nîsâbûrî”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006) 15/193; Hâkim en-Nîsâbûrî, Fezâilü Fâtımatü’z-
Zehrâ, 30. 

6 Ahtebu Harezm’in Maktelü Hüseyin ve Menâkibu’l-İmâm Emîri’l-müminîn Alî b. Ebî Tâlib adlı eserleri mevcuttur. 
el-Muvaffak b. Ahmed el-Hârezmî Ahtebu Hârezm,  Maktelü Hüseyin, nşr. Muhammed es-Semâvî (Kum: 

Envâru’l-Hüdâ, 1417), 10; el-Muvaffak b. Ahmed el-Hârezmî Ahtebu Hârezm, el-Menâkib, nşr. Mâlik el-
Mahmûdî (Kum: Müessesetü Neşri’l-İslâmî, 1411), 32.  

7 Şâfiî mezhebine mensup olan bu âlim, Kifâyetü’t-tâlib fî menâkibi Alî b. Ebî Tâlib adında bir eser kaleme almıştır. 

Eserinin mukaddimesinde eserini, kısaca Ehl-i beyt düşmanlığına karşı yazdığını belirtmiştir. Kendisine de 
birçokları tarafından Râfizî denilen bu âlim, mezkûr eserinden dolayı katledilmiştir. Hâfız Muhammed b. 

Yûsuf el-Gencî, Kifâyetü’t-tâlib fî menâkibi Alî b. Ebî Tâlib (Tahran: İhyâu Türâsi Ehli’l-Beyt, 1404), 12. 
8 Bir başka Sünnî âlim Makrizî (ö. 845/1442) Fazlü Ehl-i beyt/Maʿrife mâ yecibü li-Âl-i’l-beyti’ş-Şerîf mine’l-hak ʿalâ 

men ʿadâhüm adında bir eser kaleme almıştır. O eserinin mukaddimesinde dönemindeki insanların çoğunun 

Ehl-i beyt ve onların hakları konusunda duyarsız ve câhil olduklarını, onların haklarını zâyi  ettiklerini 
belirtmiştir. Eserini de bu yüzden kaleme aldığını zikretmiştir. O da bahsi geçen diğer Sünnî âlimler gibi 

Şiîlikle itham edilmiştir. Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî Makrîzî, Fazlü Ehl-i beyt, nşr. 
Muhammed Ahmed Âşûr (Beyrut: Dârü’l-İՙtisâm, 1980), 11-12, 17; Abdurrahim Arslan, “Memlükler 

Döneminde (648-923/1250-1517) Sahâbe Hakkında Yapılan Çalışmalar”, The Journal of Academic Social 
Science Studies 16/97 (100. Yıl Özel Sayısı) (2023), 133. 

9 Bazı çevrelerce Râfizî olmakla ittiham edilen bu zatın Menâkib-i Emîrü’l-mü’minîn Ali adında manzum bir eseri 

bulunmaktadır. bk. İlâhe Memmedova Kurşun, Seyyid Yahyâ-yı Şirvânî’nin -Ehl-i Beyt Muhabbetinde Sünnîlik ile 
Şiîliği Birbirine Yaklaştıran Bir Sufi ve Tasavvufi görüşleri (İstanbul: Buhara Yayınları, 2025), 60, 179.  

10 Bu yöneticiler, Nâsıbîlerden veya herhangi bir amaçla Ehl-i beyt’e düşmanlık besleyen, onları kendileri için 
tehlikeli görenlerden olabilirler.  



55 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

Abbâsî dönemlerinde Ehl-i beyt mensuplarının yanında olmuştur. Hatta bazı kaynaklarda onun bu 

tutumundan dolayı hayatını kaybettiği belirtilmiştir.11  

Mezkûr âlimlerden birisi de meşhur Medine tarihçisi Semhûdî’dir. O, Ehl-i beyt’i etraflıca ele 

aldığı Cevâhiru’l-’ıkdeyn fî fazli’ş-şerefeyn şerefi’l-ʻilmi’l-celî ve’n-nesebi’l-ʻalî adlı bir eser kaleme almıştır. 

Mukaddimede kendi döneminde ilim ehlinin ve Ehl-i beyt’in haklarının gözetilmediğini, bu iki 

sınıfa eziyet edildiğini ve düşmanlık yapıldığını belirtmiştir.12 Yine o, Medine tarihi ile ilgili meşhur 

eseri Vefâü’l-vefâ bi-ahbâri dâri’l-Mustafâ’da yer yer Ehl-i beyt mensuplarına ve onlarla ilgili değişik 

ve önemli mâlûmatlara yer vermiştir. Seyyid ve âlim bir zat olan Semhûdî, bizzat kendisinin de 

zulme uğradığını ifade etmiştir. Bundan dolayı oldukça üzülmüş ve gidip halini Hz. Peygamber’e 

arz etmiştir. O bu meyanda 60’tan fazla beyit içeren bir kaside yazmıştır.13 Onun Ehl-i beyt 

konusundaki kaynaklarının çoğunluğu Ehl-i sünnettendir. Ancak az da olsa bazı Şiî müelliflerden 

de istifade ettiği görülmüştür. Ehl-i beyt veya onlardan bazıları hakkında müstakil olarak yazılan 

eserler, onun önemli kaynaklarındandır. Bu türe şöyle örnekler verilebilir: Ebû Bişr Muhammed b. 

Ahmed b. Hammâd el-Verrâk ed-Dûlâbî’nin (ö. 310/923) ez-Zürriyyetü’t-tâhire ve’l-mutahhara, Ebü’l-

Hasen Muhammed b. el-Hüseyn eş-Şerîf er-Radî el-Mûsevî el-Alevî’nin (ö. 406/1015) Nehcü’l-belâğa, 

İbn Hâleveyh’in Kitâbü’l-Âl, Hâfız Ebû Muhammed Abdülaziz b. Mahmûd İbnü’l-Ahder’in (ö. 

611/1214) Meՙâlimü’l-ՙıtreti’n-nebeviyye ve meârifi Ehl-i beyti’l-Fâtımiyye, Nûruddîn Ebü’l-Hasen İbn 

Saîd el-Mağribî’nin (ö. 685/1286) Künûzü’l-metâlib fî fezâili benî Ebî Tâlib, Ebü’l-Abbâs Mühibbüddîn 

Ahmed b. Abdullâh Taberî’nin (ö. 694/1295) Zehâirü’l-ukbâ fî fezâili zevi’l-kurbâ, Sadrüddîn Ebû İshâk 

İbrâhim b. Muhammed Hamevî’nin (ö. 722/1322) Fazlü Ehli’l-beyt, Hafız Cemâlüddîn Ebû Abdullah 

Muhammed b. Ebü’l-Muzaffer Yusûf Razendî’nin (ö. 750/1349) Mirâcu’l-vusûl ilâ maՙrifeti fazli Âl-

i’r-Resûl ve Nazmü’d-dürarü’s-simteyn fî fezâili’l-Mustafâ ve’l-Murtazâ ve’l-Betûl ve’s-Sibteyn.14 

Ülkemizde literatür taraması yapıldığında görülebileceği üzere Ehl-i beyt ve Ehl-i beyt’e bakış 

açısı genellikle Ehl-i sünnet ve/veya Şîa çerçevesi içinde genel olarak incelenmiştir. Bu meyanda şu 

çalışmalar örnek verilebilir: M. Faruk Toprak’ın Klasik Arap Şiirinde Ehl-i Beyt ve Şîa, Gülgün Uyar’ın 

Ehl-i Beyt İslam Tarihinde Ali-Fatıma Evladı adlı kitapları, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi’nde 

Mustafa Öz tarafından yazılan “Ehl-i beyt” maddesi; Namık Kemal Karabiber’in “Ehl-i Beyt 

Tasavvuru ve Erken Dönemdeki Yansımaları (Hicri I-II. asır)”, Mehmet Bahaüddin Varol’un “Ehl-i 

Beyt ve Siyasi Faaliyetler” ve “İslam Tarihi’nin İlk İki Asrında Ehl-i Beyt’e İdeolojik Yaklaşımlar”; 

Adil Yavuz’un “Ehl-i Sünnet’e Göre Ehl-i Beyt’in Konumu”; Hasan Gümüşoğlu’nun “Ehl-i Sünnet 

ve İmamiyye Şîasının Ehl-i Beyt Kavramına Yükledikleri Anlamlar”; Hasan Kerim Güç’ün “Osmanlı 

halvetîlerinde Ehl-i Beyt Tasavvuru (1550-1800 yılları arası)”, Mustafa Öztürk’ün “Şiî ve Sünnî 

Müelliflere Göre Ehl-i beyt”; Zeki Duman’ın “Kur’ân-ı Kerîm’de Ehl-i beyt”; Abdulcabbar 

Adıgüzel’in “Şiî-İmâmiyye’nin Ehl-i Beyt Tasavvuru ve Dinî Referansları”, Sönmez Kutlu’nun “Ehl-

i Beyt Sembolik Kapitalinin Tarihi Süreç İçinde Semerelendirilmesi”, Yusuf Benli’nin “Şiî Düşüncede 

                                                 
11 Mustafa Uzunpostalcı, “Ebû Hanîfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 

10/133; el-Âmilî, eş-Şîa fi’t-tarîh, 54.  
12 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 1/70-71. 
13 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ bi-ahbâri dâri’l-Mustafâ, nşr. Kâsım es-Sâmerrâî (Cidde: Müessesetü’l-Furkân li’t-Türâsi’l-

İslâmî, 2011), 1/173; 5/84-85. 
14 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/65, 75, 108-109, 123, 125, 136, 145, 148, 185, 241, 335, 344.  



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 56  
 
 

 

Ehl-i Beyt Tasavvurları”, Yaşar Özdemir’in “Ehl-i Beyt Kavramının Teolojik Analizi”, Salih Çift’in 

“Tasavvuf Geleneğinde Hz. Ali ve Ehl-i Beyt”, Galip Türcan’ın İmâmî Ehl-i Beyt Tanımının Dinî-

Tarihî Temelleri” adlı çalışmaları.  

Bu çalışma, Ehl-i sünnet içinde Ehl-i beyt konusunda nisbeten farklı bir halkanın önemli bir 

âliminin Ehl-i beyt’e, onların fazilet ve hususiyetlerine bakış açısını ortaya çıkarmayı amaçlamıştır. 

Böylece Ehl-i beyt konusunda Ehl-i sünnet içindeki ortak ve farklı noktaların bilinmesi ve 

temellendirilmesi hususuna katkıda bulunulmuş olunacaktır. Az da olsa ülkemizde benzer 

minvalde yapılmış bilimsel çalışmalara şöyle örnekler verilebilir: Namık Kemal Karabiber’in “İmam 

Şafii’nin Ehl-i Beyt ve İlk Halifeler ile İlgili Tasavvuru/Algısı”, Veli Aba’nın “Nesâî’nin (ö. 303/915) 

Şiîlikle İthamı”, İlâhe Memmedova Kurşun’un “Seyyid Yahyâ-yı Şirvânî’nin Ehl-i Beyt Muhabbeti 

ve Tasavvufî Görüşleri”, Muhammed Yasir Yıldırım’ın “Mevlana’nın Ehl-i Beyt ve Şiîliğe Bakışı”, 

Shamsalddin Bapir’in “Hâkim en-Nîsâbûrî’nin el-Müstedrek Adlı Eserindeki Ehl-i Beyt’in Faziletine 

Dair Hadislerin Değerlendirilmesi (Hz. Ali örneği)”.  

Semhûdî’nin Ehl-i beyt hakkındaki görüş ve düşüncelerini içeren bu makale, üç bölümden 

oluşmaktadır. Birinci bölümde Semhûdî’nin hayatına ve yaşadığı döneme kısaca yer verildi. İkinci 

bölümde Ehl-i beyt kavramı, tanımı ve Ehl-i beyt’in kapsamı hakkında tespitlere yer verildi. Ehl-i 

beyt’in faziletleri adlı üçüncü bölümde –özellikle Hz. Ali ve Hz. Fâtıma ekseninde olmak üzere- Ehl-

i beyt ile ilgili bazı hadis, menkıbe, olay ve görüşler serdedildi. 

1. SEMHÛDÎ’NİN HAYATI  

Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Abdullah el-Hasenî es-Semhûdî, 844 yılı Safer/1440 yılı 

Temmuz ayında Mısır’ın güney bölgesinde, Nil Nehri’nin batısına düşen Semhûd adlı köyde doğdu. 

Köy, Hz. Hasan veya Hz. Hüseyin’in soyundan gelen kimselere ev sahipliği yaptığından bazı 

eserlerde Semhûdî, şerîf ve/veya seyyîd olarak anılmıştır.15 

Semhûdî, ilk eğitimini babasının yanında temel eserleri okuyarak tamamladı. Eğitimine 

devam etmek için birkaç kez Kahire’ye yolculuk yaptı. Kahire’de Şerefüddîn Münâvî (ö. 871/1467), 

Celâlüddîn Mahallî (ö. 864/1459) ve Ebȗ Yahyâ Zekeriyâ (ö. 926/1520) gibi dönemin önemli 

âlimlerinden dersler aldı. Hocası Şerefüddîn Münâvî, Semhûdî’yi torunuyla evlendirdi ve ona bazı 

ilmî görevleri ona tevdi etti. Zamanla Semhûdî, genç yaşına rağmen Kahire’deki önemli ilim 

erbabının arasına girdi.16  

870 yılı Haziran/1466 yılı Zilkade ayında hanımını boşayıp, Kahire’deki görev ve gelirlerini 

terk ederek annesiyle beraber hac farizasını eda etmek niyetiyle Mekke’ye gitti. O yılın hac 

dönemine yetişemeyen Semhûdî, Mekke’de ikamet edip sonraki yılın hac dönemini bekledi. Hac 

                                                 
15 Abdulkâdir b. Şeyh el-Ayderûs, en-Nûrü’s-sâfir ʻan ahbâri’l-karni’l-ʻâşir, nşr. Ahmed Hâlû (Beyrut: Dâru Sâdır, 

2001), 94-98; İbnü’l-İmâd Abdülhay b. Ahmed, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, nşr. Mahmûd Arnâvût 
(Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ՙİlmiyye, 1986), 10/73-74; el-Emîn Muhammed Mahmûd Ahmed Cekenî, “es-

Sâdâtü’l-Eşrâfi’s-Semâhideti Âl-i İbrâhîm el-Hasenî”, el-Mecelletü’l-İlmiyye li-Külliyeti’l-Âdâb Câmiatü 
Asyût 8/19 (2005), 4.  

16 Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. eş-Şeyh Zeynüddîn Abdurrahmân es-Sehâvî, et-Tuhfetü’l-latîfe fî târîhi’l-

Medîneti’ş-şerîfe (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993), 2/282; Muhammed b. Alî eş-Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ bi-

mehâsini men baʿde’l-karni’s-sâbiʿ  (Kahire: Matba’atü’s-Saâde, 1348), 2/470.  



57 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

farizasını eda ettikten sonra 873/1468 yılında henüz 29 yaşındayken Medine’ye gidip yerleşen 

Semhûdî, 874/1469 yılında kardeşlerinin bakımını temin etmek amacıyla annesini memleketine 

gönderdi. Medine’de ticaretle uğraştığı gibi çeşitli önemli görevlerin kendisine verildiği Semhûdî, 

Memlüklü sultanı Kayıtbay (ö. 901/1496) ve diğer yerel yöneticiler ile iyi ilişkileri neticesinde 

Medine’ye ve Medine ahalisine önemli katkılar sundu.17 

Semhûdî, hastalandıktan kısa bir süre sonra 18 Zilkade 911/12 Nisan 1506 Perşembe günü 

Medine’de vefat etti. Bakî mezarlığına defnedildi. Kabri, Hz. Peygamber’in oğlu İbrâhim ile İmam 

Mâlik’in (ö. 179/795) kabirleri arasında yer almaktadır.18 

Medine’de Şâfîî mezhebinin fetva makamı haline gelen Semhûdî, fıkıh, fıkıh usûlü, akaid, 

tarih, hadis, nahiv ve lügat alanında eserler kaleme aldı. Semhûdî’nin eserlerinden bazıları 

şunlardır: Vefâü’l-vefâ bi-ahbâri dâri’l-Mustafâ, Cevâhiru’l-ʻıkdeyn fî fazli’ş-şerefeyn şerefi’l-ʻilmi’l-celî ve’n-

nesebi’l-ʻalî, el-ՙIkdü’l-ferîd fî ahkâmi’t-taklîd, el-Ğummâz ale’l-lümmâz fi’l-ehâdîsi’l-mevzûʻât, Tayyibü’l-

kelâm bi-fevâidi’s-selâm, Dürerü’s-sümût fîmâ li’l-vudû mine’ş-şurût, el-İfsâh fî şerhi’l-Îzâh fî menâsiki’l-hac, 

el-Lü’lü’ü’l-mensûre fî nasîhati’l-vülâti’l-umûr ve Şerhu Minhâci’t-tâlibîn.19 

Semhûdî’nin yaşadığı dönemde İslâm topraklarının önemli bir kısmı Osmanlı İmparatorluğu, 

Burcî Memlükler ile Akkoyunluların elindeydi. O dönemde Haremeyn, Suriye ve Mısır toprakları 

Sünnîlerin en önemli devleti Memlüklerin hâkimiyeti altındaydı. Abbâsî halifelerinin sadece 

sembolik olarak devlet yöneticisi olduğu Memlüklerde asıl devlet yöneticileri Memlüklü 

sultanlarıydı. Memlüklü sultanının yanında kendisine danıştığı ve dinî konularda yardımına 

başvurduğu bir imamı da bulunmaktaydı. Memlüklü sultanları, Mekke ve Medine’yi kendilerine 

bağlı şerif ve emirlerle yönetirlerdi. Memlüklülerden önce Haremeyn bölgesine Şiîler hâkimdi. 

Kadılar ve Mescid-i Nebevî imam hatipleri de onlardandı. Memlüklerin bu topraklara hâkim olması 

ile beraber Şiî kadı ve hatiplerin yerine Sünnî kadı ve hatipler atanmaya başlandı. Medreselerde 

genellikle 4 mezhep fıkhı okutulurdu ve Sünnîlerin hâkimiyeti sözkonusuydu. Gayr-ı Müslimlerin 

de yaşadığı Memlük topraklarında Sünnî Müslümanlar, her anlamda başat unsurlardı. Onların 

yanında Şiî azınlık gruplar da varlıklarını sürdürmekteydiler.20 

2. EHL-İ BEYT 

Ev halkı manasındaki Ehl-i beyt kelimesi, Câhiliye döneminde Kâbe’nin ehli, Kâbe’ye hizmet 

edenler, Kâbe’ye hürmet edenler, Kâbe ile ilgili önemli işleri uhdesinde bulunduranlar; önemli 

kabile liderlerinin ailesi gibi manalara gelmekteydi.21 Câhiliye döneminde ve sonrasında Ehl-i beyt 

                                                 
17 Sehâvî, ed-Davʻü’l-lâmiʻ li-ehli’l-karni’t-tâsiʻ (Beyrut: Dârü’l-Mektebeti’l-Hayat, ts.), 5/2, 45-248; Hayrüddîn ez-

Ziriklî, el-Aʻlam (Beyrut: Dâru’l-ՙİlm li’l-Melayîn, 2002), 4/307; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn ‘an esâmi’l-kütüb ve’l-
fünȗn (Beyrut: Dârü’l-İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), 2/2016. 

18 Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Semhûdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları, 2009) 
38/489-491. 

19 Küçükaşçı, “Semhûdî”, 38/491.  
20 Geniş bilgi için bk. İsmail Yiğit, “Memlükler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2004), 29/90-97. 
21 M. Bahaüddin Varol, Ehl-i Beyt: Kavramsal Boyut (İstanbul: Yediveren Kitap, 2004), 103; Zeki Duman, “Tefsir’in 

Temel İlkeleri Çerçevesinde Kur’an-ı Kerim’de “Ehl-i Beyt”, Marife Bilimsel Birikim Dergisi 4/3 (2004), 14; 



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 58  
 
 

 

kelimesinin bu kullanımına birçok örnek bulunmaktadır. Ehl-i beyt kelimesi, Kur’ân’da üç yerde 

geçmektedir. Ahzâb sûresi 33. âyette kimlerin kastedildiği hakkında ihtilaf mevcutken Hûd sûresi 

73. âyette Hz. İbrâhim’in hanımı, Kasas sûresi 12. âyette ise Hz. Mûsâ’nın annesinin kastedildiğine 

dair bir görüş birliği mevcuttur. Zamanla Ehl-i beyt İslâmî literatürde sadece Hz. Peygamber’in 

yakınları ve soyu için kullanılan bir kavram haline gelmiştir. İslâmî gelenekte Ehl-i beyt kavramı 

yerine “âl” veya “ՙıtre” kavramları da kullanılmıştır ve kullanılmaktadır.22  

Semhûdî’ye göre -bir Şâfiî olması hasebiyle- Hz. Muhammed’in şerՙî olarak Ehl-i beyt’i 

Hâşimoğulları (Alioğulları, Caferoğulları, Akiloğulları ve Abbâsoğulları) ve Muttalipoğullarının 

müslümanlarıdır.23 Nitekim Şâfiîler buna dair bazı hadisler rivayet etmektedir. Bu rivayetlerin 

birisinde Hz. Peygamber, Muttalipoğullarıyla Hâşimoğullarının bir olduğunu buyurmuştur.24 Ali-

Fâtımaoğullarının kendilerini Ehl-i beyt diye tanımlamalarına karşılık bazı Emevî yöneticileri 

Abdülmenâf’ta Hz. Muhammed ile birleştikleri için kendilerini de Ehl-i beyt olarak göstermişlerdir. 

Abbâsiler ise Hâşimoğullarındandı. Dolayısıyla teorikte Ehl-i beyt olarak kabul edildiler. Ancak 

Abbâsîler dönemi hariç –ki bu dönemde de sözkonusu uygulama devlet eliyle yapılmıştır- 

uygulamada Ehl-i beyt olarak muamele görmedikleri bilinmektedir. Nitekim günümüzde de 

görüldüğü üzere “Ehl-i beyt’tenim” diyenler soylarını ya Hz. Hasan’a ya da Hz. Hüseyin’e 

dayandırmaktadır. Ayrıca Ehl-i beyt ile ilgili yazılan eserlerde Abbâsî ailesinden kişilere pek yer 

verilmediği de gözlemlenmektedir. Semhûdî’nin eserlerinde de bu durum tespit edilmiştir.25   

Semhûdî’ye göre nâfile ve farz tüm sadaka ve zekâtlar, Ehl-i beyt’e haram kılınmıştır. Bunun 

yerine onlara ganimetin humusu’l-humusunun (beşte birinin beşte biri), feyin humusu (beşte biri) 

helal kılınmıştır.26 Ayrıca ona göre –yine bir Şâfiî olması hasebiyle- namaz teşehhüdünde Ehl-i beyt’e 

salât getirmek farzdır.27 Nitekim İmam Şâfiî’ye göre Ehl-i beyt’e salât getirilmeyen namaz makbul bir 

namaz sayılmaz. Semhûdî, Ehl-i beyt’in tanımı ve kapsamı konusundaki mezkûr düşüncelerine delil 

olarak “Biz Muhammed Âl-i’ne sadaka helal değildir”28 gibi hadisleri, Mübâhale29 ve Tathîr 

                                                 
Adnan Demircan, “Arap Siyasi Geleneğinin Ehl-i Beyt Tamlamasının Kavramlaşma Sürecine Etkisi”, Marife 

Bilimsel Birikim Dergisi 4/3 (2004), 103; Abdulcabbar Adıgüzel, “Şiî-İmâmiyye’nin Ehl-i Beyt Tasavvuru ve 
Dinî Referansları”,  Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/1 (Aralık2015), 121. 

22 Kavram ile ilgili geniş bilgi için bk. Mustafa Öz, “Ehl-i Beyt”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994), 10/498. 
23 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/37-38. 
24 Ebû Abdullâh Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîhi’l-muhtasar (Kahire: Dâru Şa’b, 1987), “Farzü’l-

Humus”, 17 (No. 3140); Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf b. Hasen b. Ahmed el-Makdisî İbnü’l-Mibred, eş-

Şeceretü’n-nebeviyye fî nesebi Hayri’l-beriyye, nşr. Ahmed Selâhaddin (Kahire: Dâru Hirâ, 1997), 85, 92, 93. 
25 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/5-8. 
26 Bazıları, bu durumun Hz. Peygamber hayatteyken tüm akraba ve yakınlarını kapsadığını ve onun dönemi ile 

sınırlı bir yasak olduğu görüşündedirler. Onlara göre yasağın amacı ise aynı zamanda yönetici olan Hz. 
Muhammed’in töhmeti izale etmek istemesidir. Varol, Ehl-i Beyt, 125-126. 

27 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/32- 33, 38-39, 40, 44. 
28 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî Müslim, el-Câmiʿu’s-sahîh (Kahire: Dâru’t-Te’sil, ts.), 

“Zekât”, 52, 2440. 
29 “Sana (gerekli) bilgi geldikten sonra artık kim bu konuda seninle tartışacak olursa, de ki: Gelin, oğulları mızı 

ve oğullarınızı, kadınlarımızı ve kadınlarınızı çağıralım. Biz de siz de toplanalım. Sonra gönülden dua edelim 

de, Allah’ın lânetini (aramızdan) yalan söyleyenlerin üstüne atalım.”  Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş 
– Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011), Âl-i İmrân 3/61. 



59 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

âyetlerini zikretmektedir. Ehl-i beyt ile ilgili yazılmış hemen hemen her eserde yer alan Tathîr 

âyetinde şöyle buyurulmuştur: “Evlerinizde oturun. Önceki cahiliye dönemi kadınlarının açılıp saçıldığı 

gibi siz de açılıp saçılmayın. Namazı kılın, zekâtı verin. Allah’a ve Resûlüne itaat edin. Ey Peygamberin ev 

halkı! Allah, sizden ancak günah kirini gidermek ve sizi tertemiz yapmak istiyor.”30  

Tathîr âyetinin nüzül sebebi olarak Semhûdî, meşhur “Ehl-i Kisâ Hadisi” veya “Ehl-i Âbâ 

Hadisi” denilen hadisi zikretmiştir. Birçok versiyonu zikredilen hadisin Hz. Aişe’nin rivayet ettiği 

şekli şöyledir: “Bir gün Hz. Peygamber, sabah çıktı ve üzerinde siyah kıldan dokunmuş bir abâ 

vardı. Hasan b. Ali geldi, onu abâsının içine aldı. Sonra Hüseyin geldi, onu da abâsının içine aldı. 

Fâtıma geldi onu da abâsının aldı. Daha sonra Ali geldi ve onu da abâsının içine aldı ve şöyle 

buyurdu ‘Ey Peygamberin ev halkı! Allah, sizden ancak günah kirini gidermek ve sizi tertemiz yapmak 

istiyor.”31  

Bazı selef âlimleri, âyetten Hz. Ali, Hz. Fâtıma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in kastedildiği 

görüşündedir.32 Bazıları ise Hz. Peygamber’in hanımlarının kastedildiği görüşündedirler. Nitekim 

bunlara göre beyt, Hz. Peygamber’in meskenidir.33 İbn Teymiye (ö. 728/1328) Kur’ân’ın siyakından 

yola çıkarak mezkûr âyette geçen Ehl-i beyt’ten kastedilenlerin Hz. Peygamber’in hanımları 

olduğunu beyan etmiştir. Ancak ona göre nesep akrabalığı evlilik ile akraba olmaktan daha üstün 

olduğu için Hz. Peygamber’in diğer akrabaları da –âyette bizzat muhatap onlar olmasa da- Ehl-i 

beyt kapsamına dâhildir.34 Makrizî ise âyette hem Hz. Peygamber’in hanımlarının hem de onun 

nesep akrabalarının eşit derecede kastedildiğini belirtmiştir.35 Bazı çağdaş araştırmacılar âyette 

geçen Ehl-i beyt’in tüm Kureyş kabilesi olduğu görüşünü dillendirmişlerdir. Bu kimseler Ehl-i beyt 

kavramının Câhiliye dönemi kullanımını temel almaktadırlar.36 

Semhûdî, âyette geçen Ehl-i beyt kavramına kimlerin dâhil olduklarına dair farklı görüşleri 

zikretmiştir. Hz. Peygamber tarafından birkaç kez okunduğunu belirttiği âyetten özellikle nesep 

Ehl-i beyt’inin kastedildiğini tercih etmiştir. Birçok hususiyet ve faziletleri bulunan süknâ Ehl-i 

beyt’inin/Hz. Peygamber’in hanımlarının da ikincil derecede âyete dâhil edilebileceğini ileri 

sürmüştür.37 Ancak Ehl-i sünnet’in geneline göre âyette ya sadece veya birinci derecede Hz. 

Peygamber’in hanımları muhatap alınmıştır.38 

Ehl-i sünnet içinde Ehl-i beyt’in kimler olduğu konusunda ihtilaf bulunmaktadır. Şâfiîler, Ehl-i 

beyt’in Haşimoğulları ve Muttalipoğullarının müslümanları olduğuna inanırken Hanefîler ve 

Mâlikîler sadece Haşimoğulları olduğu görüşündedir. Bazıları ise Tathîr âyetinden ve bazı 

hadislerden yola çıkarak nesep ehli olmasalar da Hz. Peygamber’in hanımlarının da Ehl-i beyt’ten 

                                                 
30 Ahzâb 33/33.  
31 Müslim, “el-Menakib”, 9, (No. 6341); Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/7.  
32 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/16. 
33 Makrizî, Fazlü Ehl-i Beyt, 39. 
34 Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdühalîm İbn Teymiyye, Hukûku Âl-i’l-beyt, nşr. Saՙd Kerîm Fakî 

(İskenderiye: Dâru İbn Haldûn, ts.), 11-12. 
35 Makrizî, Fazlü Ehl-i beyt, 40.  
36 Moshe Sharon, “Ehl-i beyt/Ev Halkı”, çev. Cem Zorlu, Marife Bilimsel Birikim Dergisi 4/3 (2004), 349. 
37 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/7, 8, 16, 18, 22, 25, 31-32. 
38 Öz, “Ehl-i Beyt”, 10/498. 



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 60  
 
 

 

olduğuna inanmaktadır. Bunun yanısıra aynı âyetten yola çıkarak Ehl-i beyt’in sadece Hz. 

Peygamber’in hanımları olduğu görüşünde olanlar da mevcuttur. Hanımlarının yanında Hz. 

Peygamber’in tüm çocuk ve torunlarının Ehl-i beyt’te dâhil olduklarını savunanlar da 

bulunmaktadır. Malum olduğu üzere Hz. Peygamber’in nesli kızı Hz. Fâtıma ile devam etmiştir. 

Özellikle tasavvuf eğilimi olan bazı âlimler, ilgili bazı âyet ve hadislerden yola çıkarak tüm 

Müslümanların veya hakiki imana sahip müttaki kimselerin Ehl-i beyt kapsamında 

değerlendirilebileceği görüşündedir.39  

İmâmiye Şîası, mezkûr âyette sadece Ehl-i abâ’nın yani Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. Fâtıma, 

Hz. Hüseyin ve Hz. Hasan’ın kastedildiği görüşündedirler. Nitekim onlara göre Ehl-i beyt sadece 

Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. Fâtıma ve onların çocukları Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in neslidir.40 

Onların bu konudaki en büyük delillerinden birisi Mübâhale âyetidir. Birçok siyer, tefsir ve hadis 

kitabında Hz. Peygamber’in Hz. Ali, Hz. Fâtıma, Hz. Hüseyin ve Hz. Hasan’ı çağırıp onların 

kendisinin Ehl-i veya Ehl-i beyt’i olduğunu söylediği kaydedilmiştir. Bu görüşlerine paralel olarak 

Şiîler, Hz. Ali ve Hz. Fâtıma’nın Zeynep ve Ümmü Gülsüm adındaki kızlarının devam eden neslini 

Ehl-i beyt olarak görmemişlerdir.41 Yine Hz. Ali’nin Hz. Fâtıma dışındaki hanımlarından olan 

Muhammed Hanefiyye, Abbâs ve Ömer adlı çocukları ve onların devam eden nesli de İmâmiye 

Şîasınca Ehl-i beyt muamelesi görmemiştir. Ehl-i beyt’i daha geniş bir yelpazede değerlendiren Ehl-

i sünnet genelde Hz. Hüseyin’in soyundan olanları seyid, Hz. Hasan’ın soyundan olanları ise şerif 

diye nitelendirmiştir. Müslüman devlet ve beyliklerde görülen Nakibü’l-Eşraflık ve Nakibü’l-

Ensablık gibi kurumlarla seyyid ve şeriflerin kayıtları tutulmuştur. Ancak bu kavramlar bazen aynı 

anlamda kullanıldığı gibi yer yer Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin evladı olmayan –Zeynebîler, Hz. Ali’nin 

Hz. Fâtıma’dan olmayan erkek çocukları, Tâlibîler, Abbâsîler, Hâşimîler ve Muttalibîler gibi- diğer 

peygamber akrabalarını kapsayacak şekilde de kullanılmıştır.42 Örneğin Abbâsî Devleti’nde ve 

Abbâsîlerin hâkim olduğu bazı beyliklerde Ehl-i beyt, Abbâsîler ve Alevîler veya Tâlibîler diye iki 

grupta değerlendirilmiştir.43  

Semhûdî, Ehl-i beyt’in yönetim işinden özellikle de saltanatvari olanından uzak olarak ilim, 

irfan, dinî liderlik ve peygamberlik nurunun sahipleri oldukları kanısındadır. O, Hz. Hasan’ın bu 

düşünceden dolayı hilafeti Muaviye’ye bıraktığını zikretmektedir. Nitekim o, bu meyanda Hz. 

Peygamber’in şu hadisini nakletmiştir: “Allah, biz Ehl-i beyt için dünya yerine ahireti seçmiştir.” 

Ehl-i beyt, dünya saltanatını terk edince Allah da onlara kutupluk44 makamını vermiştir, 

demektedir. Yine o, Ehl-i beyt’in peygamberlik nurunun sahipleri ve taşıyıcı olmaları konusunda 

Nehcü’l-belâğa adlı eserden şu rivayeti nakletmiştir: “Ali, Hasan ve Hüseyn’i savaş yerlerinden uzak 

                                                 
39 Varol, Ehl-i Beyt, 39-40, 45, 58-59, 65-66, 96. 
40 bk. Ali el-Hüseynî el-Meylânî, Âyetu’t-tathîr (Kum: el-Hakâik, 1431), 9-16; Ebû Alî el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl 

et-Tabersî, Mecmaʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân (Lübnan: Müessesetü’l-A῾lemî, 1995), 8/157; Öz, “Ehl-i Beyt”, 

10/498.  
41 İbnü’l-Mibred, eş-Şeceretü’n-nebeviyye fî nesebi Hayri’l-beriyye, 120.  
42 Terasa Bernheimer, Ali’nin Ailesi Ehlibeyt ve İlk Aleviler, çev. Kollektif (İstanbul: Tekin Yayınevi, 2016), 15.  
43 Ş. Tufan Buzpınar, “Nakîbüleşraf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 

32/322. 
44 “Velîler zümresinin başkanı ve insân-ı kâmil anlamında bir tasavvuf terimi”. Süleyman Ateş, “Kutub”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/498. 



61 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

tutmuştur. Onlar ‘Bizim şehit olmamızı istemiyor musun?’ diye sorduklarında Ali ‘Hayır, ben 

peygamberlik nurunun yeryüzünden kalkmasından korkuyorum’ demiştir. Buna paralel Semhûdî, 

İmâmiyye Şîa’sının on iki Ehl-i beyt imamının masum olduğuna ve yöneticilik makamının onların 

hakkı olduğuna dair görüşlerini reddetmektedir.45 

Semhûdî’ye göre Ehl-i beyt kavramına Haşimoğulları ve Muttalipoğullarının Müslümanlarının 

dâhil olduğu önceden zikredildi. O, Selmân-ı Fârisî gibi sahâbîlerin de Ehl-i beyt’ten olduklarını 

belirtmiştir. Rivayet edildiğine göre bir keresinde Resȗlullah “Selmân bizden, Ehl-i beyt’tendir.” 

diye buyurmuştur.46 Bazı kaynaklarda yer aldığına göre Ümmü Seleme, Sevbân b. Bücdüd, Şukrân 

Sâlih, Abdullah b. Mesՙûd ve Vâsile b. Eskaՙ gibi sahâbîler de Ehl-i beyt’e dâhil edilmiştir.47 

Semhûdî ayrıca bazı hadislerden ve âlimlerin görüşlerinden yola çıkarak bizzat Hz. 

Peygamber’in Ehl-i beyt kapsamında olduğunu zikretmektedir. Ayrıca Hz. Fâtıma’nın çocukları Hz. 

Hasan ve Hz. Hüseyin’e Hz. Peygamber’in çocukları/oğulları denilebileceğini ve onun 

çocukları/oğulları olduklarını zikretmiştir. O, buna şöyle bir örnek vermiştir. Örneğin birisi, 

çocuklarıma şunu vasiyet ettim ya da şunu vakfettim, derse o kişinin erkek çocuğundan olan 

torunları buna dâhil olur. Ancak kız çocuklarından olan torunları buna dâhil olmaz. Fakat Hz. 

Peygamber’in Hz. Fâtıma’dan olan torunları, diğer insanların erkek çocuklarından olan torunları 

gibidir.48 Bazıları ise buna delil olarak şu âyeti zikretmişlerdir: “Biz ona İshak ve Ya’kûb’u da 

armağan ettik; hepsini de doğru yola ilettik… Zekeriyya, Yahya, İsa ve İlyas’ı da (doğru yola 

iletmiştik). Hepsi de iyilerden idi.”49 Nitekim burada Hz. Meryem’in oğlu Hz. İsa, Hz. İbrâhim’e 

nispet edilmiştir.50 Aslında Hz. Fâtıma’nın çocuklarının aynı zamanda Hz. Ali’nin çocukları olması 

Ehl-i Beyt’ten sayılmaları için yeterliyken böyle bir istisna haline başvurmak Ali-Fâtımaoğullarının 

ve taraftarlarının Emevî ve Abbâsî yöneticileri ile yaşadıkları sorunların bir neticesidir, denilebilir.51 

3. EHL-İ BEYT’İN FAZİLETLERİ  

3.1. Ehl-i Beyt’in Genel Faziletleri 

Ehl-i Beyt’in faziletlerine dair birçok âlim tarafından farklı mahiyette eserler telif edilmiştir. Bu 

eserlerin sahipleri özellikle konuyla ilgili âyet ve hadislerden istifade ederek eserlerini kaleme 

                                                 
45 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/125, 201. 
46 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 4/264. 
47 Makrizî, Fazlü Ehl-i Beyt, 28; Öz, “Ehl-i Beyt”, 10/498; Varol, Ehl-i Beyt Kavramsal Boyut, 57, 64; Yaşar Akaslan, 

“Hz. Peygamber’in Ailesi Olarak Sahâbe-i Kiram”, Ehl-i Beyt ve Kerbela, ed. Fatih Kurt (Ankara: Diyanet İşleri  

Başkanlığı, 2023), 50-51.  
48 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/23-31, 160-168.  
49  Enՙâm 6/84-85. 
50 el-Muvaffak b. Ahmed el-Hârezmî Ahtebu Hârezm,  Maktelü Hüseyin, nşr. Muhammed es-Semâvî (Kum: 

Envâru’l-Hüdâ, 1417), 18.  
51 Örneğin Abbâsîlerin Ehl-i beyt’ten olduklarını dillendirmelerine karşılık bazı Alioğulları ise, kendilerinin Hz. 

Fâtıma’nın çocukları olduğunu dillendirmiştir. Ehl-i Beyt olmalarının gerçek temelini de buna bağlamışlardır. 

Varol, Ehl-i Beyt Kavramsal Boyut, 111; Emevîlerin meşhur valisi Haccâc b. Ebû Yûsuf es-Sekâfî’nin bu konudaki 
görüşü için bk. Ahtebu Hârezm,  Maktelü Hüseyin, 17. 



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 62  
 
 

 

almışlardır.52 Semhûdî, Ehl-i beyt’e dair birçok fazilet ve hususiyetin olduğunu kabul etmektedir. 

Bizzat kendisi sadece Tathîr âyetinden yola çıkarak 15 tane hususiyet zikretmiştir. Kendisinden önce 

bunları zikreden herhangi bir kimseye rastlamadığını da sözlerine eklemiştir.53 Özetle onun saydığı 

hususiyetler şu şekilde sıralanabilir: Allah, Ehl-i beyt hakkında âyet indirmekle onların herkesten 

hayırlı olduklarını göstermiştir. Âyetin hasr edatı “innemâ” ile başlaması Allah’ın bunu sadece onlar 

hakkında istediğine işaret etmektedir. Âyette “tathîr” masdarının zikredilmesi Allah’ın onları temiz 

kılmanın en üst seviyesiyle temizlemek istediğini ifade etmektedir. Söz konusu masdarın nekire 

(belirsiz) olarak getirilmiş olması ise bu temizlik ve arındırmanın insanlarca bilinen sıradan bir 

arınmadan farklı ve aşkın bir nitelik taşıdığına işaret etmektedir Hz. Peygamber, Ehl-i beyt 

kapsamındadır. Sadaka ve zekât Hz. Peygamber’e haram olduğu gibi Ehl-i beyt’ine de haram 

kılınmıştır.54 

Semhûdî, Hz. Peygamber ile Ehl-i beyt’inin birçok hususiyet ve fazilet hususunda ortak 

oldukları düşüncesindedir. Örneğin sadaka ve zekât almak hem Hz. Peygamber’e hem de onun Ehl-

i beyt’ine yasaklanmıştır. Teşehhütte hem ona hem de Ehl-i beyt’ine salavat getirilir.55 O, Ehl-i 

beyt’in faziletleri bağlamında “Şüphesiz Allah ve melekleri Peygamber’e salât ediyorlar. Ey iman edenler! 

Siz de ona salât edin, selâm edin.”56 âyetini zikrettikten sonra şu hadisi nakletmiştir: “Resûlüllah’a 

sorduk ve dedik ki Yâ Resûlallah! Siz Ehl-i beyt’e nasıl salâvât getireceğiz? O da şöyle buyurdu: 

Allahım! İbrâhim’e ve İbrâhim’in âl-i’ne rahmet ettiğin gibi Muhammed’e ve onun âl-i’ne de rahmet 

et. Şüphesiz sen hamîd ve mecîdsin.” Semhûdî, bir yerde namazın son teşehhüdünde Hz. 

Peygamber’e salavat getirmenin farz olduğunu ve onun âl-i’nin de onunla beraber zikredilmesi 

gerektiğini belirtmiştir.57 

Bazı müfessirlerin İbn Abbâs’tan naklederek “İlyas’a selâm olsun”58 âyetini “Selâmun ՙalâ Âl-i 

Yâsîn” diye okumuş olduklarını nakleden Semhûdî, buna göre âyetin manası şöyle olur demiştir:  

“Selam Yâsîn’in Ehl-i beyt’ine olsun.”59  

Hz. Peygamber’den Ehl-i beyt’ine tabi olunması hususunda rivayetler bulunmaktadır. 

Semhûdî, bununla ilgili olarak Hz. Peygamber’in meşhur Sekâleyn hadisini nakletmektedir: “Ey 

İnsanlar! Ben size iki şeyi bırakıyorum. Allah’ın kitabı ve ıtretim olan Ehl-i beyt’im.”60 Semhûdî, bu 

hadisin yirmi farklı sahâbeden rivayet edildiğini kaydetmiştir. Hadisi mevzû olarak niteleyen Ebü’l-

                                                 
52 Zeydî âlimlerden İbn Kerrâme, Ehl-i Beyt’in faziletleri hakkında kaleme aldığı eserinde hadislerin yanında 55 

sûrede yer alan değişik birçok âyeti zikrederek bunların başta Hz. Ali olmak üzere Ehl-i beyt hakkında indiğini 

savunmuştur. Ebû Sa’d el-Muhassin b. Muhammed b. Kerrâme el-Hâkim el-Cüşemî, Tenbîhü’l-ğâfilîn ʿan 

fezâili’t-Tâlibiyyîn, nşr. es-Seyyîd Tahsîn Âl-i Şebîb Mûsevî (Beyrut: Merkezü’l-Ğadîr li’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye, 
2000), 17, 21-184.  

53 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/22. 
54 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/23-31. 
55 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/71, 72. 
56 Ahzâb 33/56. 
57 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/46, 52, 55, 62. 
58 Sâffât 37/130. 
59 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/68. 
60 Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ʿale’s-Sahîhayn, “Marifetü’s-Sahabe”, 5, 4774; Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 

2/75.  



63 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân İbnü’l-Cevzî’yi (ö. 597/1201) eleştirmiş ve onun hadisin sahih 

olmayan sadece bir versiyonundan hareketle bu kararı vermiş olabileceğini zikretmiştir. 61 Ayrıca 

Semhûdî, hadiste zikredilen Ehl-i beyt mensuplarının âlim olmaları gerektiğini belirtmiştir. Bu 

görüşüne paralel olarak da Ehl-i beyt içinde kendisine tâbi olunmaya en lâyık kişinin onların en 

büyük âlimleri olan Hz. Ali olduğunu zikretmiştir. Semhûdî’ye göre kendilerine tâbi olunması 

buyurulan Ehl-i beyt âlimler silsilesi, hadislerde geleceği vadedilen İmam Mehdî’nin vefatı ile son 

bulacaktır.62 

Ehl-i beyt’in diğer bir hususiyeti ümmet için eman ve Hz. Nûh’un gemisi gibi olmalarıdır.63 

Semhûdî’nin bu konuda naklettiği hadislere şöyle örnekler verilebilir: “Ehl-i beyt sizin için Nûh’un 

gemisi gibidir. Ona binen kurtuluşa erer, ona binmeyen ise boğulur. Ehl-i beyt’im sizin içinizde 

Hıtta64 kapısı gibidir.”65 Ehl-i beyt’in diğer bir hususiyeti sahip oldukları nesebin kıyamet gününde 

de devam etmesidir. Semhûdî bu özellikle ilgili olarak şöyle bir hadis nakletmiştir: “Kıyamet 

gününde bütün sebep ve nesepler kesilecektir. Benim sebep ve nesebim hariç. Kızların çocuklarının 

asabeleri babaları iledir. Fâtıma’nın çocukları hariç. Çünkü onların babası ve asabeleri benim.” 

Semhûdî, bu hadise de sahih değildir diyen İbnü’l-Cevzî’yi eleştirmiştir.66  

Semhûdî, eserlerinde Allah’ın Ehl-i beyt’e azap etmeyeceğine ve cehennemde onları 

yakmayacağına ve cennette beraber olacaklarına dair nakiller serdetmiştir. Onun aktardığına göre 

bazı müfessirler “Rabbin sana mutlaka lutuflarda bulunacak, sen de memnun olacaksın.”67 âyetini, Allah’ın 

Ehl-i beyt’ten kimseyi ateşe atmaması şeklinde tefsir etmişlerdir. Bu konuda Semhûdî, şöyle bir 

hadis nakletmiştir: “Rabbimden Ehl-i beyt’imden kimseyi ateşe koymamasını istedim. O da bana 

bunu verdi.”68  

Hz. Peygamber’in Hz. Ali ve Hz. Fâtıma neslinin bereketlenmesi ve rahmet, hikmet ve eman 

kapıları olması için dua ettiği kaynaklarda yer almaktadır. Konuyla ilgili birçok farklı hadis 

nakleden Semhûdî, bu meyanda İmam Mehdi konusuna da değinmiştir. Semhûdî, onun Hz 

Abbâs’ın soyundan olduğu; Ömer b. Abdülaziz’in Mehdî olduğu veya Mehdî’nin Îsâ b. Meryem 

olduğu görüşlerini reddetmiştir.69 Ayrıca o, İmâmiye Şîa’sının inandığının aksine Mehdî’nin Hz. 

Hüseyin’in soyundan olan Ebü’l-Kâsım Muhammed b. el-Hasen el-Askerî olmadığını belirtmiştir.70 

Semhûdî, Hz. Hasan’ın ümmete şefkatinden dolayı hilafeti bırakmasına ve kardeşi Hz. Hüseyin’e 

                                                 
61 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/73, 77.  
62 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/71, 123. 
63 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/119. 
64 Allah’ın İsrailoğullarının girmesini istediği Eriha veya Beytü’l-Makdis kapısı.  
65 Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr, nşr. Hamdî 

Abdülmecîd es-Selefî (Kahire: Mektebetü İbn Teymiye, 1404), “Babü’l-Ha”, 45, 2636; Semhûdî, Cevâhirü’l-

ʻıkdeyn, 2/121. 
66 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/138, 153; Ahte Hârezm, Maktelü Hüseyin, 17-18. 
67 Duhâ 93/5. 
68 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/170. 
69 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/199-200. 
70 İmam Mehdi hakkındaki farklı görüşler için bk. Mustafa Öz, “Mehdî el-Muntazar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/376-377. 



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 64  
 
 

 

de bu konuda nasihat etmesine karşılık Mehdî’nin onun neslinden olacağı görüşündedir.71 İmâmiye 

Şîa’sının çoğunluğu Mehdî’nin Ebü’l-Kâsım Muhammed b. el-Hasen el-Askerî olduğu görüşünde 

olup onun iki gaybûbet sahibi olduğuna inanırlar. Şiî gelenekte, İmam Mehdî’nin yaklaşık 69 yıl 

süren küçük gaybubet döneminde belirlemiş olduğu elçiler vasıtasıyla ümmetle irtibatını 

sürdürdüğüne inanılır. Hicrî 329 yılında bu dönemin sona ermesiyle birlikte büyük gaybubet süreci 

başlamış olup, söz konusu dönem günümüzde de devam etmektedir. Şiî inanç sistemine göre, İmam 

Mehdi’nin zuhurunun ilk olarak Mekke’de gerçekleşeceği kabul edilmektedir.72 

Semhûdî, Müslümanlar için Ehl-i beyt’i sevmenin meşruluğu ve zorunluluğu hakkında 

öncelikle şu âyeti zikretmiştir: “İşte bu, Allah’ın, inanıp salih ameller işleyen kullarına müjdelediği şeydir. 

De ki: “Ben buna (yaptığım tebliğ görevine) karşılık sizden, yakınlık ve dostluk bağları içinde sevgiden başka 

bir ücret istemiyorum...”73 Müfessirlerin bu âyet hakkındaki farklı görüşlerine yer veren Semhûdî, 

âyette geçen el-mevedde fi’l-kurbâ/akrabalık sevgisi (المودة في القربى) deyiminden kimler kastedildiğine 

dair birçok âlimden farklı nakillerde bulunmuştur. O, bu deyimin Ehl-i beyt’i sevmek manasına 

geldiğini tercih etmiştir. Ardından bununla ilgili başta Ehl-i beyt imamlarından olmak üzere 

rivayetler, müfessirlerin buna uygun görüşlerini serdetmiştir.74 Bazıları ise âyette geçen fi’l-kurbâ 

kelimesinin “akrabalık sevgisi” yerine “Allah’a yakınlık” manasına geldiği görüşündedirler. Bunun 

yanında mezkûr âyetin nesh edilmiş olduğunu dillendiren âlimler de bulunmaktadır.75  

Ehl-i beyt’i sevmeye, gözetmeye, onlara ihsanda bulunmaya, onları korumaya, onlara 

buğzetmemeye ve düşmanlık beslememeye, onlara karşı takınılması gereken davranışlara, onların 

başlarına gelecek hadiselere dair birçok hadis, âlimlerin sözleri, menkıbe ve hikâye türünden 

nakillerde bulunan Semhûdî, Ehl-i beyt’e düşmanlık yapmayı haram, onları sevmeyi ise farz 

görmektedir.76 

3.2. Hz. Ali ve Hz. Fâtıma’nın Faziletleri 

Genel manada birçok yerde Ehl-i beyt’in hususiyetlerine değinen Semhûdî, özellikle Ehl-i 

beyt’in en büyük âlimi dediği Hz. Ali hakkında birbirinden farklı birçok hususiyeti zikretmiştir. 

Bunların yanında yeri geldikçe Hz. Ali’nin hayatı ve onunla ilgili tarihsel bazı olaylar hakkında 

mâlûmat vermiştir. Hz. Ali ile Hz. Fâtıma’nın evliliklerine değinen Semhûdî, onun Birinci Bedir ve 

Karkaratülküdr gazvelerinde Hz. Peygamber’in sancağını taşıdığını kaydetmiştir. Hz. 

Peygamber’in Uhud gazvesinde Musʿab b. Umeyr’in şehit edilmesinden sonra sancağı ona vermiş 

olduğunu nakletmiştir. Hendek savaşında Hz. Ali’nin mübârezesinden bahseden Semhûdî, 

Kurayzaoğulları ve Fedek gazvelerinde sancağın onun elinde olduğunu zikretmiştir. Hz. 

Peygamber’in hicretin 9. yılında Berâat sȗresi’nin âyetlerini okuması ve önceki anlaşmaları iptal 

                                                 
71 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/200-207. 
72 Ali Muhammed Ali ed-Dahîl, el-İmâm el-Mehdî (Beyrut: Dâru’l-Murtazâ, 1983), 9-11.  
73 Şûrâ 42/23. 
74 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/210-237; Ali b. İbrahim el-Kummî, Tefsîru’l-Kummî, tsh. Seyyîd Tayyib Mûsevî 

el-Cezâirî (Kum: Müessesetü Dâri’l-Kütüb, 1387), 2/275-276; Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî  

et-Taberî el-Bağdâdî, Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Kurʾân, nşr. Ahmed Muhammed Şâkir. (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1420/2000), 21/525. 
75 Varol, Ehl-i Beyt, 150-151.  
76 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/6, 228, 249, 260-261, 309-310, 347; Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 5/121. 



65 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

etmesi için Hz. Ali’yi Mekke’ye gitmekle görevlendirdiğini de kaydetmiştir.77 Semhûdî’nin 

eserlerinde Hz. Ali’nin hilafet dönemi, bu dönemde gerçekleşen olaylar ve şehit edilmesine dair 

mâlûmata rastlanılmamaktadır.  

Ahmed b. Hanbel’den (ö. 241/855) Hz. Ali hakkında rivayet edilen hadislerin hiçbir sahâbî 

hakkında mevcut olmadığını nakleden Semhûdî, Hz. Ali’nin halifeliğinde yaşanacak hadiseleri 

Allah’ın Hz. Peygamber’e bildirdiğini ileri sürmektedir. Hz. Peygamber de onun hakkında birçok 

önemli sözler buyurmuştur ki; dönemindekiler Hz. Ali’ye itaat etsinler. Hadis âlimleri de onun 

hakkında bu hadisleri özellikle rivayet etmiş ve kitaplarında zikretmişlerdir. Semhûdî, bu hadis 

hafızlarına İmam Nesâî’yi örnek olarak göstermiştir. İmam Nesâî, Dımaşk’a geldikten sonra Hz. 

Ali’nin faziletleri hakkında Hasâisu Emiru’l-Müminîn Ali b. Ebî Tâlib adlı eserini yazmıştır. Ona 

“Neden Şeyhayn’ın (Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer) faziletleri hakkında yazmadın?” diye 

sorduklarında o, “Baktım ki burada Hz. Ali hakkında yanlış düşüncede olanlar çoğunluktadır”, diye 

cevap verdi. Bu eserini yazdığı için Dımaşklılar onu darp etmiş ve Dımaşk’tan Remle’ye 

sürmüşlerdir. Neticede İmam Nesâî orada vefat etmiştir.78 Başka bir hadis âlimi olan Hâkim en-

Nîsâbûrî de Fezâilü Fâtımatü’z-Zehrâ adlı eserinin mukaddimesinde fakihlerin, âlimlerin ve bazı 

devlet görevlilerin bulunduğu bir mecliste geçen bir olayı nakletmektedir. Oradakilerden bazıları 

Hz. Ali’nin Kur’ân hafızı olmadığını; bazıları Zeynep, Rukayye ve Ümmü Gülsüm’ün Hz. 

Hatice’nin kızları olmadığını ve Hz. Fâtıma’nın onlardan üstün olmadığını ileri sürdüler. Hâkim 

Nîsâbûrî, bu meclistekilerin Nâsibî olduğunu ima ettikten sonra onların iddialarına cevap babında 

mezkûr kitabını yazdığını belirtmiştir.79 

Semhûdî, Hz. Ali’nin üstünlüğü ve faziletleri konusunda birçok hadis nakletmiştir. Özellikle bu 

meyanda iki hadis oldukça meşhur olmuştur. Gadîr-i Hum hadisi denilen hadis şu şekildedir: “Ben 

kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır. Allahım! Ona dost olana sen de dost ol, ona düşman 

olana sen de düşman ol.’ diye buyurdu...” Semhûdî, bu hadisin birçok farklı versiyonunu 

zikretmiştir.80 İkinci hadis ise şöyledir: “Sen benim için Hârûn’un Mûsâ’ya olduğu gibisin; fakat 

benden sonra peygamber gelmeyecektir.”81  

Semhûdî’nin Hz. Ali hakkında naklettiği hadislere şöyle örnekler verilebilir: “Hz. Ali’den 

rivayet edildiğine göre o şöyle dedi: Resȗlullah, ellerimden tuttu ve ‘Mȗsâ Rabbin’den Hârȗn ile 

mescidini temizlemesini istedi. Ben de Rabbim’den senin ve senin neslin ile mescidimi 

temizlemesini istedim.’ diye buyurdu.” Abdullah b. Ömer’den onun şöyle dediği rivayet edilmiştir: 

“Biz, Resȗlullah’ın zamanında Resȗlullah insanların en hayırlısıdır. Ondan sonra Ebȗ Bekir gelir ve 

Ebȗ Bekir’den sonra ise Ömer gelir, diyorduk. Hâlbuki Ali b. Ebȗ Tâlib’e öyle üç meziyet verilmiş 

ki; benim için onlardan birine sahip olmam, kırmızı develere sahip olmamdan daha sevimlidir. 

                                                 
77 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 1/468-469, 475, 492, 495, 507, 511, 516, 524. 
78 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/105-108. 
79 Hâkim en-Nîsâbûrî, Fezâilü Fâtımatü’z-Zehrâ, 31. 
80 Taberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, “Babü’l-Ha”, 343, 2505; Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 3/445; Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 

2/97-100. 
81 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/99. 



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 66  
 
 

 

Resȗlullah, onu kızı ile evlendirdi ve onun kızının ondan çocukları oldu. Onun mescide bakan kapısı 

dışında tüm kapıları kapattırdı ve Hayber Günü sancağı ona verdi.”82 

Hz. Peygamber’in Medine’ye hicretinden beş ay sonra gerçekleşen muâhat (kardeşleştirme) 

anlaşmasında Hz. Ali’nin Hz. Peygamber’in kardeşi kılındığına dair birçok hadis rivayet eden 

Semhûdî, bunun aksine olan rivayetlerin doğru olmadığını ispat etmeye çalışmıştır. İbn 

Teymiyye’nin Hz. Peygamber ile Hz. Ali arasında kardeşlik anlaşması gerçekleşmediği yönündeki 

fikrini kabul etmemiştir. Semhûdî, onun hakkında “O, var olan nassı yok saymış ve gerçek hikmeti 

anlayamamış” ifadelerini kullanmıştır.83 Hz. Peygamber vefat ettiğinde vasiyeti üzerine onu Hz. Ali 

yıkamıştır. Semhûdî, Hz. Peygamber’in defnedilmesi konusunda şöyle bir nakilde bulunmuştur: 

“Hz. Peygamber vefat ettiğinde, onu nereye defnedelim diye ihtilafa düştüler. Hz. Ali ‘Allah’ın 

indinde peygamberinin ruhunun kabzedildiği yerden daha üstün bir yer yoktur.’ dedi.” Semhûdî 

Hz. Peygamber’in nereye defnedileceği konusunda Hz. Ali’nin bu sözleri ile anlaşmazlığın 

giderildiğini kaydetmiştir.84 

Semhûdî, Hz. Ali hakkında zikrettiği tüm fazilet ve hususiyetlerle beraber genel Ehl-i sünnet 

görüşüne uygun hareket ederek Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’i meşru halifeler olarak görmüş ve 

onların Hz. Ali’den üstün olduklarına inanmıştır. O, bizzat Hz. Ali’den bu görüşünü destekleyen 

nakillere yer vermiştir. Semhûdî, Hz. Ali eğer halifeliğin kendisinin hakkı olduğuna inansaydı 

bizzat kendisi bunu talep eder, dile getirirdi ve Hz. Ebû Bekir’e biat etmezdi, demektedir.85 Gadîr-i 

Hum hadisinde Hz. Ali’nin halifeliğine bir işaret olmadığına inanan Semhûdî, hadiste onun 

velayetinin kastedildiği görüşündedir. “Zulmedenleri, eşlerini ve Allah’ı bırakıp da tapmakta olduklarını 

toplayın, onları cehennemin yoluna koyun ve onları tutuklayın. Çünkü onlar sorguya çekileceklerdir.”86 

âyetindeki muhatapların da Hz. Ali’nin velayeti ve Ehl-i beyt’i sevme konularında sorumlu 

olacaklarını düşünmektedir.87 İmâmiyye Şîa’sı genel manada Hz. Ali’nin diğer tüm sahâbelerden 

hatta Hz. Muhammed hariç tüm peygamberlerden daha üstün olduğuna inanırlar. Yine onlara göre 

Hz. Peygamber’den sonra halife ve imam olmak Hz. Ali’nin hakkıydı.88 Çünkü Hz. Peygamber’in 

kendisinden sonra Hz. Ali’yi halife olarak belirlediğine inanıyorlar.89 Burada şunu da belirtmek 

gerekir ki bazı Şiî gruplar, halifenin ve imamın insanların seçimiyle belirlenmesi gerektiğini 

düşünmektedir.90  

                                                 
82 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 2/218, 221; Hafız Cemâlüddîn Ebû Abdullah Muhammed b. Ebü’l-Muzaffer Yusûf 

Razendî, Nazmü’d-dürarü’s-simteyn fî fezâili’l-Mustafâ ve’l-Murtazâ ve’l-Betûl ve’s-Sibteyn, nşr. Ali Âşûr (Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1425/2004), 128-129. 
83 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 1/457; Razendî, Nazmü’d-dürarü’s-simteyn fî fezâili’l-Mustafâ ve’l-Murtazâ ve’l-Betûl ve’s-

Sibteyn, 116. 
84 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 1/101. 
85 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/99-100, 104. 
86 Sâffât 37/24. 
87 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/109. 
88 Ebü’l-Feth Muhammed b. Ali el-Kerâcikî, er-Risâletü’l-ՙaleviyye fî fazli Emîri’l-müminîn alâ sâiri’l-beriyye, nşr. 

Seyyîd Abdülazîz el-Kerîmî (Kum: Delîle Mâ, 1427), 6.  
89 Âmilî, eş-Şiՙâ fi’t-tarîh, 38. 
90 Âmilî, eş-Şiՙâ fi’t-tarîh, 171. 



67 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

Bazı rivayetlerde Hz. Ali’nin taraftarlarını ifade eden Şîa/Şiî kavramına olumlu bakan Semhûdî, 

bidat ehli olarak tanımladığı Râfizîler ve/veya Aşırı Râfizîler diye niteledikleri kimseleri onun 

gerçek taraftarları olarak görmemektedir. Bu meyanda Hz. Ali’nin hakiki şîasının/taraftarlarının 

özelliklerini detaylı bir şekilde açıklamıştır. Râfizî dediği kimselerden özellikle bazı sahâbelere 

küfreden, Hz. Ali ve bazı yakın arkadaşları dışında birçok sahâbînin cehennemlik olduğu 

görüşünde olanları yer yer sert eleştirmiştir.91 O, söz konusu düşüncelere sahip insanları ifade etmek 

için bazen Şiî kelimesini kullansa da Râfizî veya Gulât-ı Râfizî kelimelerini daha sıklıkla 

kullanmıştır.92 Aslında Gulât-ı Şîa denilen gruplardan bazıları Hz. Ali’yi ve Âbâ ehl-i’ni ilahlık 

mertebesine çıkardığı gibi bazıları da halifelik hakkını istemediği için Hz. Ali’yi ağır bir şekilde 

eleştirmektedir. Onlardan bazıları sadece sahâbeleri değil güya peygamberliği Hz. Ali yerine Hz. 

Muhammed’e getiren Cebrâil’e de küfür etmekteydiler. Başka bazıları ise tüm haramları helal kabul 

edip dünyanın bâkî olduğuna inanmışlardır.93 Birçok Şiî âlim ve Ehl-i beyt mensubu, kendi 

dönemlerinde bu sapkın inanışlardan ve sözlerden berî olduklarını dillendirmişlerdir.94 

Semhûdî’nin eserlerinde Hz. Ali’nin yanısıra Hz. Fâtıma’ya büyük önem verildiği ve yeri 

geldikçe ondan bahsedildiği, onun faziletlerine delalet eden rivayetlerin zikredildiği 

gözlemlenmektedir. Semhûdî’nin onun hakkında naklettiği bir hadis şöyledir: “Hz. Peygamber, 

Fâtıma’ya hitaben ‘Ey Fâtıma! Biliyor musun sen ne için Fâtıma diye isimlendirildin?’, diye 

buyurdu. Ali, bunun üzerine ‘Niçin Fâtıma diye isimlendirildi?’ diye sorunca Hz. Peygamber 

‘Çünkü Allah onu ve zürriyetini cehennemden beri kılmıştır’ diye buyurdu.”95 

Buraya kadar hususiyet ve faziletleri nakledilen Ehl-i beyt’in tarihte bazı dönemlerde özellikle 

siyasi nedenlerden dolayı kadirlerinin bilinmediği, dışlandıkları, eziyete ve düşmanlıklara mâruz 

kaldıkları bilinmektedir. Semhûdî de bunu hisseden ve bunu dile getiren âlimlerdendir. O, bazı 

Emevî ve Abbâsî yöneticileri tarafından Ehl-i beyt mensuplarına yönelik gerçekleştirilen haksızlık 

ve zulümlere dair –ilgili yerlerde- birçok örnek vermiştir. Örneğin Muaviye b. Ebû Süfyân’ın Hz. 

Ali taraftarlarını öldürmesi için gönderdiği kumandanı Büsr b. Ertât’ın Medine ve diğer yerlere 

yönelik seferlerini anlatırken onu fitne emiri diye nitelendirmiştir. Değişik kaynaklardan naklederek 

Büsr’un Medine ve diğer yerlerde yaptığı zulümleri aktarmıştır.96 Bununla beraber o, Şiîlerin iddia 

ettikleri gibi Ehl-i beyt’e yönelik Hz. Ömer ve Hz. Ebû Bekir’den kaynaklanan herhangi bir zulüm 

ve haksızlığın var olduğuna inanmamaktadır. Örneğin Hz. Fâtıma’nın talep ettiği Fedek arazisi 

hususunda her iki tarafı da haklı gören bir tavır içine girmiştir. 

Semhûdî’nin naklettiği ve Ehl-i beyt’e yönelik hürmetsizlik ifade eden bir olay şu şekilde 

gerçekleşmiştir: “Emevî yöneticilerinden Hâlid b. Velid b. el-Hâris b. el-Hakem b. Ebi’l-Âs İbn 

Mutîre, cuma günü Resȗlullah’ın minberinin üzerine çıktı ve şöyle dedi: ‘Resȗlullah, ihanet ettiğini 

bildiği Ali b. Ebû Tâlib’i kızı Hz. Fâtıma şefaatçı olduğundan dolayı görevli olarak tayin etti.’ Dâvȗd 

                                                 
91 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/129, 130-132. 
92 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 2/112-113, 205, 373-374. 
93 Âmilî, eş-Şiՙâ fi’t-tarîh, 171-174. 
94 Âmilî, eş-Şiՙâ fi’t-tarîh, 181-182. 
95 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/173. 
96 Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, 1/120, 2/267. 



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 68  
 
 

 

b. Kays o esnada Ravza’da idi ve kalkıp ona ‘Sus!’ dedi. Bunun üzerine insanlar, Dâvȗd b. Kays’ın 

üzerindeki gömleği paramparça ettiler ve Dâvȗd b. Kays’ı ondan korumak için oturttular. Dâvȗd b. 

Kays, şöyle dedi: ‘Resȗlullah’ın kabrinden bir el çıktığını gördüm ve birkaç kez ey Allah’ın düşmanı! 

Yalan attın, ey kafir! Yalan attın, seslerini işittim.” Sözügeçen her iki eserinde bu hadiseye yer vermiş 

olan Semhûdî, şöyle devam etmiştir: “…Her dönemde Hz. Ali ve onun akrabalarını kötüleyen, onun 

faziletlerini anlatanları sevmeyen ve sadece bunun için onları Râfizî olmakla suçlayan bazı şakî 

kimseler olmuştur.”97  

SONUÇ 

Ehl-i beyt’ten olan Semhûdî, yaşadığı dönemde ve bölgede Ehl-i beyt’in İslâm’daki yerinin pek 

bilinmediğine, unutulduğuna, önemsenmediğine ve onlara karşı gereken hürmetin 

gösterilmediğine şahit olmuştur. İncelenen eserlerinde bizzat kendisi bu durumu dillendirmiştir. Bu 

yüzden o da, İmam Şâfiî, İmam Nesâî, Ahtebu Harezm, Hâfız Muhammed el-Gencî, İbn Haleveyh, 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Seyyîd Yahya-yı Şirvânî ve Makrizî gibi bazı eserlerinde Ehl-i beyt’i ele almış 

ve onlar hakkında farkındalık ve duyarlılık oluşturmaya çalışmıştır.  

Semhûdî’nin de dâhil olduğu bu alimlerin meydana getirdiği halkanın Ehl-i beyt konusundaki 

tavır ve tutumları, eserleri ve gayretleri ortodoks Şiî ve Sünnîlerin lehine olmuştur. Nitekim hem 

onları güçlendirmiş hem de zaman zaman birbirine yakınlaştırmıştır. Bu iki mezhebi birbirinden 

köklü bir şekilde ayırmaya çalışan Şîa içindeki Gulât-ı Şîa ve Sünnîlik içindeki Nâsıbîlik ise bu 

âlimlerin de etkisiyle marjinalize olmuş ve zayıflamıştır. Mezkûr âlimlerin birçoğunun bizzat Ehl-i 

beyt’ten olması, bu gelişmelerin meydana gelmesinde önemli katkıda bulunmuştur.  

Ehl-i beyt mensupları, onların faziletleri, özellikleri, başlarına gelen olaylar ve İslâm’daki yerleri 

gibi konularda birçok farklı eserden istifade eden Semhûdî tarih, hadis, fıkıh, tefsir, siyer, tabakat, 

tasavvuf vb. eserlerin yanında sadece Ehl-i beyt ve onlara ait özelliklerin konu edinildiği eserlerden 

de istifade etmiştir. Bu eserlerin müelliflerinin çoğunluğu Sünnî olsa da içlerinde Şiî olan müellifler 

de mevcuttur.  

Semhûdî, teorik olarak –bir Şâfiî olmasından hareketle- Ehl-i beyt’in kapsamına Haşimoğulları 

ile Muttalipoğullarının Müslümanlarını dahil etmektedir. Ancak o, Ali-Fâtımaoğullarının 

dışındakilerinin fazilet ve üstünlüklerine neredeyse hiç değinmemiştir. Aslında bu durum İslâm 

âleminin genelinin tavrına benzerdir. Nitekim Ehl-i beyt’in kimleri kapsadığı hakkında farklı 

görüşler ileri sürülse de uygulamada Ehl-i beyt denilince çoğunlukla Hz. Ali ve Hz. Fâtıma’nın 

erkek çocukları Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin ile onların nesli anlaşılmıştır.  

Tathîr âyeti bağlamında Şiîlerin düşüncesine yakın bir görüşü tercih eden Semhûdî, âyette 

birinci derecede kastedilenlerin Kisâ ehl-i veya Abâ ehl-i denilen Hz. Muhammed Hz. Ali, Hz. 

Fâtıma, Hz. Hüseyin ve Hz. Hasan olduğunu savunmuştur. Ehl-i sünnet’in geneli ise mezkûr 

âyetten ya sadece veya birinci derecede Hz. Peygamber’in hanımlarının kastedildiği 

görüşündedirler. Semhûdî, bazı hususlarda Şîa’da var olan görüşlere paralel düşüncelere sahip olsa 

da Sünnîlikle Şiîliği birbirinden ayırıcı kıstaslara dikkat etmiştir. Raşîd halifelerin sırası ve 

                                                 
97 Semhûdî, Cevâhirü’l-ʻıkdeyn, 2/72, 107; Vefâü’l-vefâ, 2/262-263, 5/42. 



69 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

üstünlükleri konusunda Ehl-i sünnet’in genel tavrına uymuştur. Ona göre ilk meşru halife Hz. Ebû 

Bekir, ikincisi Hz. Ömer’dir. Ve bu ikisi genel manada Hz. Ali’den üstündür.  

Semhûdî, Ali-Fâtımaoğullarının hem baba hem de anne tarafından Ehl-i beyt olduklarını 

savunmaktadır. Hz. Fâtıma ile Hz. Muhammed’in akrabalık bağının devam ettiği ve Hz. 

Muhammed’in -kız çocuğunun oğulları olsa da- Hz. Hasan ve Hüseyin için babaları gibi olduğu 

görüşündedir. Onun bu konudaki görüşü, İmâmiye Şiîliğinin genel düşüncesine paralellik arz 

etmektedir. Nitekim onların büyük çoğunluğuna göre Hz. Ali’nin sadece Hz. Fâtıma’dan olan 

çocukları Ehl-i beyt kapsamında görülmektedir.  

Hz. Hasan’ın soyundan olan Semhûdî, Hz. Hasan’ın hilafetten dolayısıyla siyasetten 

uzaklaşmasını olumlu görmektedir. Hatta bu hareketine karşılık kıyamete yakın çıkacağına inanılan 

İmam Mehdî’nin onun torunlarından olacağına inanmaktadır. Ona göre Ehl-i beyt mensupları 

dünya yerine âhiret erbabıdırlar. Dünyayı terk etmelerine karşılık ilim ve evliyalığın zirve noktası 

onlara bahşedilmiştir. O, Hz. Ali’yi âlimlerin ve evliyaların piri olarak görmektedir. Hz. Ali’den 

sonra en çok Hz. Fâtıma’nın faziletlerini ve menkıbelerini zikretmiştir. O, özellikle Emevî ve Abbâsî 

dönemlerinde zaman zaman Ehl-i beyt mensuplarına zulüm yapıldığına ve haklarının yenildiğine 

inanmaktadır. Bu dönemdeki yöneticilerle Ehl-i beyt mensupları arasındaki tartışmaları ve yaşanan 

çatışmaları aktarırken Ehl-i beyt’i haklı gören bir dil kullanmıştır. Ona göre Ehl-i beyt’in ilk zulüm 

göreni ve hakkı yenileni ise Hz. Ali’dir. Sonraları da ne zaman Ehl-i beyt kötülenmiş ise daima Hz. 

Ali’den başlanılmıştır.  

Semhûdî, Fâtımî ve Büveyhîler döneminde Ehl-i beyt mensuplarının durumu hakkında 

mâlûmat paylaşmamıştır. Aslında bu devletlere dair hemen hemen hiçbir bilgiye yer vermemiştir. 

Bu durum onun elindeki kaynakların sınırlılığından veya o dönemde herhangi bir zulüm 

yaşanmadığına inanmış olmasından kaynaklanmış olabilir. Ayrıca özellikle Medine tarihi ile ilgili 

eserinde Mısır ve Bağdat merkezli bu devletlere yer vermemesi anlaşılabilirdir. Yine o, Abbâsîler 

döneminde Ehl-i beyt mensubu olan Hasanîler ile Hüseynîler arasında meydana gelen iktidar 

kaynaklı tartışma ve çatışmalarına değinmemiştir. Hz. Ali döneminde meydana gelen Cemel, Sıffîn 

ve Nehrevan gibi iç savaşlara da yer vermemiştir. Ehl-i beyt mensupları ile Raşîd Halifeler 

arasındaki tartışmalarda ise uzlaştırıcı bir dil kullanmıştır. Bu durum, Hz. Fâtıma ile Ebû Bekir 

arasında yaşanan Fedek arazisi tartışmasını ele alırken tutunduğu tavırdan net bir şekilde 

görülmektedir.  



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 70  
 
 

 

KAYNAKÇA 

Adıgüzel, Abdulcabbar. “Şiî-İmâmiyye’nin Ehl-i Beyt Tasavvuru ve Dinî Referansları”. Siirt 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/1 (Aralık 2015), 119-149. 

Ahtebu Hârezm, el-Muvaffak b. Ahmed el-Hârezmî. el-Menâkib, nşr. Mâlik el-Mahmûdî. Kum: 

Müessesetü Neşri’l-İslâmî, 1411. 

Ahtebu Hârezm, el-Muvaffak b. Ahmed el-Hârezmî. Maktelü Hüseyin, nşr. Muhammed es-Semâvî. 

Kum: Envâru’l-Hüdâ, 1417. 

Akaslan, Yaşar. “Hz. Peygamber’in Ailesi Olarak Sahabe-i Kiram”. Ehl-i Beyt ve Kerbela. ed. Fatih 

Kurt. 45-52. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2. Basım, 2023. 

Âmilî, Muhammed Hüseyin ez-Zeyn. eş-Şîa fi’t-tarîh. Sayda: Matba’atü’l-İrfân, 1938. 

Arslan, Abdurrahim. “Memlükler Döneminde (648-923/1250-1517) Sahâbe Hakkında Yapılan 

Çalışmalar”. The Journal of Academic Social Science Studies 16/97 (100. Yıl Özel Sayısı) (2023), 125-

140. 

Ateş, Süleyman. “Kutub”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/498-499. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002.  

Ayderûs, Abdulkâdir b. eş-Şeyh. en-Nûrü’s-sâfir ̒ an ahbâri’l-karni’l-ʻâşir. nşr. Ahmed Hâlû. Beyrut: 

Dâru Sâdır, 2001. 

Bernheimer, Terasa. Ali’nin Ailesi Ehlibeyt ve İlk Aleviler. çev. Kollektif. İstanbul: Tekin Yayınevi, 2016. 

Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâîl. el-Câmiʿu’s-sahîhi’l-muhtasar. 9 cilt. Kahire: Dâru Şa ʿb, 

1987. 

Buzpınar, Ş. Tufan. “Nakîbüleşraf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/322-324. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006.  

Cekenî, el-Emîn Muhammed Mahmûd Ahmed. “es-Sâdâtü’l-Eşrâfi’s-Semâhideti Âl-i İbrâhîm el-

Hasenî”, el-Mecelletü’l-İlmiyye li-Külliyeti’l-Âdâb Câmiatü Asyût 8/19 (2005), 1-58.  

Demircan, Adnan. “Arap Siyasi Geleneğinin Ehl-i Beyt Tamlamasının Kavramlaşma Sürecine 

Etkisi”. Marife Bilimsel Birikim Dergisi 4/3 (2004), 93-110. 

Duhayyil, Ali Muhammed Ali. el-İmâm el-Mehdî. Beyrut: Dâru’l-Murtazâ, 2. Basım, 1983. 

Duman, Zeki. “Tefsir’in Temel İlkeleri Çerçevesinde Kur’an-ı Kerimde Ehl-i Beyt”. Marife Bilimsel 

Birikim Dergisi 4/3 (2004), 7–36. 

Ebû Hâtim er-Râzî, Ebû Muhammed Abdurrahmân. Âdâbu’ş-Şâfiî ve menâkibuhu. nşr. Abdulğanî 

Abdulhâlık. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ՙİlmiyye, 2003.  

Gencî, Hâfız Muhammed b. Yûsuf. Kifâyetü’t-tâlib fî menâkibi Alî b. Ebî Tâlib. Tahran: İhyâ Türâsi 

Ehli’l-Beyt, 1404.  



71 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

Hâkim el-Cüşemî, Ebû Sa’d el-Muhassin b. Muhammed b. Kerrâme. Tenbîhü’l-ğâfilîn ʿan fezâili’t-

Tâlibiyyîn. nşr. es-Seyyîd Tahsîn Âl-i Şebîb el-Mûsevî. Beyrut: Merkezü’l-Ğadîr li’d-Dirâsâti’l-

İslâmiyye, 2000. 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah b. Muhammed. Fezâilü Fâtımatü’z-

Zehrâ. nşr. Alî Rızâ b. Abdullah b. Alî Rızâ. Kahire: Dâru’l-Furkân, 2008. 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah b. Muhammed. el-Müstedrek ՙale’s-

Sahîhayn. nşr. Ebû Abdurrahman Mukbil b. Hâdî el-Vâdiՙî. 5 cilt. Kahire: Dâru’l-Haremeyn, 

1997. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdülhalîm. Hukûku âl-i’l-beyt. nşr. Saՙd Kerîm 

el-Fakî. İskenderiye: Dâru İbn Haldûn, ts. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdülhalîm. Minhâcü’s-sünneti’n-nebeviyye fî 

nakzi kelâmi’ş-Şî’a ve’l-Kaderiyye. nşr. Muhammed Reşâd Sâlih. 9 cilt. Riyâd: Câmiՙatü’l-İmâm 

Muhammed b. Suՙud el-İslâmiyye, 1986. 

İbnü’l-İmâd, Abdülhay b. Ahmed. Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb. nşr. Mahmûd Arnâvût. 10 cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ՙİlmiyye, 1986.  

İbnü’l-Mibred, Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf b. Hasen b. Ahmed el-Makdisî. eş-Şeceretü’n-

nebeviyye fî nesebi Hayri’l-beriyye. nşr. Ahmed Selâhaddîn. Kahire: Dâru Hirâ, 1997.  

Kandemir, M. Yaşar. “Hâkim en-Nîsâbûrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/190-193. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006.  

Kandemir, M. Yaşar. “Nesâî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/563-564. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006. 

Kâtip Çelebi, Mustafa. Keşfü’z-zunûn ʻan esâmi’l-kütüb ve’l-fünȗn. Beyrut: Dârü’l-İhyâi’t-Türâsi’l-

Arabî, ts. 

Kerâcikî, Ebü’l-Feth Muhammed b. Ali. er-Risâletü’l-aleviyye fî fazli Emîri’l-müminîn ̔ alâ sâiri’l-beriyye. 

nşr. es-Seyyîd Abdülazîz el-Kerîmî. Kum: Delîle Mâ, 1427. 

Kummî, Ali b. İbrahim. Tefsîru’l-Kummî. tsh. Seyyid Tayyib Mûsevî el-Cezâirî. 2 cilt. Kum: 

Müessesetü Dâri’l-Kütüb, 1387. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş-Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

12. Basım, 2011. 

Kurşun, İlâhe Memmedova. Seyyid Yahya-yı Şirvânî -Ehl-i Beyt Muhabbetinde Sünnîlik ile Şiîliği 

Birbirine Yaklaştıran Bir Sufi ve Tasavvufi görüşleri. İstanbul: Buhara Yayınları, 2025.  

Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Semhûdî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/489-491. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2009.  

Makrîzî, Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî. Fazlü Ehl-i beyt. nşr. Muhammed Ahmed 

Âşûr. Beyrut: Dârü’l-ՙİՙtisâm, 1980.  



Akademik Siyer Dergisi / Journal of Academic Sirah 72  
 
 

 

Meylânî, Ali el-Hüseynî. Âyetu’t-tathîr. Kum: el-Hakâik, 1431. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. el-Câmiʿu’s-sahîh. 7 cilt. Kahire: Dâru’t-

Te’sil, ts.  

Öz, Mustafa. “Ehl-i Beyt”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/498-501. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994.  

Öz, Mustafa. “Mehdî el-Muntazar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/376-377. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003.  

Razendî, Hafız Cemâlüddîn Ebû Abdullah Muhammed b. Ebü’l-Muzaffer Yusûf. Nazmü’d-dürarü’s-

simteyn fî fezâili’l-Mustafâ ve’l-Murtazâ ve’l-Betûl ve’s-Sibteyn. nşr. Ali Âşûr. Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, 1425/2004, 116. 

Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. eş-Şeyh Zeynüddîn Abdurrahmân. ed-Davʻü’l-lâmiʻ li-

ehli’l-karni’t-tâsiʻ. 6 cilt. Beyrut: Dârü’l-Mektebetü’l-Hayat, ts. 

Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. eş-Şeyh Zeynüddîn Abdurrahmân. et-Tuhfetü’l-latîfe 

fî târîhi’l-Medîneti’ş-şerîfe. 2 cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993. 

Semhûdî, Nûrüddîn Alî b. Abdullah b. Ahmed el-Hasenî eş-Şâfiî. Cevâhirü’l-ʻıkdeyn fî fazli’ş-şerefeyn 

şerefi’l-ʻilmi’l-celî ve’n-nesebi’l-ʻalî. nşr. Mûsâ Benây el-Alîlî. 2 cilt. Bağdat: Matba’atü’l-Bağdâd, 

1984. 

Semhûdî, Nûrüddîn Alî b. Abdullah b. Ahmed el-Hasenî eş-Şâfiî. Vefâü’l-vefâ bi-ahbâri dâri’l-Mustafâ. 

nşr. Kâsım es-Sâmerrâî. 5 cilt. Cidde: Müessesetü’l-Furkân li’t-Türâsi’l-İslâmî, 2011. 

Sharon, Moshe. “Ehl-i beyt/Ev Halkı”. çev. Cem Zorlu. Marife Bilimsel Birikim Dergisi 4/3 (2004), 

341-353. 

Şâfiî, Ebû Abdullâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. Divânu’ş-Şâfiî. nşr. Muhammed Abdülmünՙim el-

Hafacî. Kahire: Mektebetü’l-Külliyati’l-Ezheriyye, 1985.  

Şevkânî, Muhammed b. Alî. el-Bedrü’t-tâliʿ bi-mehâsini men baʿde’l-karni’s-sâbiʿ. 2 cilt. Kahire: 

Matba’atü’s-Saâde, 1348. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb. el-Mu’cemü’l-kebîr. nşr. 

Hamdî Abdülmecîd es-Selefî. 25 cilt. Kahire: Mektebetü İbn Teymiye, 1404. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî. Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-

Kurʾân. nşr. Ahmed Muhammed Şâkir. 24 cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1420/2000. 

Tabersî, Ebû Alî Emînüddîn el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl. Mecma’u’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân. Lübnan: 

Müessesetü’l-A῾lemî, 1995. 

Tural, Hüseyin. “İbn Hâleveyh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/14-16. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999. 

Uzunpostalcı, Mustafa. “Ebû Hanîfe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/131-138. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994. 



73 İbrahim Barca-Hadi Akbarzadeh / Medine Tarihçisi Semhûdî’ye Göre Ehl-i Beyt / Ahl al-Bayt According to Medina 

Historian Samhūdī 
 
 

 

Varol, M. Bahaüddin. Ehl-i Beyt: Kavramsal Boyut. İstanbul: Yediveren Kitap, 2004. 

Yiğit, İsmail. “Memlükler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/90-97. Ankara: TDV 

Yayınları, 2004. 

Ziriklî, Hayrüddîn. el-Aʻlâm. 8 cilt. Beyrut: Dârü’l-ՙİlm li’l-Melayîn, 2002.




