
 
 

Cilt: 23, Sayı: 2, 2025, ss. 595-616 | Volume: 23, Issue: 2, 2025, pp. 595-616 

 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akāid 
Risalesindeki İtikādî Perspektif 

The Theological Perspective in Farhārī’s (d. 1239/1823) Poetic Creedal Treatise 
Īmān-i Kāmil 

 
Mustafa AYKAÇ 

Doç. Dr., Kastamonu Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kastamonu/Türkiye  
Associate Professor, Kastamonu University, Faculty of Theology, Kastamonu/Türkiye 

maykac19@gmail.com | orcid.org/0000-0003-3126-1070 | ror.org/015scty35 

 
 

Makale Bilgisi Article Information 
Makale Türü Article Type 

Araştırma Makalesi Research Article 
Geliş Tarihi Date Recieved 

08 Eylül 2025 08 September 2025 
Kabul Tarihi Date Accepted 

01 Kasım 2025 01 November 2025 
Yayın Tarihi Date Published 

31 Aralık 2025 31 December 2025 
İntihal  Plagiarism 

Bu makale, iTenticate yazılımı ile taranmıştır. İntihal 
tespit edilmemiştir.  

This article has been scanned with iTenticate 
software. No plagiarism detected. 

Etik Beyan Ethical Statement 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik 

ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların 
kaynakçada belirtildiği beyan olunur (Mustafa 

Aykaç). 

It is declared that scientific and ethical principles 
have been followed while carrying out and writing 
this study and that all the sources used have been 
properly cited (Mustafa Aykaç). 

CC BY-NC-ND 4.0 lisansı ile lisanslanmıştır. Licensed under CC BY-NC-ND 4.0 license.  
 

 

 

Atıf  | Cite As  
 

Aykaç, Mustafa. “Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum 
Akāid Risalesindeki İtikādî Perspektif”. Kader 23/2 (Aralık 2025), 595-616. 
https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1779747  

 

 

“ 

” 

mailto:maykac19@gmail.com
http://orcid.org/0000-0003-3126-1070
http://ror.org/015scty35
https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1779747


 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 596 

 

Öz 

Ferhârî bugünkü Pakistan’ın Pencap bölgesindeki Mültan iline bağlı Ferhâr köyünde yaşayan ve 1239/1823 yılında vefat 
eden sûfî karakterli bir din âlimidir. Yaşadığı bölge tasavvufî açıdan oldukça zengin bir muhittir. Vahdet-i vücûtçu bir 
tasavvufî kişiliğe sahip olan Ferhârî’nin itikat alanına dair dört eser yazdığı bilinmektedir. Bu dört eserden Îmân-ı Kâmil 
adlı manzum akāid risalesi kısa ama itikādî konuların hemen hemen hepsine özetle değinen bir risaledir. Bu risale 
ülkemizde pek bilinmemektedir. Urduca kelimelerin de kullanıldığı bir Farsçayla yazılan bu manzum eser, iki yüz doksan 
yedi beyitten oluşmaktadır. Risalenin telif sebebi Hz. Peygamber’in soyundan gelen ve Ferhârî’nin çok sevdiği bir kişinin 
özel isteğidir. Çalışmamızda, müellifin söz konusu risalesinde ele aldığı konular; bilgi ve varlıkla ilgili meseleler, ilâhiyyâtla 
ilgili konular ve sem’iyyâtla ilgili hususlar olmak üzere üç başlık altında incelenmiştir. Ferhârî’nin görüşleri 
değerlendirilirken ondan önce yaşayan diğer manzum akāid risale müellifleri olan Ûşî (ö. 575/1179), Hızır Bey (ö. 
863/1459), Erzurumlu İbrahim Hakkı (ö. 1194/1780) ve Tokatlı İshak Zencânî (ö. 1090/1656)’nin risalelerinden de 
faydalanılmıştır. Ferhârî’nin risalesinde ele aldığı konulardaki kanaatleri incelendiğinde onun Ehl-i sünnet mezhebi 
taraftarı olduğu anlaşılmaktadır. Onun Ehl-i sünnet mezhebini öven kendi ifadeleri de aynı hususu desteklemektedir. 
İmanın tanımı, imanda istisna, nübüvvette cinsiyet gibi meselelerdeki görüşleri onun Ehl-i sünnet içinden de 
Hanefî/Mâtürîdî ekolünü benimsediğini göstermektedir. Bununla beraber müellif te’vil, haberi sıfatlar, Allah’ın 
sıfatlarının zatının aynı mı gayrı mı olduğu, husun-kubuh gibi kelâmın tartışmalı olan meselelerine hiç değinmemektedir. 
Aynı şekilde felsefî kelam dönemi telif metodundan farklı olarak risalesinde bilgi ve varlık bahislerine hiç girmemektedir. 
Bu hususlar Ferhârî’nin kelâm metodundan uzak kalmaya çalıştığını göstermektedir. Buna göre (bu eser bağlamında) 
Ferhârî’nin bir Ebû Hanîfe takipçisi olarak fıkıhçı Hanefîlerden olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Ferhârî’nin 
manzum akāid metnine tasavvufî bakış açısını da yansıttığı görülmektedir. Allah ve sıfatları konusunu ele alırken ilmin 
Allah’la ilgili konularda yetersiz olduğunu, bu amaca ulaşmak için manevî bir rehbere uymanın gerekli olduğunu 
söylemektedir. Aynı şekilde kader meselesini ele alırken kulların fiillerinin oluşumuna değinmekte ve tasavvufî bakış 
açısını izhar etmektedir. Ferhârî kulların fiillerinin vahdet-i vücutçu anlayışa uygun olarak kulların Allah’ın ilmindeki 
a‘yân-ı sâbitelerine göre gerçekleştiğini söylemektedir. Yine Ehl-i beyt sevgisini genişleterek seyyid ve şeriflerin diğer 
insanlardan üstün olduğunu belirtmektedir. Bu hususları onun akāid risalesindeki tasavvufî tezahürler olarak kabul etmek 
mümkündür. 

Anahtar Kelimeler: Kelâm, Hanefîlik, Ferhârî, Manzum akāid risalesi, Hint Alt Kıtası.  

Abstract 

Farhārī was a religious scholar of a Sufi character who lived in the village of Farhār, located in the Multan province of the 
Punjab region in present-day Pakistan, and passed away in 1239/1823. The region where he lived was a considerably rich 
environment from a mystical (Sufi) standpoint. Farhārī, who possessed a Sufi personality adhering to the doctrine of 
Wahdat al-wujūd (Unity of Being), is known to have authored four works on the subject of creed. Among these four works, 
his poetic creedal treatise titled Īmān-i Kāmil is a brief treatise that summarily touches upon almost all matters of faith. 
This treatise is not widely known in our country. Written in Persian with the use of some Urdu words, this poetic work 
consists of two hundred and ninety-seven couplets. The reason for the treatise's composition was a special request from 
a person descended from the Prophet Muhammad, whom Farhārī held in high regard. In our study, the topics addressed 
by the author in this treatise are examined under three headings: epistemological and ontological issues, theological 
issues, and matters related to prophethood. In evaluating Farhārī’s views, the treatises of other authors of poetic creeds 
who lived before him, such as Ūshī (d. 575/1179), Hizir Bey (d. 863/1459), Ishak Zancānī (d. 1090/1656), and Ibrahim Hakkı 
Erzurumī (d. 1194/1780), have also been utilized. Upon examining his convictions on the subjects he discusses in his 
treatise, it is understood that he was a follower of the Ahl al-Sunnah. His own statements praising the Ahl al-Sunnah 
support this same point. His views on issues such as the definition of faith, the exception in faith (istithnā’), and gender in 
prophethood show that within the Ahl al-Sunnah, he adopted the Hanafi/Māturīdī school of thought. Nevertheless, the 
author does not address controversial kalāmic issues such as allegorical interpretation (ta’wīl), the anthropomorphic 
attributes of God (al-ṣifāt al-khabariyya), whether God's attributes are identical to or other than His essence, or the nature 
of good and evil (ḥusn and qubḥ). Similarly, differing from the composition method of the philosophical kalām period, he 
does not delve into discussions of epistemology and ontology in his treatise. These points indicate that Farhārī sought to 
distance himself from the methodology of kalām. Accordingly, (in the context of this work) it would not be incorrect to 
say that Farhārī, as a follower of Abū Ḥanīfa, was among the jurist Ḥanafīs. It is also observed that Farhārī projected his 
Sufi perspective onto his poetic creedal text. When discussing God and His attributes, he states that knowledge is 
insufficient in matters concerning God and that it is necessary to follow a spiritual guide to reach this goal. Likewise, when 
addressing the issue of predestination (qadar), he touches upon the creation of human acts and reveals his Sufi viewpoint. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 597 

 

Farhārī asserts that the actions of servants (humans) occur in accordance with their fixed archetypes (a‘ yān al-thābita) 
within God's knowledge, consistent with the understanding of Wahdat al-wujūd. Furthermore, by extending his love for 
the Ahl al-Bayt, he states that the sayyids and sharifs (descendants of the Prophet) are superior to other people. It is 
possible to regard these aspects as the Sufi manifestations in his creedal treatise.  

Keywords: Kalām, Hanafism, Farhārī, Poetic creedal treatise, The Indian Subcontinent. 

 

Giriş 
İslam düşünce tarihinde akāid metinleri, dinin temel inanç esaslarını hem sistematik hem de özet 
haliyle ortaya koyan eserlerdir. Genellikle halkın kolayca anlayabileceği bir dil ve üslupla yazılan 
akāid metinleri, itikadın formüle edildiği, inanç haritasını çizen yazılı hafızalardır. Aynı konuların 
ele alındığı kelâm kitapları ise itikādî konuların naslardan çıkarılan delillerin yanı sıra aklî 
delillerle, farklı mezheplerin görüşleriyle ayrıntılı olarak ele alındığı, zaman zaman felsefî 
değerlendirmelerin de dâhil edildiği anlaşılması nispeten daha zor eserlerdir.  

İslam'ın ilk dönemlerinde inanç esasları daha çok doğrudan Kur'an ve Sünnet'in ifadeleriyle 
öğrenilirken, zamanla farklı felsefi akımların ve itikādî fırkaların ortaya çıkmasıyla birlikte, inanç 
esaslarını sistemli bir şekilde ortaya koyma ve savunma ihtiyacı hissedilmiştir. İmam-ı Âzam Ebû 
Hanîfe’ye (ö. 150/767) atfedilen el-Fıḳhu’l-ekber gibi ilk dönem mensur akāid metinleri bu ihtiyacın 
ilk ürünlerindendir. Batıl inançların yayılma ihtimali karşısında, bu tür akāid risaleleri birer 
kılavuz işlevi görmüştür. Bununla beraber bu eserler itikadın İslâm içi tartışmalı konularının da 
içeriğe dâhil edildiği, bu sebeple de diğer mezheplere karşı bir duruş gösteren, aynı zamanda 
mezheplerin tarihsel süreçleri hakkında önemli ipuçları barındıran kimlik metinleridir. Hicretin 
II. yüzyılından itibaren yazılmaya başlanan akāid risaleleri halk nezdinde rağbet görmüş, itikādî 
eğitimin her alanında yer bulmuştur. Zamanla otoriter dinî metinler haline gelen akāid risaleleri 
üzerine konuları açıklamak için şerh, hâşiye ve ta‘lîkler yazılmış böylece yeni dinî literatürler 
ortaya çıkmıştır.1 

Sonraki süreçte İslam’ın inanç konularını nesir yerine şiir formunda öğreten didaktik manzum 
akāid metinleri de yazılmaya başlanmıştır. Toplumun her kesimine hitap etme gayesi, âlimleri 
hem çocuklar hem de yetişkinler için farklı seviyelerde manzum akāid metinleri kaleme almaya 
sevk etmiştir. Arapça, Türkçe ve Farsça örnekleri bilinen bu manzum akāid risalelerinin 
yazılmasında temel amaç, iman konularını ezberi kolaylaştıracak ölçü ve kafiyelerle kısa 
beyit/mısralar hâline getirerek hafızalarda kalıcılığı sağlamaktır.2 Bu geleneğin en erken ve en 
meşhur örneklerinden biri, Hanefî-Mâtürîdî geleneğinin temel metinlerinden sayılan Sirâceddin 
Ali b. Osman el-Ûşî'nin (ö. 575/1179) Ḳaṣîdetü'l-emâlî (diğer adıyla Bed'ü'l-emâlî) adlı eseridir. Bu 
kaside, Ehl-i sünnet akāidini Muʻtezile gibi fırkaların görüşlerine karşı savunmak amacıyla 
yazılmış ve yüzyıllar boyunca medreselerde ezberletilerek okutulmuştur. Eğitimde ezber 
metodunun sıkça kullanıldığı Osmanlı döneminde ise bu gelenek zirveye ulaşmıştır. Hızır Bey (ö. 
863/1459)’in el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye’si bu dönemin en önemli manzum akāid risalesi olmuş, üzerine 

 
1  Akāid metinleri hakkında ayrıntılı bilgi için bk: Murat Akın, “Mâtürîdî Ekolünde Akāid Metni Yazma Geleneği ve 

Önemli Bazı Akāid Metinleri”, Hikmet Yurdu 11/22 (Şubat 2018), 128-132; Hilmi Karaağaç, “Osmanlı’dan Bugüne 
Manzûm Akāid Risaleleri”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 14/28 (2016), 99-118. 

2  Ahmet Saim Kılavuz, “Akaid”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1989), 2/216. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 598 

 

yazılan şerhlerle Hanefî-Mâtürîdî karakterli önemli bir literatür oluşmuştur.3 Bu eserler, sadece 
birer inanç metni olmanın ötesinde, aynı zamanda dönemin edebi zevkini ve eğitim anlayışını da 
yansıtan belgelerin nadide örnekleri olarak da kabul edilmiştir.  

Halk tabanında itikādî bilinci güçlendirmek, eğitim, davet ve irşat amacıyla yazılan manzum akāid 
risalelerinde uzun konuları işlemeye uygun olan mesnevî ve kaside nazım şekilleri kullanılmıştır. 
Kullanılan metin dili ise hitap ettiği kitleye göre değişiklik arz edebilmektedir. İtikādî konuları 
beş-on sayfaya sıkıştırmaya çalışan bu eserlerin menfi yönlerinin ise ahenk kaygısının bazen 
önemli ayrıntıları törpüleyebilmesi, şerhsiz okunduğunda yeterli alt yapısı olmayanların zihninde 
soru işaretleri bırakması olduğu söylenebilir. 

Manzum akāid metinlerinin bir örneği de Hint alt kıtasında Abdülazîz Ferhârî (ö. 1239/1823) 
tarafından yazılan Îmân-ı Kâmil isimli risaledir. Ülkemizde pek bilinmediğini düşündüğümüz 
Ferhârî’nin bu kısa risalesi ilgili dönemdeki Hint alt kıtası Müslümanlarının itikādî perspektifini 
yansıtması bakımından önemli bir eserdir. Bu sebeple çalışmamızda itikādî konuların bu risalede 
ele alınış tarzından hareketle müellifin ve yaşadığı bölgenin inanç telakkisi hakkında 
değerlendirmeler yapılacaktır.  

1. Ferhârî ve Akāid Risalesi 
Tam adı Abdülazîz b. Ahmed b. el-Hâmid el-Kureşî el-Ferhârî el-Mültânî olan Ferhârî’nin hayatı 
hakkındaki bilgiler sınırlıdır. Müellif ülkemizde Ferhârî isimlendirmesi ile bilinmekte olup, yurt 
dışında Ferhârevî, Feryaharî, Pirhârvî, Berhârevî şeklinde farklı isimlerle tanınmaktadır.4 
Ferhârî’nin köyü olan Ferhâr onun yaşadığı dönemde Mültan şehrine bağlıydı. Mültan bugünkü 
Pencap eyaletinin medrese ve türbeleri ile meşhûr bir şehridir.5 

Ferhârî, ilk eğitimini babasından alarak Kur’ân’ı ezberlemiş, babasının ölümünden sonra da Hâfız 
Muhammed Cemâl el-Mültânî’ye öğrenci olarak, uzunca bir süre onun yanında kalmıştır. İlmî 
vukûfiyeti sebebiyle halk katında saygıdeğer bir ilim adamı haline gelen Ferhârî, sûfî bir kişiliğe 
sahip olup, Çistiyye6 tarikatına mensup, vahdet-i vücûd anlayışını benimseyen bir din âlimidir. 
Döneminin saygı gören âlimlerinden olsa da farklı âlimlerle sürtüşmeler de yaşamış, bu âlimlerle 
arasında düzenlenen münazaralardan başarıyla çıkmıştır.7 

Ferhârî’nin adını duyuran eseri Şerḥu’l-‘aḳā’id literatürüne dair yazdığı en-Nibrâs’tır. Merâmu’l-
kelâm fi ‘ilmi’l-kelâm, en-Nâhiye ʿan ṭaʻni emîri’l-mü’minîn Mu‘âviye, Îmân-ı Kâmil onun kelâm ilmine 

 
3  Karaağaç, “Osmanlı’dan Bugüne Manzûm Akāid Risaleleri”, 103. 
4  Mustafa Lemsi - Mustafa Aykaç, “Şerhu’l-Akā’id Şârihi Ferhârî’ye Göre Kelâm Sıfatı”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 

25/1 (2025), 235-238. 
5  Vikipedi: Özgür Ansiklopedi, “Multan” (Erişim 19 Ağustos 2025). 
6  Muînüddin Hasan el-Çiştî’ye (ö. 633/1236) nispet edilen Hindistan’ın ilk ve en büyük tarikatıdır. Tarikatının fikrî 

yapısının esası vahdet-i vücûd kavramıdır.  Hint müslümanlarının mânevî hayatında büyük rolü olan tarikat, XII. 
yüzyılın sonunda Ecmîr’de tekkesini kuran Muînüddin Hasan el-Çiştî tarafından sistemleştirilmiş, daha sonra bütün 
Hint yarımadasına yayılmıştır. Çiştîler, kişinin Allah’tan uzaklaşmasına yol açabileceği kaygısıyla özel mülkiyeti hor 
görür ve insana cazip gelen maddî şeylere rağbet etmezler. Şiddetten uzak durmaya ve dostluğa büyük önem verir, 
öç almayı hayvanlar dünyasının kanunu olarak görür, çekişme ve tefrikadan uzak sağlıklı bir toplum düzeni için 
çalışırlar. Prensip olarak tarikat mensuplarının devletle temasına hiçbir şekilde izin verilmemiştir. Ayrıntılı bilgi 
için bk. Khaliq Ahmad Nizami, “Çiştiyye”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 
8/343-346. 

7  Muhammed Şefkatullah, es-Selsebîl fî tefsîri’t-tenzîl (Lahore: University Of The Punjap, Doktora Tezi, 1970), 34-36, 82. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 599 

 

dair yazdığı diğer eserleridir. Tefsir alanında yazdığı es-Ṣamṣâm, es-Selsebîl fî tefsîri’t-tenzîl; hadis 
alanında yazdığı Kevse̱ru’n-nebî fî uṣûli’l-ḥadîs̱; belağat alanında yazdığı Niʻme-‘l-vecîz fî iʻcâzi’l-Ḳur’ân-
i’l-‘azîz onun İslâmî ilimlere dair yazdığı eserleridir.8 Müellifin tıp ve astronomi gibi pozitif ilimlere 
dair eserleri de vardır. Döneminin etkili âlimlerinden olan Ferhârî, vefatından sonra da 
değerinden bir şey kaybetmemiştir. Onu ve görüşlerini günümüzde de tanıtmaya ve yaymaya 
çalışan bir ilmî oluşumun mevcudiyeti halk katında hâlâ etkili bir kişiliğinin olduğunu 
göstermektedir. Bu ilmî oluşum hem müellife ait eserlerin hem de onun hakkında yapılan 
çalışmaların toplanması, tasnif edilerek araştırmacılara ulaştırılması için faaliyet göstermektedir. 
(Bu oluşumun amblemi için bk. EK: 1) 

Ferhârî’nin manzum akāid risalesi olan Îmân-ı Kâmil Urduca kelimeleri de içeren bir Farsça ile 
yazılmış olup, 297 beyitten oluşmaktadır.9 Risale Hz. Peygamber’in soyundan gelen ve müellifin 
kendisini çok sevdiğini söylediği bir kişinin talebi üzerine; müellifin diktesi, bu kişinin yazması 
şeklinde günlük yaklaşık yüz on beyit yazılmak suretiyle üç gün içinde tamamlanmıştır.10 Risale 
yirmi beş sayfa olup araştırmalarımızda Mektebetü’l-Fârûkiyye yayınevi tarafından Mültân’da 
tarihsiz olarak basıldığı bilgisine11 ulaşsak da bu nüshaya ulaşamadık. Eser müellifin kelâma dair 
diğer eseri olan Merâmu'l-kelâm fî ‘aḳāidi'l-İslâm isimli eserinin sonuna eklenmiş olarak da iki kez 
basılmıştır. Bunların ilki, çevrimiçi ortamda künye bilgileri bulunmayan ve bazı sayfalarında silik 
yerler bulunan bir nüshasıdır ki bu nüshaya internet ortamında ulaşmak mümkündür.12 İkincisi 
ise eserin Mektebetü İmdâdiyye tarafından Mültân’da yapılan baskısıdır. Biz çalışmamızda bu 
eseri temel aldık. Eser besmele, hamdele ve salvele ile başlamakta, devamında kelâmın ana 
konularının çoğuna temas etmektedir. Eserde değinilen konular ise kısaca şöyle özetlenebilir: 

• Besmele, hamdele, salvele ve kitabın telif edilme sebebi konulu başlangıç 

• Allah’ın varlığı ve sıfatları  

• Kelam-ı nefsî ve kelam-ı lafzî 

• Ru’yetullah  

• Allah'ın mahiyetinin bilinemeyeceği 

• Peygamberlerin ismet sıfatı 

• İsrâ ve miraç  

• Hz. Peygamber'in atalarının imanı 

• Nübüvvette cinsiyet 

• Melekler ve özellikleri  

• Olağanüstü haller 

• Sahabe hakkındaki değerlendirmeler 

 
8  Lemsi - Aykaç, “Şerhu’l-Akā’id Şârihi Ferhârî’ye Göre Kelâm Sıfatı”, 238. 
9  Farsçadan tercümedeki yardımlarından dolayı Roohulemin Hakimi’ye teşekkür ederim. 
10  Abdülazîz b. Ahmed el-Ferhârî, Îmân-ı Kâmil (Mültan: Mektebetü İmdâdiyye, ts.), 1-2. 
11  Şefkatullah, es-Selsebîl fî tefsîri’t-tenzîl, 90. 
12  Bu nüshaya ulaşmak için bk. İnternet Archieve, “Files for Maram_ul_kalam” (Erişim 01 Kasım 2025) 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 600 

 

• Ehl-i beyt sevgisi 

• İmanla ilgili konular  

• Küfür gerektiren haller 

• Cehennemin ebediliği 

• Cinlerin hakikati 

• Peygamberlerin evliyalardan üstünlüğü 

• Tövbe 

• Ecelin tek olması 

• Yezid’in lanetlenmesi 

• Mest üzerine mesh 

• Günahkâr veya müttakî arkasında namaz 

• İnsan fiilleri ve cebir  

• Astroloji ve ilaçların etkisi 

2. Risalenin Tahlili 
2.1. Bilgi ve Varlıkla İlgili Konular 

Ferhârî’nin yaşadığı dönem kelâm ilmi açısından felsefî kelam döneminin yaşandığı bir dönemdir. 
Bu dönemde itikat alanında yazılan eserler genellikle bilgi ve varlık, ilâhiyyât ve Sem‘iyyât 
şeklinde üç temel bölüm içermektedir. Manzum akāid risalesine besmele, hamdele, salvele ile 
başlayan müellif devamında risalesini telif etme sebebi ile telif şekli hakkında bilgiler 
vermektedir. Risalede bilgi ve varlık konularıyla ilgili herhangi bir açıklamaya girilmeden konuya 
doğrudan Allah’ın varlığı ve sıfatları bahsiyle başlanmaktadır. Bu konuda felsefî kelam dönemi 
içinde müelliften önce Hanefî gelenek içinde yazılan manzum veya manzum olmayan akāid 
risalelerine bakıldığında farklı uygulamalar görülmektedir. Mensur akāid metni müelliflerinden 
Ömer en-Nesefî (ö. 537/1142) akāid metninde bilgi kaynakları, varlığın gerçekliğinin olup 
olmadığı, cevher, araz gibi konuları ele almaktadır.13 Hasan Kâfî Akhisârî (ö. 1024/1615) ise bilgi 
bahsine hiç girmemekte ama cevher, araz, vücûb, mümteni’, mümkin gibi kavramlara 
değinmektedir.14 Manzum akāid müellifleri Ûşî, Hızır Bey, Erzurumlu İbrahim Hakkı (ö. 1194/1780) 
ve Tokatlı İshak Zencânî (ö. 1090/1656) ise risalelerinin başında bilgi veya varlık konularına 
girmeksizin Allah’ın varlığı konusunda Allah’ın cevher, araz, cisim olmadığını, hareket, intikal gibi 
arazlardan uzak olduğunu söylemekte, bu suretle konuya kısmen temas etmektedirler.15 Ferhârî 

 
13  Ebü’l-Hafs Necmeddin Ömer en-Nesefî, “Metnü’l-‘aḳāid”, Akāid Risaleleri, çev. Ali Nar (İstanbul: Beyan Yayınları, 

1998), 133-134. 
14  Samer Alamaireh, Hasan Kâfî Akhisarî el-Bosnevî’nin “Ravzâtu’l- Cennât fî Usûli’l- İtikâdât” Adlı Eseri (Tahkik ve Tahlil) 

(İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 81. 
15  Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî, “Ḳaṣîdetü’l-emâlî”, Akāid Risaleleri, çev. Ali Nar (İstanbul: Beyan Yayınları, 1998), 143; 

Hızır Bey, “el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye”, Akāid Risaleleri, çev. Ali Nar (İstanbul: Beyan Yayınları, 1998), 171; İbrahim Hakkı 
Erzurûmî, “Akaid-i Din-i İslâm”, Akāid Risaleleri, çev. Ali Nar (İstanbul: Beyan Yayınları, 1998), 242; Bayram Özfırat, 
“Tokatlı İshâk Efendi ve Nažmu’l-Le’âlî Adlı Mesnevisi”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 15 (2015), 351. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 601 

 

ise bilgi ve varlık bahislerine hiç değinmemekle birlikte Allah’ın varlığı ve sıfatları konusu gibi 
varlık bahsiyle alakalı mevzularda dahi bu konulara hiç girmemekte, mezkûr kavramları eserinde 
hiç zikretmemektedir. Onun eserindeki bu tavır ilk Hanefî akîde metinleri olan Ebû Hanîfe ve 
Tahâvî’nin risalelerini hatırlatmaktadır. 

2.2. İlâhiyyâtla İlgili Konular  

Ferhârî’nin manzum eserinde ele alınan ilk itikādî konu Allah’ın varlığı konusudur. 

“Bütün akıl ve izan sahiplerine aşikârdır ki, 
Bu görünen sanat, bir Sanatkârın varlığını fısıldar. 

Hiç nakkaşı olmadan doğmuş bir nakış görülmüş müdür? 
Ya ressamsız bir resme kim şahit olmuştur? 

Öyleyse nasıl denir ki bu mülk, bu felek, 
Bir Sanatkâr olmadan, bir Yaratıcı olmadan var olmuştur?”16 

beyitleriyle eserine başlayan Ferhârî’nin Allah’ın varlığını ispat konusunda gaye ve nizam delilini 
kullandığı görülmektedir. Allah’ı tenzih eden cümlelerinin peşinden de Allah’ın sıfatları konusuna 
girmektedir. Bu şiir, gaye ve nizam deliliyle beraber Allah’ın varlığına işaret eden, klasik kelâm 
geleneğinde özellikle hudûs (sonradan olma) ve inâyet (düzen ve amaç) delillerinin izlerini 
taşımaktadır. 

Ferhârî’nin Allah’ın sıfatlarını hayat, ilim, irade, kudret, semi, basar, kelam ve fiil şeklinde 
sayarkan tekvin sıfatını zikretmemesi dikkat çekmektedir. O tekvin yerine “fiil” sıfatını 
kullanmaktadır. Bu sıfat tasnifi Ebû Hanîfe’nin el-Fıḳhu'l-ekber’deki tasnifiyle aynıdır. Ebû 
Hanîfe’nin Vaṣiyye’sinde kulların fiillerinden bahsederken faziletli amellerin Allah’ın tahlîki ile 
yani tekvîni ile yaratıldığına dair ifadelerinden17 hareketle Mâtürîdîlerdeki tekvin sıfatının 
Allah’ın zâtı ile kâim ezelî bir sıfat olduğuna dair düşüncenin ilk izlerinin Ebû Hanîfe’de bulunduğu 
söylense18 de o, tekvini diğer sıfatlarla beraber ismini vererek müstakil bir sıfat olarak 
zikretmemektedir. Tarihi süreçte tekvin sıfatı meselesi Mâtürîdî kelam geleneği kimliğini 
yansıtan en önemli konulardan biri olmuş, Eşʻarîlerle yaşanan sıfat tartışmalarının odağını 
oluşturmuştur. 19. yüzyılda yaşamış bir âlim olarak Ferhârî’nin, Mâtürîdî gelenekte kendisinden 
önce oluşan kelâmî külliyatta tekvin sıfatına özellikle vurgu yapılmasına rağmen19 tekvini net 
şekilde Allah’ın sıfatları arasında zikretmemesi onun Mâtürîdî kimliğinin zayıflığını göstermesi 

 
16  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 4. 
17  Nu’mân b. Sâbit Ebû Hanîfe, “Vaṣiyyetü Ebî Ḥanîfe”, Ebû Hanîfe'nin Beş Eseri, çev. Mustafa Öz (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 2016), 88. (Bu eserden yapılan tüm referanslarda sayfa numaralı eserin Arapça 
kısmındandır.) 

18  Ebü’l-Muîn en-Nesefî tekvin sıfatını ilk kabul edenlerin Ebû Hanîfe ve Tahâvî olduğunu söylemektedir: Ebü’l-Muîn 
Meymûn b. Muhammed en-Nesefî, Tebṣıratu’l-edille fî uṣûli’d-dîn, thk. Muhammed el-Enver Hâmid Îsâ (Kahire: el-
Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, el-Cezîretü li’n-Neşr ve’t-Tevz’i’, 2011), 71. 

19  Nesefî, Tebṣıratu’l-edille, 1/69-74; Nûreddîn Ahmed b. Mahmûd b. Ebî Bekr es-Sâbûnî, Kitâbü’l-Bidâye mine’l-kifâye fî’l-
hidâye fî uṣûli’d-dîn, thk. Fethullah Huleyf (İskenderiyye: Dârü’l-Marife, 1969), 67-73; Nesefî, “Metnü’l-‘aḳāid”, 134; 
Hızır Bey, “el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye”, 172; Ramazan b. Muhammed, Şerḥu Ramaẓan Efendî ’alâ Şerḥi’l-‘aḳāid. (İstanbul: 
Şirket-i Sâhide-i Osmâniyye, 1320), 152; Mustafa Aykaç, “Osmanlı Kelâmında Mâtürîdîlik Vurgusu: Şerḥu’l-‘Aḳāid 
Haşiyelerindeki Tekvin Tartışmaları Bağlamında Bir İnceleme”, Kader 18/1 (Haziran 2020), 1-30. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 602 

 

bakımından önemlidir. Diğer taraftan sıfatların zâtın aynı mı gayrı mı olduğu konusuna da hiç 
değinmemektedir.   

Haberî sıfatlar konusunda ise sadece istivâ sıfatına değinmektedir. Ancak konuyu kısa tutmakta, 
Allah’ın arşın ve yeryüzünün ne üstünde ne de altında olduğunu, yön ve mekândan münezzeh 
olduğunu söylemekle yetinmektedir.20 Diğer haberî sıfatlara dair anlayışını ortaya koymamakta, 
Ehl-i sünnet veya Muʻtezile kelamcılarının tersine te’vil meselesine hiç girmemektedir. Bu durum 
da onun Mâtürîdî kelamcılarına nispetle Ebû Hanîfe’nin ve Selef’in te’vile karşı olan haberî sıfat 
telakkisine daha yakın durduğunu göstermektedir.  

Ferhârî’ye göre Allah’ın isimleri tevkîfîdir, vahye dayanır. İsm-i aʻzam yani Allah’ın en yüce 
isminin hangisi olduğu ise müphemdir. Bazılarının “Hayy” ve “Kayyûm” isimlerini Allah’ın en 
yüce isimleri olduğunu söylediklerini ifade eden müellif, kalp huzuruyla edilen bir duada Allah’ın 
her isminin ism-i aʻzam olacağını belirtmektedir.21 Kur’an’ın yaratılmışlığı meselesine de kısaca 
değinen müellif Hanefî geleneğe uygun olarak nefsî kelâm ve lafzî kelâm ayrımını kabul 
etmektedir. Ru’yetullah’ın kitap, sünnet ve icma ile sabit olduğunu söyleyen müellif, ahiretteki 
ru’yet için farklı bir bakış açısı sunmaktadır. Diğer Hanefî akāid metinlerinde Mü’minlerin Allah’ı 
görebileceği ifade edilirken22 Ferhârî, Mü’min olsun kâfir olsun herkesin Allah’ı görebileceğini 
söylemektedir. Ona göre Müminler Allah’ı cemal sıfatlarıyla görürken, kâfirler O’nu azamet ve 
kahır sıfatlarıyla göreceklerdir. Allah’ın mahiyetinin bilinemeyeceğini, ilmin O’nu bilmekte âciz 
kaldığını da sözlerine ekleyen Ferhârî, menzile ermek için manevî bir rehbere uymak gerektiğini 
belirtmektedir.23 

2.3. Sem‘iyyâtla İlgili Konular 

Ferhârî’ye göre Allah keremi sebebiyle insanlara peygamber göndermiştir. Peygamberlerden hem 
peygamberlikten önce hem de sonra küfür sadır olmaz. Allah'ın lütfuyla hepsi sehven veya kasten 
büyük günah işlemekten uzaktır. Peygamberlikten önce ve sonra ondan küçük günahın sudûru ise 
mümkündür. Son peygamber olan Hz. Ahmed Muhammed’in dini tüm şeriatları nesh etmiştir. 
Mesih gökten indiği zaman da onun şeriatına tabi olacak ve onun getirdiği hükümlerle amel 
edecektir. Hz. Muhammed'in miracı, Mescid-i Haram'dan başlar. Mescid-i Aksa’ya kadar olan 
kısmı Kur’an’da sabittir. Oradan sonra semaya ve arşa yükselmesine dair haber ise hadisler yoluyla 
bize gelmiştir. Miracın Kur’an’la sabit olan kısmını inkâr eden kâfir, hadisle sabit olan kısmını 
inkâr eden ise kâfir değil, fâcir olur.24 

Müellif kulların efdaliyyeti meselesini de ele almakta, bu konudaki kanaatini şu satırlarla ifade 
etmektedir: 

“Peygamberler, meleklerin seçkinlerinden dahi üstündür; 
Onların rütbesi gökleri bile aşmıştır. 

 
20  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 5. 
21  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 6. 
22  Ûşî, “Ḳaṣîdetü’l-emâlî”, 144; Hızır Bey, “el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye”, 173; İbrahim Hakkı Erzurûmî, “Akaid-i Din-i İslâm”, 

245. 
23  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 7. 
24  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 8. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 603 

 

Ey takva sahibi! Meleklerin seçkin olanları ve nebiler; 
Sıradan insanlardan daha hayırlıdır. 

İnsanlardan olan âbidler ve zâhidler ise 
Bil ki onların tamamı, sıradan meleklerden daha hayırlıdır.”25 

Ferhârî nübüvvet konusu ile ilgili olarak Ehl-i sünnet’in iki ekolü arasındaki tartışmalı konulardan 
nübüvvette cinsiyet meselesine de değinmektedir. O, Hanefî/Mâtürîdîler gibi26 nübüvvetin 
erkeklere has olduğunu kabul etmektedir. Ona göre hiçbir peygamber kadınlardan veya 
kölelerden seçilmemiştir. Kadınlar dünyaya ancak keşif ehli velîler olarak gelebilirler. Kur’an’da 
zikredilen bazı kadınların peygamber olabileceğine dair Eşʻarîlerin kanaatini ele alan Ferhârî, 
Firavun'un karısı Âsiye’nin, Hz. Musa'nın annesinin ve Hz. Meryem'’in peygamber değil, Allah’ın 
kadın velî kulları olduğunu söylemektedir.27 

Ferhârî’nin Hanefîler arasında önemli bir tartışma konusu olan Hz. Peygamber’in anne ve 
babasının imanı ve ahiretteki durumu meselesine de değindiği görülmektedir. Ebû Hanîfe’nin el-
Fıḳhu'l-ekber’inin bir rivayeti hariç mensûr veya manzûm akāid metinlerinde bu konuya hiç 
değinilmemiştir. Meselenin Ebû Hanîfe’ye nispet edilen en önemli eser olan el-Fıḳhu'l-ekber’de 
zikredilmesi, konunun çoğunlukla bu eser etrafında28 tartışılmasına sebep olmuştur.29 el-Fıḳhu'l-
ekber üzerine yazılan şerhlerde hararetle tartışılan bu mesele üzerine müstakil risaleler de 
yazılmış ve tarihi süreçte ebeveyn-i resûl literatürü oluşmuştur. Konu ile ilgili olarak âlimlerin 
hepsi ebeveyn-i resûlün fetret ehli olduklarını kabul etmekle beraber, fetret ehlinin imanla 
sorumlu olup olmadıkları hususunda ihtilaf ettiler. Mükellef olduklarını savunanların bir kısmı 
ebeveyn-i resûlün küfür üzere öldüklerini, bir kısmı da küfür üzerine öldükten sonra diriltilip 
iman ettikten sonra tekrar vefat ettiklerini iddia etmişlerdir. Bu tartışma konusunun Ebû 
Hanîfe’den sonraki en önemli ismi Ali el-Kārî (ö. 1014/1605)’dir. Ali el-Kārî el-Fıḳhu'l-ekber’e yazdığı 
şerhinde Hz. Peygamber’in ebeveyninin küfür üzere öldüğünü savunmuş,30 konuyla ilgili Edilletü’l-
mu‘teḳadi Ebî Ḥanîfe’l-a‘ẓam fî ebeveyi’r-rasûl isimli müstakil bir eser daha yazarak görüşlerini 
ayrıntılı olarak ortaya koymuş, Celâleddin es-Suyûtî’nin (ö. 911/1505) aleyhteki iddialarına cevap 
vermiştir.31 Yine ölümüne yakın telif ettiği Şerḥu’ş-Şifâ isimli eserinde de aynı kanaatinde ısrar 
etmiştir.32 Ali el-Kārî’nin konu ile ilgili görüşleri ve telif ettiği eserler diğer Hanefî âlimler 
tarafından Hz. Peygamber’e ve ailesine saygısızlık olarak addedilmiş, şiddetle eleştirilmiş, 

 
25  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 9. 
26  Sâbûnî, Kitâbü’l-Bidâye, 87; Ûşî, “Ḳaṣîdetü’l-emâlî”, 145. 
27  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 9-10. 
28  Ebeveyn-i resul meselesi etrafındaki tartışmalar sırf el-Fıḳhu'l-ekber’in bir nüshasında geçmesi sebebiyle ortaya 

çıkmış olmamakla beraber özellikle Osmanlılar döneminde müstakil risalelere konu olmasının sebebinin el-Fıḳhu'l-
ekber’de geçiyor olması ve Hanefi kimlikli ulemanın bu ifadeyi anlamlandırma çabası olduğu söylenebilir. 

29  Ayrıntı için bk: Mustafa Akçay, “Hz. Peygamber’in Anne ve Babasının (Ebeveyn-i Resûl) Dinî Konumuna Dair Ebû 
Hanîfe’ye Atfedilen Görüş Etrafındaki Tartışmalar”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2009), 11-24. 

30  Ali el-Kārî, Şerḥu Fıḳhi’l-ekber (İstanbul: Nuruosmaniye Yazma Eser Kütüphanesi Müdürlüğü, Nuruosmaniyye, 2185), 
77a; Ali el-Kārî, Şerḥu’l-Fıḳhi’l-ekber, thk. Mervân Muhammed eş-Şa’âr (Şam: Darü’n-Nefâis, 2009), 220-222. 

31  Ali el-Kārî, Edilletü mu‘teḳadi Ebî Ḥanîfe el-a‘ẓam fî ebeveyi’r-resûl, thk. Meşhûr b. Hasan b. Selmân (Medinetü’l-
Münevvere: Mektebetü’l-Gurebâi’l-Eseriyye, 1993), 62. 

32  Ali el-Kārî, Şerḥu’ş-Şifâ bi ta‘rîfi ḥuḳūḳi’l-Muṣṭafâ (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Serez, 00399), 228b; Ali el-Kārî, 
Şerḥu’ş-Şifâ (İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1285), 1/344. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 604 

 

vefatından sonra ise bu rahatsızlık onun eserlerinin tahrif edilmesi ile kendini göstermiştir.33 
Dindeki bir aşırılık ve bid’at olarak gördüğü vahdet-i vücûd anlayışını şiddetle reddetmesi 
sebebiyle Ali el-Kārî’yi en şiddetli eleştirenler arasında vahdet-i vücûdçu Hanefî sûfîler 
bulunmaktadır.  

Bu açıklamalar, Ferhârî’nin bu risalesinde yer alan “Her ne kadar mürtedin biri bunu inkâr etse 
de, Peygamber'in ataları İslam ehli idiler”34 mealindeki beyti anlamlı kılmaktadır. Zira Ali el-
Kārî’nin bu konu hakkındaki görüşlerinden rahatsız olanlardan biri de Ferhârî’dir. Ferhârî konu 
hakkındaki görüşlerinden dolayı Ali el-Kārî’yi mürted olmakla itham etmektedir. Ona göre Hz. 
Peygamber’in annesi de babası da Hz. İbrahim’in dini üzerindeydi yani hanifti. Onların küfür üzere 
ölüp Allah tarafından tekrar diriltilip iman etmelerinden sonra tekrar öldüklerine dair kıssa ise 
Ferhârî’ye göre zayıf ve sorunludur. Ferhârî’ye göre din âlimlerinin önde gelenlerinden biri olan 
Suyûtî, bu konuda altı tane risale yazmış, bu risalelerde doğru ve isabetli deliller getirmiş ve (Ali 
el-Kārî tarafından) ortaya atılan şüphelere doğru cevaplar vermiştir.35 

Ferhârî’nin ebeveyn-i resûlün küfür üzere öldüğünü söyleyenleri mürted olarak nitelemesi 
muhakkik âlimler katında kabul edilebilecek bir şey değildir. Çünkü hakkında hem sübût hem de 
manaya delalet açısından kesin nas bulunmayan bir konu hakkında beyan edilen herhangi bir 
görüş küfrü gerektirmez. Ferhârî’nin kendisine imam olarak kabul ettiği Ebû Hanîfe de el-Fıḳhu'l-
ekber’inde “Bir Müslümanı, helâl saymaması şartıyla, büyük günahlardan birini işlemesi ile kâfir 
saymayız. Böyle bir kimseden iman (mü’min) ismini kaldırmayız”36 demektedir. Ehl-i sünnet Ehl-
i kıblenin tekfir edilemeyeceğini temel bir prensip olarak benimsemiş, tekfir konusunda bazı 
ilkeler koymuştur.37 Buna göre hem Ehl-i sünnet olduğunu hem de Ebû Hanîfe’yi takip ettiğini 
söyleyen Ferhârî’nin kelâm metodolojisini de çiğneyerek duygusal davrandığını, Ali el-Kārî ve 
onun gibi düşünenler hakkında hatalı hüküm verdiğini söylemek mümkündür.  

Ferhârî’nin Ebeveyn-i resûl konusundaki tavrının benzerini Ehl-i beyt hakkında da sürdürdüğü 
görülmektedir. Ferhârî, Hz. Peygamber’in ashabını ve Ehl-i beyt’ini sevmenin imandan olduğunu, 
onlara düşmanlığın ise küfür olduğunu söylemektedir. Ona göre Hz. Peygamber’in Ehl-i beyt’ini 
her seven Rafızi ve Şiî değildir. Bir kişi “Ben Haydar'ın (Hz. Ali’nin) soyundanım” derse de o kişiye 
kalpten ve candan hürmet etmek gerekir. Bir seyyidin önünde kendini küçük görmeyen bir 
zümrenin varlığını haber veren Ferhârî, bunların cahillikleri sebebiyle kendilerine “âlim” 
dediklerini ve kendilerini o seyyidden daha yüce saydıklarını söylemekte, seyyid ve şeriflere 
saygısızlık yaptıklarını düşünerek o zümreyi üstü kapalı olarak eleştirmektedir.38 Hz. 
Peygamber’in Ehl-i beyt’ini sevmek Ehl-i sünnet tarafından da tavsiye edilen bir husustur. Ancak 
Ehl-i sünnet bu konuyu bir iman esası olarak belirlememiştir. Ferhârî ise konuyu imanın kendisi 

 
33  Eserlerde yapılan tahrifler için bk. Mustafa Aykaç, “Bir Tahrife Dair Tespitler: Ali el-Kārî’nin (ö. 1014/1605) Şerḥu’l-

Fıḳhi’l-ekber’indeki Ebeveyn-i Resûl Bahsi Özelinde Bir Çalışma”, Kader 23/1 (Haziran 2025), 23-48; Mustafa Aykaç, 
“Bir Tahrifin Anatomisi: Ali el-Karî (ö. 1014/1605) Sifâ Serhi’nde Ebeveyn-i Resûl Hakkındaki Görüsünden Vazgeçti 
mi?”, Hitit İlahiyat Dergisi 24/1 (2025), 381-397. 

34  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 10. 
35  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 9. 
36  Ebû Hanîfe, “el-Fıḳhu’l-ekber”, 73. 
37  Recep Ardoğan, “Ehl-i Sünnet Kelamında (Eş’ariyye ve Mâturîdiyye) Tekfirde Sınırlar -İman-Küfr Sınırını 

Belirlemede Başlıca İlkeler-”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 25 (2015), 315-342. 
38  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 13. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 605 

 

olarak takdim etmektedir. Müellifin bu kanaatinin ebeveyn-i resûl hakkındaki kanaati gibi aynı 
gerekçelerle hatalı olduğunu belirtmeliyiz. Diğer taraftan onun bu akāid metnini Farsça olarak 
yazması ve bu metnin Şiî coğrafyada da okunabilecek olmasının veya risaleyi Hz. Peygamber’in 
soyundan birinin talebi üzerine yazmasının onun böyle bir dil kullanmasına sebep olabileceği 
düşünülebilir. Bununla beraber konunun bu jargonla ifade edilmesinin Ehl-i sünnet’in akāid 
metinlerinde rastlanmayan bir durum olduğunu belirtmeliyiz. 

Ferhârî’ye göre insanlığın en hayırlısı Hz. Peygamber’in ümmetidir. Onların arasından da Aşere-i 
Mübeşşere (Cennet'le müjdelenen on sahabe) daha faziletlidir. Onlardan sonra halifelik yapan 
dört kâmil sahabe gelir. Bunlar Hz. Ebubekir, Hz. Ömer, Hz. Osman, Hz. Ali’dir. Hem bu isimleri 
hem de tüm sahabeyi iyilikten başka bir şeyle anmamak, onlara dil uzatılmamak gerekir. 
Sahabenin fazileti Hz. Peygamber tarafından bildirilmiş, güvenilir hadis kaynaklarında da bu 
durum nakledilmiştir. Hz. Peygamber’den sonra saltanat ve makam için yaşanan tartışmalar ve 
devam eden süreçte yapılan savaşlar bir içtihat meselesidir. Ona göre sahabe müçtehittir ve 
müçtehid görüşünde isabet etse de etmese de her halükarda sevap kazanır. Dolayısıyla savaş 
içtihat meselesi olduğundan her iki taraf da sevap kazanmıştır. Yani bu savaşlarda ölen de öldüren 
de cennettedir. Bu konuda en doğru olan yol, sahabe arasında yaşanan bu olayları hiç 
konuşmamak, tüm sahabeyi hayırla anmaktır.39 Ferhârî’nin sahabe hakkındaki bu kanaatleri Ehl-
i sünnet’in sahabe hakkındaki genel kabulüdür. Ehl-i sünnet âlimleri kendi mezheplerinin 
karakteristiğini Hz. Peygamber’in ve sahabenin dini anlayış ve yaşama biçimi olarak 
belirlemektedir. Bu sebeple Ehl-i sünnet, İslam’ın en kabul gören anlayışını temsil eden sahabenin 
Hz. Muhammed’in öğretilerini doğrudan duyup yaşayan ilk nesil Müslümanlar olması nedeniyle 
onlara büyük bir önem atfeder.40 Diğer taratan sahabe hakkında konuşmak bu konuda yaşanan 
tartışmaları yeniden açmak, yeni tartışmalara ve ayrılıklara sebep olacaktır. Bu sebeple Ehl-i 
sünnet âlimlerinin yazdığı akāide dair eserlerin hepsinde bu konu Ferhârî’nin ele aldığı şekliyle 
sahabe arasında herhangi bir eleştiride bulunulmadan dile getirilmiştir. 

Ferhârî’nin bu bağlamda ele aldığı konulardan biri de Yezid’in lanetlenmesi konusudur. Yezid’e 
lanet edilip edilmemesi hususunda temel kıstas Ebû Şekûr es-Sâlimî (ö. 460/1068’den sonra) 
tarafından 

 “En doğrusu, ‘Eğer Yezid Hz. Hüseyin’in öldürülmesini emretmiş veya bunu câiz görmüş veyahut da Ehl-i 
beyte lanet etmeyi tasvip ettiyse, Yezid’e lanet edilmesi câizdir. Eğer böyle değilse onu lanetlemek de câiz 
değildir. Hz. Hüseyin’i öldüren kişiye gelince eğer onu öldürmeyi kendisine helal kabul etmemişse o kişi tekfir 
edilmez.’ dememizdir”41  

ifadesiyle ortaya konulmuştur. Ferhârî Şerḥu'l-‘Aḳāid şerhi olan eseri en-Nibrâs’ta konuyu 
özetleyerek Yezid’in lanetlenmesini tasvip eden âlimler arasından Teftâzânî (ö. 792/1390)’nin 
adını öne çıkarmaktadır. Ona göre Teftâzânî Hz. Hüseyin’in katline rıza göstermesi ve Hz. 
Peygamber’in Ehl-i beyt’ine ihanet ettiği gerekçesiyle Yezid’e ve avanesine lanet etmektedir. Karşı 

 
39  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 11, 12. 
40  Ebû Şekûr es-Sâlimî, et-Temhîd fî beyâni’t-tevḥîd, thk. Ömür Türkmen (Ankara-Beyrut: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2017), 335-336; Ebu’l-Yüsr Muhammed el-Pezdevî, Uṣûlü’d-dîn, thk. Hans Peter Linss (Kâhire: Mektebetü’l-
Ezheriyyetü li’t- Turâs, 2003), 250; Mes’ud b. Ömer b. Abdullah Sa’deddin et-Teftâzânî, Şerḥu’l-Maḳāṣıd fî  ‘ilmi’l-kelâm 
(Beyrut: Darü’l-Mearifi’n-Nu’maniyye, 1401), 464-465. 

41  Sâlimî, et-Temhîd fî beyâni’t-tevḥîd, 329.; Ayrıntılı bilgi için bk. Yunus Öztürk, “Özgün Bir Sünnî Literatür: Türkçe 
Maktel-i Hüseyinler”, Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (2021), 149-185. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 606 

 

görüşte olan âlimlerse Yezid’in Hz. Hüseyin’in katline rıza göstererek Ehl-i beyt’e ihanet etmesinin 
kesinlikle gerçekleşmediğini, katlini emrettiğini veya katlinden razı olduğunu söylemenin câiz 
olmadığını söylemişlerdir. Başını Gazzâlî (ö. 505/1111)’nin çektiği bu âlimler suçu sübut bulmadığı 
sürece bir Mü’minin büyük bir günaha veya küfre nispetinin câiz olmadığını söylemişlerdir ki 
Yezid’in durumu da böyledir.42 

Nibrâs’ında Yezid’in lanetlenmesi meselesini bu şekilde özetleyen Ferhârî akāid manzumesinde 
konuya kısaca değinerek, konu hakkındaki kanaatini izhar etmektedir. Akāid manzumesinde 
şeriatta kâfire lanet etmenin câiz olduğunu ama durumu bilinmeyen bir kişiye lanet etmenin ise 
hata olacağını söylemektedir. Ona göre Yezid’in suça iştirak durumu belirsizdir. Bu sebeple ona 
lanet etmek câiz değil, bilakis haramdır.43 Bu durumda onun bu konuda Gazzâlî’nin ve diğer akāid 
müelliflerinin44 temsil ettiği görüşü beğendiği anlaşılmaktadır. Ayrıca müellifin konuyla ilgili en-
Nâhiye ʿan ṭa’ni emîri’l-mü’minîn Mu‘âviye isimli müstakil bir risale yazması ve görüşlerini tafsilatlı 
şekilde anlatması hem kendisi hem de yaşadığı ortam açısından konunun önem arz ettiğini 
düşündürmektedir.  

İtikādî İslâm mezheplerinin ilk tartışma konularından biri olan imanın mahiyetinin ne olduğu 
konusu da nübüvvâta dair önemli bir konudur. Ferhârî imanın resûlü tasdik etmek olduğunu, bu 
tasdikin de kalp ve dil ile teslimiyet ve kabul etmek anlamına geldiğini söylemektedir. Bu tanım 
Ebû Hanîfe’nin imanın kalp ile tasdik, dil ile ikrar olduğuna dair kanaatiyle45 örtüşmektedir. Ebû 
Hanîfe’nin bu tarifini onun Mısır’daki takipçisi Ebû Ca’fer et-Tahavî (ö. 321/933) de akāid 
metninde aynen kabul etmektedir.46 Bu iman tanımındaki ikrarın dünya için gerekli olan zâid bir 
esas olduğu bizzat Ebû Hanîfe’nin ifadeleriyle47 sabitken bu iman tanımında ameller imanın 
mefhumuna dâhil edilmemiştir. Aynı iman tarifini yapan Ferhârî de amelleri imanın mefhumuna 
dâhil etmemektedir. Hanefî/Mâtürîdî geleneğinin diğer manzum akāid metinlerinde de aynı 
hususa değinilmektedir.48 

Ferhârî imanın özünde artma ve eksilme olmadığını ancak kalbin tatmini ve nuru açısından bir 
artma ve eksilme olabileceğini söylemektedir.49 Onun bu sözlerinin imanda ameller yönüyle bir 
artma veya eksilmeyi kabul etmeyen ancak nazar ve istidlâllerle yakîninde bir değişim 
olabileceğini kabul eden Hanefî/Mâtürîdî anlayışla paralel olduğu söylenebilir.  

Ferhârî imanda istisnâ meselesinde de Hanefî/Mâtürîdî anlayışla aynı kanaati paylaşmaktadır. O, 
“Eğer Allah dilerse (inşallah), ben Mü'minim” diyen bir kişinin bunu şüphe ve tereddütten dolayı 
söylemesinin küfür olduğunu, ancak Allah’ın yüceliğini gözeterek edeben söylemesinde ise hiçbir 
sakınca olmadığını belirtmektedir. Ona göre bu ifadeyi ömrünün kalan kısmı için son nefes ve 
akıbet kaygısıyla söylerse, bu sözünden dolayı imanına bir zeval gelmez, o kişi yine Mü'mindir. 
Ancak en güzeli ve en doğru olanı kişinin imanını dile getirirken “Ben şüphesiz ve kesinlikle 

 
42  Abdülazîz b. Ahmed el-Ferhârî, en-Nibrâs, thk. Okan Kadir Yılmaz (İstanbul: Dârü Yâsîn, 2012), 711-712. 
43  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 18. 
44  Ûşî, “Ḳaṣîdetü’l-emâlî”, 145; Hızır Bey, “el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye”, 177. 
45  Ebû Hanîfe, “el-Fıḳhu’l-ekber”, 74. 
46  Ebû Ca’fer et-Tahâvî, ‘Aḳīdetü’ṭ-Ṭaḥâviyye beyânü ‘aḳīdeti Ehli’s-Sünneti ve’l-Cemâ‘a (Beyrut: Dârü İbn Hazm, 1416/1995), 

21-22. 
47  Ebû Hanîfe, “el-‘Âlim ve’l-müte‘allim”, 18. 
48  Ûşî, “Ḳaṣîdetü’l-emâlî”, 146; Hızır Bey, “el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye”, 176. 
49 Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 14. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 607 

 

Mü'minim” demesidir.50 Ferhârî’nin bu kanaati Hanefî/Mâtürîdî geleneğin kanaatiyle51 
örtüşmektedir. 

Büyük günahların hangi günahlar olduğu konusundaki ihtilafı getiren Ferhârî, bazı âlimlere göre 
büyük günahların tıpkı Kadir Gecesi ve ism-i aʻzam gibi müphem olduğunu söylemektedir. Bunun 
hikmetinin, her insanın ceza korkusuyla tüm günahlardan “Belki de bu, ilahi hükümle büyük 
günahlardandır” düşüncesiyle kaçınmasını sağlamak olduğunu belirtmektedir. Diğer bazı 
âlimlere göre ise büyük günahlar kasten adam öldürmek, namuslu kadına iftira atmak, zina, 
kâfirlerle yapılan savaştan kaçmak, anne babaya isyan, sihir, Harem bölgesinde suç işlemek, içki 
içmek, tefrikaya düşmek, yetim malı yemektir.52 Ferhârî bu iki görüşten hangisini tercih ettiğini 
ise söylememektedir.  

İnsanın fiillerinin oluşumu, fiillerin oluşmasında kulun ve Allah’ın rolünün ne olduğunun 
belirlenmesi konusu kader akîdesinin anlaşılmasında anahtar noktadır. İtikada dair eser yazan 
herkes gibi Ferhârî de insan fiilleri konusunu genişçe ele almaktadır. Ferhârî konuya öncelikle 
mezheplerin meseleye ilişkin görüşlerini özetlemekle başlamaktadır. O’na göre Cebriyye kulun 
iradesinin bulunmadığını, Allah’ın gücü karşısında mecbur olduğunu iddia etmiştir. Kaderiyye ise 
tam tersini savunarak insanın irade ve kudret sahibi olduğunu söylemiş ve yolunu kaybederek 
kulun kendi fiillerinin yaratıcısı olduğunu söylemiştir. Üçüncü görüş bu iki görüşün ortasındadır. 
Orta yollu bu görüşe göre Allah kula irade, kudret, kast ve ihtiyar vermiştir. Kim hangi fiili 
yapmaya azmetse Allah ona o fiili verir. Herkes muhtardır, hür irade sahibidir.53 Ferhârî’nin 
sahibini zikretmeden naklettiği görüş Ehl-i sünnet kelamcılarının görüşü olduğu anlaşılmaktadır. 
Bununla beraber o, yine iki zıt görüşün ortasını bulduğunu belirttiği sûfilerin ve hikmet ehlinin 
yolunu tercih etmektedir. Çok lezzetli bir yol olarak takdim ettiği bu yol için Muhyiddin İbnü’l-
Arabî (ö. 638/1240)’nin Fuṣûṣü’l-ḥikem isimli esere Dâvûd-i Kayserî (ö. 751/1350) tarafından yazılan 
şerhi referans vermektedir. Bu durum Ferhârî’nin insan fiilleri meselesini İbnü’l-Arabî’nin 
önderliğini yaptığı vahdet-i vücûd telakkisi çerçevesinde değerlendirdiğini göstermektedir. 
İbnü’l-Arabî’nin kader anlayışının temelinde “a‘yân-ı sâbite” kavramı vardır. A‘yân-ı sâbite 
vahdet-i vücûd düşüncesinin varlık mertebelerinden ikincisi olup, mümkin varlıkların ilâhî 
ilimdeki hakîkatlarıdır. Allah varlıkları ezelî ilminde mevcut olan a‘yân-ı sâbitelerindeki 
istidatlarına göre yaratmaktadır.54 İbnü’l-Arabî a‘yân-ı sâbitelerin kaderle ilişkisini şöyle 
açıklamaktadır:  

“Allah küfür, isyan ve cehalete maruz kalmış kullarına “Ameliniz nedeniyle sizin hakkınızda belirlediğim 
cezayı çekin’ der. Onlar da ‘Allah’ım! Küfrü, isyanı ve cehaleti ezelde sen bizim üzerimize takdir ettin. Senin 
takdirin ile bizden ortaya çıkan amellerden dolayı şimdi bizi sorgulaman ve gücümüzün üstünde olan şeyi 
bizden istemen hakkımızda zulüm olmaz mı?’ diye karşılık verdiler. Allah ise ‘Benim kaza ve takdirim ilmime 
bağlıdır. İlmim de bilinen istidadınıza bağlıdır. Zira siz ezelde bana ‘Bizim istidat-ı mahsusumuz budur, biz 
senden bu istidadımıza göre hükmetmeni isteriz’ dediniz. Ben de öyle hükmettim ve zatınızda gizli olan şey 

 
50  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 14. 
51  Ebü’l-Kâsım el-Hâkim es-Semerkandî, “Sevâdü’l-Aʻzam”, Akāid Risaleleri, çev. Ali Nar (İstanbul: Beyan Yayınları, 

1998), 115; Nesefî, “Metnü’l-‘aḳāid”, 136; Hızır Bey, “el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye”, 177. 
52  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 15. 
53  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 20. 
54  Kadir Özköse, “İbnü’l-Arabî Düşüncesinde Mümkün Varlıkların İlahi İlimdeki Ezeli Hakikatleri: A’yân-ı Sâbite”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/1 (2011), 15, 16. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 608 

 

üzere size varlık verdim. Sizden ortaya çıkan küfür, isyan ve cehil, ancak sizin zatınızda bi’l-kuvve mevcut 
olan şeydir. Dolayısıyla ben size zulmetmedim. Siz kendi nefsinize zulmettiniz. Ben size sizin isteğinizin dışında 
bir şey vermedim.’ diye cevap verir. Cezaya maruz kalan kullar ‘Allah’ım! Bizim zâtımıza istidadı veren 
kimdir? İlahî ilminde onu kim var eyledi?’ diye sorunca, Allah ‘Ezeli ilimde var olan istidat yaratılmış değildir. 
Zira benim ilmim zâtî sıfatımdır. İlahî sıfatım ise zâtımla beraber kadîmdir. Ezel-i âzâlde icâd mesbuk değildir. 
Zira icattan önce bir şeyin icadı söz konusu değildir. Ben yalnız ezeli olan ilahî ilmimde bulunan şeye varlık 
bahşeder, onları gayb halinden varlık sahasına getirdim. Onlar da ezeldeki halleri ve istidatları üzere zuhur 
ettiler. Kendi durumları dışında zuhur etmeleri için asla cebir ve hüküm etmedim.”55  

Ferhârî’nin referans verdiği Dâvûd-i Kayserî de bu konuda şunları söylemektedir:  

“Allah onlara, ancak kendi kabiliyetleriyle istediklerini verir. Dolayısıyla Allah, küfür ve isyanı kendiliğinden 
takdir etmemiştir. Aksine, onların aynlarının (özlerinin) bunu gerektirmesi ve kabiliyetlerinin diliyle 
kendilerini kâfir veya asi yapmalarını talep etmeleriyle olmuştur. Tıpkı eşeğin özünün kendi suretini, köpeğin 
özünün de kendi suretini talep etmesi gibi. Köpeğe ‘doğuştan pis’ hükmünün verilmesi de yine özünün bir 
gereğidir. …Şayet dersen ki: ‘Ayn'lar (özler) ve onların kabiliyetleri Allah’tan feyezan etmiştir (taşmıştır), 
dolayısıyla onları bu şekilde kılan O'dur.’ Derim ki: ‘Ayn'lar bir yapıcının yapmasıyla yaratılmış değildir. 
Bilakis onlar, ilahî isimlerin ilmî sûretleridir. Onların Allah'tan geri kalmaları zamansal değil, sadece zât 
itibariyledir. …Tahkik ehli nezdinde hüküm veren aslında, zâtının gerektirdiği şeye göre hakkında hüküm 
verilen meselenin özünün kendisidir. Çünkü hüküm, varlıkların özleri olan ayn'ların kabiliyetine göredir. Her 
bir durum da kendi kabiliyetiyle özel bir hükmü gerektirir. Yani, hüküm veren, Hakk'ın kendisidir ki O'nun 
hükmü hakikatte ayn'ların ve onların hallerinin bir sonucudur. Zira hakkında hüküm verilen meselelerin özü, 
ayn'ların kendisidir. Kaza ve kaderde hüküm veren, ancak ayn'ların zâtının ve ahvalinin gerektirdiği şeye 
göre hükmeder.”56 

İbnü’l-Arabî kaynaklı bu görüşe uygun olarak Ferhârî, Ebû Cehil’in küfre meyli olduğunu, sonunun 
da küfür olduğunu söylemektedir. Ona göre Ebû Cehil’in zatının imana kabiliyeti olmayınca onun 
için varlık sahasına küfürden başkası zuhur etmedi. Bilal ise Allah'tan iman talep etti.57 Celâl sahibi 
ve Kerîm olandan imanı buldu. Allah'ın feyzi herkese eşittir ancak istidatlar, kabiliyetler farklı 
farklıdır. Bahar yağmuru her yere eşit yağmasına rağmen çimende gül, çorak yerde diken biter.58  

Bu anlayışa göre a‘yân-ı sâbiteler Allah’ın ezelî ilminde mahlûk olmaksızın, ezelî olarak var 
olduklarından ve kulların fiilleri de bu a‘yân-ı sâbitelerdeki istidatlara göre şekillendiğinden Allah 
zorlayıcı olmamaktadır. Bununla beraber bu istidatların oluşmasında kullar da etkili 
olmamaktadır. O halde kulların fiillerinin belirleyicisi ne kullar ne de Allah olmaktadır. Ferhârî bu 
doğrultuda her ne kadar kul irade sahibi ise de aslında bu iradesinde bir anlamda mecbur 
olduğunu, varlığın aslında bir hiçlik olduğunu, her şeyin Hak/Allah olduğunu, hem âbidin hem de 
mabûdun Allah olduğunu, bu anlayışın insanın beyninin içindeki bir can gibi bir şey olduğunu 
söylemektedir. Ona göre her iş Allah’tan olsa da Allah zalim olamayacağından Allah’a karşı edebi 
muhafaza etmek, O’na karşı saygısızlık etmemek gerekir. Zira Hz. Âdem “Ey Rabbim! Biz nefsimize 
zulmettik” demiş, Allah da onun hatasını affetmiştir. Ama Şeytan “Allah'ım sen beni azdırdın” 

 
55  Muhyiddin İbnü’l-Arabî, Fuṣûṣü’l-ḥikem Tercüme ve Şerhi, çev. Ahmed Avni Konuk (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, 2017), 1/822. 
56  Dâvûd-i Kayserî, Şerḥu Fuṣûṣi’l-ḥikem (Dımeşk: Şeriketü İntişârâtü İlmî ve Ferhengî, 1375), 816-817. 
57  Bu talep hür irade ile yapılan bir talep değil, Bilal’ın Allah’ın ezelî ilmindeki a’yân-ı sabitesindeki istidatı sebebiyle 

ortaya çıkan bir taleptir. 
58  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 21. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 609 

 

demiş, kıyamete kadar lanetlenip, azledilmiştir.59 Görüldüğü üzere müellif kulların fiillerindeki 
sorumluluğu Allah’ın zulmeden olamayacağı fikrinden neşet eden bir edep ve saygı duygusuna 
indirgemekte/dayandırmaktadır.  

Bu açıklamanın kula bir irade hürriyeti vermezken Allah’ı da kula zulmeden olmaktan kurtarmaya 
çalıştığı açıktır. Bu açıklama teklif, irade, sorumluluk, ödül ve ceza mefhumlarını ve işlevlerini 
açıklamaktan uzak olduğu gibi akıllardaki soru işaretlerini gidermemekte, aksine artırmaktadır. 
Zaten bunun farkında olan İbnü’l-Arabî, kaderin bir sır olduğunu, bu sırra vakıf olmanın en zor 
işlerden biri olduğunu, ancak Allah’ın kâmil bir keşifle müşerref kıldığı az sayıda kişiye bu sırrın 
bilgisini verdiğini söylemektedir.60 

Ferhârî diğer manzum veya mensur akāid müelliflerinin değinmediği astroloji ve ilaçların etkileri 
konusuna da kısaca temas etmektedir. Ona göre yıldızların ve ilaçların bir etkisi vardır. Bu sabittir 
ve bunu inkâr etmek safsatadır. Müşteri (Jüpiter), Zühre (Venüs), Güneş ve Ay’dan her birine Allah 
bir etki vermiştir. Aynı şekilde karabiber, karanfil ve nanenin de kendilerine has etkileri vardır. 
Bu etkiler her şeye gücü yeten Allah'ın kudretindendir. Bunu bilmeden bu etkileri Allah’tan değil 
de onlardan bilenler küfre girer.61 

Müellifin nübüvvâta dair kısaca değindiği bazı görüşleri de şöyle özetlenebilir: Mü’minler 
Cehennem’de ebedi kalıcı değillerdir. Eninde sonunda Cennet’e gidecek esenlik içinde 
olacaklardır. Hem Müminlerin hem de kâfirlerin çocukları cennetliktir. Nimetler içinde ve 
rahmete gark olacaklardır. Cin ve şeytan, her ikisi de aynı cinstendir. Her ikisi de ateşten 
yaratılmıştır. Cinlerin hükmü de insanların hükümleri gibidir.  Veli, peygamberden daha üstün 
olamaz. Bunu inkâr eden, küfür ehlidir ve alçaktır. Tövbe kapısı her zaman açıktır. Tövbesinde 
samimi olanın hatasını Allah affeder. Ecel birdir. Kılıçla öldürülenin eceli öne alınmış olmaz. Mest 
üzerine mesh câizdir. Günahkâr olsun müttakî olsun her Mü’minin arkasında namaz kılınabilir.62 

2.4. Mezhebî Tezâhürler 

Ferhârî’nin eserinde itikādî ihtilafları değerlendirirken Ehl-i sünnet’ten yana olduğunu ifade 
etmektedir. Beyitlerinde Ehl-i sünnet mezhebini ifade ederken “Sünnîlik” kavramını da kullanan 
müellifin okuyucusuna “Kalpten Ehl-i Sünnet inancını benimse, Bid'at ehlinin inancını ise terk 
et”63 diyerek açıkça bu mezhebi ön plana çıkardığı görülmektedir. Sünnîliği/Ehl-i sünnet’i kitap 
ve sünnet yolu olarak takdim etmekte, Sünni'nin gideceği yerin cennet bahçeleri olduğunu 
söylemektedir.64 

Ferhârî’nin iman tarifi ise onun Ehl-i sünnet içinden Hanefî/Mâtürîdî anlayışına daha yakın 
olduğunu göstermektedir. Zira Eşʻarî ekolüne mensup âlimlerin iman tarifleri muhteliftir. Bazıları 

 
59  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 22. 
60  İbnü’l-Arabî, Fuṣûṣü’l-ḥikem (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1400), 1/132; Konuyla ilgili olarak ayrıca bk. Cafer Karadaş, 

İbn Arabi’nin İtikadî Görüşleri (İstanbul: Beyan Yayınları, 1997); Hilmi Karaağaç, “Kelam Konularına Tasavvufi 
Yaklaşım -Şihâbeddin Sühreverdî Örneği-” Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi IV/8 (2015), s. 1-20. 

61  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 23. 
62  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 16-19. 
63  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 23. 
64  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 13. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 610 

 

imanı ya sadece tasdik olarak65 bazıları tasdik ikrar ve amel olarak66 tarif etmiş olup ikrarı imanı 
destekleyen bir unsur olarak kabul eden Eşʻarî âlimler azdır.67 Hanefî/Mâtürîdî geleneğe bağlı 
âlimlerden önemli bir kısmı imanda ikrarın dünyevi işlere yönelik aslî olmayan bir rükün 
olduğunu belirtmiştir.68  

Ferhârî, Ehl-i sünnet’in iki ekol arasında mümeyyiz bir mesele olan imanda istisna meselesinde de 
Hanefî/Mâtürîdî görüşü benimsemiştir. Ona göre kişi imanını dile getirirken istisna etmeden 
kendisinin hakiki Mü’min olduğunu söylemelidir.69 

Eşʻarîlerle Mâtürîdîler arasındaki tartışmalı konulardan biri olan nübüvvette cinsiyet meselesinde 
Ferhârî’nin Hanefî/Mâtürîdî görüşü savunduğu görülmektedir Erkek olmanın peygamberlik için 
bir şart olduğunu belirten müellif, Eşʻarîlerin peygamber olduklarını söylediği Kur’an’da ismi 
geçen kadınların peygamber değil velî kullar olduğunu söylemektedir.70  

Müellifin eserinde tercih ettiği görüşler onun Ehl-i sünnet’in Hanefî/Mâtürîdî ekolünü 
benimsediğini göstermektedir. Bununla beraber bu ekol âlimleri arasında fıkıhçı ve kelamcı 
şeklinde iki farklı eğilim söz konusudur. Fıkıhçı Hanefîler daha çok Buhara merkezli olup Ebû 
Hanîfe’nin liderliğini ön planda tutarlar ve kelâm metoduna mesafelidirler. Mütekellim 
Hanefîlerse çoğunlukla Semerkantlı olan ve referans olarak İmam Mâtürîdî (ö. 333/944)’yi 
görenlerdir.71 Bu mezhep içinde hangi kanatta yer aldığının tespiti için itikādî konulardaki 
mümeyyiz hususları değerlendirmek gerekmektedir. 

Ferhârî’nin eserinde mezhebi tezahür olması bakımından dikkat çeken hususlardan biri de onun 
tekvin sıfatını diğer sıfatlarla aynı cümlede ve açıkça müstakil bir sıfat olarak zikretmemesi, 
yerine “fiil” sıfatı kavramını kullanmasıdır. Bu sıfat tasnifi Ebû Hanîfe’nin el-Fıḳhu'l-ekber’deki 
tasnifiyle aynıdır. Eşʻarîlerle Mâtürîdîlerin arasında önemli bir tartışma konusu olan ve hakkında 
müstakil risaleler yazılan tekvin sıfatı meselesinin meşhur bir mesele olmasına ve müellifin son 
dönem âlimlerinden olmasına rağmen eserinde bu sıfatı zikretmemesi bilinçli bir tercih olarak 
değerlendirilebilir.  

Müellifin kelâmın en önemli tartışma konulardan Allah’ın sıfatlarının zatının aynı mı gayrı mı 
olduğu meselesine, husun-kubuh meselesine, salah-aslah meselesine, haberi sıfatlar meselesine 
ve te’vil konularına girmediği, bilakis bu tartışmalardan uzak kalmayı tercih ettiği görülmektedir. 

 
65  Ebû Bekr Muhammed İbn Fûrek, Müceredü maḳālâti’ş-şeyh Ebi’l-Ḥasan el-Eşʻarî, thk. Daniel Cimâriyeh (Beyrut: Dârü’l-

Meşrık, 1987), 153; Alî b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, Şerḥu’l-Mevâḳıf, çev. Ömer Türker (İstanbul: 
Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015), 3/616. 

66  Ebû Ḥamîd Muḥammed b. Muḥammed el-Gazzâlî, Kavâ‘idü’l-‘aḳāid, thk. Mûsâ Muhammed Ali (Lübnan: Âlimü’l-
Kütüb, 1985), 265-266. 

67  Mehmet Gündoğdu, Ebû İshâk el-İsferâyinî ve Akaid Risalesi (Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 1990), 63. 

68  Ebû Hanîfe, “el-‘Âlim ve’l-müte‘allim”, 18; Tahâvî, ‘Aḳîdetü’ṭ-Ṭaḥâviyye beyânü ‘aḳîdeti ehli’s-sünneti ve’l-cemâ‘a, 21-22; 
Ekmeleddin el-Bâbertî, Şerḥu ‘Aḳîdeti’t-Ṭaḥâvî, thk. Abdusselam b. Abdilhâdî Şennâr (Beyrut: Dârü’l-Beyrûtî, 2009), 
98. 

69  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 14. 
70  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 9. 
71  Abdullah Demir, “Farklı Ebû Hanife Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefiler Örneği”, IV. Uluslararası Şeyh Şa’ban-

ı Velî Sempozyumu -Hanefîlik-Mâtürîdîlik, ed. Cengiz Çuhadar vd. (Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi, 2017), 1/654-
655. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 611 

 

Ayrıca kelâmî bir mesele olan kulların fiilleri meselesini kelamcıların yöntemiyle açıklamayı 
tercih etmediği görülmektedir. Diğer taraftan risalesinde bilgi ve varlık bahislerine girmemesi de 
onun bu eseri bağlamında kelâm metoduna mesafeli durduğunu göstermektedir. Müellifin akāid 
ağırlıklı bir yaklaşım benimsenmiş olması, eserin yöntem tercihini belirleyen temel etkenlerden 
biri olarak değerlendirilebilir. Zira metinde kelâmî tartışmalardan ziyade akāid konularına ağırlık 
verilmiş olması, yazarın bu yöntemi bilinçli olarak tercih etmiş olabileceğini göstermektedir.  

Ferhârî’nin fıkıhçı Hanefîlere daha yakın olduğunu düşündüren diğer bir husus da risalesinde Ebû 
Hanîfe’ye açıkça atıf yaparken72 İmam Mâtürîdî’nin adını hiç anmamasıdır. Diğer bir kelâmî eseri 
olan Merâmu’l-kelâm fi ilmi’l-kelâm’da da73 Ebû Hanîfe taraftarı olduğunu net ifadelerle izhar 
etmektedir. 

2.5. Felsefe’ye Karşı Tutum 

Ferhârî’nin yaşadığı dönemde felsefenin dini anlatmak için uygun bir araç olduğunun kelamcılar 
indinde genel bir kabul haline geldiği bir dönemdir. Buna rağmen Ferhârî’nin felsefeye karşı 
mesafeli olduğu söylenebilir. O, risalesinde felsefecinin insanı şüphe ve tereddüde düşürdüğünü 
söylemektedir. Bu kanaatini miraç konusunda izhar etmektedir. Ona göre felsefeci miraç olayında 
gök katmanlarının yarılmasını ve Hz. Peygamber’in yükselmesini imkânsız olarak görür. Çünkü 
felsefecinin gözünde gerçeği görecek nur yoktur. Hâlbuki bu türden olaylar Allah’ın kudretinden 
uzak değildir.74  

Ferhârî’nin bu felsefe eleştirisinin temelinde akîdevî bir meselenin tabiat ve fizik kanunlarıyla 
açıklanmaya çalışılması yattığı anlaşılmaktadır. Felsefecilerin yaptığı şeyin aynısını Allah’ın 
dünyada görülüp görülmeyeceği meselesinde Muʻtezile de yapmıştır. Fizik kurallarını öne süren 
Muʻtezile Allah’ın bu dünyada görülemeyeceğini, bir insanın bir şeyi görebilmesi için karşılıklı 
durmak, görülecek şeyin madde veya cinsinden olması gerektiği, gözün sağlıklı olması, ışığın göze 
ulaşması gibi şartların sağlanması gerektiğini söylemiştir. Allah hakkında bu şartların mümkün 
olmaması sebebiyle de hem dünyada hem de ahirette ru’yeti kabul etmemiştir.75 Buna göre 
müellifin felsefecilere yaptığı bu eleştirinin Muʻtezile için de geçerli olduğu söylenebilir. 

Sonuç 
Ferhârî 19. yüzyılda Hint alt kıtasında yaşamış, vahdet-i vücûd anlayışını benimsemiş sûfî kişilikli 
bir din âlimidir. Tasavvufî kişiliğe sahip olmasına rağmen itikada dair eserler de telif etmiştir. 
Onun Şerḥu'l-‘Aḳāid şerhi olan eseri en-Nibrâs, ilim çevrelerinde bilinmekle beraber Îmân-ı Kâmil 
isimli manzum akāid risalesi pek bilinmemektedir. Manzum akāid risalelerinin sayısının az olması 
bu eserin önemini artırmaktadır. Îmân-ı Kâmil Farsça bir eser olup Urduca ifadeleri de 
içermektedir. Risalede itikādî konular tasavvufî bir bakış açısıyla ele alınmaktadır.  

 
72  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 16. 
73  Abdülazîz b. Ahmed el-Ferhârî, Merâmu’l-kelâm fi ‘ilmi’l-kelâm, thk. Muhammed Selmân Hasan (Karaçi: Mektebetü 

Zemzem, 2020), 215-217. 
74  Ferhârî, Îmân-ı Kâmil, 8-9. 
75  Kādî Abdülcebbâr Allah’ın görülmesi için cisim türünden olması gerektiğini belirtmekte ve uzun açıklamalar 

yaparak dünyada ve ahirette ru’yeti nefyetmektedir. Bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerḥu’l-uṣûli’l-ḫamse, çev. İlyas Çelebi 
(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), 1/374-446. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 612 

 

Müellifin araştırmamıza konu edindiğimiz manzum risalesinde hem serdettiği görüşler hem de 
bizzat kendi ifadeleri Ehl-i sünnet mezhebini benimsediğini göstermektedir. Yaptığı imanın tarifi, 
imanda istisna konusundaki görüşü, nübüvvette cinsiyet meselesine bakışı onun Ehl-i sünnet’in 
Hanefî/Mâtürîdî ekolünden olduğunu göstermektedir. Bununla beraber müellif kelam eserinden 
ziyade bir akāid metni yazdığından te’vil, haberi sıfatlar, Allah’ın sıfatlarının zatının aynı mı gayrı 
mı olduğu meselesi ve husun-kubuh gibi kelâmın ana konularına girmemektedir.  Kendi dönemine 
yakın yıllarda yaşayan ve daha önce referanslarda bulunduğumuz manzum-mensûr akāid risalesi 
müelliflerinin çoğu ise eserlerinde yukarıda mezkûr kelam konularına da girmişlerdir. Ferhârî’nin 
bu tavrı, bu risalesi bağlamında kelâm metodundan uzak durduğunu göstermektedir. Kelâm 
metodundan uzak kalarak bir akāid metni telif etmesi, bunu yaparken sarf ettiği ifadeler bu 
risalesi bağlamında fıkıhçı Hanefîlere daha yakın durduğunu göstermektedir. Diğer taraftan 
müellifin Teftâzânî’nin (ö. 792/1390) Şerḥu'l-‘Aḳāid’ine yazdığı şerh olan Nibrâs’ında felsefî kelâmın 
derin konularına da girdiği bilinmektedir.76 Bu durumda onun ilmî perspektifi ile ilgili olarak iki 
yorum yapılabilir. Birincisi, onun bilinçli bir tercih yaparak, telif ettiği eserlerin karakterine 
uygun hareket ettiğidir. Yani akīde metni yazarken genel kabul olduğu üzere naslarda ifadesini 
bulan konularla yetindiği; felsefî kelâm metni yazarken de felsefî kelâmın konularını da metnine 
dâhil ettiği yorumu yapılabilir.  İkinci yorum ise onun fikrî bir tekâmül geçirmiş olabileceğidir. 
Ancak böyle bir yorumun doğruluğu başta Nibrâs olmak üzere müellifin diğer eserleri üzerinde 
yapılacak kapsamlı çalışmalarla netleşecektir. 

Ferhârî’nin, inanç konularını ele alırken risalesine tasavvufî bakış açısını da yansıtmıştır. Allah ve 
sıfatları konusunu ele alırken Allah’ın mahiyetinin bilinemeyeceğini, ilmin Allah’ı bilmede âciz 
olduğunu da sözlerine ekleyen müellif, menzile ermek için manevî bir rehbere uymak gerektiğini 
belirtmektedir. Ehl-i beyt sevgisini iyice genişleten Ferhârî’nin Hz. Peygamber’in soyundan gelen 
tüm seyyid ve şeriflerin saygıdeğer olduğunu, onlar karşısında diğer Müslümanların kendilerini 
küçük görmesi gerektiğini söylemektedir. Tasavvufî oluşumlarda seyyid ve şerifliğin bir üstünlük 
vesilesi olduğu ve tasavvuf silsilelerinin seyyid ve şerifler yoluyla ya Hz. Ebû Bekir’e ya da Hz. 
Ali’ye dayandırıldığı düşünüldüğünde Ferhârî’nin bu kanaatinin tasavvufî bir tezahür niteliği 
taşıdığı düşünülebilir. Yine müellif, kelâmın en önemli konusu olan kulların fiillerinin 
oluşumunda Allah’ın ve kulun rolünün ne olduğu konusunu anlatırken de vahdet-i vücutçuların 
izah tarzıyla açıklaması onun itikādî konulardaki sûfî bakış açısının diğer delilidir.  

 

  

 
76  Eser felsefî kelam eseri özelliği taşımaktadır. Birkaç örnek için bk. Ferhârî, en-Nibrâs, 144, 174,  245, 320, 384. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 613 

 

Kaynakça 

Akçay, Mustafa. “Hz. Peygamber’in Anne ve Babasının (Ebeveyn-i Resûl) Dinî Konumuna Dair Ebû 
Hanîfe’ye Atfedilen Görüş Etrafındaki Tartışmalar”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 
(2009), 1-27. 

Akın, Murat. “Mâtürîdî Ekolünde Akāid Metni Yazma Geleneği ve Önemli Bazı Akāid Metinleri”. 
Hikmet Yurdu 11/22 (Şubat 2018). 

Alamaireh, Samer. Hasan Kâfî Akhisarî el-Bosnevî’nin “Ravzâtu’l- Cennât fî Usûli’l- İtikâdât” Adlı Eseri 
(Tahkik ve Tahlil). İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2014. 

Ali el-Kārî. Edilletü mu‘teḳadi Ebî Ḥanîfe el-a‘ẓam fî ebeveyi’r-resûl. thk. Meşhûr b. Hasan b. Selmân. 
Medinetü’l-Münevvere: Mektebetü’l-Gurebâi’l-Eseriyye, 1993. 

Ali el-Kārî. Şerḥu fıḳhi’l-ekber. İstanbul: Nuruosmaniye Yazma Eser Kütüphanesi Müdürlüğü, 
Nuruosmaniyye, 2185. 

Ali el-Kārî. Şerḥu’l-Fıḳhi’l-ekber. thk. Mervân Muhammed eş-Şa’âr. Şam: Darü’n-Nefâis, 2009. 

Ali el-Kārî. Şerḥu’ş-Şifâ. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1285. 

Ali el-Kārî. Şerḥu’ş-Şifâ bi ta‘rîfi ḥuḳûḳi’l-Muṣṭafâ. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Serez, 00399. 

Ardoğan, Recep. “Ehl-i Sünnet Kelamında (Eş’ariyye ve Mâturîdiyye) Tekfirde Sınırlar -İman-Küfr 
Sınırını Belirlemede Başlıca İlkeler-”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 25 (2015), 315-342. 

Aykaç, Mustafa. “Bir Tahrife Dair Tespitler: Ali el-Kārî’nin (ö. 1014/1605) Şerḥu’l-Fıḳhi’l-
ekber’indeki Ebeveyn-i Resûl Bahsi Özelinde Bir Çalışma”. Kader 23/1 (Haziran 2025), 23-48. 
https://doi.org/doi.org/10.18317/kaderdergi.1614054 

Aykaç, Mustafa. “Bir Tahrifin Anatomisi: Ali el-Karî (ö. 1014/1605) Sifâ Serhi’nde Ebeveyn-i Resûl 
Hakkındaki Görüsünden Vazgeçti mi?” Hitit İlahiyat Dergisi 24/1 (2025), 381-397. 
https://doi.org/doi.org/10.14395/hid.1632230 

Aykaç, Mustafa. “Osmanlı Kelâmında Mâtürîdîlik Vurgusu: Şerḥu’l-‘Aḳāid Haşiyelerindeki Tekvin 
Tartışmaları Bağlamında Bir İnceleme”. Kader 18/1 (Haziran 2020), 1-30. 
https://doi.org/doi.org/10.18317/kaderdergi.702403 

Bâbertî, Ekmeleddin. Şerḥu ‘Aḳīdeti’t-Ṭaḥâvî. thk. Abdusselam b. Abdulhâdî Şennâr. Beyrut: Dârü’l-
Beyrûtî, 2009. 

Cürcânî, Alî b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf. Şerḥu’l-Mevâḳıf. çev. Ömer Türker. İstanbul: Türkiye 
Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015. 

Dâvûd-i Kayserî. Şerḥu fuṣûṣi’l-ḥikem. Dımeşk: Şeriketü İntişârâtü İlmî ve Ferhengî, 1375. 

Demir, Abdullah. “Farklı Ebû Hanîfe Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefîler Örneği”. IV. 
Uluslararası Şeyh Şa’ban-ı Velî Sempozyumu. ed. Cengiz Çuhadar vd. 1/643-658. Kastamonu: 
Kastamonu Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Ebû Hanîfe, Nu’mân b. Sâbit. “el-‘Âlim ve’l-müte‘allim”. Ebû Hanîfe’nin Beş Eseri. çev. Mustafa Öz. 
İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 2016. 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 614 

 

Ebû Hanîfe, Nu’mân b. Sâbit. “el-Fıḳhu’l-ekber”. Ebû Hanîfe’nin Beş Eseri. çev. Mustafa Öz. İstanbul: 
Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 2016. 

Ebû Hanîfe, Nu’mân b. Sâbit. “Vaṣiyyetü Ebî Ḥanîfe”. Ebû Hanîfe’nin Beş Eseri. çev. Mustafa Öz. 
İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 2016. 

Ferhârî, Abdülazîz b. Ahmed. en-Nibrâs. thk. Okan Kadir Yılmaz. İstanbul: Dârü Yâsîn, 2012. 

Ferhârî, Abdülazîz b. Ahmed. Îmân-ı Kâmil. Mültan: Mektebetü İmdâdiyye, ts. 

Ferhârî, Abdülazîz b. Ahmed. Merâmu’l-kelâm fi ‘ilmi’l-kelâm. thk. Muhammed Selmân Hasan. Karaçi: 
Mektebetü Zemzem, 2020. 

Gazzâlî, Ebû Hamîd Muhammed b. Muhammed. Kavâ‘idü’l-‘aḳāid. thk. Mûsâ Muhammed Ali. 
Lübnan: Âlimü’l-Kütüb, 1985. 

Gündoğdu, Mehmet. Ebû İshâk el-İsferâyinî ve Akāid Risalesi. Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1990. 

Hızır Bey. “el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye”. Akāid Risaleleri. çev. Ali Nar. İstanbul: Beyan Yayınları, 1998. 

İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed. Müceredü maḳālâti’ş-şeyḫ Ebi’l-Ḥasan el-Eş‘arî. thk. Daniel 
Cimâriyeh. Beyrut: Dârü’l-Meşrık, 1987. 

İbnü’l-Arabî. Fuṣûṣü’l-ḥikem. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1400. 

İbnü’l-Arabî. Fuṣûṣü’l-Ḥikem Tercüme ve Şerhi. çev. Ahmed Avni Konuk. İstanbul: Türkiye Yazma 
Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017. 

İbrahim Hakkı Erzurûmî. “Akāid-i Din-i İslâm”. Akāid Risaleleri. çev. Ali Nar. İstanbul: Beyan 
Yayınları, 1998. 

Kādî Abdülcebbâr. Şerḥu’l-uṣûli’l-ḫamse. çev. İlyas Çelebi. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı, 2013. 

Karaağaç, Hilmi. “Osmanlı’dan Bugüne Manzûm Akāid Risaleleri”. Türkiye Araştırmaları Literatür 
Dergisi 14/28 (2016), 99-118. 

Karaağaç, Hilmi. “Kelam Konularına Tasavvufi Yaklaşım -Şihâbeddin Sühreverdî Örneği-” 
Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi IV/8 (2015), s. 1-20. 

Karadaş, Cafer. İbn ‘Arabî’nin İtikadi Görüşleri. İstanbul: Beyan Yayınları, 1997. 

Kılavuz, Ahmet Saim. “Akāid”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 2/212-216. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 1989. 

Lemsi, Mustafa - Aykaç, Mustafa. “Şerhu’l-Akā’id Şârihi Ferhârî’ye Göre Kelâm Sıfatı”. Marife Dini 
Araştırmalar Dergisi 25/1 (2025), 234-251. https://doi.org/10.33420/marife.1646975 

Nesefî, Ebü’l-Hafs Necmeddin Ömer. “Metnü’l-‘aḳāid”. Akāid Risaleleri. çev. Ali Nar. İstanbul: Beyan 
Yayınları, 1998. 

Nesefî, Ebü’l-Mu’în Meymûn b. Muhammed. Tebṣıratu’l-edille fî uṣûli’d-dîn. thk. Muhammed el-
Enver Hâmid Îsâ. Kâhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, el-Cezîretü li’n-Neşr ve’t-Tevz’i’, 
2011. 



 
 
 
 
 
 

Mustafa AYKAÇ 

 

 
Kader 

23/2, 2025 615 

 

Nizami, Khaliq Ahmad. “Çiştiyye”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 8/243-246. İstanbul: Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, 1993. 

Özfırat, Bayram. “Tokatlı İshâk Efendi ve Nažmu’l-Le’âlî Adlı Mesnevisi”. Divan Edebiyatı 
Araştırmaları Dergisi 15 (2015), 315-376. 

Özköse, Kadir. “İbnü’l-Arabî Düşüncesinde Mümkün Varlıkların İlahi İlimdeki Ezeli Hakikatleri: 
A‘yân-ı Sâbite”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/1 (2011), 15-36. 

Öztürk, Yunus. “Özgün Bir Sünnî Literatür: Türkçe Maktel-i Hüseyinler”. Bülent Ecevit Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (2021), 149-185. https://doi.org/10.33460/beuifd.901275 

Pezdevî, Ebu’l-Yüsr Muhammed. Uṣûlü’d-dîn. thk. Hans Peter Linss. 1 Cilt. Kâhire: Mektebetü’l-
Ezheriyyetü li’t- Turâs, 2003. 

Ramazan b. Muhammed. Şerḥu Ramaẓan Efendî ‘alâ Şerḥi’l-‘aḳāid. Çenberlitaş (İstanbul): Şirket-i 
Sâhide-i Osmâniyye, 2. Basım, 1320. 

Sâbûnî, Nûreddîn Ahmed b. Mahmûd b. Ebî Bekr. Kitâbü’l-Bidâye mine’l-kifâye fî’l-hidâye fî uṣûli’d-
dîn. thk. Fethullah Huleyf. İskenderiyye: Dârü’l-Marife, 1969. 

Sâlimî, Ebû şekûr. et-Temhîd fî beyâni’t-tevḥîd. thk. Ömür Türkmen. Ankara-Beyrut: Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, 2017. 

Semerkandî, Ebü’l-Kâsım el-Hâkim. “Sevâdü’l-A‘ẓam”. Akāid Risaleleri. çev. Ali Nar. İstanbul: Beyan 
Yayınları, 1998. 

Şefkatullah, Muhammed. es-Selsebîl fî tefsîri’t-tenzîl. Lahore: University Of The Punjap, Doktora Tezi, 
1970. 

Tahâvî, Ebû Ca’fer. ‘Aḳīdetü’ṭ-Ṭaḥâviyye beyânü ‘aḳīdeti ehli’s-sünneti ve’l-cemâ‘a. Beyrut: Dârü İbn 
Hazm, 1416. 

Teftâzânî, Mes’ud b. Ömer b. Abdullah Sa’deddin. Şerḥu’l-Maḳāṣıd fî ‘ilmi’l-kelâm. 2 Cilt. Beyrut: 
Darü’l-Mearifi’n-Nu’maniyye, 1401. 

Ûşî, Sirâceddin Ali b. Osman. “Ḳaṣîdetü’l-emâlî”. çev. Ali Nar. Akāid Risaleleri. İstanbul: Beyan 
Yayınları, 1998. 

İnternet Archieve, “Files for Maram_ul_kalam” Erişim 01 Kasım 2025. 
https://archive.org/download/Maram_ul_kalam 

Vikipedi Özgür Ansiklopedi “Multan”. Erişim 19 Ağustos 2025. 
https://tr.wikipedia.org/wiki/Multan 

 

 

 

 



 
  

 
 
 
 

Ferhârî’nin (ö.1239/1823) Îmân-ı Kâmil İsimli Manzum Akaid Risalesindeki İtikâdî Perspektif 

 

 
Kader 

23/2, 2025 616 

 

EK 1: Pakistan’daki Ferhârî araştırmaları destek grubunun amblemi. 

 
 

 

 

 

  


