
 

 

 
Doktora Öğrencisi, Kastamonu Üniversitesi,  harun9870k@gmail.com  

PhD Student Kastamonu University, harun9870k@gmail.com TÜRKİYE  

 

 
This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a plagiarism software. 

Bu makale en az iki hakem tarafından incelenmiş ve intihal yazılımı ile taranmıştır.  

 

 
Kılıçaslan, Harun. “ Mâtürîdîlere Göre Kelâmullahın Hz. Peygambere İntikali ”. Mutalaa 5/2 (Aralık 

2025), 54-68. 

 

 

ORC ID: orcid.org/0000-0002-0559-9361  

 
 

Geliş tarihi: 08.09.2025  

Kabul tarihi: 22.12.2025  
ROR ID: ror.org/015scty35  

DOI: doi.org/10.5281/zenodo.18110296   

 

 

Araştırma Makalesi/ Research Article  

Mâtürîdîlere Göre Kelâ mullahın Hz. Peygambere İntikali  
 
 
Harun KILIÇASLAN  

 

Öz  
Konu ve Amaç:  Bu çalışma, İslam düşüncesinin ana konularından biri olan vahiy 
gerçeğini, özellikle Mâtürîdî  kelâm ekolü çerçevesinde kelâmullah ın Hz. Peygamber’e 
intikal süreci bağlamında ele almaktadır. Mâtürîdî ler, Kur’an’ın lafzî yönünün yaratılmış, 
manaya delalet eden yönünün ise Allah’ın ezelî sıfatı olan kelâm sıfatına taalluk ettiğini 
savunurlar. Bu kapsamda Kur’an, dil, lafız ve ses olarak yaratılmış; mana olarak ise 
yaratılmamıştır. Mâtürîdî ler, kelâm-ı lafzî ve kelâm-ı nefsî ayrımını benimseyerek 
kelâmın hem Al lah’ın zatıyla kâim olduğunu hem de yaratılmış vasıtalarla peygambere 
intikal ettiğini kabul etmektedir ler. Çalışmada ayrıca Levh -i Mahfûz’un, kelâmullahın 
ezelî yönüyle ilişkilendirilerek vahyin kaynağı ve kâdim ilmin yansıması olarak 
değerlendirildiği Mâtürîdî  bakış açısı incelenmiştir. Mâtürîdîlerin bu yaklaşımı, Mu’tezilî , 
Hanbelî ve Bâtınî görüşlerle mukayeseli bir şekilde tartışılmış; bu çerçevede vahyin 
mahiyeti, kime nispet edileceği ve Cebrâil -Peygamber ilişkisi bağlamında kelâmullahın 
intikal sürecine dair özgün yaklaşımları ortaya konmuştur. Mâtürîdî alimlerin görüşleri 
üzerinden, kelâmullahın bir mahalde yaratılmadığı, Allah’ın zatıyla kaim oldu ğu ve sadece 
ilahi kel âmın görünür yönünün yaratılmış olduğu tezi temellendirilmeye çalışılmıştır. 
Sonuç olarak, Mâtürîdî ler, vahyi yalnızca lafzî bir aktarım olarak değil, mananın da doğru 
ve eksiksiz bir biçimde intikali olarak görmekte ve bu süreci hem kelâmî hem de 
epistemolojik düzeyde izah etmektedirler. Bu doğrultuda Mâtürîdî  bakış açısı, 
kelâmullahın ezelîliğini korurken aynı zamanda onun beşerî idrake ulaşan yönünü de 
açıklayan kapsamlı bir anlayışı yansıtmaktadır.  
Yöntem:  Araştırmada, başta Ebû Mansûr el -Mâtürîdî olmak üzere Mâtürîdî geleneğe 
mensup âlimlerin eserleri esas alınmış; konu bağlamında yapılan çağdaş çalışmalar da 
değerlendirmeye dâhil edilmiştir. Çalışmada nitel araştırma yöntemi benimsenmiş, 
dokümantasyon tekn iği çerçevesinde klasik ve modern literatür sistematik olarak 
taranmıştır. İnceleme sürecinde, kelâmullahın mahiyeti ile bu kelâmın Hz. Peygamber’e 
vahiy yoluyla intikali arasındaki ilişki, kronolojik bir yöntem izlenerek ele alınmıştır. 
Toplanan v eriler içerik ve betimleyici analiz yöntemleriyle değerlendirilmiş; böylece 
Mâtürîdî geleneğin kelâmullahın intikaline dair yaklaşımı, tarihsel süreklilik ve kavramsal 
bütünlük içinde ortaya konulmuştur.  
Bulgular:  Bu araştırmada ulaşılan bulgular, Mâtürîdî geleneğin kelâmullahın Hz. 
Peygamber’e intikalini, ilâhî kelâmın ezelîliği ile vahyin tarihsel tezahürü arasında tutarlı 
bir ayrım üzerinden temellendirdiğini göstermektedir. Mâtürîdî âlimler, kelâm sıfatını 
Allah’ın zâtıyla k âim, ezelî bir sıfat olarak kabul ederken, Hz. Peygamber’e intikal eden 
vahyi bu kelâmın yaratılmış harf ve sesler aracılığıyla gerçekleşen bildirim biçimi olarak 
değerlendirmiştir. Bu yaklaşımda vahiy, ilâhî kelâmın mahiyetinde bir değişime y ol 
açmamakta; aksine kelâmullahın muhatap tarafından idrak edilebilir hâle gelmesini 

https://orcid.org/0000-0002-0559-9361
https://ror.org/015scty35
https://doi.org/10.5281/zenodo.18110296


 

 

 

 

Mâtürîdîlere Göre Kel âmullahın Hz. Peygambere İntikali  

 

mutalaa 
5/2, 2025 55 

 

mümkün kılan bir intikal tarzı olarak ele alınmaktadır. Bulgular, Mâtürîdî ge leneğin bu 
açıklamasıyla hem Mu’tezilî yaratılmışlık iddialarından hem de harf ve ses merkezli literal 
yaklaşımlardan ayrıştığını; kelâmullahın Hz. Peygamber’e intikalini aklî tutarlılık, naklî 
sınırlar ve kavramsal bütünlük içinde temellendirdiğini ortaya koymaktadır.  
 
Anahtar Kelimeler:  Vahiy, Kelâmullah, Mâtürîdî lik, Levh -i Mahfûz, Cebrâil, Kelâm-ı 
Nefsî, Kelâm-ı Lafzî  
 

The Transmission of The Divine Speech (Kalâm Allah) to The Prophet 
According to The Mâtürîdî s 
Abstract  
Subject and Purpose:  This study examines the reality of revelation -one of the main 
subjects in Islamic thought -within the framework of the Maturidi theological school, 
focusing particularly on the transmission process of the kalamullah (Word of God) to the 
Prophet Muhammad. The Maturidis argue that the verbal aspect of the Qur’an is created, 
while the aspect indicating its meaning pertains to God's eternal attribute of speech 
(kalam). In this context, the Qur’an is considered created in terms of language, words, and 
sound, but uncreated in terms of meaning. By adopting the distinction between kalam 
lafzî (verbal speech) and kalam nefsî (internal speech), Maturidis acknowledge that divine 
speech both subsists in God's essence and is transmitted to the Prophet through created 
means. The study also explores the Maturidi perspective on the Lawh al -Mahfuz 
(Preserved Tablet), which is viewed as a reflection of divine knowledge and as the source 
of revelation due to its association with the eternal aspect of kalamullah. This approach is 
discussed in comparison with Mu'tazilite, Hanbali, and Batini views. Within this 
comparative framework, the nature of revelation, its attribution, and the transmission of 
kalamullah in the context of the Gabriel -Prophet relationship are addressed, highlighting 
the Maturidis’ unique perspectives. Based on the views of Maturidi scholars, the study 
aims to support the thesis that kalamullah is not created in any locus, that it subsists with 
God's essence, and that only its outward, perceptible form is created . In conclusion, the 
Maturidis regard revelation not merely as a verbal transmission, but also as the correct 
and complete conveyance of meaning. They explain this process on both theological and 
epistemological levels. Accordingly, the Maturidi viewpoint reflects a comprehensive 
understanding that preserves the eternality of kalamullah while also explaining how it 
becomes accessible to human comprehension. 
 
Method: In this study, the works of scholars belonging to the Māturīdī tradition-foremost 

among them Abū Man ṣūr al -Māturīdī -are taken as the primary sources, while 
contemporary studies relevant to the topic are also included in the analysis. The study 
adopts a qualitative research approach and employs the documentation technique 
through a systematic review of both classical and modern literature. During the analytical 
process, the relationship between the nature of kalām Allāh and its transmission to the 
Prophet through revelation is examined by following a chronological method. The 
collected data are analyzed using content and descriptive analysis methods, thereby 
presenting the Māturīdī understanding of the transmission of kalām Allāh within a 
framework of historical continuity and conceptual coherence. 
Results: The findings of this study demonstrate that the Māturīdī tradition grounds the 
transmission of kalām Allāh to the Prophet in a coherent distinction between the 
eternality of divine speech and the historical manifestation of revelation. While Māturīdī 
scholars affirm the attribute of speech (kalām) as an eternal attribute subsisting in the 
divine essence, they interpret the revelation transmitted to the Prophet as a mode of 
divine communication realized through created letters and sounds. Within thi s 
framework, revelation does not entail any change in the nature of divine speech; rather, 
it is understood as a mode of transmission that renders kalām Allāh  intelligible to its 
human recipient. The findings further reveal that this explanation enables the Māturīdī 
tradition to distinguish itself both from Mu‘ tazilite claims regar ding the createdness of 
the Qur’ ān and from literalist approaches centered on letters and sounds, thereby 
grounding the transmission of kalām Allāh to the Prophet within a framewo rk of rational 
coherence, scriptural boundaries, and conceptual integrity. 

 



 
 

 

Harun Kılıçaslan  

 

mutalaa 
5/2, 2025 56 

 

Keywords:  Revelation, Kalamullah, Maturidism, Lawh al -Mahfuz, Gabriel, Kalam Nafsî, 
Kalam Lafzî  

Giriş  

Vahiy, İslam düşüncesinde merkezî bir problematik olarak kelâm ilmi çerçevesinde 
Allah’ın kelâm sıfatı, Kur’an’ın i’câzı ve te’vili ekseninde derinlemesine tartışılmıştır. Bu 
bağlamda kelâmcılar, halku’l -Kur’an münakaşaları üzerinden kelâmullahın ontolojik 
mahiyetini, nüzul sürecinin epistemolojik boyutlarını ve keyfiyetine dair metafizik 
tartışmaları ele almış; vahyi, Allah, melek ve peygamber arasında gerçekleşen aşkın bir 
iletişim ve bilgi aktarımı süreci olarak değerlendirmişlerdir. 1 Kur’an, kelâm geleneğinde, 
Allah’ın ezelî kelâm sıfatının bir yansıması olarak 2 yalnızca tarihsel bir vahiy metni değil, 
aynı zamanda ilahî iradenin insana yöneltilmiş nihai hitabı şeklinde konumlandırılmıştır. 
Bu çerçevede vahiy, Cebrâil aracılığıyla Hz. Muhammed’e iletilen ilahî hakikatlerin 
toplamı olmakla birlikte, aynı zamanda A llah’ın mutlak iradesinin tarihsel bir süreç 
içerisinde insanlıkla kurduğu teolojik iletişim tarzı olarak da tanımlanmıştır. Böylelikle 
vahiy, insan ile Allah arasında aracısız vasfına haiz tek iletişim kanalı olarak kabul edilmiş; 
ontolojik açıdan farklı iki varlık alanı arasında gerçekleştiği için üçüncü şahıslarca 
algılanması mümkün olmayan ve duyusal yolla tecrübe edilemeyen özgün bir olgu olarak 
değerlendirilmiştir. 3 

Kelâmcılar, vahyi epistemolojik kaynaklar arasında zikretmiş, onu “haber -i resul” olarak 
nitelendirmiş 4 ve temelde Allah’ın kelâm sıfatı çerçevesinde temellendirmeye 
çalışmışlardır. Vahyin somutlaşmış hali olan Kur’an’ın Allah’a aidiyeti konusunda 
mezhepler arasında herhangi bir ihtilaf bulunmamakla birlikte, 5 tartışma, kelâm sıfatının 
mahiyeti ve bu bağlamda vahyin peygambere intikal süreci üzerinde yoğunlaşmıştır. Bu 
tartışmaların merkezinde ise halku’l -Kur’an meselesi yer almıştır. Nitekim kelâmcılar, 
halku’l-Kur’an’la ilgili görüşlerini temellendirirken vahyin mahiyetini anlamaya çalışmış 
ve vahyin peygambere intikalini, Allah’ın sıfatları konusundaki teorik yaklaşımlarıyla 
irtibatlı olarak açıklamışlardır. Bu çerçevede Mu’tezile, tevhid ve adal et ilkeleri 
doğrultusunda, Kur’an’ın mahlûk olduğu görüşüne bağlı kalarak vahyin intikalini 
yorumlamışlardır. 6 Buna karşılık Mâtürîdîler, Kur’an’ın mahlûk olmadığını vurgulayan, 
Allah’ın sıfatlarının zatının ne aynı ne de gayri olduğunu 7 savunan bir perspektifle 
meseleyi ele almışlardır. Mâtürîdî yaklaşımda, vahyin intikali, kelâmın çift yönlü teorisi 
olan “kelâm-ı nefsî” ve “ kelâm-ı lafzî” ayrımı çerçevesinde temellendirilmiştir. 8 Onlara 
göre Kur’an, Allah’ın zatıyla kâim bulunan kelâm sıfatının manalarına delalet etmesi 

 
1 Cemalettin Erdemci, “Kel âmda Vahiy”, Milel ve Nihal  Dergisi  8/1(Nisan 2011), 123.  
2 Ebu’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-kelâm, çev. Ramazan Biçer (İstanbul: Gelenek Yayınları, 2019), 52.  
3 Mehmet Akif Ceyhan, “Müslüman Geleneğinde Vahiy Anlayışı”, Ankara Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi  
(Nisan 2018), 473.  
4 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd , çev. Bekir Topaloğlu (İstanbul: İsam Yayınları, 2018), 60.  
5 İbn Hazm, el-Fasl, çev. Halil İbrahim Bulut (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 
2017), 2/248.  
6 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî fî ebavâbi’t-tevhid ve’l-adl, tah. İbrahim Medkur (Kahire: en -Nazar ve’l-
Mearif, 1382-85/1962-1965), 7/6; Şerhu’l-Usuli’l-hamse, çev. İlyas Çelebi, 2/368. 
7 Alâüddin el-Üsmendi, Lübâbü’l-kelâm, çev. Murat Kaan Kıvılcım (İstanbul: Endülüs Yayınları, 2021), 95.  
8 Kemâlüddin İbnü’l -Hümam, Kitâbu’l-Müsayere, çev. Harun Işık ( İstanbul: 2020.Endülüs  Yayınları, 2020), 
40. 



 

 

 

 

Mâtürîdîlere Göre Kel âmullahın Hz. Peygambere İntikali  

 

mutalaa 
5/2, 2025 57 

 

bakımından yaratılmamış; buna karşılık ses, harf ve lafızlarla ifadesi açısından yaratılmış 
bir nitelik arz etmektedir. 9 

Mâtürîdî ler, Allah’ın sıfatlarını anlamlandırmada kullandıkları te’vil yöntemini, vahyin 
mahiyeti ve peygambere intikal sürecini açıklamada da metodolojik bir araç olarak 
benimsemişlerdir.10 Bu yaklaşım, özellikle halku’l -Kur’an tartışmalarında kelâmullahın 
ezelîliği düşüncesini temellendirmede belirleyici bir rol oynamıştır. Buna mukabil Ehl -i 
hadis, te’vili reddederek nakil merkezli ve literalist bir çizgide kalmış; böylece vahyin 
intikal sürecini ve Allah’ın kelâm sıfatını, lafız ve ses boyutunu dahi yaratılmamış kabul 
eden11 bir anlayışla yorumlamıştır. 12 Bu iki yaklaşım arasındaki epistemolojik ve 
hermenötik fark, vahyin mahiyetine dair yorumların çeşitlenmesine yol açmıştır.  

İslam filozofları ise vahiy olgusunu kelâmî paradigmanın dışına çıkararak, onu akıl 
teorileri bağlamında yorumlamışlardır. Onlara göre vahiy, Tanrı’nın ilk sebep olarak 
iradesinden doğan ve faal akıl aracılığıyla insan aklına aktarılan bir süreçtir. Böylece vahiy, 
yalnızca aşkın bir hitap değil, a ynı zamanda insan aklının faal akılla kurduğu epistemik 
bağın ürünü olarak anlaşılmıştır. 13 Bu çerçevede kelâmullah meselesi de felsefî bir 
zeminde yeniden ele alınmış; Kur’an’ı n lafzî yönü ontolojik olarak hâ dis (yaratılmış), 
içerdiği mana ve hakikatler ise kadîm (ezelî) olarak tasnif edilmiştir. İbn Sînâ, (ö. 
428/1037) Kur’an’ın ezelî hakikatleri içerdiğini fakat tarihsel düzlemde lafızlarla ifade 
edildiğini savunurken, İbn Rüşd, (ö. 520/1126) Kur’an’ın hem y aratılmış hem de ezelî 
unsurlar taşıdığını ileri sürerek meseleyi dilsel ve mantıksal bir problematik olarak 
yorumlamıştır. 14 

Netice itibariyle, vahiy olgusu İslam düşüncesinde farklı metodolojik yaklaşımların 
merkezinde yer almıştır. Mâtürîdî ler, vahyi ilahî sıfatlar bağlamında rasyonel -te’vilî bir 
yöntemle açıklarken; Ehl -i hadis literalist ve nakilci bir çizgide kalmış; filozoflar ise onu 
akıl ve faal akıl arasındaki ilişki bağlamında metafizik bir zemine yerleştirmiştir. Bu farklı 
bakış açıları, vahyin kaynağı, mahiyeti ve aktarım sürecine dair yorumların 
çeşitlenmesine zemin hazırlamıştır. Fahreddin er -Râzî’nin (ö.606/1210) d e belirttiği gibi, 
vahyin anlaşılmasında beş unsur öne çıkmaktadır: kaynağı olarak Allah, mesajın kendisi 
olarak vahiy, aracı olarak melek, muhatapları olarak peygamberler ve insanlar ile nihai 
hedefi olan hidayet. 15 Bu unsurların yanı sıra, vahyin kanalı olması 16 hasebiyle Levh -i 
Mahfûz kavramı önem taşımaktadır.   

 

 
9 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame (Dımaşk: el-Mehadu’l-İlmiyyu’l -Fransiyyu li’d -
Dirâsâti’l -Garbiyyeti, 1990), 1/259.  
10 Yusuf Şevki Yavuz, “Te’vil”, Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi  (Ankara: TDV Yayınları, 2012), 41/28 -31; 
Şaban Ali Düzgün, “Mâtürî dî’nin Kur’an Yorum Yöntemi”, Kelam Araştırmaları Dergisi  10/1 (2012), 6.  
11 Nesefî, Tebsıra, 1/299. 
12 İbn Teymiyye, el-Akıdetu’l-Vâsıtıyye , çev. Beşir Eryarsoy (İstanbul: Guraba Yayınları, 2010), 235.  
13 Recep Kılıç, “Vahiy: Mahiyeti, İmkânı ve Doğrulaması Üzerine”, Milel ve Nihal Dergisi  8/1(Nisan 2011), 
31. 
14 Bayram Çınar, “İbn Rüşd’ün Halku’l -Kur’an Teorisine Yaklaşımı ”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 16 (Aralık 2020),105.  
15 Mehmet Akif Ceyhan, “Allah -İnsan İletişimi Açısından Vahiy”, Kader Dergisi  16/2 (2018), 354; Fahreddin 
er-Râzî, Tefsir -i Kebir Mefâtihu’l -Gayb, çev. İsmail Cerrahoğlu (İstanbul: Akçağ Yayınları, 2014), 19/267, 
268. 
16 Sinan Öge, İlahi Kelâmın Yapısı , (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2020), 189 -193; İlyas Çelebi, “İlahi 
Kelâmın Lafza Bürünmesi”, Vahiy ve Peygamberlik, ed. Yusuf Şevki Yavuz (İstanbul: Kuramer Yayınları, 
2018), 287.  



 
 

 

Harun Kılıçaslan  

 

mutalaa 
5/2, 2025 58 

 

1. Levh -i Mahfuz  

Levh-i Mahfûz, Allah’ın ezelî ilminde yer alan hakikatlerin ve tüm varlık düzeninin 
asıllarının korunduğu ilahî bir kayıt alanıdır. Bu kavram, hem vahyin güvenilirliğini hem 
de Allah’ın mutlak ilim ve iradesinin kuşatıcılığını temellendiren merkezi bir işl ev 
görmektedir.17 Kur’an’da Burûc 21 -22’de doğrudan, başka birçok yerde; kitâb, 18 kitâb-ı 
mübîn,19 kitâb-ı meknûn, 20 kitâb-ı mestûr, 21 ümmü’l-kitâb,22 imâm-ı mübîn 23 gibi 
kavramlarla, Levh -i Mahfûz’a atıflar yapılır. Mâtürîdî , (ö. 333/944) bu kavramları 
açıklarken Levh -i Mahfûz’u hem “ her şeyi n aslının yazıldığı ilahî kitap” 24 hem de 
“yaratılmışların idrakinde n gizlenmiş ezelî bilgi kaynağı”  olarak yorumlamıştır. 25 Ona 
göre, ümmü’l -kitâb peygamberlere gönderilen vahyin asıl kaynağı, 26 imâm-ı mübîn 
insanların tüm fiillerinin kaydı, 27 kitâb-ı mübîn ise kâinattaki hakikatlerin açıkça yazılı 
olduğu yerdir. 28 Böylece Levh -i Mahfûz, Mâtürîdî  düşüncede ilahî kelâmın ezelîliği, 
Allah’ın bilgisinin mutlaklığı ve vahyin peygambere intikalindeki güvenilirliği açısından 
asli bir referans noktası olarak konumlandırılmıştır.  

Levh-i Mahfûz, İslam düşüncesinde kâinatta gerçekleşecek tüm varlık ve olayların Allah’ın 
ezelî ilminde kayıtlı bulunduğu metafizik bir levha olarak tanımlanır. İnsanların 
ömürlerinden toplumsal hadiselerin seyrine kadar her şey, Allah’ın mutlak iradesi ve  
kudretiyle önceden bilinmekte ve bu bilgi Levh -i Mahfûz’da muhafaza edilmektedir. Bu 
anlamıyla Levh -i Mahfûz, ilahî ilmin değişmezliğini ve kaderin sabitliğini temsil eden 
kutsal bir kayıt alanıdır. 29 Mâtürîdî , bu  kavramı ele alırken özellikle “levh” ve “kalem”  
terimlerini kelâmî bir perspektiften yorumlamış; Batınîler ve İslam filozoflarının 
sembolik ve metafizik nitelikli yorumlarını eleştirmiştir. Ona göre, bu kavramlara 
yüklenen isim ve anlamlar yalnızca naklî delile dayanmalı, aklî yorumlara açık hale 
getirilmemelidir. 30 

İslam düşünce tarihinde Levh -i Mahfûz, kader, ilahî ilmin mahiyeti ve olayların önceden 
belirlenmişliği bağlamında yoğun tartışmalara konu olmuştur. Bu bağlamda modern 
dönemde Nasır Ebû Hamid Zeyd, Kur’an’ın Levh -i Mahfûz’da ezelî ve hazır bir metin 
olarak tasavvur edilmesini eleştirmiş; bu yaklaşımın Kur’an’ı tarihsel bağlamından ve 
kültürel inşa süreçlerinden soyutla dığını, onu önceden mevcut bir “metin”  olarak 
mutlaklaştırdığını ileri sürmüştür. 31 Ancak Mâtürîdî  bu tür eleştirilere cevap verebilecek 

 
17 Yusuf Şevki Yavuz, “Levh -i Mahfuz”, Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi  (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 
27/151. 
18 el-En’âm 6/38.  
19 Yûnus 10/61; Sebe’ 34/3.  
20 el-Vâkıa 56/78.  
21 el-İsrâ 17/58; el-Ahzâb 33/6.  
22 er-Ra’d 13/39; ez-Zuhruf 43/4.  
23 Yâsîn 36/12.  
24 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Bekir Topaloğlu (İstanbul: Ensar Yayınları , 2016), 5/74.  
25 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı (İstanbul: Ensar Yayınları , 2017), 7/90.  
26 Ebu Mansur el-Mâtüridî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı (İstanbul: Ensar Yayınları, 2018), 
13/232 
27 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı (İstanbul: Ensar Yayınları , 2018), 
12/83. 
28 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı, 7/90.  
29 Yavuz, “Levh -i Mahfuz”, 27/151.  
30 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Mehmet Erdoğan ( İstanbul: Ensar Yayınları , 2019), 
17/169, 170.  
31 Nasır Ebu Hamid Zeyd, İlahi Kel âmın Tabiatı , çev. Mehmet Emin Maraşlı (Ankara: Kitâbiyât Yayınları, 
2001), 67, 93. 



 

 

 

 

Mâtürîdîlere Göre Kel âmullahın Hz. Peygambere İntikali  

 

mutalaa 
5/2, 2025 59 

 

nitelikte farklı bir bakış açsına sahiptir. Ona göre, Levh -i Mahfûz’da yer alan şey olayların 
kendisi değil, onların Allah’ın ezelî ilminde yer alan bilgisi ve takdiridir. Henüz vücut 
bulmamış bir olayın fiziksel olarak Levh -i Mahfûz’da var olması söz konu su değildir; 
burada söz konusu olan, ilahî bilginin mecazî bir yazım ve kayıt formu aracılığıyla insan 
idrakine sunulmasıdır. Dolayısıyla Levh -i Mahfûz, Allah’ın mutlak bilgisinin ezelî bir 
tezahürü ve insanın sınırlı kavrayışıyla ilahî ilim arasında köprü  işlevi gören bir kavram 
olarak değerlendirilmelidir. 32 

Hanbelîler, Kur’an’ın harflerinin yaratılmadığını savunarak vahyi doğrudan Allah’tan 
gelen ezelî bir hakikat olarak değerlendirmişlerdir.33 İbn Teymiyye, vahyin Levh -i Mahfûz, 
melek veya peygamber aracılığıyla şekillenmediğini, bu unsurların yalnızca lafızların 
tecelli ettiği mahaller olduğunu belirtir. Ona göre Kur’an, ezelî ilim gereği Levh -i 
Mahfûz’da bütünüyle mevcut olup Kadir gecesinde bir defada dünya semasına 
indirilmiştir. 34 

Mu’tezile ise kelâmullahı ses ve harflerden ibaret, mahluk ve bir mahalde yaratılmış kabul 
eder. Kâdî Abdülcebbâr’a (ö. 415/1025) göre Kur’an önce Levh -i Mahfûz’da yaratılmış, 
sonra topluca dünya semasına indirilmiş, ardından meleklere aşamalı indirilişi 
emredilmiştir. Ebû’l -Hüzeyl Allâf, (ö. 235/849 -50) Kur’an’ı Allah’ın yarattığı ilk varlık 
sayar; onun Levh -i Mahfûz’da, ardından Peygamber’in kalbinde ve nihayet mushaflarda 
yaratıldığını, kıraat ve hıfz yoluyla insanların da bu sürece katkıda bulunduğunu belirtir. 35 
Ca’fer b. Harb (ö. 236/850 -51) ve Ca’fer b. Mübeşşir (ö. 234/84 8/49) ise Kur’an’ı araz ve 
mahlûk görerek mushaflardaki metni Levh -i Mahfûz’daki aslının bir yansıması şeklinde 
yorumlamışlardır. 36 

Ebü’l-Muîn en-Nesefî, (ö. 508/1115) Mu’tezile’nin kelâmın Levh -i Mahfûz’da yaratılması 
gerektiği yönündeki görüşlerini aktarırken, mezhep içinde bu konuda bir birlik 
bulunmadığını belirtir. Ca’fer b. Harb, Ca’fer b. Mübeşşir ve Kâ’bî (ö. 319/931) gibi bazı 
Mu’tezilîler, Kur’an’ın Levh -i Mahfûz’da yaratıldığını , başka bir mahalde 
bulunamayacağını savunmuştur. Ayrıca mezkûr Mu’tezilî alimler, Ehl -i sünneti “sıfat 
mevsuftan ayrılmaz” ilkesi sebebiyle itham etmişlerdir. 37 Matürîdîler ise bu yaklaşımı 
reddederek, ilahî kelâmın herhangi bir mahale ihtiyaç duymadığını, aksi hâlde konuşma, 
emir ve nehiy gibi niteliklerin Allah’a değil, kelâmın bulunduğu mahale nispet edilmiş 
olacağını belirtir.  Onlara göre kelâm yalnızca Allah’ın zatıyla kaimdir ve Allah bu kelâm ile 
hakiki anlamda konuşan, emreden ve yasaklayandır. Dolayısıyla ilâhî kelâmın mahlûk bir 
mahale bağlanması, Allah’ın zâtına özgü bir sıfatın başka bir varlığa nispet edilmesi 
anlamına gelir; bu durum imanî yükümlülükleri geçersiz kılar ve nihayetinde küfre varan 
bir sonuca yol açar.38 

 
32 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı (İstanbul: Ensar Yayınları, 2019), 14/387, 388.  
33 Nesefî, Tebsıra, 1/299. 
34 Muammer Esen, “İbn Teymiyye’nin Kelâmullah Tartışmlarındaki Yeri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi  11 (2001), 263, 264.  
35 Ali Sami en -Neşşâr, İslam’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu , çev. Osman Tunç (İstanbul: İnsan Yayınları, 
2024), 2/323, 324; Abdülkâhir el -Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar , çev. Ethem Ruhi Fığlalı (Ankara: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2023), 108.  
36 Hasan Türkmen, “Kel âmın Mahiyeti Bağlamında Kur’an’ın Yaratılmışlığı Sorunu ”, Kelam Araştırmaları 
Dergisi 12/2 (2014), 342.  
37 Nesefî, Tebsıra, 1/286; Nureddin es-Sâbûnî, el-Kifâye fi’l -hidâye, çev. Ramazan Biçer (Ankara: Berikan 
Yayınları, 2019), 92, 93.  
38 Nesefî, Tebsıra, 1/268. 



 
 

 

Harun Kılıçaslan  

 

mutalaa 
5/2, 2025 60 

 

Kelâmcılar ile Hanbelîler arasındaki tartışmalarda, Cebrâil’in vahyi doğrudan Allah’tan mı 
yoksa Levh -i Mahfûz’dan mı aldığı meselesi temel bir problematik olarak öne çıkmıştır. 
Hanbelîler, Cebrâil’in Kur’an’ı Allah’tan doğrudan Arapça olarak aldığını savunurke n,39 
Mâtürîdî , “Ana kitap O’nun katındadır” 40 ve “Biz onu Arapça bir Kur’an olarak indirdik” 41 
ayetlerini yorumlarken vahyin Levh -i Mahfûz ile irtibatlı olabileceğini ileri sürer. Ona 
göre Levh -i Mahfûz’da bulunan ana kitabın dili bilinmemekle birlikte, her vahiy 
gönderildiği peygamberin diliyle inzal edilmiştir. 42 Bu görüşünü, meleklerin insanların 
amellerini onların dilleriyle yazmasına atıfla temellendirir. Ayrıca Hz. Muhammed’in, 
farklı kavimlere farklı dillerle gönderilen ilahî kitaplardan haber vermesi de kelâmullahın 
peygamberlere kendi dillerinde ulaştırıldığını göstermektedir. Mâtürîdî , bu çerçevede 
lafız -mana ayrımına dikkat çekerek dillerin çeşitliliğinin mananın farklılığını 
gerektirmediğini belirtir. Sonuç itibarıyla Mâtürîdî , kelâmullahın ezeli bir hakikat olarak 
Levh-i Mahfûz’da bulunduğunu, fakat inzal sürecinde peygamberlerin kendi dilleriyle 
ifade ettiğini savunur. 43 

2. Vahiy  

Kur’an’da vahiy kavramı farklı bağlamlarda yetmişten fazla ayette zikredilmekte, 44 
çoğunlukla doğrudan Allah’a, bazı durumlarda ise şeytana nispet edilmektedir. 45 Terim 
olarak vahiy, “ima, işaret, gizli bildirim, ilham” gibi anlamlar taşır ve genellikle Allah’ın 
emir, hüküm veya bilgisini peygamberine gizlice iletmesi şeklinde tanımlanır. 46 Mâtürîdî , 
kelimenin kök anlamını “atmak” ve “bırakmak” fiilleriyle ilişkilendirerek, vahyin Allah 
tarafından peygamberin kalbine ansızın ve süratle yerleştirilmesi olduğunu belirtir. Ona 
göre vahiy, ilahî kelâmın aracısız bir şekilde kalpte tecelli etmesidir. 47 

Mâtürîdî , vahiy kavramını etimolojik ve semantik açıdan inceleyerek dört türe ayırır: 
“nübüvvet vahyi”, Allah’ın peygamberlere melek aracılığıyla gönderdiği ve yalnızca 
nübüvvet makamına özgü olan vahiy; “işaret vahyi”, semboller ve işaretler yoluyla iletilen 
bildirim; “ilham vahyi”, peygamberler veya bazı durumlarda diğer insanlara yöneltilen 
içsel yönlendirme; “fısıldama vahyi” ise gizli ve örtük biçimde aktarılan telkin şeklinde. 48 
Böylece Mâtürîdî , vahyi yalnızca peygamberlik kurumuyla sınırlı bir olgu olarak değil, aynı 
zamanda insan, hayvan ve hatta tabiatla ilişkilendirilebilecek çok boyutlu bir ilahî iletişim 
tarzı olarak kavramsallaştırmıştır.  

Mâtürîdî ’ye göre vahyin farklı türlerde tezahür etmesi, onun yalnızca Allah ile peygamber 
arasındaki özel iletişim biçimiyle sınırlı olmadığını ortaya koyar. Bununla birlikte 
peygamberlere özgü vahiy, yani “nübüvvet vahyi”, vahyin en merkezi formunu teşkil eder. 
Mâtürîdî , nübüvvet vahyini üç kategoriye ayırır: İlk olarak “Kur’an vahyi”, Allah’ın 
kelâmının Hz. Muhammed’e doğrudan vahyedilmesi olup nübüvvet vahyinin en yüce 

 
39 İbn Teymiyye, el-Akıdetu’l-Vâsıtıyye , 239. 
40 er-Ra‘d 13/39. 
41 Yûsuf 12/1 -2. 
42 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı, 7/294, 295.  
43 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı, 7/476, 477.  
44 Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi  (Ankara: TDV Yayınları, 2012), 
42/440-443. 
45 el-En’am 6/112.  
46 Râgıp el-İsfahânî, el-Müfredât, çev. Abdulbaki Güneş vd. (İstanbul: Çıra Yayınları, 2007), 2/835.  
47 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Yunus Vehbi Yavuz (İstanbul: Ensar Yayınları, 2018), 
8/163-165. 
48 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Yunus Vehbi Yavuz, 8/164.  



 

 

 

 

Mâtürîdîlere Göre Kel âmullahın Hz. Peygambere İntikali  

 

mutalaa 
5/2, 2025 61 

 

biçimini temsil eder. İkinci olarak “beyan vahyi”, Kur’an’ın Cebrâil aracılığıyla iletilmesi 
ve ardından Hz. Peygamber’in bu vahyi, insanların leh ve aleyhine olan hükümleri 
açıklayarak aktarmasıdır. Üçüncü olarak “ilham ve kavratma vahyi”, Allah’ın peygam bere 
doğrudan ilham yoluyla bilgi kavrattığı iletişim tarzıdır. 49 

Sonuç olarak Mâtürîdî , vahyi yalnızca bir “bilgi aktarımı” yahut “haber iletimi” şeklinde 
değil, Allah’ın ezelî kelâmının farklı mertebelerde insana yönelmiş tezahürü olarak 
temellendirir. Ona göre vahyin merkezinde, Allah’ın kelâmının ezelî mahiyeti ile onun 
beşerî idrak ve dil aracılığıyla görünür hâle gelişi arasındaki ilişki yer almaktadır. Bu 
sebeple vahiy, kimi zaman lafız ve mana birlikteliğiyle (Kur’an vahyi), kimi zaman ilahî 
iradenin açıklanması yoluyla (beyan vahyi), kimi  zaman da doğrudan ilham yoluyla (ilham 
ve kavratma vahyi) ortaya çıkar. Mâtürîdî ’nin bu tasnifi, vahyin mahiyetini tek boyutlu 
bir “iletişim”  sürecine indirgememekte; aksine, ilahî kelâmın peygambere ve onun 
üzerinden insanlığa ulaşmasının çok katmanlı ve dinamik bir süreç olduğunu 
göstermektedir. Böylece o, vahyi hem kelâmullahın ezelî yönünü hem de insanın dili ve 
idrakine uygun şekilde tecellisini dikkate alarak, hem ontolojik hem de epistemolojik 
boyutlarıyla açıklamış olmaktadır.  

3. Cebrâil ile Peygamber Arasındaki Münasebet  

Kelâmullahın Levh -i Mahfûz ’la irtibatı, vahyin Peygamber’e intikal sürecinin zeminini 
teşkil eder. Vahyin peygambere ulaşması, gayb âlemine ait bir bilginin şahit âleme 
aktarılması meselesi etrafında tartışılmıştır. Bu noktada, peygamber ile melek arasındaki 
ontolojik farklılıklar, vahyin keyfiyetine dair çeşitli açıklamaların ortaya çıkmasına yol 
açmıştır. Zira Kur’an’da bu sürecin mahiyeti hakkında açık bir bilgi bulunmaz; genellikle 
Allah ile Peygamber arasındaki iletişim “sır” olarak nitelendirilmişse de, müfessirler ve 
kelâmcılar farklı yorumlar geliştirmişlerdir. Kirmânî, (ö. 1384) Allah’ın sünnetine göre bir 
öğretim ve öğrenim ilişkisinin, konuşan ile dinleyen arasında bir tür ontolojik uyum 
olmadan mümkün olmayacağını belirtir. Ona göre bu uyum iki şekilde gerçekleşebilir: ya 
dinleyen, konuşanın ruhanî sıfatlarına bürünür ya da konuşan, dinleyenin beşerî 
niteliklerine yaklaşır. 50 Hz. Peygamberin vahiy tecrübesinde yaşadığı bedensel ve ruhsal 
değişimler, ya peygamberin beşer -üstü bir idrak seviyesine yükselmesi ya da Cebrâil’in 
beşerî düzeye inmesiyle açıklanmıştır.51 Bu dönüşüm, vahyin yalnızca bir işitsel veya dilsel 
aktarım değil, aynı zamanda zihinsel, kalbî ve idrakî bilinçle kurulan özel bir ilişki 
olduğunu göstermektedir. Peygamberde mevcut olan bu meleke, vahyi kavramaya 
elverişli bir potansiyele sahip olsa da,  onun etkin hâle gelmesi peygamberin kontrolünde 
değildir. Dolayısıyla vahiy, hem içsel (kalbî idrak) hem de dışsal (melek aracılığı) 
kaynaklara dayanan bir hakikattir. Cebrâil’in “Peygamberin kalbine nüzûl etmesi” 
şeklindeki tasvir, vahyin bu çift yönlü m ahiyetini en açık biçimde ortaya koymaktadır. 52 

İbn Haldûn (ö. 808/1406), nübüvvetin en belirgin işaretlerinden birini, vahyin 
peygamberler nezdinde ortaya çıkan istisnaî idrak tecrübesinde görür. Ona göre vahiy 
anında peygamber, sıradan bilinç düzeyini aşarak geçici bir trans hâline girer; rivayetlerde 
zikredilen horultu benzeri durum bu dönüşümün dışa yansımasıdır. Bu hâl, insan 
tabiatının sınırlarını aşan, yalnızca peygamberlere özgü bir manevî fenomen olup melekle 
karşılaşma anıyla sınırlıdır. İbn Haldûn, vahyin peygambere intikalini iki aşamalı bir süreç 

 
49 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı, 13/271, 272.  
50 Hülya Alper, İmam-ı Mâtürîdî’de Akıl-Vahiy İlişkisi  (İstanbul: İz Yayıncılık, 2021), 106.  
51 Öge, İlahî Kel âmın Yapısı , 214. 
52 Şaban Ali Düzgün, “Kur’an’ın Oluşumu (Vahiy Süreci)”, Kelam Araştırmaları  8/2 (2007), 7.  



 
 

 

Harun Kılıçaslan  

 

mutalaa 
5/2, 2025 62 

 

olarak tasvir eder: önce belirsiz bir uğultu şeklinde duyulan vahiy, ardından peygamberin 
idrakine uygun bir surette temessül ederek beşerî şuur tarafından kavranabilir hâle gelir. 
Böylece geçici manevî hâl son bulur ve peygamber, aldığı vahyi tam bir bilinçle hafızasında 
muhafaza eder.53 

Mâtürîdî, “Vahyi tam alma telaşıyla dilini kımıldatma” 54 ayetini, peygamber ile melek 
arasındaki vahiy tecrübesi bağlamında yorumlar. Ona göre Hz. Peygamber, Cebrâil’den 
gelen vahyi eksiksiz şekilde zapt edebilmek için yoğun bir dikkat ve çaba sarf ediyor, hatta 
henüz vahiy tamamlanmadan kelimeleri tekrar etme eğilimi gösteriyordu. Bu durum, 
vahyi kaybetme endişesinden doğan tabiî bir gayretin ifadesidir. Ancak Mâtürîdî’ye göre 
Allah, Resûlullah’a vahyi olduğu gibi koruma ve hafızasında sabit kılma hususunda özel 
bir meleke bahşederek bu kaygıyı bertaraf etmişti r. Böylece peygamber, diliyle tekrar 
etme ihtiyacı duymaksızın ilahî kelâmı eksiksiz biçimde muhafaza etmiş, bu da 
Mâtürîdî’ye göre onun nübüvvetini teyit eden mucizevi bir ayrıcalık olmuştur. 55 

4. Vahyin İsnadı  

Kelâmullahın peygambere intikali bağlamında tartışılan temel meselelerden biri, vahyin 
kime nispet edileceğidir. Her ne kadar vahyin asli faili Allah kabul edilse de, süreçte melek 
(Cebrâil) ve peygamberin de yer alması, bu nispet meselesini problematik hâle getirmiştir. 
Vahyin kaynağı, mahiyeti ve muhataba aktarımındaki çok katmanlı yapı, özellikle iletişim 
ilişkilerinin nasıl anlaşılması gerektiği hususunda farklı yorumların ortaya çıkmasına yol 
açmıştır. Bu çerçevede Mâtürîdî, “Şüphesiz bu Kur’an sana il im ve hikmet sahibi Allah 
tarafından verilmektedir”56 ayetini iki şekilde te’vil eder. İlk yoruma göre ayetteki “ilim ve 
hikmet sahibi” ifadesi Cebrâil’e nispet edilmekte, o da kendisine tevdi edilen vahyi 
hikmetle ve tam bir sadakatle Resûl’e ulaştıran elçi olarak konumlandırılmaktadır. Ancak 
Mâtürîdî’ye göre daha sahih olan yorum, Kur’an’ın doğrudan Allah katından, Cebrâil’in 
yalnızca elçilik  ettiği bir tebliğ süreciyle Hz. Peygamber’e intikal ettiğidir. Çünkü elçiden 
alınan söz, hakikatte gönderenin kelâmı olup elçinin rolü yalnızca nakildir; bu nedenle 
vahyin asıl kaynağına nispeti değişmez. 57 

Kelâmcılar arasında vahyin (Kur’an’ın) kime nispet edileceği meselesi, özellikle Hâkka ve 
Tekvîr surelerinde geçen “O, değerli bir elçinin sözüdür” ifadeleri etrafında tartışılmıştır. 
Mâtürîdî’ye göre vahiy, bağlama göre Allah’a, Cebrâil’e veya Hz. Muhammed’e n ispet 
edilebilir; ancak her nispet, farklı bir fonksiyona işaret eder. Kur’an’ın Allah’a nispeti 
onun ezelî ve ilahî kelâm oluşunu, Cebrâil’e nispeti vahyin peygambere iletilmesindeki 
aracılık görevini, Hz. Muhammed’e nispeti ise tebliğ ve tilavet işlevini ifade eder. “Kur’an’ı 
Rahmân öğretti”58 ayeti, vahyin doğrudan ilahî fiil olduğunu ortaya koyarken, “Ona üstün 
niteliklerle donatılmış biri öğretti” 59 ayeti Cebrâil’in elçilik rolünü gösterir. Mâtürîdî, bu 
ayette geçen vasıfların Allah’a nispet edilemeyeceğini, dolayısıyla ifadenin Cebrâil’i 

 
53 İbn Haldûn,  Mukaddime, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergah Yayınları, 2007), 276, 277.  
54 el-Kıyâmet 75/16.  
55 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. İbrahim Tüfekçi (İstanbul: Ensar Yayınları, 2019), 
16/305, 306.  
56 en-Neml 27/6.  
57 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Mehmet Erdoğan ( İstanbul: Ensar Yayınları, 2018), 
10/415. 
58 er-Rahmân 55/1 -2. 
59 en-Necm 53/5. 



 

 

 

 

Mâtürîdîlere Göre Kel âmullahın Hz. Peygambere İntikali  

 

mutalaa 
5/2, 2025 63 

 

kastettiğini belirtir. Ancak Cebrâil’in bu tasarrufu da Allah’ın yaratması ve iradesiyle 
gerçekleştiğinden, vahyin intikali bütünüyle ilahî murakabe altında süreklilik arz eder. 60 

Hz. Muhammed’e nispet, Kur’an’ın beşerî idrak alanına girmesi, yani telaffuz edilip tebliğ 
edilmesi sürecini ifade eder. Mâtürîdî, Hâkka suresindeki “O, çok şerefli bir elçinin 
sözüdür” ifadesini “Allah’ın kelâmını işitmesine fırsat ver” 61 ayetiyle irtibatlandırarak, 
insanların Kur’an’ı doğrudan Allah’tan değil, Hz. Peygamber’in tilaveti aracılığıyla 
işittiklerine dikkat çeker. Ona göre bu nispet, kelâmın hakikatine değil, onun aktarım 
biçimine işaret eder. Dolayısıyla Kur’an’ın Cebrâil’e veya Hz. Muhammed’e izafe edilmesi, 
onların taşıyıcı ve aktarıcı vasıflarını öne çıkarır. Mâtürîdî, bu nitelemelerin asıl gayesinin, 
vahyin kaynağının bütünüyle ilahî o lduğunu, herhangi bir beşerî  veya şeytanî bir 
kaynakla irtibatlandırılamayacağını belirtir. Aynı zamanda, Kur’an’ın Hz. Peygamber’e 
nispeti, nübüvvetini inkâr edenlere karşı bir teyit ve güvence işlevi de taşır. 62 

Sonuç itibariyle, Mâtürîdî’ye göre Kur’an’ın kelâmullah oluşu, onun Allah’a ait ezelî ve 
münezzeh bir kelâm olduğunu ortaya koyar; fakat bu hakikat, duyulan lafız ve işitsel 
formlarla özdeş değildir. Zira kelâm ve kavl, ancak ses ve harf aracılığıyla beşerî idrake 
taşınsa da, kelâmın mahiyeti bu araçların ötesinde, onlardan bağımsız bir gerçekliktir. Bu 
bağlamda vahiy, ilahî kelâmın Allah’tan sudûr edip Cebrâil vasıtasıyla Hz. Peygamber’e 
intikal ettiği ve onun tebliğiyle insanlara ulaştığı tedricî bir ilet işim süreci olarak 
tanımlanır. Mâtürîdî’ye göre bu aktarım zinciri, her aşamasında beşerî tasarrufa kapalı 
olup, mutlak surette ilahî murakabe ve muhafaza altında gerçekleşmektedir. 

5. Kelâmullahın Mahiyeti  

Vahyin mahiyetine dair tartışmalar, Cebrâil’in Kur’an’ı Hz. Peygamber’e hangi formda 
aktardığı sorusu etrafında yoğunlaşmıştır. Suyûtî, (ö. 911/1505) bu bağlamda üç görüş 
zikreder: Kur’an’ın hem lafız hem mana halinde Levh -i Mahfûz’dan ezberlenerek 
nakledildiği; yalnızca mananın Cebrâil’e verilerek onun bunu lafızlaştırdığı; yahut 
Cebrâil’in manayı aktarıp lafızları bizzat Peygamber’in oluşturduğu. 63 Mâtürîdî ise bu 
yaklaşımları aşarak vahyi hem lafızların muhafazası hem de onların delalet ettiği 
manaların kavranması şeklinde çift boyutlu bir süreç olarak görür. Ona göre; örneğin, 
şiirde esas harflerin korunması iken, mektupta asıl olan mananın muhataba ulaşmasıdır. 
Bu örneklemden hareketle M âtürîdî, vahyi bu iki yönün birleşimi olarak görmektedir. 
Böylece ona göre Kur’an’ın mucizevîliği, lafız ve mananın ayrılmaz bütünlüğünde 
temellenir; Peygamber de aldığı vahyi hem kelimeleriyle hem de ihtiva ettiği hakikatlerle 
tebliğ eder.64  

Bâtınîler, vahyi lafzî bir metin değil, Hz. Peygamber’in kalbine doğan bir ilham olarak 
yorumlamış; bu ilhamın Peygamber tarafından Arapça lafızlara dönüştürüldüğünü ileri 
sürmüştür. Mâtürîdî ise bu iddiayı reddederek Kur’an’ın Allah tarafından telif ve ta nzim 
edilmiş mütekâmil bir metin olarak inzal edildiğini savunur. Ona göre, “Vahyi tam alma 
telaşıyla dilini kıpırdatma” 65 ayeti, Peygamber’in zihinsel bir üretim sürecine girmediğini, 
metnin zaten düzenlenmiş halde vahyedildiğini göstermektedir. Ayrıca, “Anlayabilesiniz 

 
60 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı, 14/213.  
61 et-Tevbe 9/6. 
62 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. İbrahim Tüfekçi, 16/90, 91.  
63 Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l -Kur’an , çev. Sâkıp Yıldız vd. (İstanbul: Hikmet Yayınları, 1987), 1/119.  
64 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. İbrahim Tüfekçi, 16/305, 306.  
65 el-Kıyâmet 75/16.  



 
 

 

Harun Kılıçaslan  

 

mutalaa 
5/2, 2025 64 

 

diye biz onu Arapça bir Kur’an olarak indirdik” 66 ayeti de vahyin salt bir mana değil, 
doğrudan Arapça lafızlarla inzal edildiğini ortaya koymakta ve Bâtınî yorumun 
epistemolojik temelini geçersiz kılmaktadır. 67 

Mâtürîdî’ye göre Kur’an, Hz. Peygamber’e mana halinde değil, Allah tarafından telif ve 

tertip edilmiş bir metin olarak inzal edilmiş, bu yönüyle onun i ʿcâzı sabit olmuştur. Eğer 
Bâtınîler’in iddia ettiği gibi Kur’an, Peygamber’in zihninde tasarlanmış olsay dı, “benzeri 
getirilemez” özelliği ortadan kalkar ve mucize oluşu delil değerini kaybederdi. Nitekim 
“Biz onların, ‘Kur’an’ı ona bir insan öğretiyor’ dediklerini biliyoruz. Oysa öğretiyor 
dedikleri kişinin dili yabancıdır. Bu ise açık bir Arapça’dır” 68 ayeti, Kur’an’ın doğrudan 
Allah tarafından Arapça lafızlarla indirildiğini ortaya koymaktadır. Böylece Mâtürîdî, 
Bâtınî iddiaları hem naklî hem aklî delillerle geçersiz kılmıştır. 69 

Ebû Şekûr es -Sâlimî, (ö. 460/1068) vahyin mahiyetini ele alırken kelâm-ı nefsî ile hitap 
arasındaki ilişkiyi m erkeze alır ve Eş’ ârîlerin “hitap kelâmdan bağımsızdır” yaklaşımını 
tutarsız bulur; zira ona göre kelâm olmaksızın hitap tasavvur edilemez ve muhataba 
aktarılan mânâ bizzat kelâmın kendisidir. Hanbelîler ve Zâhirîlerin ilâhî kelâmı harf ve 
seslerle özdeşleştirmesini teşbih tehlikesi içerdiği gerekçesiyle reddeden Sâlimî, ses ve 
harflerin cisimsel organlara muhtaç olması sebebiyle yaratılmış olduklar ını belirtir. 
Mu’tezile’nin kelâmı fiil düzeyinde hâdis sayan yaklaşımını da eleştiren Sâlimî, Allah’ın 
kelâmının ses ve harf olmaksızın da Cebrâil’e işittirilmesinin mümkün olduğunu, vahyin 
ise Allah’ın emriyle Cebrâil aracılığıyla peygamberin kalbine yerleştiğini belirtir. Ona göre 
Kur’an, ne ses, ne harf, ne sûre ne de âyetten ibarettir; başlangıcı ve sonu olm ayan, 
parçalara ayrılamayan ezelî bir hakikattir. Bu bakış açısıyla Sâlimî, kelâmullahı lafzî temsil 
formlarından ayırarak Mâtürîdî geleneğin özgün  yaklaşımını teyit eder. 70 

Sa’düddîn Teftâzânî, (ö.  792/1390) varlığı dört farklı mertebede ele alır: dış dünyadaki 
hakikati (aynî), zihindeki tasavvuru (zihnî), dildeki ifadesi (lafzî) ve yazıya geçirilmiş şekli 
(resmî). Bu tasnif Kur’an’a tatbik edildiğinde, kelâm-ı nefsî zihnî boyuta, kelâm-ı lafzî 
dilsel boyuta, Mushaf ise resmî boyuta karşılık gelir.71 Bu çerçevede Kur’an’ın, kelâmullah 
oluşu itibarıyla, fiziksel bir varlık kategorisine (aynî) dâhil edilemeyeceği açıktır. Bununla 
birlikte Ca’fer b. Harb, Nazzâm ve Ebü’l -Hüzeyl gibi bazı Mu’tezilî kelâmcılar, 
kelâmullahın mahallinden ayrı düşünülemeyeceğini savunarak Levh -i Mahfûz’daki 
Kur’an’ı bu kategoriye yerleştirmiş ve onun her hâlükârda yaratılmış olduğunu ileri 
sürmüşlerdir. 72 

Mâtürîdîler ise Kur’an’ı, yaratılmamış bir hakikat olarak kelâmullah kapsamında 
değerlendirmiş ve bu yönüyle onu zihnî mertebeye yerleştirmiştir. Bununla birlikte, 
Kur’an’ın lafız düzeyindeki ifadesi (lafzî boyut) ve Mushaf’a yansıyan yazılı şekli (resmî 
boyut) yaratılmıştır. Bu yaklaşım, Kur’an’ın ezelî mahiyeti ile tarih sel düzlemde idrak 

 
66 Yûsuf 12/2.  
67 Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. İbrahim Tüfekçi, 16/305, 306.  
68 en-Nahl 16/103.  
69 Ebu Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Bekir Topaloğlu (İstanbul: Ensar Yayınları, 2015), 1/212, 
213. 
70 Ebû Şekûr es-Sâlimî, et-Temhîd fî beyâni’t -tevḥîd, nşr. Ömür Türkmen (İstanbul: İsam Yayınları, 2017), 
192. 
71 Sa’duddînTeftâzânî, Şerhu’l-Akâid, çev. Talha Hakan Alp (İstanbul: Yasin Yayıncılık, 2008), 182.  
72 Harun Öğmüş, “Halku’l -Kur’an Tartışmalarının Vahyin Allah’tan İnsana İntikaliyle İlgili Telakkiler 
Üzerindeki Etkisi”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi  28/19 (Mayıs 2009), 39; 
Geniş bilgi için bk. Necdet Çağıl, İlâhî Kelâmın Tabiatı  (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 99 -103. 



 

 

 

 

Mâtürîdîlere Göre Kel âmullahın Hz. Peygambere İntikali  

 

mutalaa 
5/2, 2025 65 

 

edilebilen temsil biçimlerini birbirinden ayırma çabasını yansıtır. Buna mukabil Ehl -i 
hadis, yalnızca manayı değil, aynı zamanda lafızları da yaratılmamış kabul etmiş; 
Mushaf’ın yazılı şekli konusunda ise görüş ayrılığına düşmüştür. Hatta Haşviyye, 
Mushaf’ın yazısının bile yaratılmamış olduğunu iddia etmiştir. 73 

Bu bağlamda gündeme gelen en kritik mesele, kelâmullahın işitilmesi problemidir. 
Hanbelîler, Cebrâil’in Kur’an’ı hem lafız hem de mana olarak doğrudan Allah’tan işittiğini 
ve Hz. Peygamber’e aynen aktardığını savunmuş, bu görüşlerini Kur’an lafızlarının da 
ezelî olduğu inancına dayandırmışlardır. Mâtürîdîler ise kelâmullahı lafızlardan bağımsız, 
onların delalet ettiği ezelî mana olarak görmüş; dolayısıyla Cebrâil’in kelâmullahı 
doğrudan işitmiş olamayacağını, bilakis Allah’ın emriyle kalbine yerleştirildiği ni ifade 
etmişlerdir.74 Böylece Mâtürîdî yaklaşım, ilâhî kelâmın mahiyetini, onun ezelî hakikati ile 
beşerî idrak düzeyinde tezahür eden lafzî ve resmî biçimleri arasında sistematik bir 
ayrıma tabi tutarak açıklamıştır.  

Sonuç 

Vahyin mahiyeti ve kelâmullahın Hz. Peygamber’e intikali, İslam düşüncesinin en 
temel meselelerinden biridir. Bu mesele etrafında şekillenen tartışmalar, yalnızca 
Kur’an’ın kaynağına ve yapısına değil, aynı zamanda Allah’ın sıfatları, kelâmullahın 
mahiyeti ve peygamberlik kurumu gibi daha geniş itikadî alanlara da doğrudan temas 
etmektedir. Mâtürîdî  kelâm ekolü, bu tartışmalar içerisinde hem naslara hem de akla 
dayanan tutarlı bir sistem geliştirerek özgün bir yaklaşım ortaya koymuştur.  

Mâtürîdî lere göre kelâmullah, Allah’ın zatıyla kaim kemal sıfatı olmakla birlikte, 
herhangi bir mahalde yaratılmaya ihtiyaç duymaz. Kur’an’ın lafza, ibareye ve sese 
taalluk eden yönü ise yaratılmıştır ve bu yönüyle zaman ve mekâna bağlıdır. Bu 
yaklaşım, kelâm-ı nefsî ve kelâm-ı lafzî ayrımıyla temellendirilmiş; bu sayede Kur’an’ın 
hem ezelî hakikat boyutu hem de insana ulaşan tecrübi boyutu birlikte açıklanmıştır. 
Mâtürîdî  düşünürler, bu ayrımı yaparken Allah’ın kelâmının lafız ve harflerle 
sınırlanamayacağını, bu harf ve lafızların ise yalnızca ezelî olan kelâmullah’a delalet 
ettiğini savunmuşlardır.  

Levh-i Mahfûz kavramı da Mâtürîdî  kelâm düşüncesinde merkezi bir yer tutar. Vahyin 
mahiyetini açıklarken, Allah’ın ezelî ilminde sabit olan bilgilerin Levh -i Mahfûz’da yer 
aldığı, ancak bu bilginin yaratılmış değil, bilinen şeylerin mecazî bir kaydı olduğu 
belirtilmiştir. Böylece Mâtürîdî ler, Mu’ tezile’nin kelâmullahı mahlûk kabul eden 
yaklaşımı ile Hanbelîliğin lafızların dahi yaratılmadığına dair görüşü arasında mutedil 
ve sistemli bir yol izlemişlerdir.  

Cebrâil’in rolü, vahyin dille ilişkilendirilmesi ve Hz. Peygamber’in vahyi alma biçimi 
konularında da Mâtürîdî ler, ne lafızcı bir nakilcilikle yetinmiş ne de tamamen felsefî 
bir açıklamayla yetinmiştir. Aksine, vahiy sürecinin hem duyusal hem de anlam 
boyutunu dikkate alan çift yönlü bir açıklama getirmişlerdir. Vahyin yalnızca 

 
73 Öğmüş, “Halku’l -Kur’an Tartışmalarının Vahyin Allah’tan İnsana İntikaliyle İlgili Telakkiler Üzerindeki 
Etkisi”, 39, 40.  
74 Öğmüş, “Halku’l -Kur’an Tartışmalarının Vahyin Allah’tan İnsana İntikaliyle İlgili Telakkiler Üzerindeki 
Etkisi”, 40.  

 



 
 

 

Harun Kılıçaslan  

 

mutalaa 
5/2, 2025 66 

 

kelimelerin aktarımı olmadığı, aynı zamanda bu kelimeler aracılığıyla mana ve 
hikmetin doğru biçimde anlaşılması gerektiğini ifade etmişlerdir.  

Sonuç itibariyle, Mâtürîdî  kelâm geleneği, vahiy ve kelâmullah meselesine ilişkin 
olarak hem ilahî sıfatların aşkınlığını koruyan hem de insana ulaşan yönünü açıklayan 
kapsamlı ve dengeli bir yaklaşım sunmuştur. Bu yaklaşım, sadece teolojik düzeyde 
değil, aynı zamanda epistemolojik ve dilsel boyutlarda da klasik İsla m düşüncesine 
katkı sağlayan özgün bir sistematik çerçeve ortaya koymaktadır.  

Etik Beyan:  Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur / It is declared that scientific and ethical 
principles have been followed while carrying out and writing this stud y and that all the sources used 
have been properly cited. 

Yazar(lar) / Author(s):  Harun Kılıçaslan  

Finansman / Funding:  Yazarlar, bu araştırmayı desteklemek için herhangi bir dış fon almadıklarını 
kabul ederler / The authors acknowledge that they received no external funding in support of this 
research. 

  



 

 

 

 

Mâtürîdîlere Göre Kel âmullahın Hz. Peygambere İntikali  

 

mutalaa 
5/2, 2025 67 

 

Kaynakça   

Alper, Hülya. İmam-ı Mâtürîdî ’de Akıl-Vahiy İlişkisi . İstanbul: İz Yayıncılık, 5. Basım, 2021.  
Bağdâdî, Abdükâhir.  Mezhepler Arasındaki Farklar , çev. Ethem Ruhi Fığlalı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 11. Basım, 2023.  
Ceyhan, Mehmet Akif. “Allah -İnsan İletişimi Açısından Vahiy”, Kader Dergisi  16/2 (2018), 347 -372. 
Ceyhan, Mehmet Akif. “Müslüman Geleneğinde Vahiy Anlayışı”,   Ankara Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi , 1 

(Nisan 2018), 470 -491. 
Cürcânî, Seyyid Şerif. Şerhu’l-Mevâkıf, çev. Ömer Türker. 3.cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 1. Basım, 2015.  
 Çağıl, Necdet. İlâhî Kelâmın Tabiatı . İstanbul: İnsan Yayınları, 1. Basım, 2003.  
Çelebi, İlyas. “İlahi Kelâmın Lafza Bürünmesi”, Vahiy ve Peygamberlik , ed. Yusuf Şevki Yavuz. 275 -320. 

İstanbul: Kuramer Yayınları, 1. Basım, 2018.  
Çınar, Bayram. “İbn Rüşd’ün Halku’l -Kur’an Teorisine Yaklaşımı”,  Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 16 (Aralık 2020),103 -114. 
Duman, M. Zeki. “Levh -i Mahfûz ve Kur’an”, Marife 8/1(Bahar 2008), 9 -44. 
Düzgün, Şaban Ali. “Kur’an’ın Oluşumu (Vahiy Süreci)”, Kelâm Araştırmaları  8/2 (2007), 0 -14. 
Düzgün, Şaban Ali. “ Mâtürîdî ’nin Kur’an Yorum Yöntemi”, Kelâm Araştırmaları Dergisi 10/1 (2012), 1 -18. 
Erdemci, Cemalettin. “Kelâmda Vahiy”, Milel ve Nihal  Dergisi  8/1(Nisan 2011), 119 -142. 
Esen, Muammer. “İbn Teymiyye’nin Kelâmullah Tartışmalarındaki Yeri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi  11 (2001), 257 -272. 
İbn Haldûn. Mukaddime, çev. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergah Yayınları, 2. Basım, 2007.  
İbn Hazm. el-Fasl, çev. Halil İbrahim Bulut. 2.cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 1. Basım, 2017.  
İbn Teymiyye. el-Akıdetu’l-Vâsıtıyye , çev. Beşir Eryarsoy. İstanbul: Guraba Yayınları, 2. Basım, 2010.  
İsfahânî, Râgıp. el-Müfredât, çev. Abdulbaki Güneş vd. 2.cilt. İstanbul: Çıra Yayınları, 1. Basım2007.  
Kâdî Abdülcebbâr,  el-Muğnî fî ebavâbi’t-tevhid ve’l-adl, tah. İbrahim Medkur. 7.cilt. Kahire: 1962 -1965. 
Kâdî Abdülcebbâr. Şerhu’l-Usuli’l-hamse, çev. İlyas Çelebi. 2.cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 1. Basım, 2013.  
Kemâlüddin İbnü’l -Hümam, Kitâbu’l -Müyasere, çev. Harun Işık. İstanbul:  2020, Endülüs Yayınları, 1. Basım, 

2020. 
Kılıç, Recep.  “Vahiy: Mahiyeti, İmkânı ve Doğrulaması Üzerine”, Milel ve Nihal Dergisi  8/1(Nisan 2011), 21 -

47. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Kitâbü’t -Tevhîd , çev. Bekir Topaloğlu. İstanbul: İsam Yayınları, 11. Basım. 2018.  
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Bekir Topaloğlu. 1.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1.  Basım, 

2015. 
 Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Bekir Topaloğlu. 5.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım. 

2016. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. İbrahim Tüfekçi. 16. cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım, 

2019. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Mehmet Erdoğan vd.  17.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. 

Basım. 2019.  
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Mehmet Erdoğan.  10.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım. 

2018. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı. 7.cilt.  İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım, 

2017. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı. 12.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım. 

2018. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı. 13.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım, 

2018. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. S. Kemal Sandıkçı. 14.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım, 

2019. 
Mâtürîdî , Ebu Mansur. Te’vilâtü’l-Kur’an , çev. Yunus Vehbi Yavuz. 8.cilt. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. Basım. 

2018. 
Nasır Ebu Hamid Zeyd. İlahi Kelâmın Tabiatı , çev. Mehmet Emin Maraşlı. 1. Basım, Ankara: Kitâbiyât 

Yayınları, 2001.  
Nesefî, Ebu’l-Muin. Bahrü’l-kelâm, çev. Ramazan Biçer. İstanbul: Gelenek, 4. Basım, 2019.  
Nesefî, Ebü’l -Muîn. Tebsıratü’l-edille, thk . Claude Salame. 1.cilt. Dımaşk: : el -Mehadu’l-İlmiyyu’l -Fransiyyu 

li’d-Dirâsâti’l -Garbiyyeti , 1. Basım,1990.  



 
 

 

Harun Kılıçaslan  

 

mutalaa 
5/2, 2025 68 

 

Neşşâr, Ali Sami. İslam’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu , çev. Osman Tunç. 2. Cilt. İstanbul: İnsan Yayınları, 4. 
Basım, 2024.  

Öge, Sinan. İlahi Kelâmın Yapısı . Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2. Basım, 2020.  
Öğmüş, Harun. “Halku’l -Kur’an Tartışmalarının Vahyin Allah’tan İnsana İntikaliyle İlgili Telakkiler 

Üzerindeki Etkisi”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi  28/19 (Mayıs 2009), 
19-47. 

Râzî, Fahreddin. Tefsir -i Kebir Mefâtihu’l -Gayb, çev. İsmail Cerrahoğlu. 19.cilt. İstanbul: Akçağ Yayınları, 1. 
Basım, 2014.  

Sâbûnî, Nureddin. el-Kifâye fi’l -hidâye, çev. Ramazan Biçer. Ankara: Berikan Yayınları, 1. Basım, 2019.  

Sâlimî, Ebû Şekûr. et-Temhîd fî beyâni’t-tevḥîd, nşr. Ömür Türkmen. İstanbul: İsam Yayınları, 1. Basım, 2017.  
  Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l -Kur’an , çev. Sâkıp Yıldız vd. 1.cilt. İstanbul: Hikmet Yayınları, 1. 

Basım,1987.  
Teftâzânî, Sa’duddîn. Şerhu’l-Akâid, çev. Talha Hakan Alp (İstanbul: Yasin Yayıncılık, 2008), 182.  
Türkmen, Hasan. “ Kelâmın Mahiyeti Bağlamında Kur’an’ın Yaratılmışlığı Sorunu ”, Kelâm Araştırmaları 

Dergisi 12/2 (2014), 342  
Üsmendî, Alâüddin. Lübâbü’l-kelâm, çev. Murat Kaan Kıvılcım. İstanbul: Endülüs Yayınları, 1. Basım, 2021  
Yavuz, Yusuf Şevki. “Levh -i Mahfûz”, Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi . Erişim. 27/151. Ankara: TDV 

Yayınları, 2003.  
Yavuz, Yusuf Şevki. “Te’vil” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi . 41/28-31. Ankara: TDV Yayınları, 

2012.  
Yavuz, Yusuf Şevki. “Vahiy”, Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi . 42/440-443. Ankara: TDV Yayınları, 2012.  
 


