
Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi • International Journal of Theological and Islamic Studies - (JIST)
Yıl • Year: Aralık • December 2025, Cilt-Sayı • Volume-Issue: 69 • e-ISSN: 2529-0061 • ISSN: 1302-4973

ARAŞTIRMA MAKALESİ / RESEARCH ARTICLE

Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

Abu’n-Najā al-Fārıd’s Critique of Logic

Mehmet Çavdar

Dr. Öğr. Üyesi., Bingöl Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Mantık Anabilim Dalı

Asst. Prof., Bingol University, Faculty of Theology, Department of Logic

Bingöl/Türkiye

	 mcavdar@bingol.edu.tr		  orcid.org/0000-0003-4817-2189

Geliş Tarihi: 09.09.2025
Kabul Tarihi: 06.10.2025
Yayım Tarihi: 30.12.2025

Date of Submission: 09.09.2025
Date of Acceptance: 06.10.2025
Date of Publication: 30.12.2025

Değerlendirme: Bu makalenin ön incelemesi bir 
iç hakem (editörler – yayın kurulu üyeleri) içerik 
incelemesi ise en az iki dış hakem tarafından çift 
taraflı kör hakemlik modeliyle incelendi.

Peer-Review: Single anonymized - One Internal 
(Editorial board members) and at least Double 
anonymized - Two External Double-blind Peer 
Review

Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve var ise 
yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada 
belirtildiği beyan olunur.

Ethical Statement: It is declared that scientific and 
ethical principles have been complied with during 
the preparation of this study and that all studies, if 
any, have been cited in the bibliography.

Benzerlik Taraması: Benzerlik taraması yapılarak 
intihal içermediği teyit edildi.

Plagiarism Check: It was confirmed that it did not 
contain plagiarism by similarity scanning.

Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. Conflicts of Interest: The author(s) has no conflict of 
interest to declare.

Finansman: Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır.

Funding: The author(s) acknowledge that they 
received no external funding to support this 
research.

Atıf/Cite As: Çavdar, Mehmet. “Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi”. Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 69 (2025): s. 329-357
DOI: 10.15370/maruifd.1781114



330

Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi • Cilt-Sayı 69 • December 2025 • e-ISSN: 2529-0061 •  ISSN: 1302-4973 • ss. 329-357
DOI: 10.15370/maruifd.1781114

Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

Abu’n-Najā al-Fārıd’s Critique of Logic

Öz: İslam düşünce tarihinde mantık eleştirileri, mantık ilminin dinî ve epistemo-
lojik meşruiyeti ile kültürel özgünlük arasındaki gerilimi yansıtan önemli bir tar-
tışma alanını oluşturur. Aristoteles’in (ö. MÖ 322) eserlerinin sistematik olarak 
Arapçaya aktarılmasıyla başlayan bu süreçte, İslam alimleri arasında mantık siste-
mini İslami paradigmalarla entegre etmeye çalışanlar ve tamamen muhalif duruş 
sergileyenler şeklinde iki temel eğilim belirginleşmiştir. Özellikle İbn Teymiyye (ö. 
728/1328) gibi alimler, Aristoteles mantığının İslam toplumu için işlevsel olmadı-
ğını, Hz. Peygamber ile sahabe döneminde kullanılmadığını ve bidat niteliği taşıdı-
ğını gerekçe göstererek reddetmişlerdir. Gazzâlî (ö. 505/1111) öncesi ve sonrası dö-
nemlerde farklılaşan bu eleştiriler, kelamcılar, dilbilimciler, muhaddisler, fakihler 
ve mutasavvıflar gibi çeşitli gruplar tarafından sürdürülmüştür. Ebû’n-Necâ el-Fâ-
rız (ö. ?) mantık ilmine getirmiş olduğu eleştirilerle bu alandaki önemli bir örneği 
temsil eder ve mantık karşıtlığının metodolojik yöntemlerini ortaya koyan nadir 
kaynaklardan biri olan “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık” eseriyle öne çıkar. 
Hanefi fıkıh ekolüne mensup bir fakih olan Ebû’n-Necâ el-Fârız hakkındaki biyog-
rafik verileri sınırlıdır. Ebû’n-Necâ el-Fârız mantığın elli temel meselesini detaylı 
bir analize tâbi tutarak bu epistemolojik sistemin geçerliliğini sorgulamış ve söz 
konusu meselelerin çürütülebilir olduğunu savunarak mantık disiplinine yönelik 
sistematik eleştirel bir yaklaşım ortaya koymuştur. Eserin içerik analizi, müelli-
fin yalnızca Aristoteles’in mantık eserlerini referans aldığını ve dönemin diğer İs-
lam mantıkçılarına değinmediğini göstermektedir. Eserin sadece Aristoteles’i refe-
rans alması, Fârâbî (ö. 339/950) ve İbn Sînâ’nın (ö. 428/1037) henüz kesin şöhretine 
ulaşmadığı dönemde yazıldığını göstermektedir. Eserin tartışma üslubu, Ebû Saîd 
es-Sîrâfî (ö. 368/979) ile Mettâ b. Yûnûs (ö. 328/940) arasındaki meşhur mantık-gra-
mer polemiğini çağrıştırmaktadır. Bu eleştirel yaklaşım, İslam düşüncesinin özgün 
ve eleştirel karakterini göstermesi açısından önemlidir ve modern mantık öncesi 
epistemolojik tartışmalara ışık tutar.

Anahtar Kelimeler: İslam Düşüncesi, Mantık, Mantık Eleştirisi, Ebû’n-Necâ el-Fâ-
rız, Kesri’l-Mantık.  

Abstract: In the history of Islamic thought, critiques of logic constitute a 
significant area of discussion, reflecting the tension between the epistemological 
legitimacy of logic and cultural originality. The journey of logic as a discipline in 
Islamic civilization represents a historical process that began with the systematic 
translation of Aristotle’s (d. B.C. 322) works into Arabic and paved the way for 
the emergence of different epistemological approaches. In this process, two main 
trends became apparent among Islamic scholars: those who sought to integrate 
Aristotle’s system of logic with their own cultural and religious paradigms, 
and those who adopted a completely opposing stance to the science of logic. In 
particular, scholars such as Ibn Taymiyyah (d. 728/1328) rejected Aristotelian 
logic on the grounds that it was not functional for Islamic society, that it was an 
innovation (bid’ah), and that this method was not used during the time of the 
Prophet Muhammad and his companions. These criticisms, which differed in the 
pre- and post-Ghazali (d. 505/1111) periods, were sustained by various groups such 



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

331

as linguists, hadith scholars, jurists, theologians, and Sufis. Logic was criticized for 
reasons such as the concern to protect Islamic thought from external influences, 
the fear of neglecting religious sciences, the inclusion of foreign concepts, and 
its contradiction with traditional theological methodologies. In this context, Ibn 
Taymiyyah’s critical stance is noteworthy; he emphasized that the first three 
generations had completed their Islamic sciences without the art of logic, arguing 
that logic was not necessary for either religious or worldly sciences.  

The logical critiques of Abu’n-Najā al-Fārıd (d. ?) represent an important example 
in this field and stand out with his work “al-Khamsin masalatan fi kasr al-
mantiq” which is one of the rare sources that reveals the methodological methods 
of anti-logic. Abu’n-Najā al-Fārıd, a jurist belonging to the Hanafi school of law, 
developed a systematic critical approach to the discipline of logic. Despite the 
limited biographical data, he questioned the validity of this epistemological 
system by subjecting fifty basic issues of logic to a detailed analysis and defended 
the refutability of these issues. The content analysis of the work shows that the 
author only referenced Aristotle’s logical system and did not mention other Islamic 
logicians of the period. This suggests that the work may have been written in a 
period before the definitive fame of the founders of the Islamic logic tradition, 
such as Farabi (d. 339/950) and Ibn Sina (d. 428/1037). The discussion style and 
linguistic characteristics of the work are reminiscent of the intellectual discussions 
conveyed by Abu Hayyan al-Tawhidi (d. 414/1023), especially the famous logic-
grammar polemic between Sirafi (d. 368/979) and Matta ibn Yunus (d. 328/940). 

This study summarizes the contributions to scientific life by emphasizing the place 
and importance of Abu’n-Najā al-Fārıd’s logical critiques in the Islamic intellectual 
tradition. His systematic critiques of Aristotelian logic draw attention to central 
problems in the epistemology of logic by targeting basic issues such as definition, 
division, the five universals, categories, and syllogism. This critical approach 
provides valuable material, especially for understanding the relationship between 
language and thought, and is important in that it shows that philosophical thought 
in the Islamic world has not only a transmissionary but also a critical and original 
character. The examination of this work sheds light on epistemological debates 
before the emergence of modern logic by questioning the basic assumptions of 
classical logic. This can make a significant contribution to the literature on logical 
critique in Islamic thought by offering a new perspective for researchers working 
in the fields of logic and philosophy. In particular, with his early criticisms of 
category error and types of predicates, he exhibits a forward-thinking approach in 
terms of contemporary philosophy of logic. The study aims to provide an original 
perspective to the field by emphasizing the methodological depth of Abu’n-Najā 
al-Fārıd’s criticisms and his contributions to the understanding of the tradition 
of anti-logic in Islamic thought. In this context, it can add new dimensions to 
philosophical discussions with its unique perspectives on the relationship between 
logic and language, and make valuable contributions to the processes of scientific 
knowledge production and dissemination by bringing the critical potential of 
Islamic thought to wider audiences. The author’s critical methodology exhibits 
distinct differences from traditional anti-logic approaches. This situation can help 
in understanding the different critical approaches in Islamic thought.

Keywords: Islamic Thought, Logic, Critiques of Logic, Abu’n-Najā al-Fārıd, Kasr al-
Mantıq.



Mehmet Çavdar

332

Giriş

İslam medeniyeti çerçevesinde mantık disiplininin gelişimi, Aristoteles’in eserlerinin 
Arapçaya aktarılmasıyla başlayan tarihsel bir süreci temsil etmektedir. Hicri IV./Miladi X. 
yüzyılda doruk noktasına ulaşan bu tercüme faaliyetleri, İslam düşünce dünyasında Grek 
mantığına ilişkin farklı epistemolojik yaklaşımların ortaya çıkmasına zemin hazırlamış-
tır. Bu süreçte İslam alimleri arasında iki temel eğilim belirginleşmiştir. İlk grup, Aristote-
les’in mantık sistemini kültürel ve dinî paradigmalarına entegre etmeye çalışmış; Fârâbî, 
İbn Sînâ, İbn Hazm (ö. 456/1064), Gâzzâlî ve İbn Haldûn (ö. 808/1406) gibi mütefekkirler bu 
yaklaşımın temsilcileri olmuşlardır. Bu düşünürler, Aristoteles mantığını kendi dilsel, kül-
türel ve dinî bağlamlarında yeniden yorumlarken, İbn Rüşd (ö. 595/1198) ise Grek mantı-
ğını neredeyse tamamen kabul eden bir tavır sergilemiştir. Buna karşın, İbn Teymiyye, İbn 
Kayyim el-Cevziyye (ö. 751/1350) ve Celâlüddîn Süyûtî (ö. 911/1505)1 gibi alimler tarafından 
temsil edilen ikinci grup, mantık ilmine tamamen muhalif bir duruş sergilemiştir.2 

İslam dünyasında mantığa yönelik eleştirel yaklaşımları temelde Gazzâlî öncesi ve 
sonrası şeklinde iki dönemde incelemek mümkündür. İlk dönemde kelamcılar3, dilbilim-
ciler ve hadisçiler tarafından başlatılan eleştiriler, Gazzâlî sonrasında fakihler4, dilciler 
ve mutasavvıflar gibi daha geniş gruplar tarafından sürdürülmüştür.5 Dilciler özellikle 
mantığı, İslam dinine, diline ve gramerine meydan okuyan gayri İslami bir medeniyetin 
unsuru olarak değerlendirmişlerdir.6 Bu eleştirel tutumun arkasında İslam düşüncesini 
dış etkilerden koruma kaygısı, dinî ilimlerin ihmal edilme endişesi, mantığın İslam kültü-
rüne yabancı kavramlar içermesi, geleneksel kelam metodolojileri ile mantığın ilkeleri-
nin çelişmesi, mantığın yaratıcı düşünceyi sınırlama potansiyeli, ilmî faaliyetlerin man-
tığa dayandırılmasının zorunlu olmaması ve dogmatik önyargılı yaklaşımlar gibi çeşitli 
gerekçeler bulunmaktadır. Bu bağlamda İbn Teymiyye’nin duruşu özellikle dikkat çekici-
dir.7 O, ilk üç neslin İslami ilimleri mantık sanatı olmaksızın tamamladığını vurgulayarak, 

1	 Celâlüddîn Süyûtî, Savnü’l-mantık ve’l-kelâm ʿan fenneyi’l-mantık ve’l-kelâm, 16; Celâlüddîn Süyûtî, el-
Hâvî li’l-fetâvî, 255-256.

2	 Shams Inati, “Logic”, 802-823.

3	 Kelamcıların mantığa yönelik tutumları için bk., Ali Sâmî en-Neşşâr, İslam Düşünürlerine Göre Araştır-
ma Metotları -İslam Dünyasında Bilimsel Yöntemin Ortaya Çıkışı-, 96-104; Yusuf Arıkaner, “Abdülkâhir 
el-Bağdâdî’de Kelam-Mantık İlişkisi”, (Doktora Tezi), 12-38.

4	 en-Neşşâr, İslam Düşünürlerine Göre Araştırma Metotları -İslam Dünyasında Bilimsel Yöntemin Ortaya 
Çıkışı-, 83-96.

5	 Fatih Toktaş, İslâm Düşüncesinde Felsefe Eleştirileri, 12-33.

6	 Oliver Leaman, “Logic and Language in Islamic Philosophy”, 862-874.

7	 Bu bağlamda daha detaylı bilgi için bk., Binyamin Abrahamov, Islamic Theology: Traditionalism and 
Rationalism; Wael B. Hallaq, Ibn Taymiyya against the Greek Logicians; James Pavlin, “Sunni Kalām and 
Theological Controversies”, 105-118; Nazım Hasırcı, İbn Teymiyye’nin Mantık Eleştirisi; Sobhi Rayan, 
“Criticism of Ibn Taymiyyah on the Aristotelian Logical Proposition”, 69-87.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

333

mantığın ne dinî ne de dünyevî ilimler için gerekli olmadığını savunmuştur. Araştırma-
cılar, bu eleştirel yaklaşımın temel hedefinin yalnızca mantık sistemine saldırmak değil, 
felsefi düşüncenin tamamını ortadan kaldırmak olduğunu ileri sürmektedirler. Bu du-
rum, mantık eleştirilerinin daha geniş bir entelektüel mücadelenin parçası olduğunu gös-
termektedir.8

İslam düşünce geleneğinde mantık eleştirisi konusunda önemli bir konuma sahip olan 
Ebû’n-Necâ el-Fârız (Hicri IV-V. yüzyıl/Mîlâdî X-XI. yüzyıl), Hanefi fıkıh ekolüne mensup 
bir fakih9 olarak mantık disiplinine yönelik sistematik bir eleştirel yaklaşım geliştirmiş-
tir. Biyografik veriler açısından hakkında sınırlı bilgiye sahip olunan Ebû’n-Necâ el-Fâ-
rız,10 mantığın elli temel meselesini detaylı bir analize tâbi tutarak bu epistemolojik siste-
min geçerliliğini sorgulamış ve söz konusu meselelerin çürütülebilirliğini savunmuştur.

Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın bu entelektüel çabasının somut ürünü olan “el-Hamsîne mese-
leten fî kesri’l-mantık” (“Mantığı Kırmaya Dair Elli Mesele”) adlı eseri, İslam düşünce ta-
rihinde mantık karşıtlığının metodolojik yöntemlerini ortaya koyan önemli bir kaynak 
niteliğindedir. British Museum’da 7473 numaralı yazma eser koleksiyonunda muhafaza 
edilen bu eser, 639/1242 tarihli bir nüsha olarak müellifin yaşadığı döneme yakın bir ta-
rihsel dönemde istinsah edilmiştir.11 Eser Mantık ve mebahisu’l-elfaz: Mecmua-i mutun 
ve makalat-ı tahkîkî eseri içinde Medhi Muhakkık ve Toshihiko Izutsu tarafından 1974 yı-
lında Tahran’da neşredilmiştir. Eseri neşredenler, eserin müstensihi hakkında herhangi 
bir açıklamada bulunmamaktadır.

Eser incelendiğinde müellifin yalnızca Aristoteles’in mantık sistemini referans al-
dığı ve dönemin diğer İslam mantıkçılarına değinmediği görülmektedir. Bu durum, ese-
rin Fârâbî ve İbn Sînâ gibi İslam mantık geleneğinin kurucularının henüz kesin şöhretine 
ulaşmadığı bir dönemde kaleme alınmış olabileceğini düşündürtmektedir.12 Konuların 
kuramsal olgunluğu ve Aristoteles çevirilerinde kullanılmayan terminolojik tercihler, mü-
ellifin İslam mantık literatürüne aşinalığına işaret etmektedir. Eserde kullanılan eleştirel 
metodoloji, geleneksel mantık karşıtı yaklaşımlardan belirgin farklılıklar sergilemektedir.

Eserin tartışma üslubu ve dilsel özellikleri, Ebû Hayyân et-Tevhîdî’nin (ö. 414/1023) 
aktardığı entelektüel tartışmaları, özellikle Sîrâfî ile Mettâ b. Yûnus arasındaki meşhur 

8	 Oliver Leaman, “Islamic Philosophy and the Attack on Logic”, 17.

9	 Ali Cabbar ’İnâd, “Tavzifu’l-mantık es-surî fî’l-islâm”, 93.

10	 Hallaq, Ibn Taymiyya against the Greek Logicians, xliv.

11	 Abdulcevad Felaturi’nin bu metne yazmış olduğu giriş için bk., Mantık ve mebahisu’l-elfaz: Mecmua-i 
mutun ve makalat-ı tahkîkî, 7; Mustafâ Huseynî Tabâtabâî, Müfekkiru’l-müslimûn fî muvâceheti’l-mantı-
ki’l-yûnânî, 81.

12	 Felaturi’nin bu metne yazmış olduğu giriş için bk., Mantık ve mebahisu’l-elfaz: Mecmua-i mutun ve ma-
kalat-ı tahkîkî, 7.



Mehmet Çavdar

334

mantık-gramer polemiğini çağrıştırmaktadır.13 Bununla birlikte, konuların olgunluğu ve 
Aristoteles mantığının çevirisinde kullanılmayan terim ve ifadelerin tercih edilmesi nok-
tasındaki stilistik benzerlik, müellifin Hicri IV. yüzyılın ikinci yarısı ile V. yüzyılın ilk ya-
rısı/Mîlâdî X. yüzyılın ikinci yarısı ile XI. yüzyılın ilk yarısı arasında yaşamış olabileceğine 
dair kronolojik ipuçları da sunmaktadır.

Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın tartışma tarzı, dil ve düşünce arasındaki ilişkiyi anlamak açı-
sından değerli materyaller sunmaktadır. Bu bakımdan eser, Yunan felsefe-dil bağlantısı-
nın Arap düşünce-dil sistemiyle karşılaştırmalı analizinde nadir bir epistemolojik değer 
taşımaktadır.14 Ayrıca eserin sadece tanım kısmıyla ilgili çalışmalar yapılmış olması da15 
eserin bir bütün olarak ele alınmasını önemli hale getirmektedir.

Müellif, mantık disiplinine yönelik sistematik eleştirisini tanım konusu üzerine 
yedi mesele çerçevesinde temellendirerek başlatmaktadır. Ardından bölme, beş tüme-
lin taksimi, beş tümel ve kategorilerin genel özellikleri, karşıtlık ilişkileri, kıyas, burhan 
ve yüklem teorisi konularını analitik bir perspektifle tartışmaktadır. Müellifin eleştirel 
yaklaşımında tanım ve kıyas konularına özel bir vurgu yapması, bu alanların mantık epis-
temolojisindeki merkezî konumundan kaynaklanmaktadır. Kendi ifadesiyle, “mantığın 
baştan sona bozulduğunu” gösterme amacı, bu temel unsurların geçersizliğini kanıtla-
mak suretiyle mantığın nihai hedefi olan belirsiz konularda bilgi üretme ve öncüllerden 
sonuçlara ulaşma işlevini çürütmeye yöneliktir.16 Tanım ve kıyasın bilinmeyen bilgile-
rin elde edilmesinde araçsal işlev gören temel unsurlar olarak tanımlanması ve bu konu-
ların mantık için kurucu unsurlar olduğunun vurgulanması17 müellifin yapmış olduğu 
eleştirileri daha da önemli hale getirmektedir.

Bu çalışmada İslam düşünce tarihi boyunca mantık ilmine yöneltilen eleştirilerin ve 
eleştirmenlerin tamamına değinilmesi hedeflenmemektedir. Araştırmanın temel amacı, 
daha çok Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın mantık ilmine karşı geliştirdiği eleştirel söylemi, “el-Ham-
sîne meseleten fî kesri’l-mantık” adlı eseri çerçevesinde ortaya koymaktır. Bu bağlamda 

13	 Muhsin Mahdi, “Language and Logic in Classical Islam”, 50-83; Ebû Hayyân et-Tevhîdî, el-Mukâbesât, 
68-87; Sadık Türker, “Fârâbî’de Dil ve Mantık İlişkisi”, 140-144; Osman Bilen, “Ebû Bişr Mattâ ile Ebî 
Sa’îd es-Sîrâfî Arasında Mantık ve Gramer Üzerine Bir Tartışma”, 155-172; İbn Teymiyye, er-Red ʿa-
le’l-manṭıḳıyyîn, 220-221; Harun Kuşlu, “Ebû Bişr Mettâ’dan İbn Sînâ’ya Mantığın Konusu: Söz ve Lafız-
lar mı Yoksa İkinci Makul Anlamlar mı?”, 3-8; Ali̇ Durusoy, İslam Mantık Tarihi Araştırmaları II Sîrâfî, 
Gazzâlî, İbn Rüşd, Sekkâkî, 162-192.

14	 Felaturi’nin bu metne yazmış olduğu giriş için bk., Mantık ve mebahisu’l-elfaz: Mecmua-i mutun ve ma-
kalat-ı tahkîkî, 8.

15	 Zainal Abidin Baqir, The problem of definition in Islamic logic: a study of Abū al-Najā al-Farīd’s Kasr 
al-mantiq in comparison with Ibn Taimiyyah’s Kitāb al-radd alā al-mantiqiyyīn; Bilal Kuşpınar, “Abu Naja 
al-Farid’s Refutation of the Aristotelian Theory of Definition”, 55-62.

16	 Ebû’n-Necâ el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 56.

17	 İbn Sînâ, en-Necât, 11.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

335

çalışma, mantık karşıtlığının metodolojik boyutlarını analiz ederek, özellikle tanım, 
bölme, beş tümel, kategoriler, kıyas ve burhan gibi Aristotelesçi mantığın kurucu unsurla-
rına yöneltilen eleştirilere odaklanmaktadır. Ele alınan metin esas alınarak yapılan içerik 
çözümlemesi, hem eserin İslam mantık geleneği içerisindeki özgün konumunu belirgin-
leştirmeyi hem de mantık eleştirilerinin Gazzâlî öncesi dönemdeki entelektüel atmosferle 
olan irtibatını ortaya çıkarmayı amaçlamaktadır. Böylece çalışma, İslam düşünce tari-
hinde mantık ilminin epistemolojik sınırlarını ve kültürel meşruiyetini sorgulayan ente-
lektüel hareketin örneklerinden biri olarak Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın katkısını merkezî bir 
tema halinde incelemektedir.

1. Tanım 

el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık eserinde dikkat çeken en önemli husus tanım 
konusudur. Çünkü Ebû’n-Necâ el-Fârız’a göre tanım soyut konular hakkında bilgi ver-
mekte ve mantığın tasavvur kısmının amacını oluşturmaktadır. O, tanım konusunu yedi 
ayrı meselede eleştirmektedir. 

1.1. Tanımın Müşterekliği Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, mantıkçıların tanım teorisini köklü bir şekilde sorgulamaktadır. 
Tanımı “bir şeyin özüne delalet eden özet söz” veya “çok sayıdaki şeyi birleştiren ve tek 
bir şeye indirgeyen ifade” biçiminde kavramsallaştıran mantıksal yaklaşımı epistemolo-
jik açıdan yetersiz addeden müellif, “insan” kavramı üzerinden verilere ve gözleme dayalı 
bir eleştiri geliştirmektedir.18 Ona göre, insanı tanımlarken “düşünen ölümlü hayvan” 
gibi uzun ve karmaşık ifadeler yerine, doğrudan “insan” lafzını kullanmak daha mantıklı 
ve etkilidir. Bu tercihini, “insan” lafzının tanım işlevi açısından daha uygun, özlü ve gerek-
siz ayrıntılardan arınmış olmasıyla gerekçelendirmektedir.19 Müellif, “insan” lafzının 
müşterek olması nedeniyle tanım olamayacağı şeklindeki muhtemel eleştirilere yanıt ola-
rak “düşünen ölümlü hayvan” ifadesinin de aynı müştereklik problemini taşıdığını, çünkü 
“kuş” gibi diğer varlıklar için de kullanılabileceğini belirterek, tanımların müşterek olma-
ması gerektiği sonucuna ulaşmaktadır.20 Bu durumda müellif bir kavramın özsel ve ilin-
tisel niteliklerle tanımlanmaması gerektiğini ileri sürmekte ve mantıktaki tanımlama for-
mülünü kabul etmemektedir.

18	 Bu hususta daha detaylı bilgi için bk., Alaattin Tekin, Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tayyib’in Eisagoge ve Categorias 
Şerhi, 171.

19	 Tanımın tam, eksik ve fazla olması hususunda daha detaylı bilgi için bk., Tekin, Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tay-
yib’in Eisagoge ve Categorias Şerhi, 173-176.

20	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 15-16; Ğulâmhüseyin İbrahîmî Dînânî, İslâm Dünya-
sında Felsefî Düşüncenin Serüveni, 1/149-150.



Mehmet Çavdar

336

1.2. Tanım-İsim Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, tanımın epistemolojik statüsünü sorgulayarak isim-tanım dikoto-
misine odaklanmaktadır. Ona göre tanım isimden farklı bir kategori olursa referans nes-
neler de ontolojik olarak ayrı varlıklar olur. Bu durumda “düşünen ölümlü hayvan” ile 
“insan” kavramları farklı anlam alanlarını temsil etmektedir. Müellif, isim-tanım ilişki-
sinde iki seçeneğin bulunduğunu belirtmektedir: Eğer isimlendirilen nesne tanımlanan 
nesneden farklıysa, isim ve tanım ayrı kategoriler oluşturur; ancak her ikisi aynı nesneyi 
işaret ediyorsa, aralarında fonksiyonel bir fark kalmamaktadır. O, mantıkçıların isim-
lerde müştereklik problemini mazur görürken tanımlarda aynı toleransı göstermemele-
rini tutarsızlık olarak değerlendirerek, her iki durumun epistemolojik açıdan eşdeğer ol-
duğunu savunmaktadır.21

1.3. Tanımın Tanımı Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, üçüncü ve dördüncü meselede tanım teorisinin temelindeki para-
doksa dikkat çekmektedir. Öncelikle tanım tanımlanabilirse teselsül oluşur ve bu durum 
mantıkçıların “tanım, tanımlanamaz” ilkesiyle çelişir. Tanım tanımlanan ile özdeş değilse, 
“düşünen ölümlü hayvan” ve “insan” arasında ontolojik ayrım söz konusu olur. Müellif 
cins-ayrım sistematiğini eleştirerek tanımların cins kategorisinde değerlendirilmesi duru-
munda mantıkçıların tanımlanan nesnenin de cins ve ayrımdan oluştuğu görüşünün ta-
nımı tanımlanan konumuna getirerek sistemin tutarlılığını bozduğunu savunmaktadır.22

Daha sonra mantıkçıların tanım yönteminde metodolojik tutarsızlık bulunduğunu 
ileri sürerek onların insan tanımında hayvanı cins, düşünen ölümlüyü ayrım olarak kate-
gorize ettiklerini aynı sistematik yaklaşımın tanımın kendisine uygulanması durumunda 
paradoksal bir durumun ortaya çıkacağını söylemektedir. “Bir şeyin özünü gösteren kısa 
söz” ifadesindeki “söz” cins, diğer unsurlar ayrım işlevi görürse, tanım da tanımlanmaya 
ihtiyaç duyar ve teselsül oluşur. Bu yüzden o, mantıkçıların teselsülü batıl addederken 
kendi metodolojilerinin bu duruma yol açmasındaki çelişkiye dikkat çekmektedir.23

1.4. Tanımın Tutarsızlığı Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede de mantıkçıların tanım teorisinde tutarsızlık bulun-
duğunu iddia ederek insan, at ve eşek gibi varlıkların farklı tanımları olmasına rağmen 
“tanım” olma noktasında ortaklaştıklarını ve “hayvan” lafzının bu varlıklar için cins işlevi 
görmesi açısından “tanım”ın da bu tanımların cinsi olduğunu söyler. Ona göre “düşünen 

21	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 16; Dînânî, İslâm Dünyasında Felsefî Düşüncenin Serü-
veni, 1/150; Tabâtabâî, Müfekkiru’l-müslimûn fî muvâceheti’l-manṭıki’l-yûnânî, 82-83.

22	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 17.

23	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 17-18.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

337

ölümlü hayvan” ifadesi tanımın kendisidir. Zira tanım, tanımlanandan farklı kabul edi-
lirse, “düşünen ölümlü hayvan” da insandan ayrı bir varlık olur. Bu ifade yalnızca tanım 
için kullanılırsa, insanın gerçek tanımı belirsiz kalır. Sonuç olarak, nesnelerin tanımları 
sadece sözlerden oluşursa, söz ortadan kalktığında nesne tanımsız kalacak ve bu episte-
molojik bir problem yaratacaktır.24

1.5. Tanımın Belirsizliği Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede insan tanımının kapsamındaki belirsizliğe odaklan-
maktadır. “İnsan düşünen ölümlü hayvandır” ifadesinde “insan” lafzının heykel, göz be-
beği gibi farklı nesneleri işaret edebilmesi tanımın yetersizliğini ortaya koymakta ve tanı-
mın belirli bir varlığı diğerlerinden ayırmadaki başarısızlığını göstermektedir. Ona göre, 
insan lafzıyla sadece belirli bir varlık kastediliyorsa “düşünen ölümlü hayvan” ifadesi ge-
reksiz olur. Zira kastedilen nesne önceden belirlendiğinden tanımlama eylemi anlam-
sızlaşır. Müellif, tanımın yetersizliği durumunda isimlendirmenin daha etkili olacağını, 
böylece tanımlama eyleminin isimlendirme ile eşdeğer hale geleceğini savunmaktadır.25 
Sonuç olarak, tanım ile kastın aynı düzeyde değerlendirilmesi gerekliliği ortaya çıkmakta 
ve tanıma olan epistemolojik ihtiyaç azalmaktadır. 

1.6. Fertlerin Tanımlanabilirliği Meselesi

Bu meselede tanımın tikeller açısından işlevselliğini sorgulayan Ebû’n-Necâ el-Fârız, 
tanımın tikeller için faydalı olması durumunda, dünyadaki her tikel varlığın ve zerrenin 
kendine özgü tanımının belirlenmesi gerektiğini, bu durumun ise aklî açıdan bir tutarsız-
lık oluşturduğunu söyler. Şayet tanım yalnızca suret ve cinslerle sınırlı olursa mantıkçı-
ların, “Cins ve tür, altındaki şahıslara isimlerini ve tanımlarını verir” önermesi geçersiz 
olur. Şahıslar bir açıdan tanımlanabiliyorsa tam olarak tanımlanabilmeleri de mümkün 
olur. O, ayrıca bütünün parçalarından oluştuğu ilkesinden hareketle, parçaların tanımsız 
olması durumunda bütünün de tanımsız kalacağını belirtmektedir. Cins ve ayrımların sü-
reklilik taşımaması durumunda mantıkçıların savunduğu kategori sisteminin de tutarsız 
olacağını öne sürmektedir.26 Ebû’n-Necâ el-Fârız, ayrıca tanımların sözel yapılara indir-
genmesi durumunda tanımın ortadan kalkmasıyla birlikte nesnenin mahiyetine ilişkin 
bilginin de kaybolacağını savunarak epistemolojik bir eleştiri getirir. Bu eleştiriye karşı 
mantıksal tanımın yalnızca sözel tarif olmadığı, zihnin bilgisini ve varlık özlerini temsil 
ettiği savunulabilir.27 

24	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 18-19.

25	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 19-20.

26	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 20-21.

27	 Tabâtabâî, Müfekkiru’l-müslimûn fî muvâceheti’l-mantıki’l-yûnânî, 83-84.



Mehmet Çavdar

338

Onun tanıma yönelik bu eleştirisi varlıkların doğası ve özlerinin cins-ayrım kategori-
lerinden çok daha derin ve karmaşık bir yapıya sahip olduğu tezine dayanmaktadır. Ona 
göre, varlıkların bu sınırlı kategorilerle tanımlanması yanıltıcı bir yaklaşımdır. Bu eleştiri 
kısmen geçerli olsa da -zira mantıksal tanımın temel işlevi, varlıkların genel bir tarifini 
sunmak ve aralarındaki farklılıkları tespit etmekle sınırlıdır- mantıksal tanım ve sınıflan-
dırmaların, nesnelerin özünü kavramamıza ve varlıklar hakkında tam bir anlayış geliştir-
memize imkân sağlayacağı beklentisinin yanıltıcı olduğu söylenebilir. Bu bağlamda, İbn 
Sînâ’nın da el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta ortaya koyduğu “Tanımlamadaki amaç (...) anlamın ol-
duğu gibi tasavvur edilmesidir” görüşünün epistemolojik geçerliliğinin sorgulanması ge-
rektiği kanaatindeyiz.28 

Müellifin mantıksal tanıma yönelik eleştirilerinin güçlü yönleri olsa da mantıksal so-
runları genellikle dilsel perspektiften ele almış olması bu eleştirilerin geçersiz olmasına 
yol açmaktadır. Öte yandan teselsül tuzağına ilişkin endişeleri de tanım sürecinin nihaye-
tinde bedihî bir noktada sonlanıp sonsuza kadar devam etmemesi sebebiyle temelsizdir.29

Tanım konusuna yedi ayrı hususta eleştiri getiren müellif ardından beş tümelin bö-
lümlenmesine dair eleştirilerine geçmektedir.

2. Beş Tümelin Bölümlenmesi

2.1. Bölme

Ebû’n-Necâ el-Fârız, varlıkların ve kavramların bölünme türlerini sistematik olarak 
incelemektedir. Temel hedefi, nesnelerin tanımlanma keyfiyeti ve bu tanımların altında 
yatan ontolojik ilişkileri sorgulamaktır. Müellif, bölme kavramını çeşitli kategorilerde ele 
alarak her varlığın bütün, cins, tür veya ortak isimlerden meydana geldiğini savunmak-
tadır. Bölme kavramının varlıklar arası ilişkileri anlamlandırmada kritik bir işlev üstlen-
diğini vurgulayarak, varlıkların kökenlerini ve karşılıklı ilişkilerini çözümlemeye odak-
lanmaktadır. Bu analiz çerçevesinde her varlığın bir tür bütünlük ve ayrım prensibine 
dayandığını belirterek, bölme işleminin yalnızca bu dört kategori (bütün, cins, tür, ortak 
isim) ile sınırlı olduğunu ve bunların dışında alternatif bir bölünme yönteminin mümkün 
olmadığını ileri sürmektedir.

2.2. Cevherin Bölünmesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu meselede mantıkçıların cevheri birincil ve ikincil cevherler 
şeklinde bölmesi ile canlının hayvan ve insan olarak bölünmesi arasında ontolojik bir 
fark bulunmadığını savunmaktadır. Ona göre canlı, hayvan ve insanın cinsi olarak ka-
bul edilirse, cevherin bölünmesi de aynı epistemolojik statüde olur. Birincil cevherlerin 

28	 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler (el-İşârât ve’t-Tenbîhât), 16.

29	 İbn Sînâ, en-Necât, 60.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

339

özellikleriyle ikincil cevherlerden ayrılması gibi, insanın da tanımsal farklılıkla hayvan-
dan ayrılması gerektiğini öne sürmektedir.30 Ancak bu eleştirisinin yüzeysel bir nitelik 
taşıdığı ve gerçek bir eleştiriden ziyade cevherin bölünmesine dair betimsel bir değer-
lendirme mesabesinde olduğu söylenebilir. Zira müellifin ileri sürdüğü cevher ve canlı 
türleri arasındaki ontolojik/epistemolojik eşitlik ifadesi, daha ayrıntılı gerekçelendirmeye 
muhtaç bir yön taşımaktadır. 

2.3. Cinsin Bölünmesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bölme işleminin cins, tür, bütün veya müşterek isim kategori-
leri çerçevesinde gerçekleştirilmesi gerektiği tezinden hareketle, hakiki cinsin isim ortak-
lığı açısından bölünemeyeceğini savunmaktadır. Ona göre, mantıkçılar nezdinde cins “tür 
olabilen” ve “tür olamayan” şeklinde ikiye ayrılmakta, mutlak cins ise isim ortaklığı teme-
linde değil, cins, tür veya bütün olması açısından bölünmektedir.31 Bu analizin, insan ta-
nımında kullanılan “hayvan” ve “düşünen ölümlü” lafızlarına dayandığı anlaşılmaktadır. 
Ancak bu konudaki eleştirel pozisyonu belirsizdir. Zira söz konusu açıklamalar mantıkçı-
ların mevcut görüşlerinin tekrarı niteliğindedir. Yani müellifin burada mantıkçıları tashih 
mi ettiği, yoksa sadece onların tasnifini yeniden ifade ettiği net değildir.

2.4. Türün Bölünmesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede türün bölünmesinin yalnızca cins, tür, bütün veya 
müşterek isim açısından gerçekleştirilebileceğini savunur. Hakiki türün bölünmesinin 
mantıkçıların “cins olmayan tür” ve “cins olan tür” ayrımı çerçevesinde yapıldığını belir-
tir. Mutlak türün cins, tür veya ikisinin bütünü olması durumlarında mantıksal tutarsız-
lıkların ortaya çıkacağını iddia eder.32 Ancak bu eleştiri, cins-tür ilişkisinin hiyerarşik 
bağlamda mümkün olduğu gerçeğini göz ardı etmektedir. Zira bir kavram üstündeki cinse 
nispetle tür, altındaki türe nispetle cins olabilmektedir. Dolayısıyla “cins olmayan tür” ve 
“cins olan tür” ayrımı bu hiyerarşik derecelenmenin doğal bir sonucudur. Müellif bu hiye-
rarşik yapıyı hesaba katmadan “mutlak tür” üzerinden tutarsızlık iddiasında bulunduğu 
için bu eleştirisinin geçersiz olduğu söylenebilir.

2.5. Cevherin Cins Olması Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, cevherin cinslerin cinsi olduğunu belirterek bu kategorinin bi-
rincil cevher ve ikincil cevher şeklinde ikiye ayrıldığını aktarmaktadır. Bu analizden ha-
reketle, cinslerin cinsi olan cevherin bahsedilen cevherlerle aynı şey olduğunu ve bu 
durumda söz konusu cinsin neyin cinsi olduğu ve neye yüklem teşkil ettiği konusunda 

30	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 24.

31	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 25.

32	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 25-26.



Mehmet Çavdar

340

belirsizlik oluştuğunu iddia ederek mantıkçıların taksiminin bozuk olduğunu ileri sür-
mektedir.33 Ancak bu eleştiri, onun mantıkçıların bölme metodolojisini tüm boyutlarıyla 
dikkate almadığını göstermektedir. Zira mantıksal bölmede, bölünen ile bölümlerin aynı 
şey olması imkansızdır; böyle bir durumda zaten bölme işlemi gerçekleştirilemez.34

2.6. Cins ve Cinsli (Mecnûs) Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede mantıkçıların mutlak cins kavramını ve altındaki 
türlerin hiyerarşik düzenini eleştirerek cinsin altındaki türlerle olan ilişkisini (i) cinsin 
altındaki türlerin kendisi olması, (ii) cinsin altındaki türlerin kendisi olmaması, (iii) bir 
yönden kendisi olup diğer yönden olmaması veya (iv) türlerden biri olup diğer türlerin 
kendisi olmaması şeklinde dörde ayırmaktadır. Bu eleştirisi için on sayısını paradigmatik 
örnek olarak kullanmaktadır. İlk ihtimalde cinsin çokluğun kendisi olacağını ve farklı şe-
killerde söylenmesinin imkânsız hale geleceğini, ikinci durumda on sayısının bir ve dokuz 
olamayacağı gibi imkânsız bir durum ortaya çıkacağını, üçüncü ihtimalde on sayısının 
aynı anda hem dokuz ve bir olduğu hem olmadığı şeklinde bir çelişki oluşacağını ve son 
ihtimalde ise on sayısının ne dokuz ne bir ne de bunların toplamı olduğu gibi paradoksal 
bir durumun meydana geleceğini savunmaktadır. Bu analizin sonucunda cinsin tanımı-
nın tamamen bozuk olduğunu vurgulamaktadır.35

2.7. Cinsin Türe İsmini ve Tanımını Vermesi Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, cinsin türe ismini ve tanımını vermesi problemini canlı-insan ör-
neği üzerinden analiz etmektedir. Ona göre, türün cinsin ismiyle isimlendirilip tanımıyla 
tanımlanması, mantıkçıların “Hiçbir şekilde cins olmayan tür vardır” şeklindeki temel 
önermesini anlamsız hale getirmektedir. Bu bağlamda tanımın “efrâdını câmi ağyârını 
mâni” ilkesinin geçerliliğinin sorgulanması gerektiğini aktarır. Bu noktada iki zorunlu al-
ternatif sunmaktadır: Ya bir şey olmadığı varlığın adıyla adlandırılır ve tanımlanır -ki bu 
durum tanımlamanın temel prensiplerini bozar- ya da böyle bir durum söz konusu değil-
dir. İkinci durumda ise türler cinsin adıyla adlandırıldığında ve tanımlandığında cins nite-
liği kazanmalıdır. Bu da “Türler hiçbir şekilde cins değildir” ifadesini geçersiz kılmaktadır. 
Müellif bu argümanın türlerin altındaki bireyler için de geçerli olduğunu vurgulamakta-
dır.36 Burada yapılan eleştirinin kanaatimizce yeterince derinlikli olmadığı söylenebilir. 
Zira insan, gerçek bir tür olduğundan, mantıkçıların nezdinde cins olarak 

33	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 27.

34	 Mehmet Özturan, “Seyyid Şerîf Cürcânî’nin Risâle fi Taksîmi’l-İlm Adlı Eserinin Tahlil, Tahkik ve Tercü-
mesi”, 111-113; Ferruh Özpilavcı, “Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tayyib’in Eisagoge Şerhi”, 129; Tekin, Ebü’l-Ferec 
İbnü’t-Tayyib’in Eisagoge ve Categorias Şerhi, 178-184.

35	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 27-28.

36	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 28-29.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

341

konumlandırılması mümkün görünmemektedir. Ayrıca türün varlık kazanabilmesi için 
cins ve ayrımın birlikteliği zorunludur. Nitekim türün tanımı ancak cins ve ayrımın bir-
likte dikkate alınmasıyla gerçekleşir. Bu hususlar dikkate alındığında, müellifin ileri sür-
düğü itirazın, klasik mantık geleneğinin tür-cins ilişkisine dair yerleşik kabullerini tam 
olarak hesaba katmadığı izlenimini uyanmaktadır.

2.8. Ayrımın Bölünmesi Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, ayrım kavramını üç kategoride analiz ederek eleştirel yaklaşı-
mını geliştirmektedir. İlk kategori genel ayrım olup aynı kişinin durumları arasındaki 
farklılıkları (ayakta durmak, oturmak vb.) kapsamaktadır. İkinci kategori özel ayrım ola-
rak iki kişi arasında araz-ı lazım ile gerçekleşen farklılıkları (mavilik, basık burun gibi) 
içermektedir. Üçüncü kategori ise daha özel ayrım olarak iki suret arasındaki farklılaş-
mayı (düşünmenin insan-hayvan ayrımındaki rolü gibi) ele almaktadır.37 Ona göre bu 
üç kısmın “ayrım olma” noktasında birleşmesi nedeniyle mutlak ayrım bunlar için cins iş-
levi görür. Bu durumda insan için kullanılan ayrım hem “ayrım olan bir cinsten” hem de 
“onu diğerlerinden ayıran özel ayrımdan” oluşacak ve ayrım, kendisi için hem cins hem 
de ayrım haline gelerek teselsüle yol açar. Bu paradoks kabul edilmezse canlının insan ve 
hayvan için cins olması ve “düşünen ölümlü” ayrımının belirlenmesi için kesin delil bulu-
namayacağını savunmaktadır.38 

2.9. Hâssanın Bölünmesi Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, mantıkçıların hâssanın bölünmesini sistematik olarak eleştir-
mekte ve hâssa türlerini: bir türe ait ancak yalnız ona özgü olmayan (insan ve kuştaki 
iki ayak), tek türe ait fakat türün bütün fertlerine dağılmayan (insanda yazı yazmak), tek 
türün tamamına ait ancak sürekli bulunmayan (yaşlılıkta saçların ağarması) ve tek tü-
rün tamamına her zaman ait olan (insanda gülmek) hâssa şeklinde dörde ayırmaktadır.39 
O, ayrım eleştirisine paralel biçimde, mutlak hâssa kavramının bu dört hâssa çeşidi için 
cins, tür, bütün veya müşterek isim kategorilerinden hangisine denk geldiği konusunda 
belirsizlik olduğunu ve bu kategorik belirsizliğin mantıkçıların taksimini hatalı kıldığını 
vurgulamaktadır.40 Bu eleştirinin, mantık geleneğinin kavramsal çerçevesi dikkate alın-
dığında geçerli olmadığı söylenebilir. Zira müellifin, mutlak hâssa kavramını zorunlu 
olarak cins, tür, bütün veya müşterek isim kategorilerinden yalnızca birine indirgeme 

37	 Ayrımın bu şekilde bölünmesi noktasında Porphyrius’un açıklamaları için bk., Porphyry The Phoenici-
an, Isagoge, 42-47.

38	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 29-30.

39	 Hâssanın bölünmesi hususunda daha detaylı bilgi için bk., Ahmad Fuʾād al-Ahwānī, Isāġūǧī li-Furfu-
riyūs al-Sūrī naql Abī ʿUthmān al-Dimašqī, 81-82; Porphyry, Isagoge, 48; Ammonius son of Hermias, In-
terpretation of Porphyry’s Introduction to Aristotle’s Five Terms, 106-107.

40	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 30-31.



Mehmet Çavdar

342

eğilimi, klasik mantıkta kavramların çok yönlü ve bağlama göre değişen tasnif imkânla-
rını yeterince hesaba katmamaktadır. Bu nedenle müellifin söz konusu kategorik belirsiz-
lik tespitine dayanarak mantıkçıların taksimini hatalı ilan etmesi, metodolojik bakımdan 
ikna edici görünmemektedir.

2.10. Cins ve Cinslinin Ortadan Kalkması Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, mantıkçıların cins-tür ilişkisi teorisini on sayısı üzerinden siste-
matik olarak sorgulamaktadır. Ona göre mantıkçılar cinsi “altındaki bütün türlerin üze-
rine yüklenen şey” olarak tanımlarsa kaçınılmaz olarak şöyle bir paradoksla karşılaşa-
caklardır: Eğer on sayısından bir parça eksildiğinde on sayısı var olmaya devam ediyorsa, 
mantıkçılar kalan dokuz sayısının on olduğunu -yani kalan türlerin cins olduğunu- kabul 
etmek zorunda kalacaklardır. Ancak bu durumda cins kavramının tanımsal bütünlüğü 
bozulmaktadır. Eğer on sayısının parçalarından biri eksildiğinde sayı olduğu gibi var ol-
maya devam etmiyorsa, cinsin bir türü ortadan kalktığında cinsin aynı şekilde var olmaya 
devam etmesi de mümkün olmayacaktır. Çünkü cins ancak bütün türleri kapsayan şeydir. 
Müellif her iki durumda da mantıkçıların çelişkiye düştüğünü ve taksimlerinin geçersiz 
olduğunu vurgulamaktadır.41 

3. Beş Tümelin Genel Özellikleri

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu başlık altında beş tümelin on kategori üzerine uygulanması 
durumunda bunların aynı şey olduğunu savunur. On sayısının beş artı beşe eşitliği gibi, 
bu kavramların da birbirine denk olduğunu belirtir. Bu nedenle mantıkçıların beş tümeli 
on kategoriden önce görmesinin yanlış olduğunu, aralarında öncelik-sonralık ilişkisi bu-
lunmadığını ifade ederek beş tümelin genel özelliklerini eleştirmektedir.42

3.1. Cins ve Ayrım Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede mantıksal kavramlar arasındaki ayrımları eleş-
tirmektedir. İnsan örneğinden hareketle, insanın “hayvan” olmasını cins, “düşünen ve 
ölümlü” olmasını ise ayrım kategorisinde değerlendirilir. Geleneksel yaklaşıma göre cins, 
“O nedir?”; ayrım ise “O hangi şeydir?” sorusuna cevap teşkil eder. Ancak müellif, cins ve 
ayrımın özlerinde farklılık göstermediğini, aralarındaki ayrımın keyfi bir sıralamaya da-
yandığını savunur. Eğer ayrım cinsten gerçekten farklıysa, onu diğer canlılardan ayıran 
spesifik bir anlama sahip olması gerekir. Aksi durumda ayrım, cinsin söylendiği şey üze-
rine yüklem olarak söylenir ve ayrım cins haline gelir. Bu yüzden mantıkçıların ikisinin 
özünde farklı şeyler olduklarına dair iddiaları geçersiz olur.43

41	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 31-32.

42	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 33.

43	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 34-35.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

343

Ayrımın genel, özel ve en özel şeklindeki üçlü tasnifini de eleştiren müellif bunlar ara-
sındaki farkın yalnızca lafzi olduğunu, mana bakımından aynı olduklarını belirtir. Ayrım-
lar zâtlarında karşıt anlamlar taşıyorsa, ayrımın hem lafız hem mana açısından cinse kar-
şıt olması gerektiğini vurgular.44 Benzer eleştiriyi hâssa ve araz için de getiren müellif, 
bu üç tümelin aynı şekilde “O hangi şeydir?” sorusuna cevap vermesinin tutarsızlık oluş-
turduğunu ifade eder. Mantıkçıların bu konudaki yaklaşımlarının yetersiz olduğunu ve 
beş tümel arasındaki gerçek farklılıkları ortaya koyamadıklarını belirtir.45 Müellifin ay-
rımın genel, özel ve en özel şeklindeki üçlü tasnifini sadece lafzi bir farklılık olarak gör-
mesi, klasik mantıkta ayrım kavramına yüklenen işlevsel ve hiyerarşik boyutu tam olarak 
yansıtmaz. Zira ayrımın bu şekilde derecelendirilmesi, yalnızca kelime düzeyinde bir ayı-
rım değil, tür ve alt türler arasındaki yapılandırmayı açıklamaya yönelik teknik bir tasnif-
tir. Dolayısıyla “mana bakımından aynı oldukları” iddiası, ayrımın mantıksal rolünü da-
raltan bir okuma izlenimi vermektedir. Hâssa ve arazın da “O hangi şeydir?” sorusuna 
cevap vermesinin tutarsızlık oluşturduğu yönündeki eleştiri de kavramsal düzeyde isa-
betli görünmemektedir. Mantık geleneğinde bu tür kavramsal sorgulamalar, tek bir soru 
formuna indirgenmek zorunda değildir; nitekim burada “O hangi şeydir?” sorusu yerine 
“Nasıldır?” veya “Niteliği nasıldır?” şeklindeki sorular esas alındığında, hâssa ve arazın 
mahiyet ve işlev bakımından cins ve türden farklılaştığı açıkça ortaya çıkar. Bu durumda 
müellifin ileri sürdüğü tutarsızlık iddiasının, soru formunun daraltılmasından kaynakla-
nan bir görünüşten ibaret olup, beş tümel arasındaki klasik ayrımı geçersiz kılacak güçte 
olmadığı söylenebilir.

3.2. Beş Tümelin Ortak Zemini Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu meselede beş kategorinin üzerinde ittifak ettiği genel bir şeyin 
bulunup bulunmadığını sorgular. Eğer genel bir şey yoksa, bu kategoriler cins-tür-bütün 
olarak tanımlanamaz ve mantıksal sistem geçersizleşir. Eğer bu genel şeyin mana olduğu 
kabul edilirse, neden kategoriler içerisinde yer almadığının açıklanması gerekir. Çünkü 
her kategori genel, cins, ayrım, tür, hâssa ya da araz olmalıdır. Ona göre bu durum açık 
bir çelişkidir.

3.3. Cins, Tür ve Şahısların Yüklem Olması Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, cins ve türün şahıslara yüklem olabilmesi halinde, aynı özelliği 
gösteren arazlarla aralarındaki farkın temelini sorgulamaktadır. Geleneksel yaklaşımın 
“Cins ve tür altındaki varlıklara ismini ve tanımını verir, arazlar ise böyle değildir” açık-
lamasına itiraz ederek, siyah arazının da altındaki şeylere hem ismini hem de “görme du-
yusuna siyahlık akıtan” şeklindeki tanımını verdiğini savunur. Canlılığın farklı fertler için 

44	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 35.

45	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 35.



Mehmet Çavdar

344

cins işlevi görmesi gibi, siyahlığın da tüm siyah varlıklarda aynı işlevi gördüğünü iddia 
eder. Bu durumda canlılıkla siyahlık arasında ontolojik fark yoktur.46 Ebû’n-Necâ el-Fâ-
rız’ın, cins ve türün şahıslara yüklem olabilmesi ile arazların yüklem olabilmesi arasında 
ontolojik fark bulunmadığı yönündeki iddiası, mantık geleneğinde cins ve tür ile hâssa ve 
araz arasında kurulan temel ayrımı tam olarak yansıtmaz. Her ne kadar siyahın tüm siyah 
nesneler için ortak bir nitelik olarak yüklenebilmesi, ilk bakışta cinsin fonksiyonuna ben-
zer görünse de bu benzerlik sadece yüklem olma düzeyinde kalmaktadır. Zira cins, ma-
hiyeti kuran özsel unsurlardandır ve türün “ne olduğu”nu belirleyen kurucu bileşendir. 
Oysa siyahlık, bir rengin görünüm tarzı olup mahiyeti inşa eden özsel bir ilke değil, mahi-
yete sonradan eklenen niteliksel bir arazdır. Bu nedenle siyahlık, canlılık gibi cins statü-
süne yükseltilemez. Nitekim siyahlığın tam ve özsel bir tanımının yapılamaması, onu cins 
mertebesine taşıyacak bir mahiyet belirlemesine izin vermez; sadece duyusal tecrübe ve 
tasvir düzeyinde tarif edilebilir. Bu nedenle, “canlılıkla siyahlık arasında ontolojik fark 
yoktur” sonucuna varmak, cinsin özsel mahiyeti belirleyici rolünü, arazın ise sonradan 
yüklenen nitelik olması gerçeğini yeterince dikkate almayan bir genelleme olarak görün-
mektedir. Dolayısıyla müellifin, siyahlığı cinsle aynı statüye yerleştiren yaklaşımı, klasik 
mantığın zatî/arazî ayrımını karşılayamadığı için isabetli değildir.

3.4. Ayrımın Cevheriyeti Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede cinsin ontolojik statüsünü eleştirir. Cinsin cevher ol-
duğu kabul edilirse, ayrım, tür ve hâssanın da cevher veya araz olduğu sorusu gündeme 
gelir. Eğer bunlar cevher sayılırsa, “Şahıslar birincil, türler-cinsler ikincil cevherdir” ka-
tegorizasyonu çöker. Zira ayrım üçüncü, hâssa ise dördüncü cevher olur. Ayrım ve hâssa-
nın cevher olmadığı kabul edilirse üç kritik problem ortaya çıkar: Birincisi, insanı insan 
yapan şey araz olur çünkü ayrımları arazdır. İkincisi, araz birinci cevherin zâtını kurar ki 
bu mantığa aykırıdır. Üçüncüsü, ayrım olan arazın başka bir arazla ayrılması gerekir ki 
bu teselsüle yol açar. Bu yüzden müellif bu durumların mantık sisteminin tutarlılığını or-
tadan kaldırdığını vurgular.47 

4. Kategoriler ve Genel Özellikleri

4.1. Cevherin Çoğalması Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede cevherin sayıca “bir” olarak tanımlanmasının tu-
tarsızlığını eleştirir. Mantıkçılar cevheri cinsler, türler ve şahıslar olarak üçe ayırdığın-
dan, arazın alt türlere bölünmesi gibi cevher de çokluk arz eder. Bu durumda cevher ile 
araz ontolojik açıdan benzer konumda olduğundan ikisi de kendi kategorilerinde çokluk 
gösterir. Ona göre hem cevher hem de araz çokluk barındırıyorsa, cevherin arazlardan 

46	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 37.

47	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 38.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

345

farklılaşma gerekçesi açıklanmalıdır. Çünkü araz çokluk içerdiği gibi cevher de çokluk 
içermektedir.48

4.2. Cevherlerin ve Arazın “Şey’de” Birleşmesi Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede insan ve hayvanın “canlılık” noktasında ortaklaş-
ması ve canlının onların cinsi olmasından hareketle analojik bir yaklaşım geliştirerek cins 
ve arazın “şey olma” açısından ortaklaştığını, dolayısıyla “şey”in onların cinsi olduğunu 
savunur. Bu durumda cevher ve araz, insan ve hayvanın “canlı” altında türlere ayrılması 
gibi “şey” altında türlere ayrılır. Cevherin altındaki şeylere ismini ve tanımını verdiği gibi, 
“şey” de şey olması açısından altındaki şeylere ismini ve olumsuzluk dışında olduğu için 
tanımını verir.49

4.3. Cevherin Bölünmesi Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, cevherin cins, tür, bütün ve isim ortaklığı açısından bölünmesini 
eleştirerek cevherin on kategorinin altında cinslere ve türlere ayrılması ya da bir bütünün 
parçası olması durumunda “cinslerin cinsi” olamayacağını belirtir. Ayrıca on kategoriden 
biri olan cevherin isim ortaklığıyla bu kategorilerden biri sayılamayacağını, bunun man-
tıkçıların ilkelerine aykırı olduğunu vurgular.50 

4.4. On Kategori Sistemindeki Çelişki Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede on kategori sistemindeki temel çelişkiyi analiz ede-
rek cevher, nicelik, göreli (izâfet) ve nitelik kategorilerinin diğer altı kategori için cins iş-
levi gördüğünü belirtir. Cinsin cevher statüsünde olmasından hareketle bütün kategori-
lerin de cevher olması gerekir. Bu durumda göreli, nicelik ve nitelik kategorilerinin cins 
olmaları sebebiyle araz olamayacaklarını ve cevher statüsü kazanacaklarını savunur. Bu 
üç kategori araz olmazsa mürekkeplerin cevher-araz yapısı geçersizleşir. Sonuç olarak 
dünyada hiçbir araz mümkün olmaz çünkü cinslerin tamamı cevher konumuna geçer. 
Ona göre bu durum açık bir şekilde tutarsızlıktır.51

4.5. On Kategorinin Basitliği ve Bileşikliği Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu meselede on kategori sisteminin temel yapısını sorgulayarak 
mantıkçıları içinden çıkılmaz bir iklemle karşı karşıya bırakır. Kategoriler tamamen basit 
kabul edildiğinde altı kategorinin dört ana kategoriden türemesi anlamsızlaşır. Tamamen 

48	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 40.

49	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 40.

50	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 40.

51	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 41.



Mehmet Çavdar

346

bileşik olarak değerlendirildiğinde dört temel kategorinin diğerlerinin cinsi olma iddiası 
çöker. Karışık yapı benimsendiğinde kategori sayısı on ile sınırlanamaz.52 Kategoriler ne 
salt basit ne salt bileşiktir. Bileşik kategorilerin alt unsurlarıyla sayılması, sonsuz sayıdaki 
varlığın da kategorileştirilmesini gerektirir. Bu durum mantıksal sınıflandırmanın temel-
lerini sarsar ve kategori teorisinin geçersizliğini gösterir.53

4.6. Cevherlerin Özellikleri Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu meselede cevherin arazlardan farklı olarak bir şeyde bulunma-
dığı, tekil varlıklara yüklem olduğu, karşıtlarının olmadığı ve sayıca değişmediği ancak za-
man içinde karşıt özellikler kazanabileceği şeklindeki klasik özelliklerini sistematik eleşti-
riye tâbi tutar.54 Müellif bu özelliklerin cevherin kendisi mi yoksa cevherdeki anlamlar mı 
olduğunu sorgular. Birinci ihtimalde özellikler cevherin kendisiyse üç çelişki ortaya çıkar: 
(i) Bir şeye özgü olan şeyin o şey olmaması gerekir. (ii) Özellikler cevher olursa nicelik, iza-
fet ve niteliğin özelliklerinin de cevher olması gerekir, dolayısıyla arazın cevheri özelleş-
tirmesi imkânsızlaşır. (iii) Cevher kendi özelliklerinin aynısı olursa her şey kendi özellik-
lerinin aynısı olur ve özelleştirme ortadan kalkar.55 İkinci ihtimalde özellikler cevherin 
kendisi değilse araz olmalıdır. Ancak bu durumda cevheri arazdan ayıran özellikler araz 
olduğundan cevher-araz ayrımının temeli çöker. Müellif bu ikilemde tutarlı yanıt buluna-
madığından cevher-araz teorisinin tamamen geçersiz olduğunu savunur.56

4.7. Cevherin Basitliği ve Bileşikliği Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede öncelikle cevherlerin basit ve bileşik olmasından ha-
reketle basit cevherleri, fesada uğramayan rûhânî cevherler ve en alttaki cevherler (un-
sur ve suretler) şeklinde ikiye ayırır. Bileşik cevherler ise şahıslar ile cinsler-türler olarak 
kategorileştirilir. Daha sonra bu sınıflandırmadan hareketle önemli bir sonuç çıkarır: Bir 
şeyin bölündüğü şeyler ortak manada ittifak etmeli, ayrım noktasında ise ihtilaf etmeli-
dir. Tıpkı canlının insan ve merkep için cins olması gibi, cevherin de rûhânî ve bileşik için 
cins olması gerekir. İnsanın ayrımlarıyla eşekten farklılaşması gibi, rûhânî cevher de ay-
rımlarıyla cismânî cevherden ayrılmalıdır. Bu yaklaşım, cevher kavramının cins gibi bir 
yapı gerektirdiğini ve cevherlerin bölündüğü sorununu ortaya çıkarır.57

52	 Kategorilerin sayısı hakkındaki tartışmalar için bk., Alaattin Tekin, “Meşşâî Gelenekte Kategorilerin 
Sayısına Dair Tartışmalar, 753-765.

53	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 41; Bu hususta daha detaylı bilgi için bk., İbrahim 
Çapak, “Klasik Mantıkta Kategoriler Meselesi”, 108-128.

54	 Nazım Hasırcı, Klasik Mantık El Kitabı, 62.

55	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 43.

56	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 43.

57	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 44.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

347

4.8. Cevher ve Arazın Birliği Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede mantıkçıların “Her varlık ya cevher ya arazdır” il-
kesini sorgulayarak var olan her şeyin cevher-araz noktasında ittifak ettiğine göre, hangi 
noktada ihtilaf ettiklerinin belirlenmesi gerektiğini söyler. Arazların çeşitlerinde ihti-
laf edilirse, ihtilaf konusu olan arazların çeşitleri yine araz olarak kalır ve cevherle itti-
fak eder. Bu durumda iki sonuç ortaya çıkar: Ya var olan şeylerde hiçbir farklılık yoktur 
çünkü tüm varlıklarda sadece iki anlam (cevher-araz) bulunur ve bunlarda da farklılık 
yoktur. Ya da cevher-arazda ittifak halinde bile ihtilaf konuları vardır. İkinci durumda ise 
mantıkçıların “Yalnızca cevher ve araz vardır” sözü geçersizleşir ve temel sınıflandırma-
ları çelişkiye düşer.58

4.9. Kategorilerin Ontolojik Krizi Meselesi 

Ebû’n-Necâ el-Fârız, dokuzuncu ve onuncu meselede kategorilerin birbirinden nasıl 
ayrıldığını sorgulamaktadır. Öncelikle niceliği; cevher, nitelik ve göreliden ayıran özel-
likler ile göreliyi diğer kategorilerden ayıran özelliklerin açıklanmasını talep eder. Ona 
göre bu özelliklerin kendi zâtlarına mahsus oldukları kabul edilirse şeyin özelliği onun 
aynısı olur ve özelliğin mahsus varlıklar üzerine söylenen bir anlam olması batıl hale ge-
lir. Bu özellikler kendi zâtlarına mahsus değilse ya cevher ya da araz olurlar. Nicelik, gö-
relik ve niteliğin özellikleri cevher olursa arazlar cevherle farklılaşmış olur ve mantıkçı-
ların sözleri geçersizleşir. Araz olursa teselsül problemi oluşur.59 Müellif ayrıca nicelik 
ile özelliklerinin tek mi yoksa iki farklı şey mi olduğunu sorgular. Tek şey ise bunları sözle 
ayırmanın mümkün olmadığını, iki şey ise niceliğin kendi özelliğinden neyle ayrıldığının 
belirlenmesi gerektiğini vurgular. Her iki durumda çelişki ortaya çıkar ve teselsül kaçınıl-
maz hale gelir. Aynı problem nitelik, cevher ve göreli olan için de geçerlidir, bu da kate-
gori teorisinin temelindeki tutarsızlığı gösterir.60 

Daha sonra ise cevherin, niteliğin ve görelinin özelliklerinden kendi zâtlarıyla ayrıl-
dığı kabul edilmesi durumunda diğer şeylerin neden kendi durumlarından kendileriyle 
ayrılmadığının sebebinin açıklanmasını istemektedir. Eğer kendi özelliklerinden başka 
özellikler ile ayrılıyorsa, o özelliklerden neyin ayrıldığı da belirtilmelidir. Kendisi için bir 
özellik vasıtasıyla ayrıldığını söylediğimiz her şey için “Peki ondan ne ayrıldı?” sorusu so-
rulur ve bu sonsuza kadar devam eder.61

Sonuç olarak, Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın bu meselelerdeki tartışması, Aristotelesçi ka-
tegori teorisinin ontolojik temellendirmesinin tutarlı bir biçimde ortaya konamadığını 

58	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 44-45.

59	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 45.

60	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 46.

61	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 46.



Mehmet Çavdar

348

göstermektedir. Zira bir yandan, niceliği, nitelik ve göreliden ayırdığı varsayılan özellik-
ler zâtlarına mahsus kabul edildiğinde, söz konusu özellikler kategorilerle özdeşleşerek 
“özellik” kavramının ayrı bir anlam taşımasını ortadan kaldırmakta; öte yandan bu özel-
likler zâtlarına mahsus sayılmadığında, ya araz ile cevher arasındaki sınırlayıcı çizgileri 
belirsiz hale getirmekte ya da teselsüle yol açmaktadır. Müellif, nicelik ile ona yüklenen 
özelliklerin tek bir varlık mı yoksa iki ayrı varlık mı olduğu sorununu da çözümsüz bıra-
karak, her iki varsayımda çelişkinin kaçınılmaz olduğunu savunur. Müellif aynı mantık 
silsilesinin nitelik, cevher ve göreli kategorileri için de geçerli olduğunu, dolayısıyla kate-
gori sisteminin bütünüyle içsel bir tutarsızlık barındırdığını söyler.

Bu mesele ayrımlar üzerine de uygulanabilir. Attan ve insan olmayan şeylerden ayrı-
lan insan örneğinde olduğu gibi, kendisinden başka şeyden ayrılan şeyin mahiyeti sorgu-
lanır. Ayrımlar zât olarak kendi ayrımlarıyla aynı mıdır yoksa ayrımlar zâtlarından başka 
şeyler midir? Ayrılan şeyse, ayrımları zikretmenin anlamı yoktur çünkü yalnızca ayrılan 
isimlerden ibarettir. Ayrım ayrılan şey değilse başka şeydir ve ayrılan şey ayrımdan bu 
durumda “Ondan neyle ayrılır?” sorusu ortaya çıkar. Başka ayrımla ayrılıyorsa teselsül 
kaçınılmaz olur. Ayrımdan kendi zâtıyla ayrılıyorsa, neden bütün varlıkların bazısı diğe-
rinden kendi zâtlarıyla ayrılmadığı problemi doğar. Ona göre bu durum ayrım teorisinin 
temelindeki çelişkiyi gösterir.62

4.10. Göreli Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede görelinin “bir şeyin göreli olduğu tanım yoluyla bi-
lindiğinde kendisine göreli olan şeyin de bilinmesi gerektiği” tanımından hareketle cins-
tür ilişkilerini eleştirir. Cins, altındaki cinsin cinsi ve alttaki cins üstteki cinsin türü olduğu 
için cins tanım yoluyla bilindiğinde altındaki bütün türlerin de bilinmesi gerektiğini vur-
gular. Aynı şekilde tür bilindiğinde altındaki fertlerin de bilinmesi gerekir. Müellif bu nok-
tada “Cins tanımlanarak türleri biliniyorsa o cinsin türlerinin sayısı kaçtır ve nasıl belir-
lenebilir? Tür biliniyorsa kapsamındaki fertler nasıl bilinebilir?” problemini ortaya atar. 
Ona göre türün altındaki fertlerin sonsuza kadar gittiği ve bilgiyle sayılamayacağı kabul 
edildiğinden, mantıkçıların göreliye dair tanımları geçersiz olur.63 Bu eleştiriye karşı tü-
mel ile fertleri arasında zihnî bir görelilik olduğu ve tümelin fertlerini bilmenin gerekme-
diği yanıtı verilebilir, bu nedenle eleştirinin geçerli olmadığı söylenebilir.

62	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 47.

63	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 47-48; Dînânî, İslâm Dünyasında Felsefî Düşüncenin 
Serüveni, 151.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

349

4.11. Cevher ve Arazın Yüklem Olması Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu meselede “bir konuda olmamak”, “bir konuda olmak”, “bir ko-
nuya söylenmek” ve “bir konuya söylenmemek” arasındaki farkı eleştirmektedir.64 Genel 
cevher özel cevher üzerine, araz ise cevher içinde yüklem olursa ona göre aslında arazın 
cevher üzerine yüklendiği, genel cevherin ise özel cevher içinde yüklem olduğu söylen-
mektedir. Bu bağlamda müellif canlılık cevher üzerine yüklendiğinde “canlı” demek ile 
renk ona yüklendiğinde “renkli” demek ya da siyahlık ona yüklendiğinde “siyah” demek 
arasındaki farkı sorgulamaktadır. Rengin “üzerine”, canlılığın ise “içinde” olması yerine 
canlılığın “üzerine”, rengin ise “içinde” olmasını gerektiren nedir? Böylece neden renkli ve 
siyah cins olur, canlılık ise cins olmaz; ya da renk ve siyahlık cevher olur, canlılık ise cevher 
olmaz? Ebû’n-Necâ el-Fârız, mantıkçıların canlılık ile renk veya siyahlık arasında yaptık-
ları ayrımda tutarlı olmalarını ve hükümlerinin gereğini yerine getirmelerini talep eder.65

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu eleştirisiyle Aristotelesçi mantık geleneğinin temel kategorile-
rindeki tutarsızlıklara işaret etmektedir. Zira o, cevher-araz ayrımının ve yüklem teorisinin 
keyfi olduğunu, “canlı” ile “renkli” arasında neden farklı yüklem türleri bulunduğunu sor-
gulayarak mantıkçıların objektif kriterler yerine keyfi tercihler yaptığını ima etmektedir. 

5. Karşıtlık

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu hususta her ne kadar ana başlık olarak karşıtlık kavramını 
kullansa da öncelikle Aristoteles’in kategori sistemindeki eksiklikleri ve tutarsızlıkları ele 
almakta daha sonra ise karşıtlık meselesine değinmektedir. 

5.1. Kategoriler Sistemindeki Eksiklik ve Tutarsızlık Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, kategorilerin kendilerinden oluşan bileşik şeyleri kapsadığını be-
lirterek mantıkçıların farklılık, öncelik, uyum ve hareketi kategori bölümlerinden çıka-
rıp kategorilerden meydana geldiğini kabul etmediklerini, oysa yenilik, konum, fail, me-
fu’l, mekan ve zamanı on kategorinin altında değerlendirdiklerini sorgular. Eğer farklılık, 
öncelik, uyum ve hareketin on kategoriden olmadığı sadece sonradan kategorilere ekle-
nen şeyler olduğu iddia edilirse çelişkiye düşülmüş olur ve başka şeylerin de aslî unsur-
lar arasında bulunduğu öne sürülmüş olur. Ona göre mantıkçıların bu unsurlara ayrı bö-
lüm ayırması, kategori sisteminin kapsamlılık ve tutarlılık açısından sorunlu olduğunu 
gösterir.66

64	 Bu hususta detaylı bilgi için bk., Aristoteles, Κατηγορίαι (Categoriae/The Categories), 1/1-2; Tobias Rein-
hardt, “Andronicus of Rhodes and Boethus of Sidon on Aristotle’s ‘Categories’”, 2/94: 515; Murat Kelikli, 
Aristoteles Kategoriler II Konu Hakkında ve Konuda, 21-22.

65	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 48.

66	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 49.



Mehmet Çavdar

350

5.2. Farklılığın Cevher ve Araz Olması Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, farklılık kavramı üzerinden mantıkçıların kategori sistemini eleşti-
rir. Farklılığın cevher mi yoksa araz mı olduğunu sorgulayarak, bunun nicelik, nitelik, göreli 
ve cevherin üstünde bir kavram olduğunu ileri sürer. Her kategori diğerinden farklı olduğu 
için farklılık onlara eklenir ve daha genel hale gelir. Her cevher kendisinden farklı olana 
muhalif olsa da her farklılık cevher değildir; çünkü arazlar da farklıdır. Benzer şekilde her 
nicelik, göreli veya nitelik farklı olmakla birlikte her farklılık bu kategorilerden biri değildir. 
Ebû’n-Necâ el-Fârız’a göre farklılık cevher ve arazların üstündedir ne cevher ne de arazdır. 
Ona göre bu durum mantıkçıların kategori sistemindeki yetersizliği ortaya koymaktadır.67

Mantıkçılar farklılığı dört karşıtlık türüne ayırır: Göreli şeylerin farklılığı, zıt şeylerin 
farklılığı, varlık-yokluk farklılığı ve olumlu-olumsuzluk farklılığı. Müellif bu şekilde bölü-
nen farklılığın cevher mi araz mı olduğunu sorgular. Eğer araz ise, arazın kalkması caiz ol-
duğundan göreli şeyler, zıt şeyler, varlık-yokluk arasındaki farklılığın kalkması da müm-
kün olur ve böylece her şey tek olur. Ona göre bu durum inkârın zirvesidir.68

Ebû’n-Necâ el-Fârız, cevher ile araz arasındaki farkın bilinen dört karşıtlık türünden 
kaynaklanmadığını ve beşinci karşıtlık türü olarak da değerlendirilemeyeceğini savunur. 
Karşıtlığın tanımı iki şeyin birbirini geçersiz kılması olmasına rağmen, cevher ve araz be-
lirli bir varlıkta bir arada bulunabilir. Zeyd örneğinde olduğu gibi, bir varlık ruh ve beden 
açısından cevher olarak tanımlanırken aynı zamanda çeşitli arazlarla çevrilmiş durumda 
bulunur. O cevher-araz farklılığının neden beşinci anlam türü kabul edilmediğini sorgu-
lar. Bu farklılık ne zıtlık ne varlık-yokluk ne de olumlu-olumsuzluk farkıdır; çünkü cevher 
ile araz birbirine nispet edilmez, zıt değildir ve biri var diğeri yok değildir.69

5.3. Uyum ve Öncelik Meselesi 

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede “öncelik” ve “uyum” gibi kavramların70 ontolojik 
statüsünü tartışmaya açmakta ve bunların cevher mi yoksa araz mı sayılması gerektiğini 
sorgulamaktadır. Ona göre bu nitelemelerin cevher kabul edilmesi halinde, bunların işa-
ret ettikleri cevherlere nispet edilmeleri ve farklılığın da aynı şekilde bu cevherlere nis-
pet edilmesi gerekir. Böyle bir kabul, sonuçta cevherleri; birincil, ikincil, öncelikli, uyumlu 
ve farklılık taşıyan cevherler şeklinde çoğaltmayı gerektirir ki o, bu tür bir çoğaltmanın 
sistematik açıdan savunulabilir olmadığını ima eder. Söz konusu kavramların “birincil 
cevher” sayılması durumunda onların tekil varlıklar mertebesine indirgendiğini, “son 

67	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 50.

68	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 50.

69	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 51.

70	 Müellif bu iki kavramın ilk defa kendisinin mi kullandığı veya kendisinden önce kullanılıp kullanılma-
sığı hususunda herhangi bir açıklamada bulunmamaktadır.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

351

cevherler” (tür ve cinsler) düzeyine yerleştirilmeleri halinde ise kavram-tür-cins hiyerar-
şisinin tamamen bozulacağını belirtir.71

Diğer taraftan, öncelik, uyum ve farklılığın cevher olmayıp araz kategorisine dâhil 
edildiği varsayıldığında, ona göre şu sonuç ortaya çıkar: Bu nitelemeler, nicelik, nitelik ve 
görelikten daha basit ve cevhere daha yakın bir konumda kabul edilmiş olur. Dolayısıyla 
on kategori içinde başlık olmaya nicelik, nitelik ve görelikten daha layık hale gelirler. Zira 
nicelik, nitelik ve görelik hiçbir zaman birincil cevherlerde, onlardan tamamen bağımsız 
ve farklılık içermeksizin bulunamaz. Ayrıca cevherin bunlara nazaran ontolojik önceliği 
de tartışmalıdır. Aynı şekilde cevherde herhangi bir uyumluluk durumu yoksa, “uyum”-
dan da söz edilemez. Müellif, bu tür sonuçların, Aristotelesçi mantık geleneğinde savunu-
lan cevher-araz ayrımı ve kategori tasnifi ile bağdaşmadığını ileri sürerek, mantıkçıların 
görüşünün bu noktada tutarlı biçimde sürdürülemediğini iddia etmektedir.72

5.4. Karşıtlık Tanımında “Bir Araya Gelememe” Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, iki karşıt şeyin -siyahlığın beyazlıkla bir araya gelmemesi gibi- 
aynı şeyde aynı anda buluşmayan ve karşılıklı dönüşüm yapmayan şeyler olduğunu belir-
tir. Bu durumda sarılığın da siyahlık gibi beyazlığın karşıtı olduğu söylenmelidir, çünkü 
sarılık da beyazlıkla bir araya gelmez ve dönüşüm yapmaz. Beyazlık siyahlıktır denileme-
diği gibi sarılıktır da denilemez. Ona göre bu tamamen geçersizdir.73 Mantıkçılar bu duru-
mun farkında olarak karşıtlık için, “İki karşıt, aynı konuya art arda yerleşen, benzer türde 
bulunan ancak aralarında büyük uzaklık ve farklılık olan iki varoluş halidir. Karşıtlığın 
her zaman iki tarafı vardır ve ikiden fazla taraf arasında ortaya çıkmaz” kaydını düşmüş-
lerdir.74 Bu tanımın müellifin eleştirdiği hususu doğrudan hedef aldığı söylenebilir. Zira 
bu tanımda karşıtlık sadece “bir araya gelememe”ye indirgenmemekte, aynı tür içindeki 
en uç iki zıt duruma işaret eden teknik bir ilişki olarak tanımlanmaktadır. Renk alanında 
beyaz ile siyah bu iki uç kutbu temsil ederken, sarılık bu eksende ara bir derece olarak gö-
rülür; dolayısıyla sarılığın beyazlığa karşıt değil, ona nispetle orta veya yakın bir nitelik 
olması, mantıkçıların tanımı açısından tutarlıdır. Ayrıca, “karşıtlığın her zaman iki tarafı 
vardır” kaydı, müellifin ima ettiği türden bir “çoklu karşıtlık” ihtimalini (beyaz-siyah-sarı 
hepsinin karşıt sayılması) ilk baştan dışlar; sarılığın da karşıt kabul edilmesi, bizzat tanım 
gereği mümkün değildir. Dolayısıyla, mantıkçıların karşıtlık tanımı dikkate alındığında, 
Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın “sarılık da beyazlığın karşıtı olmalıdır” tarzındaki çıkarımı, karşıt-
lık tanımının sadece bir yönünü alıp diğer belirleyici şartlarını ihmal ettiği için kendi bağ-
lamı içinde problemli görünmektedir.

71	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 51.

72	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 52.

73	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 52.

74	 Tabâtabâî, Müfekkiru’l-müslimûn fî muvâceheti’l-mantıki’l-yûnânî, 153.



Mehmet Çavdar

352

5.5. Bileşiklerin Farklılığı Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız’a göre cevher ve araz kendi doğaları gereği farklılaşmaktadır. Tüm 
bileşiklerin cevher ve arazdan oluştuğu kabul edilirse, farklı şeylerdeki farklılığın sebebi-
nin belirtilmesi gerekir. Nasıl oluyor da sadece iki anlamdan bileşik farklılıklar ortaya çık-
maktadır? Aynı şekilde cevher, nicelik, göreli ve nitelik basit ise ve cevher nitelikle birleş-
tiğinde altlarındaki bileşiklerde farklılığın ortaya çıkmasının sebebi nedir? Oysa bunların 
oluştukları kökler sadece dört tanedir ve bileşiklere dört şeyden başka anlam girmemiştir. 
Bu bağlamda bileşiklerin sadece dört şeyden oluştuğu ve onlarda bunlardan başkasının 
mevcut olmadığı ortaya çıktığı için farklılık ortadan kalkmış olur. O, mantıkçıların fark-
lılığın mevcut olduğunu kabul etmeleri sebebiyle bu hükmün geçersiz olduğunu söyler.75

5.6. Göreli Kavramlar ve Özdeşlik Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, ortağın özü ile ortak olunan şeyin özü, babanın zâtı ile oğlunun 
zâtı, yükseklik ile alçaklık gibi kavramların farklı olup olmadığını sorgular ve bunların 
farklı olmasının zorunlu olduğunu belirtir. Mantıkçıların dolaylı olarak cinsin zâtının tür-
den, türün zâtının da fertten farklı olduğunu kabul ettiklerini söyler. Bu durumda man-
tıkçılar anne-babanın ve Zeyd ile Amr gibi fertlerin insan olmadığını iddia etmiş olurlar 
ki bu geçersiz ve çelişkilidir. Eğer mantıkçılar cinsin türden, türün fertten farklı olmadı-
ğını savunurlarsa, burada birinin diğerine göreli olduğu iki ayrı şeyden bahsedilemez.76

6. Kıyas

Ebû’n-Necâ el-Fârız bu meselede kıyası bilinmeyen hakikatlere ulaşma aracı olarak 
kabul etmeyip bu konuda ayrı bir bölüm kaleme alır. Tümevarım ve analojiyi açıkça red-
detmediği için bu yöntemlere eleştirel yaklaşmadığı anlaşılır. Ona göre kıyas düzenlendi-
ğinde öncüllerdeki bilgi belirginleşir, aksi takdirde erişilemez kalır. Müellif burada man-
tıkçıların görüşlerinden örnekler vererek kıyasın özünde yeni bilgi üretmediği, sadece 
mevcut bilgiyi açığa çıkardığı sonucuna vararak kıyasın epistemolojik değerini sorgula-
maktadır.

Ebû’n-Necâ el-Fârız, kıyasta öncüllerin ortaya konmasının “gizli olanı açıklama veya 
açık olanı ortaya çıkarma” şeklinde iki işlev görebileceğini ileri sürer. Ona göre, sadece 
açık olanın ortaya çıkarılması söz konusuysa öncüllere gerek yoktur. Ebû’n-Necâ el-Fâ-
rız gizli olan açık olanla ortaya çıkarılıyorsa birleşen ve gizli bir sonuç üreten iki açık 
öncülün belirtilmesi gerektiğini söyler. O, mantıkçıların klasik örneklerinden olan “Her 
insan canlıdır”, “Her canlı cevherdir” öncüllerinden “İnsan cevherdir” sonucunun çıkma-
sını eleştirerek çıkan sonucun gizli mi yoksa açık mı olduğunu sorgular. Eğer sonuç açıksa 

75	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 52-53.

76	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 53.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

353

öncüllere ihtiyaç kalmaz; fakat sonuç gizliyse mantıkçılar çelişkiye düşer. Çünkü insanın 
gizli bir cevher ve cevherin de her insan için gizli olduğunu iddia etmiş olurlar. Mantık-
çıların “Öncüllerin sonuçlarını çıkarma noktasındaki amaç, sadece bu açık işleri ortaya 
çıkarmak değil, aksine gizli olan işlerin hükmünün şahit olunan şeylerin hükmü gibi ol-
masıdır” savunmasına karşı Ebû’n-Necâ el-Fârız, her öncül için yeni öncüller gerektiği iti-
razını yöneltir. Bu durumda gizli olan açık hale gelirse ona öncüller sunulabilir ve sonuç 
elde edilir; gizli kalırsa öncüller işlemez ve erişilemez. Her iki durumda da kıyas gerek-
siz olur.77 Bu yaklaşımın, kıyasın mantıksal yapısını temelden sorgulayan epistemolojik 
eleştiri sunduğu ve Meşşâî mantık geleneğine köklü bir itiraz niteliği taşıdığı söylenebilir. 
Ebû’n-Necâ el-Fârız, mantıkçıların gizli olan şeyler hakkında haber verme amacının ge-
çersizliği ortaya çıkınca, mantığın baştan sona bozuk olduğu sonucuna varır ve bu gaye-
nin de bozulduğunu belirtir.78

7. Burhan

Ebû’n-Necâ el-Fârız, bu meselede mantıkçıların bilgi talep etmek için öngördükleri 
“Şey var mıdır?”, “O nedir?” (en iyi yol olarak kabul edilir), “O şeylerden hangisidir?” ve 
“O neden öyledir?” şeklinde dört temel soruyu eleştirir. Öncelikle “O nedir?” sorusunun 
mantıksal tutarlılığını sorgulayarak bu sorunun kaçınılmaz olarak iki durumdan birine 
yol açtığını söyler: (i) Soru aynı şeyin varlığı hakkındaysa ve o varlık zaten sabitse, bu ta-
lep gereksiz olur. (ii) Soru başka bir varlık hakkındaysa, o zaman “O nedir?”, “O hangi şey-
dir?” sorularının yeni varlık için de tekrarlanması gerekir ve teselsül problemi ortaya çı-
kar. Zira her yeni varlık için aynı sorular tekrar sorularak şeyin mahiyeti ve şey’iyyeti 
belirsizleşir. Her mahiyet kendi mahiyetinden öncelikli başka bir mahiyete ihtiyaç du-
yar.79 O, bu eleştirisini mantık disiplininin tamamına teşmil ederek, bu dört sorunun 
birden fazla şeyi talep etmesi durumunda sistemin çökeceğini belirtir. Bu durumun ge-
çersizliği halinde mantık ilminin dördüncü kitabı olan Burhan Kitabı’nın baştan sona ge-
çersiz olacağını ve bunun için temellendirilmiş önceki kitapların da aynı akıbeti paylaşa-
cağını ileri sürer.80

8. Kanıtlama Meselesi

Ebû’n-Necâ el-Fârız, mantıkçıların kanıtlamanın şahitlik çelişkisinden kaynaklan-
mayacağı iddiasını eleştirerek “Her insan gülendir”, “Her gülen öğrenmeye kabiliyetli-
dir” öncüllerinden “İnsan öğrenmeye kabiliyetlidir” sonucuna ulaşmalarının özünde “İn-
san insandır” türü bir totoloji ürettiğini söyler. O, kanıtlamanın doğası gereği önce olan 

77	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 55-56.

78	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 56.

79	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 57.

80	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 57-58.



Mehmet Çavdar

354

şeylerden kaynaklandığı iddiasına karşı genel-özel ayrımı sorununu gündeme getirir. “İn-
san canlıdır” ya da “Cevher her insana aittir” önermelerini kullanan kişinin kastının net-
leştirilmesi gerektiğini ve bu ifadelerin insanın ya genel anlamda ya da özel anlamda 
canlı olduğu şeklinde iki farklı anlama gelebileceğini belirtir. Eğer “İnsan canlıdır” ile bü-
tün canlılar kastediliyorsa, bu “İnsan canlının kendisidir” anlamına gelir ki bu yanlıştır. 
Çünkü insan bütün canlılar değildir. Benzer şekilde, genel anlamda cevherin insan oldu-
ğunu iddia etmek de mantıksızdır.81 Bu eleştiri, mantıksal önermelerdeki genel-özel ayrı-
mının netleştirilememesinin yol açtığı kavramsal karmaşaya dikkat çeker ve mantıkçıla-
rın kullandığı kıyas yapılarının temelindeki sorunları ortaya koyar. Bu yaklaşımın Meşşâî 
mantık geleneğinin kategorik önermeler arasındaki ilişkileri ele alış biçimini temelden 
sorguladığı söylenebilir.

Ebû’n-Necâ el-Fârız’a göre, “İnsan canlıdır” ifadesiyle özel bir canlı kastedilirse to-
toloji oluşur. Bu durum “İnsan insandır” türü bir çelişki yaratır ve şahitliğin çelişkisine 
yol açar. Eğer kanıtlama daima doğru olmak zorundaysa özeli özel üzerine yükleme so-
runu ortaya çıkar. Kanıtlama yanlış kabul edilirse, Aristoteles’in savunduğu gibi geneli 
özel üzerine yükleme problemi doğar. Ya şahitliğin çelişkisi ya da yanlış genelleme sebe-
biyle sistem geçersiz olur. Böylece mantıksal kıyasın temel yapısındaki kaçınılmaz çelişki-
ler ortaya çıkmış olur.82

Sonuç

Sonuç olarak Ebû’n-Necâ el-Fârız, İslam düşünce tarihinde mantığın epistemolojik 
meşruiyetini ve kültürel özgünlüğünü derinden sorgulayan önemli bir düşünür olarak 
değerlendirilebilir. “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık” eserinde Aristoteles mantığı-
nın temel varsayımlarını eleştiriye tabi tutarak, bu sistemin kendi içindeki tutarsızlık ih-
timallerine yönelik kapsamlı ve sistematik bir çözümleme ortaya koyar. Aristoteles man-
tığının İslam dünyasına girişiyle başlayan süreçte Fârâbî ve İbn Sînâ gibi filozoflar bu 
sistemi benimseme çabası gösterirken, İbn Teymiyye ve Celâlüddîn es-Süyûtî gibi âlim-
ler tamamen karşı çıkmışlardır. Ebû’n-Necâ el-Fârız ise özgün bir tutum benimser. Onun 
eleştirel metodolojisi, tanım, bölme, beş tümel, kategoriler, karşıtlık, kıyas, burhan ve ka-
nıtlama gibi mantığın temel konularını dilsel ve kavramsal analizler üzerinden ele alır. 
Geleneksel mantık karşıtı yaklaşımlardan farklı olarak alternatif bir epistemolojik sis-
tem önermek yerine, mevcut sistemin içindeki tutarsızlıkları ve çelişkileri ortaya koymayı 
amaçlar. Gazzâlî öncesi dönemin entelektüel atmosferinde şekillenen Ebû’n-Necâ el-Fâ-
rız’ın eleştirel söyleminin, dilbilimcilerin metodolojik yaklaşımlarıyla epistemolojik para-
lellikler gösterdiği ifade edilebilir. Bu bağlamda ortaya koymuş olduğu analitik yaklaşım, 
Aristoteles mantığının temel varsayımlarını sorgulanması gereken ön kabuller olarak ele 

81	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 59.

82	 el-Fârız, “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”, 60.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

355

alır. Ayrıca mantık konularına dair sergilemiş olduğu sistematik eleştirel tavrın mantığın 
İslam düşünce ekosistemine entegrasyonu meselesini problematize ederek, sonraki dö-
nemlerdeki epistemolojik tartışmalara teorik zemin hazırladığı söylenebilir. Söz konusu 
çalışması, İslam düşünce geleneğinde mantık ilminin sınırlarını yeniden tanımlama ve bu 
disiplinin kültürel meşruiyetini sorgulama girişimi olarak değerlendirilebilir. Bu sebeple 
Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın entelektüel katkısının İslam mantık tarihinde eleştirel düşüncenin 
erken dönem temsilcisi olarak, mantık ilminin epistemolojik temellerini ve kültürel uy-
gunluğunu sorgulayan öncü bir girişim niteliği taşıdığını ve mantık ilmine dair görüşle-
rinin kendisinden sonraki mantık eleştirmenlerine temel teşkil ettiğini söylemek müm-
kündür. Söz konusu eserinin İslam düşünce tarihinde mantık eleştirilerinin metodolojik 
yaklaşımlarını ortaya koyan değerli bir kaynak olarak hem döneminin entelektüel dina-
miklerini yansıttığı hem de sonrasında ortaya çıkan tartışmalara teorik katkılar sunduğu 
da söylenebilir.



Mehmet Çavdar

356

Kaynakça
Abrahamov, Binyamin. Islamic Theology: Traditionalism and Rationalism. 1. Basım. Great Britain: Edinburgh 

University Press, 1988.

al-Ahwānī, Ahmad Fuʾād. Isāġūǧī li-Furfuriyūs al-Sūrī naql Abī ʿUthmān al-Dimashqī. 1. Basım. Cairo: Dār ih-
yāʾ al-kutub al-ʿarabīyah, 1952.

Ammonius son of Hermias. Interpretation of Porphyry’s Introduction to Aristotle’s Five Terms. Çeviren Mic-
hael Chase. Great Britain: Bloomsbury Publishing, 2020.

Arıkaner, Yusuf. “Abdülkâhir el-Bağdâdî’de Kelam-Mantık İlişkisi”. Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, İs-
tanbul, 2024.

Aristoteles. Κατηγορίαι (Categoriae/The Categories) editör Immanuel Bekker. 5 Cilt. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 1837.

Baqir, Zainal Abidin. The problem of definition in Islamic logic: a study of Abū al-Najā al-Farīd’s Kasr al-man-
tiq in comparison with Ibn Taimiyyah’s Kitāb al-radd alā al-mantiqiyyīn. Kuala Lumpur: Kuala Lumpur: 
International Institute of Islamic Thought and Civilization, 1998.

Bilen, Osman. “Ebû Bişr Mattâ ile Ebî Sa’îd es-Sîrâfî Arasında Mantık ve Gramer Üzerine Bir Tartışma”. İslâ-
miyât 7/2 (2004), 155-172.

Çapak, İbrahim. “Klasik Mantıkta Kategoriler Meselesi”. Felsefe Dünyası 40 (2004), 108-128.

Durusoy, Ali̇. İslam Mantık Tarihi Araştırmaları II Sîrâfî, Gazzâlî, İbn Rüşd, Sekkâkî. 1. Basım. İstanbul: Mar-
mara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2025.

Ebû Hayyân et-Tevhîdî. el-Mukâbesât (thk. Hasan Sendûbî). Kuveyt: Daru Sa’d es-Sabah, 1992.

Ebû’n-Necâ el-Fârız. “el-Hamsîne meseleten fî kesri’l-mantık”. Mantık ve mebahisu’l-elfaz: Mecmua-i mutun 
ve makalat-ı tahkîkî içinde (thk. Mehdî Muhakkık - Toshihiko Izutsu). Tahran: Tahran Üniversitesi Ya-
yınları, 1353.

Hallaq, Wael B. Ibn Taymiyya against the Greek Logicians. 1. Basım. Oxford: Clarendon Press, 1993.

Hasırcı, Nazım. İbn Teymiyye’nin Mantık Eleştirisi. 1. Basım. Ankara: Araştırma Yayınları, 2010.

------------------. Klasik Mantık El Kitabı. 1. Basım. Ankara: Araştırma Yayınları, 2015.

Inati, Shams. “Logic”. History of Islamic Philosophy. Routledge history of world philosophies içinde, editörler 
Seyyed Hossein Nasr ve Oliver Leaman, 802-823. London: Routledge, 1996.

İbn Sînâ. en-Necât. Çeviren Dr. Öğr. Üyesi Kübra Şenel. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2012.

----------. İşaretler ve Tenbihler (el-İşârât ve’t-Tenbîhât). Çevirenler Prof. Dr. Ali̇ Durusoy-Prof. Dr. Muhittin Ma-
cit-Prof. Dr. Ekrem Demirli. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005.

İbn Teymiyye. er-Red ʿale’l-mantıkıyyîn. (thk. Abdüssamed Şerefeddin el-Kütübî). Beyrut: Müessesetü’r-Rey-
yan, 2006.

İbrahîmî Dînânî, Ğulâmhüseyin. İslâm Dünyasında Felsefî Düşüncenin Serüveni. Çeviren Prof. Dr. Tahir Uluç. 
2 Cilt. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2018.

’İnâd, Ali Cabbar. “Tavzifu’l-mantık es-surî fî’l-islâm”. Al-Adab Journal Özel Sayı (2018), 85-102.

Kelikli, Murat. Aristoteles Kategoriler II Konu Hakkında ve Konuda. 1. Basım. Ankara: Araştırma Yayınları, 
2019.

Kuşlu, Harun. “Ebû Bişr Mettâ’dan İbn Sînâ’ya Mantığın Konusu: Söz ve Lafızlar mı Yoksa İkinci Makul An-
lamlar mı?” İslâm Araştırmaları Dergisi 42 (2019), 1-28.

Kuşpınar, Bilal. “Abu Naja al-Farid’s Refutation of the Aristotelian Theory of Definition”. Hamdard Islami-
cus 21 (1998), 55-62.

Leaman, Oliver. “Islamic Philosophy and the Attack on Logic”. Topoi 19 (2000), 17-24.

------------------. “Logic and Language in Islamic Philosophy”. Companion Encyclopedia of Asian Philosophy edi-
törler Brian Carr - Indira Mahalingam, 862-874. London: Routledge, 1997.

Mahdi, Muhsin. “Language and Logic in Classical Islam”. Logic in Classical Islamic Culture. editör G.E. von 
Grunebaum. 50-83. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1970.



Ebû’n-Necâ el-Fârız’ın Mantık Eleştirisi

357

Neşşâr, Ali Sâmî en-. İslam Düşünürlerine Göre Araştırma Metotları -İslam Dünyasında Bilimsel Yöntemin Or-
taya Çıkışı-. Çevirenler Dr. Öğr. Üyesi Enver Şahin-Dr. Öğr. Üyesi İrfan Karadeniz-Dr. Öğr. Üyesi Abdur-
rahman Harbi. 1. Basım. İstanbul: İnsan Yayınları, 2024.

Özpilavcı, Ferruh. “Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tayyib’in Eisagoge Şerhi”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Der-
gisi 11/19 (2009), 105-149.

Özturan, Mehmet. “Seyyid Şerîf Cürcânî’nin Risâle fi Taksîmi’l-İlm Adlı Eserinin Tahlil, Tahkik ve Tercü-
mesi”. Nazariyat: İslâm Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 1/2 (2015), 101-138.

Pavlin, James. “Sunni kalām and theological controversies”. History of Islamic Philosophy. Routledge history 
of world philosophies içinde, editörler Seyyed Hossein Nasr ve Oliver Leaman, 105-118. London: Rout-
ledge, 1996.

Porphyry The Phoenician. Isagoge. Çeviren Edward W. Warren. Canada: Pontificial Institute of Mediaeval 
Studies, 1975.

Rayan, Sobhi. “Criticism of Ibn Taymiyyah on the Aristotelian Logical Proposition”. Islamic Studies 51/1 
(2012), 69-87.

Reinhardt, Tobias. “Andronicus of Rhodes and Boethus of Sidon on Aristotle’s ‘Categories’”. Greek & Roman 
Philosophy 100 BC – 200 AD 2:94 (2007): 513-529

Süyûtî, Celâlüddîn. el-Ḥâvî li’l-fetâvî (thk. Ali Sâmî Neşşâr). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-’İlmiyye, 1982.

----------------------. Savnü’l-mantık ve’l-kelâm ʿan fenneyi’l-mantık ve’l-kelâm (thk. Ali Sâmî Neşşâr). Beyrut: Dâ-
rü’l-Kütübi’l-’İlmiyye, ts.

Tabâtabâî, Muṣṭafâ Ḥuseynî. Müfekkiru’l-müslimûn fî muvâceheti’l-mantıki’l-yûnânî. Çeviren Prof. Dr. ’Ab-
durrahîm Melâzî el-Belûşî. Beyrut: Dar İbn Hazm, 1990.

Tekin, Alaattin. Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tayyib’in Eisagoge ve Categorias Şerhi. 1. Basım. İstanbul: Endülüs Yayın-
ları, 2023.

------------------. “Meşşâî Gelenekte Kategorilerin Sayısına Dair Tartışmalar (Ebü’l-Ferec Abdullah İbnü’t-Tayyib 
Örneği)”. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 32 (2023), 753-765.

Toktaş, Fatih. İslam Düşüncesinde Felsefe Eleştirileri. İstanbul: Klasik Yayınları, 2013.

Türker, Sadık. “Fârâbî’de Dil ve Mantık İlişkisi”. Kutadgubilig: Felsefe-Bilim Araştırmaları 1 (2002), 137-175.

Mantık ve mebahisu’l-elfaz: Mecmua-i mutun ve makalat-ı tahkîkî (thk. Mehdî Muhakkık - Toshihiko Izutsu). 
Tahran: Tahran Üniversitesi Yayınları, 1974.




