
181

Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir 
Yöntemi
Tafsir Method in Abū Bakr al-Barzanji’s Mutajallā’t al-Tafāsīr

Şuayip Karataş*
Ali Turan**

*	 Doç. Dr., Aksaray Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, Kur’an Okuma ve Kıraat İlmi Anabilim Dalı
	 Assoc. Prof., Aksaray University Faculty of Islamic Sciences Department of Islamic Sciences Department of Qur’an Reciting and 

Qiraat Science, Türkiye, suaybk@hotmail.com, https://orcid.org/0000-0002-8261-1491

**	 Doktora Öğrencisi, Aksaray Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Bölümü,
	 PhD Student, Aksaray University, Institute of Social Sciences, Department of Fundamental Islamic Sciences, Türkiye
	 ali.turan1924@gmail.com, https://orcid.org/ 0000-0002-8126-9081

Atıf / Citation: Karataş, Şuayip - Turan, Ali. “Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi”. UMDE Dini Tetkikler 
Dergisi 8/2 (Aralık/December 2025), 181-201. https://doi.org/10.54122/umde.1784094

Değerlendirme / Evaluation
Bu makale en az iki hakem tarafından çift taraflı kör hakemlik 
uygulamasıyla değerlendirilmiştir. / This article is subject to double-
blind peer-review evaluation by at least two reviewers.
İntihal / Plagiarism
Bu makale, iTenticate yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir.
This article has been scanned by iTenticate. No plagiarism detected.
Yayıncı / Published by
Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi / Nevsehir Haci Bektas Veli 
University.
Etik Beyan / Ethical Statement
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu 
ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur.
It is declared that scientific and ethical principles have been followed 
while carrying out and writing this study and that all the sources used 

have been properly cited (Şuayip Karataş - Ali Turan).
Yapay Zeka Etik Beyanı / Artificial Intelligence Ethical Statement 
Yazar bu makalenin hazırlanma sürecinin hiç bir aşamasında yapay 
zekadan faydalanılmadığını, bu konuda tüm sorumluluğun kendisine 
(kendilerine) ait olduğunu beyan etmektedir. / The author declares that 
artificial intelligence was not utilized at any stage of the preparation 
process of this article and accepts full responsibility in this regard.
Lisans Bilgisi / Lisence Information
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 
çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır.
Authors publishing with the journal retain the copyright to their work 
licensed under the CC BY-NC 4.0
Yazar Katkı Düzeyleri / Auth. Contribution Rates
Sorumlu yazar (ŞK) %50, yazar (AT) %50.
Corresponding author (ŞK) %50, author (AT) %50.

UMDE DİNİ TETKİKLER DERGİSİ
UMDE JOURNAL OF RELIGIOUS INQUIRIES

Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 2 (Aralık/December 2025): 181-201
Makale Türü / Article Types: Araştırma Makalesi / Research Article

Makale İşlem Süreci / Article Processing
Geliş Tarihi / Date Received: 15 Eylül/September 2025
Kabul Tarihi / Date Accepted: 28 Kasım /November 2025
Yayın Tarihi / Date Published: 31 Aralık /December 2025

Öz

Bu çalışmada, Osmanlı’nın son döneminde Irak’ın kuzeyinde yetişen Ebû Bekir el-Berzencî’nin (ö. 1287/1870) kaleme 
aldığı Mütecellâ’t-tefâsîr adlı eseri, müfessirin ilmî birikimi ve tefsir yöntemi açısından değerlendirilecektir. Söz 
konusu eser, dönemin ilmî birikimini ve tefsir anlayışını yansıtması bakımından önem arz etmektedir. Yazma nüshası 
Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonunda 82 demirbaş numarasıyla kayıtlı olup 485 varaktan 
oluşan tefsirin, henüz matbu bir nüshası bulunmamaktadır. Tefsir üzerine yapılmış herhangi bir çalışma bulunmamakla 
birlikte müellifle ilgili iki sayfalık bir ansiklopedi maddesi kaleme alınmıştır. Mütecellâ’t-tefâsîr, müellifin klasik kaynaklara 
olan vukûfiyetini ortaya koyarken, aynı zamanda âyetlere getirdiği yorumlarla da dikkat çekmekte ve bu yönüyle gün 
yüzüne çıkarılmayı ve alanla ilgili çalışanların hizmetine sunulmayı hak etmektedir. Bu çalışmanın amacı, Osmanlı’nın 
son dönemlerinde yaşamış bir âlimin kaleminden çıkmış bir tefsiri gün yüzüne çıkarmak; özelde ise ilgili tefsirin rivayet 
ve dirâyet yönü başta olmak üzere tefsir özelliklerini ve müfessirin usûl ve üslûbunu tespit etmek suretiyle tefsir ilmi 
akademik çalışmalarına katkı sağlamaktır. İlgili tefsiri konu alan bu çalışmada nitel araştırma yöntemi benimsenmiş, 
verilerin elde edilmesinde nitel araştırmanın alt türlerinden biri olan doküman incelemesi kullanılmıştır. Çalışmada 
elde edilen bulgularda, Berzencî’nin Mütecellâ’t-tefâsîr adlı eserinde klasik tefsir yöntemlerine bağlı kalmakla birlikte, 
aklî değerlendirmelerle bu yorumları zenginleştirdiği, ulûmü’l-Kur’ân konularına açıklık getirdiği ve ulaştığı bilgileri 
yaşadığı dönemin şartlarına uygun bir şekilde sunmaya çalıştığı sonucuna ulaşılmıştır. Buna göre müfessirin çalışmasının 
pek çok yerinde, rivayet ve dirâyet yöntemlerine yer verdiği, tefsirinin yöntemine işaret eden ve müfessirin usûlünü 
ortaya çıkaracak olan yorumları tespit edilmiş, ulaşılan bilgiler farklı başlıklar altında tasnif edilmek suretiyle tahlil 
edilmiştir. Rivayet ve dirâyet yöntemlerinin birlikte uygulandığı görülen tefsirde, naklî bilgilere dayanmakla birlikte, 
müfessirin yer yer kendi ilmî değerlendirmelerine yer verdiği, Kur’ân’ın Kur’ân’la, hadislerle, sahâbe sözüyle ve tabiîn 



182

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

rivayetleriyle tefsir edilmesi gibi yöntemleri sıklıkla kullandığı; dirayet yöntemi bağlamında da fıkıh ve itikad konulu 
âyetlerde müfessirin ilmî birikimini kendi yorumlarıyla göstermek suretiyle açıklamalarda bulunduğu tespit edilmiştir. 
Müfessirin bazı sûreler hakkında bilgi vermesi bağlamında sûrelerin faziletine dair rivayetlere, sûrelerin âyet sayısını 
haber veren rivayetlere ve âyetlerin Mekkî-Medenî oluşuna değinen rivayetlere yer verdiği fakat bu rivayetleri sadece 
gündeme getirmekle kalmayıp bunlarla ilgili kendi yorumunu ve değerlendirmesini de katmak suretiyle ele aldığı 
görülmüştür. Ayrıca, esbâbü’n-nüzûl, hurûf-ı mukatta, muhkem-müteşâbih ve nâsih-mensuh gibi Kur’ân ilimlerinin 
önemli konularına da değindiği görülen müfessirin bu hususlarla ilgili metinler arası bütünlüğü esas alan bir yaklaşım 
sergilediği gözlemlenmiştir. Netice itibariyle Mütecellâ’t-tefâsîr, Berzencî’nin tefsir yaklaşımını ortaya koyan, rivayet 
ve dirâyeti, itikadî ve fıkhî yorumları, metinsel ve tarihsel incelemeleri bir arada sunan bir çalışma olarak dikkat 
çekmektedir. Bu yönüyle Berzencî’nin tefsiri hem kendi döneminin hem de günümüz Kur’ân çalışmalarının önemli 
kaynaklarından biri olarak değerlendirmek mümkün gözükmektedir.

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Rivayet, Dirâyet, Mütecellâ’t-tefâsîr, Ebû Bekir el-Berzencî.

Abstract

This study examines Mutajallāt al-Tafāsīr, a work authored by Abū Bakr al-Barzanjī (d. 1287/1870), a scholar from 
northern Iraq during the late Ottoman period. The present article focuses on the author’s scholarly background and 
his exegetical methodology. The work holds particular significance as it reflects the intellectual milieu and interpretive 
tendencies of its era. In this regard, Mutajallāt al-Tafāsīr, authored by Abū Bakr al-Barzanjī (d. 1287/1870), a scholar 
from northern Iraq during the late Ottoman period, stands out as an important work that deserves to be examined 
within the framework of its exegete’s methodology of tafsīr. The manuscript is preserved in the Süleymaniye Library, 
Hacı Mahmud Efendi Collection, under inventory number 82, consisting of 485 folios, and no printed edition of the 
work is currently available. Although no scholarly research has yet been conducted on the tafsīr itself, a two-page 
encyclopedic entry on the author has been written. While Mutajallāt al-Tafāsīr demonstrates the author’s profound 
mastery of classical sources, it also stands out for the unique interpretations brought to the verses; in this regard, 
it deserves to be brought to light and placed at the service of researchers in the field. The purpose of this study is to 
introduce a tafsīr authored by a scholar who lived during the late Ottoman era and, more specifically, to identify its 
principal features—particularly with regard to its use of traditional (riwāyah) and rational (dirāyah) sources—and thereby 
contribute to academic studies in Qur’anic exegesis. This research adopts a qualitative method, employing document 
analysis as a sub-type of qualitative data collection. The findings of this study indicate that in Mutajallâʾt al-tafāsīr, 
while al-Barzanjī generally adhered to the classical methods of tafsīr, he simultaneously enriched his commentary with 
rational evaluations, elucidated topics within the sciences of the Qur’an (ʿulūm al-Qurʾān), and sought to present his 
insights in a manner suitable to the conditions of his own time. Accordingly, it has been identified that the exegete 
frequently combined riwāyah and dirāyah methods, incorporating his scholarly judgments alongside narrations. His 
tafsīr demonstrates methods such as interpreting the Qur’an by the Qur’an itself, by hadiths, by the statements of 
the Companions, and by reports from the Followers (tābiʿūn). Within the framework of dirāyah, he also engaged in 
commentary on verses related to jurisprudence and theology, reflecting his own scholarly expertise. Furthermore, in 
his discussions of particular sūrahs, al-Barzanjī included narrations concerning their virtues, reports on the number of 
verses they contain, and whether they were revealed in Mecca or Medina. However, rather than merely presenting these 
reports, he often supplemented them with his own interpretation and evaluation. He also addressed key issues in the 
sciences of the Qur’an, such as asbāb al-nuzūl (occasions of revelation), ḥurūf al-muqaṭṭaʿāt (disjointed letters), muḥkam 
and mutashābih (clear and ambiguous verses), and nāsikh–mansūkh (abrogating and abrogated verses), approaching 
these topics with an emphasis on textual coherence. In conclusion, Mutajallâʾt al-tafāsīr emerges as a unique work 
that reveals al-Barzanjī’s exegetical approach, bringing together riwāyah and dirāyah, theological and jurisprudential 
discussions, as well as textual and historical analyses. In this respect, the tafsīr can be considered not only a significant 
contribution to the exegetical tradition of its own time but also a valuable source for contemporary Qur’anic studies.

Keywords: Tafsīr, Riwāyah, Dirāyah, Mutajallā’t al-tafāsīr, Abū Bakr al-Barzanjī. 



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

183

Giriş

Allah Teâlâ’nın insanlara hitaben gönderdiği K ur’ân’ın açıklanması ve anlaşılması için yapılan yorumlara 
genel bir ifadeyle tefsir denilmektedir. Bu görev, öncelikli olarak Hz. Peygamber’e verilmiş, o da inzal olan 
âyetleri sözlü, fiilî ve takrirî olarak ashâbına açıklamıştır.1 Ancak Hz. Peygamber’in ve onun tedrisatından 
geçen sahâbîlerin vefatıyla birlikte, âyetlerin doğru anlaşılması hususunda çeşitli zorluklar ortaya çıkmıştır. 
Bu durum, tefsir faaliyetlerinin daha sistemli bir şekilde ele alınmasını gerekli kılmıştır. Nitekim sahâbe 
neslini takip eden tâbiîn ve onların akabinde gelen müfessirler, Kur’ân’ın sahih biçimde yorumlanması ve bu 
yorumların topluma aktarılması amacıyla tefsir faaliyetini ilmî bir disiplin hâline getirmişlerdir.2

Müfessirin Kur’ân âyetlerini anlama ve yorumlama biçimi, büyük ölçüde sosyal ve kültürel çevresi, yaşadığı 
dönem ve toplumsal ilişkilerden etkilenir ve tefsir, bu etkileşimin bir ürünüdür. Müfessir, Kur’ân’ı bağlamından 
bağımsız yorumlayamaz; dil, gelenek, kültürel birikim ve toplumsal aidiyet hem tefsir yöntemini hem de 
Kur’ân anlayışını doğrudan şekillendirmektedir.3 Bu çerçevede, müfessirlerin yöntemleri, lafız ve mananın4 
bütünlük içinde yorumlanması, nüzûl sebeplerinin bilinmesi, tarihî, sosyal ve hukukî bağlamın dikkate 
alınması ile Kur’ân’ın diğer âyetleri ve sahâbe rivayetlerinin karşılaştırılmasına dayanmaktadır. Müfessirin 
yaklaşımı, bilgi birikimi, kullandığı kaynaklar ve dönemin sosyo-kültürel yapısı gibi faktörlerle biçimlenir. 
Lafız analizi, anlam öncelikleri ve rivayetlerin değerlendirilmesi ise tefsir yöntemini ve Kur’ân anlayışını 
doğrudan etkilemektedir.5 Bu unsurlar dikkate alındığında, Kur’ân’ın yorumlanması sürecinde benimsenen 
farklı yöntemlerin zamanla çeşitli tefsir ekollerini ortaya çıkardığı ve bu durumun tefsir ilminin gelişimine 
önemli katkılar sunduğu görülmektedir.

Tefsir literatüründe müfessirlerin yöntemlerine dair pek çok çalışma bulunmasına karşın, Ebû Bekir el-
Berzencî’nin Mütecellâ’t-tefâsîr adlı eseri hakkında literatürde herhangi bir çalışma yapılmamış, sadece ansiklopedi 
maddesi kaleme alınmıştır.6 Oysa bu eser, özellikle yöntemi açısından tefsir araştırmalarına ve akademik 
çalışmalara önemli katkılar sunabilecek bir içeriğe sahiptir. Bu durum, eserin yönteminin tanıtımının alana 
sınırlı da olsa anlamlı bir katkı sağlayacağı kanaatini ortaya koymaktadır. Çalışmada, Berzencî’nin tefsirinde 
âyetlere yaklaşım tarzı ve uyguladığı yöntem ele alınacaktır. Yöntem olarak yorumlayıcı bir yaklaşım sunan 
nitel araştırma yöntemi tercih edilecektir. Veri toplama sürecinde ise nitel araştırmanın alt yöntemlerinden 
doküman incelemesi yöntemi uygulanacaktır. Bu kapsamda, çalışma konusuyla ilgili yazılı kaynaklar sistematik 
bir biçimde incelenecek ve elde edilen veriler, çalışmanın amacına uygun olarak analiz edilip değerlendirilecektir.

Çalışmanın amacı, genel olarak Berzencî’nin hayatı, ilmî şahsiyeti, tefsiri ve tefsirinin kaynakları hakkında 
bilgi vermektir. Daha sonra, tefsirinde kullandığı metodu, rivayet ve dirâyet yöntemlerini, sûrelere dair 
verdiği bilgileri ve ulûmü’l-Kur’ân’ın bazı mevzularını üst başlıklar altında tasnif etmek suretiyle ele almaktır. 
Berzencî’nin tefsirinde izlediği yöntemi ve görüşlerini analiz ederek bazı tespit ve değerlendirmeler yapmaktır.

1. Ebû Bekir el-Berzencî’nin Hayatı ve İlmî Kişiliği

K aynaklarda Berzencî’nin hayatına dair doğrudan bir bilgi bulunmamaktadır. Onun biyografisine ilişkin mevcut 
bilgiler, kendisinin kaleme aldığı Mütecellâ’t-tefâsîr adlı yazma eserin sonunda yer alan hâl tercümesinden elde 
edilmiştir. Müellifin tam ismi Şeyh Ebû Bekir eş-Şâfiî en-Nakşibendî el-Berzencî’dir. 1224 /1809-1810 yılında 
Osmanlı Devleti idaresindeki Şehrizor sancağına bağlı Köysancak kasabasında dünyaya gelmiştir.7 Bu bölge, 
günümüzde Irak’ın Süleymaniye şehri sınırları içinde yer almaktadır.8 Babası Kâdirî tarikatı şeyhlerinden 
Şeyh Hüseyin Hıdırî’dir. Ailesi ve doğup büyüdüğü çevre, onun ilmî kişiliğinin şekillenmesinde önemli bir rol 
oynamıştır. İlk eğitimini kendi kasabasında almış, daha sonra dayısı Molla Mustafa Kaf’ın yanında tahsilini 

1	 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2021), 240; Muhsin Demirci, Tefsir Usulü (İstanbul: Marmara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2021), 21.

2	 Abdülhamit Birışık, “Tefsir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011), 40/290-294.

3	 Sıddık Baysal, “Tefsirde Kültürel Antropolojik Yaklaşım”, Tefsir Araştırmaları Dergisi 3/2 (Ekim 2019), 348-349.

4	 Lafız-mana ilişkisi için bk. Adem Evmeş, “Mahmud Hasan el-Mağnîsî’nin Mantık Anlayışı”. Mantık Araştırmaları Dergisi 1/2 (2020), 39-40.

5	 Muhammed Hüseyin Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn (Kahire: Mektebetü Vehbiyye, 1431), 1/12-13.

6	 Zafer Onur, “Ebubekir Berzenci”, Şark Ulemâsı (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2024), 3/13-16.

7	 Onur, “Ebubekir Berzenci”, 3/13-14.

8	 Ahmet Gündüz, “Şehrizor”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010), 38/473-475.



184

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

sürdürmüştür. Bir dönem Delhi’de kaldıktan sonra, Hicaz’da bulunan Şeyh Abdullah Dihlevî’nin (ö. 1240/1824) 
halifesi, Şeyh Muhammed Can’ın (ö. 1266/1849) yanında hizmet etmiş, kendisinden icazet alarak Bağdat’a 
yerleşmiştir. Eğitim süresi boyunca kazandığı ilmî ve tasavvufî birikim, onun hem bölgesel olarak hem de devlet 
düzeyinde tanınmasına vesile olmuştur. Dönemin yöneticileri ile kurduğu olumlu ilişkiler neticesinde Davut Paşa 
tarafından kendisine Bağdat’ta bulunan Haydarhane Camii’nin bitişiğine bir dergâh inşa edilmiştir. 1259/1843 
yılında İstanbul’a giden Ebû Bekir el-Berzencî, Osmanlı Padişahı Sultan Abdülmecid Han (1823-1861) ile de 
görüşmüştür. 1269/1853 Kırım Savaşı’na bizzat katılmış, savaş sonrası padişahın iltifatına mazhar olmuştur. 
Savaşın ardından Bağdat’a dönen Ebû Bekir el-Berzencî, günün belirli saatlerinde zâviyesinde tefsir, hadis, 
fıkıh ve tasavvuf dersleri vermiştir. Mütecallâ’t-tefâs îr adlı tefsirini de bu dönemde kaleme almış, 1287/1870 
yılında Bağdat’ta vefat etmiştir.9

2. Mütecellâ’t-tefâsîr’in Kaynakları

Söz konusu eser, Arapça olarak kaleme alınmış olup tefsir ilmi alanında değerlendirilmekte ve İslam dini ve 
İslam ilimleri konularına dair bir çalışma niteliği taşımaktadır. Yazma, Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud 
Efendi Koleksiyonu’nda 00082 numara ile kayıtlıdır (Bibliyografik Kayıt No: 251107). Materyal türü itibarıyla 
yazma eser kategorisindedir. Fiziksel özellikleri bakımından eser 485 yaprak ve her sayfada 24 satır düzeninde 
yazılmıştır. Boyutları 289 × 193 mm olup, yazı alanı 219 × 118 mm’dir. Eserde kullanılan alfabe Arap harfli 
olup, metin nesih hattı ile istinsah edilmiştir. Bu özellikleriyle eser, klasik dönem tefsir yazmalarının fiziksel 
ve paleografik (el yazısı stili ve biçimi) özelliklerini yansıtan nitelikte bir örnek teşkil etmektedir.10

Berz encî’nin, Kur’ân’ın tamamını tefsir ettiği orta hacimli bir tefsir olarak değerlendirilebilecek bu eserde, 
Berzencî’nin Kur’ân’ı açıklarken, yorumlarını tefsir ilmi ile ulûmü’l-Kur’ân çerçevesinde temellendirmeye 
çalıştığı anlaşılmaktadır.11

Eserindeki atıflarından Berzencî’nin tefsirinde yararlandığı kaynakların, önceki müfessirlerin birikiminden 
beslenen ve Kur’ân’ın doğru anlaşılmasına katkı sağlayan temel tefsir eserleri olduğu görülmektedir. 
Bu çerçevede, Berzencî’nin yararlandığı başlıca tefsir eserleri arasında Taberî’nin (ö. 310/923) Câmiʿu’l-
beyân’ı, Zeccâc’ın (ö. 311/923) Meâni’l-Kur’ân’ı, İbn Ebû Hâtim’in (ö. 327/938) Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʿazîm’i, 
Sa‘lebî’nin (ö. 427/1035) el-Keşf ve’l-beyân’ı, Vâhidî’nin (ö. 468/1076) el-Vasît fî tefsîri’l-Kur’âni’l-mecîd’i, 
Begavî’nin (ö. 516/1122) Meʿâlimü’t-tenzîl’i, Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-Keşşâf’ı, Fahreddin er-Râzî’nin 
(ö. 606/1210) Mefâtîhu’l-gayb’ı ve Süyûtî’nin (ö. 911/1505) ed-Dürrü’l-mensûr’u gibi önemli tefsirler yer 
almaktadır.

Berzencî’nin tefsirinde yararlandığı klasik kaynaklara ilişkin sayısal veriler, onun literatürle kurduğu ilişkinin 
yoğunluğunu göstermesi bakımından dikkate değerdir. Müfessir, özellikle Sa‘lebî’nin el-Keşf ve’l-beyân 
adlı eserine 163 kez atıfta bulunmuş, bu yönüyle tefsirinde en fazla başvurduğu kaynak olmuştur. Bunu 
107 atıfla Vâhidî’nin el-Vasît’i, 40 atıfla Taberî’nin Câmiʿu’l-beyân’ı takip etmektedir. Begavî ve Fahreddin 
er-Râzî’ye on iki, Zemahşerî ve Süyûtî’ye yedişer atıf yapılmış; Zeccâc ve İbn Ebû Hâtim gibi erken dönem 
müfessirler ise daha sınırlı biçimde zikredilmiştir. Bu dağılım, Berzencî’nin özellikle orta dönem rivayet ve 
dirâyet tefsirleriyle güçlü bir bağ kurduğunu, kaynak tercihinde Sa‘lebî-Vâhidî çizgisini merkezî konuma 
yerleştirdiğini göstermektedir.

Berzencî’nin tefsirinde kullandığı kaynaklar, klasik tefsir literatürünün temel eserlerinden oluşmaktadır. 
Müellifin Taberî, Zemahşerî, Fahreddin er-Râzî ve Süyûtî gibi müfessirlerin tefsirlerinden istifade ettiği 
görülmektedir. Bu durum, onun tefsirinin klasik kaynaklarla doğrudan ilişki içinde olduğunu ve bu birikimden 
yararlanarak kaleme aldığını göstermektedir. Mütecellâ’t-tefâsîr, bu yönüyle klasik tefsir geleneğinin temel 
kaynaklarına dayanan bir eser niteliği taşımaktadır.

9	 Onur, “Ebubekir Berzenci”, 3/13-14.

10	 T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı/Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı “https://portal.yek.gov.tr/works/detail/251107”(Erişim 9 Kasım 
2025)

11	 Onur, “Ebubekir Berzenci”, 3/13-14.



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

185

3. Mütecellâ’t-tefâsîr’in Yöntemi

Berzencî’nin eseri, klasik tefsir geleneği içerisinde mütevazı hacmine rağmen içerdiği ilmî yaklaşımlar, üslûp 
ve metot bakımından dikkate değer bir çalışmadır. Yöntem itibariyle rivayet ve dirâyet yöntemlerini birlikte 
kullanması, tefsir ilmi açısından dengeleyici bir tutum sergilemeye çalıştığını göstermektedir. Berzencî, tefsirinde 
Kur’ân’ı baştan sona mushaf sırasına göre ele almış ve öncelikle birkaç âyetten oluşan bölümleri incelemiştir. 
İncelediği bölümlerde, her âyeti veya kelimeyi tefsir etmek yerine, yorum yapmaya ihtiyaç duyduğu veya 
beyan açısından faydalı gördüğü bölümleri açıklamıştır.12 Bazen bölümleri, kelime veya cümlelerden oluşan 
daha küçük parçalara ayırarak yorumlamaya çalışmıştır. Berzencî’nin yaklaşımında, Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsiri 
yöntemi yer yer uygulanmış, nadiren de bir âyeti açıklamak amacıyla eşdeğer veya açıklayıcı nitelikte başka bir 
âyet zikredilmiş ve bazı âyetler sünnet aracılığıyla yorumlanmaya çalışılmıştır.13 Berzencî, tefsirinde, Kur’ân’ın 
bazı kelimelerinin farklı telaffuzlarını, râvilerine nispet ederek bildiren ilim dalı14 olan kıraat ilmindeki farklı 
okuyuş biçimlerine de özel bir yer vermektedir. Bu manada o, özellikle Kur’ân’daki lafızların anlam zenginliğini 
ortaya koymak amacıyla kıraat vecihlerini sıkça zikretmekte, bazı âyetlerin farklı şekillerde okunmasının 
anlamda meydana getirdiği mana farklılıklarına dikkat çekmektedir.15 Özellikle âyetleri tefsir ederken Arap 
dili ve gramerinden faydalanması,16 onun dilsel çözümlemelere verdiği önemin de açık bir göstergesidir. Ayrıca 
kıraat farklılıklarını dikkate alarak lafızların anlam boyutlarını ortaya koymaya çalışması da ilâhî vahyi anlama 
çabasında çok yönlü bir yaklaşım sergilemeye çalıştığının göstergesi olarak değerlendirilebilir.17

Berzencî, tefsirinde yalnızca naklî bilgilere bağlı kalmamış, eserinin birçok yerinde kendi ilmî değerlendirmelerine 
de yer vererek dirâyet yönünü ön plana çıkarmıştır. Bu özellikten hareketle, çalışmanın bu bölümünde 
Berzencî’nin tefsirinde rivayet ve dirâyet yöntemleri, sûrelerle ilgili verdiği bilgiler ile ulûmü’l-Kur’ân’ı kullanımı 
gibi üst başlıklar oluşturularak, tefsirinin ilmî ve metodolojik yapısı ortaya konulmaya çalışılacaktır.

3.1. Mütecellâ’t-tefâsîr’in Rivayet Tefsiri Yöntemi
Tefsirde rivayet yöntemi, temelde Kur’ân’ı, Hz. Peygamber’in uygulamalarını/sünnetini, akabinde ise sahâbe 
ve tâbiîn görüşlerini temel kaynak alan, müfessirin bu yolla gelen rivayetlerle âyetleri yorumlamasını ifade 
etmektedir. Bu yönteme literatürde me’sûr tefsir de denilmektedir.18 Berzencî eserinde ağırlıklı olarak bu 
yöntemi benimsediği görülmekte olup pek çok sûrenin tefsirinde âyetlerin açıklanması, fazileti ve çeşitli 
yönlerine dair çok sayıda rivayeti nakletmektedir. Bu bağlamda, Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsiri rivayet mi yoksa 
dirayet mi olduğu hususundaki tartışmanın da dikkate alınması gerekmektedir.19 Buradan hareketle müfessirin 
tefsirine ait rivayet yönü/yöntemi, Kur’ân’ı Kur’ânla, hadisle, sahâbe sözüyle ve tabiîn rivayetleriyle tefsiri 
başlıkları altında, tefsirde bulunan bazı örnekler üzerinden tespit edilmeye çalışılacaktır.

3.1.1. Kur’ân’ın Kur’ânla Tefsir Edilmesi
Kur’ân’ı tefsir etmek amacıyla müfessirlerin tefsirlerinde sıklıkla kullandıkları metotların başında Kur’ân’ın 
Kur’ânla tefsir edilmesi yöntemi gelmektedir. Bu yöntem kısaca, bazı âyetlerde yer alan müphem ifadelerin, 
başka âyetlerde daha açık ve mübeyyen bir şekilde bulunması hasebiyle, tefsiri yapılan âyetin başka bir âyetle 

12	 Şerh ve yorum metodu için bk. Adem Evmeş, “Şemsüddîn es-Semerkandî’nin Beşârâtü’l-İşârât Adlı Eserinin Mantık Bölümünde Burhanî İlimler 
ve Bilimsel Sorular Konusuna Yaklaşımı”, Tokat İlmiyat Dergisi 9/2 (2021), 682.

13	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 3a-3b; 4a-4b; 118a-118b.

14	 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-İbnü’l-Cezerî, Müncidü’l-mukriʾîn ve mürşidü’t-tâlibîn, thk. Nasır 
Muhammedî Muhammed Cad (Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999), 3; Şuayip Karataş, İmam Yakub Kıraatinin Özellikleri ve Delilleri (Ankara: 
Sonçağ Akademi Yayınları, 2021), 11-13; Süleyman Kılıç, Oluşum Temsilciler ve Metodolojik Açıdan Basra Kıraat Ekolü (İstanbul: Kitap Dünyası 
Yay., 2024), 51-52; Murat Akkuş, “Mennâ῾ Halîl Kattân’ın Mebâhis Fî῾Ulûmi’l-Kur’ân Adlı Eserinin Kıraat İlmi Açısından Değerlendirilmesi”, 
Ulûmu’l-Kur’ân Kaynaklarında Kıraat İlmi, ed. Yaşar Akaslan (Ankara: İlâhiyât Yay., 2019), 228-229.

15 Kıraat farklılıklarının anlam üzerindeki etkisi hakkında ayrıca bk. Mehmet Karlı, “Eseru’l-Kırââti fi’t-Tefsîri inde’t-Tebrîzî: Dîrâsetun Tahlîliyye”, 
Mütefekkir 11/21 (2024), 259-280.

16	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 464b; 466a-466b; 468a.

17	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 3a-3b; 106b.

18	 Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib b. el-Muhâribî el-Gırnâtî el-Endelüsî İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz (Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2001), 1/16; Muhsin Demirci, Tefsire Giriş (İstanbul: İslam Araştırmaları Merkezi [İSAM] Yayınları, 2009), 71-72.

19	 Muhammed Aydın, “’Rivayet Tefsiri’ Kavramı ve Kur’an’ın Kur’an ile Tefsiri: Eleştirel Bir Yaklaşım”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
11/20 (Aralık 2009), 19-20.



186

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

anlaşılması gayretidir.20 Ayrıca bir âyetin farklı bir âyeti doğrudan açıklaması, Kur’ân’ın Kur’ân ile tefsir edilmesi 
olarak kabul edilirken; müfessirin iki âyeti birlikte değerlendirerek ulaştığı yorumlar ise Kur’ân’ın Kur’ân ile 
tefsiri bağlamında değerlendirilmektedir.21

Berzencî’nin âyeti âyetle tefsir etme yöntemine örnek olarak el-En‘âm sûresi 82. âyet “İnanıp da imanlarına 
herhangi bir zulüm bulaştırmayanlar var ya…”22 verilebilir. Âyette geçen “zulüm” kavramı genel ve kapsamlı bir 
anlam taşımaktadır. Bundan dolayı Berzencî, bu âyeti tefsir ederken Lokmân sûresi “Şüphesiz şirk, gerçekten 
büyük bir zulümdür.” 13. âyeti referans göstermiştir. el-En‘âm sûresi 82. âyette geçen “zulüm” kavramının 
Lokmân Suresi 13. âyetinde geçen “şirkin büyük bir zulüm” ifadesi ile tefsir edilmesi, el-En‘âm sûresinde geçen 
genel kavramı sınırlandırmakta ve açıklamaktadır.23 Bu yorum tarzı, Berzencî’nin tefsirinde yalnızca âyetlerin 
anlamını açıklamakla kalmayıp, aynı zamanda Kur’ân’ın kendi iç tutarlılığı çerçevesinde yorumlanmasını 
sağladığını göstermektedir.24 Mücmel ifadelerin başka âyetlerle açıklanması, tefsir ilminde Kur’ân’ın Kur’ân’la 
tefsir ilkesinin fiilî bir örneğini teşkil etmekte ve Berzencî’nin metodolojik yaklaşımını ortaya koymaktadır.

Berzencî’nin âyeti âyetle tefsir etme yöntemine bir diğer örnek olarak el-Ğâşiye sûresi 1. âyet “Dehşeti her şeyi 
kaplayan felaketin haberi sana geldi mi?”25 verilebilir. Berzencî’nin tefsirinde kıyamet günü, kuşatıcı (muhît) ve 
ani (bağte) vasıflarına sahip bir olay olarak ele alınmaktadır. Müfessir, “el-Ğâşiye” kelimesinin kök anlamından 
hareketle, bu kavramın kuşatıcılık (ihâta) ve dehşet verici ansızın geliş (bagteh) niteliklerini vurgulamaktadır. 
Berzencî, el-Ğâşiye sûresi 1. âyeti tefsir ederken Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsiri yöntemine başvurarak; özellikle, 
azabın kuşatıcılığını vurgulayan diğer âyetlerle içsel bir anlam ilişkisi kurmaktadır. Şöyle ki: “…Yüzlerini de 
ateş bürüyecektir.”26 ve “Ateş yüzlerini yalar…”27 âyetlerinde cehennem ateşinin yüzleri bürüyüp kaplaması, “el-
Ğâşiye”nin anlam alanını genişletmektedir. Berzencî’ye göre bu âyetler, “Ğâşiye”nin ifade ettiği kuşatıcılığın 
(ihâta) somut tezahürleridir. Böylece Kur’ân, kendi içinde “Ğâşiye”nin mahiyetini açıklamaktadır. Berzencî, 
ayrıca kıssalar arası bağlantıya dikkat çekerek Hz. İbrahim’in ateşle imtihanı üzerinden, “Ey ateş! İbrahim’e 
karşı serin ve selamet ol.”28 emrini örnek göstererek ilahi kudretin mutlaklığını hatırlatmaktadır.29 Neticede 
Berzencî, tefsirinde el-Ğâşiye kavramını yalnızca bir isim değil; kuşatıcılık, süreklilik ve ilahi kudretin mutlaklığı 
nitelikleriyle şekillenen bir sıfat olarak yorumlamaktadır. Bu yorum biçimi, âyetler arasındaki kavramsal 
bağlara dayanarak Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsiri yöntemini göstermektedir.

Yukarıda zikredilen örneklerde Berzencî’nin Kur’ân âyetlerini yine Kur’ân’ın başka âyetleriyle açıklama 
yöntemine başvurduğu açıkça görülmektedir. Bu yaklaşım, onun Kur’ân’ın kendi bütünlüğü içinde anlaşılabileceği 
yönündeki değerlendirmesini yansıtmaktadır. Nitekim Berzencî, Kur’ân’ın içsel tutarlılığına ve âyetler arasındaki 
anlam bağlarına büyük önem vermekte, bir konunun tam anlamıyla kavranabilmesi için ilgili diğer âyetlerin 
dikkate alınması gerektiğini göstermektedir.

3.1.2. Kur’ân’ın Hadisle Tefsir Edilmesi
Hz. Peygamber, Allah tarafından ilâhî vahyin insanlara ulaşmasını ve doğru bir şekilde anlaşılmasını sağlamak 
üzere gönderilen son peygamberdir. İlâhî görevi gereği, âyetleri insanlara tebliğ etmiş ve onların doğru 
anlaşılabilmesi için gerekli açıklamalarda bulunmuştur. Bu açıklamalar, tefsir usulünde Kur’ân âyetlerinin 
hadislerle tefsir edilmesi yöntemi olarak ifade edilmektedir.30 Bu manada Kur’ân’ın daha iyi anlaşılması için 
gayret gösteren müfessirler, pek çok âyetin tefsirini hadislerin yardımıyla yapmak suretiyle ilgili âyetlerin 

20	 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1426/2005), 
1/192; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 37-38.

21	 Esat Özcan, “İbn Ebü’l-‘İzz’in Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsir Metoduna Yaklaşımı”, Din ve Bilim - Muş Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi 
Dergisi 4/2 (2021), 178-179.

22 el-En‘âm 6/82 )...ٍٍاَلََّذَ۪۪ينََ اٰٰمََنُوُا وََلَمَْْ يَلَْْبِِسُٓ�ٓوا ا۪۪يمََانَهَُُمْْ بِِظُُلْْم(.
23	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 71a.

24	 Konuyla ilgili farklı bir görüş ve değerlendirmesi için de bk. Veysel Gengil, Mâtürîdî’de Tefsirin İmkânı (İstanbul: İz Yayıncılık, 2021), 323-324.

25 el-Gâşiye 88/1 )َهََلْْ أَتََاَكََ حََدِِيثُُ لْْاغَاَشِِيَة(.
26 İbrahim 14/50 )…ُُوََتَغَْْشََى وُُجُُوهََهُُمُُ نَّلااَر(.
27 el-Mü’minûn 23/104 )...ُُتَلَْْفَحَُُ وُُجُُوهََهُُمُُ نَّلااَر(.
28 el-Enbiyâ 21/69 ) ٓى اِِبْْرٰٰه۪۪�مَۙيۙ اًماً عََ�لٰٓ .)قُلُْْنَاَ يَاَ نَاَرُُ كُُون۪۪ي بَرَْْداًً وََسََلَا
29	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 440a.

30	 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 259.



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

187

isabetli bir şekilde anlaşılmasının yolunu göstermeye çalışmışlardır.31 Müfessir Berzencî’nin de diğer müfessirler 
gibi tefsirinde ele aldığı bazı âyetlerin daha iyi anlaşılması adına yer yer hadislerden yararlanarak açıklamaya 
çalıştığı görülmektedir.

Berzencî’nin Kur’ân’ı hadisle tefsir etme yöntemine örnek olarak, namaz vakitlerine dair bir âyetin açıklaması 
dikkat çekicidir. “Gündüzün her iki kısmında ve gecenin gündüze yakın zamanlarında namaz kıl. Hiç şüphe yok 
ki iyilikler kötülükleri siler.”32 meâlindeki âyeti tefsir ederken o, bir vakit namazdan diğerine kadar kılınan 
namazların, bu iki vakit arasında işlenen küçük günahlara keffâret olacağını ifade eden hadisi33 birincil bir 
açıklayıcı unsur olarak aktarmaktadır. Ayrıca, âyetin hükmünün geneli kapsadığını göstermek üzere, bir 
sahâbînin yabancı bir kadını öptükten sonra durumu Hz. Peygamber’e bildirmesi üzerine, onun bu âyeti 
okuyarak bu hükmün yalnızca o sahâbîye değil, ümmetin tamamına şamil olduğunu ifade ettiği rivayeti34 de 
ikinci bir delil olarak zikretmektedir.35 Berzencî, bu rivayetleri yalnızca birer tarihî isnad veya siyer bilgisi olarak 
aktarmakla yetinmeyip, âyetin manasını teyit ve tahsis etmede temel bir yorum aracı olarak kullanmaktadır. 
Hadisleri, âyetin tefsirinde delil ve açıklayıcı unsur olarak değerlendirmesi, onun tefsir anlayışında Kur’ân ve 
Sünnet bütünlüğünü esas alan tefsir geleneğini sürdürdüğünü ortaya koymaktadır.

Berzencî’nin tefsir yöntemini incelediğimizde, Kur’ân’ın hadisle tefsir edilmesi ve Kur’ânî mesajın anlaşılır 
kılınması çabasına yönelik el-Kehf sûresinde geçen “Mûsâ, artık bir daha soru sorarsam benimle arkadaşlık 
yapma! Böylece benden yana özür hakkını tamamlamış olursun’ dedi.”36 âyeti örnek olarak gösterilebilir. Müellif, 
âyeti açıklarken Mûsâ kıssasının ana teması olan ilmî seyrin doğasını vurgular; zira yolculuk sırasında Hz. 
Mûsâ’nın sorularının devam etmesi, anlaşmanın sonlandırılmasına ve yolculuğun sonuna yaklaşıldığını ifade 
etmektedir. Bu kesintinin yol açtığı bilgi eksikliğini vurgulamak amacıyla müellif, Hz. Mûsâ’nın sabredemediğine 
dikkat çekmek için Hz. Peygamber’e ait olduğu isnad edilen “Allah Teâlâ, Mûsâ’ya merhamet etsin! Ne 
olurdu sabredebilseydi de Allah Teâlâ onların durumlarını bizlere daha fazla açıklasaydı!”37 şeklindeki hadisi 
zikretmektedir.38 Berzencî’nin kullandığı bu yöntemde, âyeti hadislerle destekleyerek lafzî anlamın ötesindeki 
hikmeti daha açık ve anlaşılır hâle getirmeye çalıştığı görülmektedir.

Verilen örneklerden de anlaşılacağı üzere, Kur’ân tefsirinde hadislerin kullanımı iki farklı işlev çerçevesinde ele 
alınmaktadır. Bazı hadisler, âyetlerin zaten açık olan anlamlarını pekiştirerek ilave açıklama işlevi görürken, 
diğer hadisler lafzın doğrudan anlamının ötesine geçerek nebevi açıklama yoluyla murad-ı ilâhîyi ortaya 
koymakta ve tefsir işlevi üstlenmektedir. Bu durum, hadislerin Kur’ân yorumundaki rolünü belirlemede önemli 
bir ölçüt olarak değerlendirilebilir.39

Sonuç olarak, Berzencî’nin tefsirinde hadisler, âyetlerin anlaşılmasını kolaylaştırmak ve içerdiği mesajları 
açıklığa kavuşturmak için kullanılmakta; bazıları anlamı pekiştirirken, bazıları da lafzın ötesindeki murad-ı 
ilâhîyi ortaya koymaktadır. Berzencî’nin tefsirinde, âyetleri açıklarken hadislere sıkça başvurduğu görülmektedir. 
Kullandığı bu yöntem, onun bazı âyetlerin yanında ilgili hadislerin açıklayıcı ve tamamlayıcı rolüne verdiği 
önemi ortaya koymaktadır. Tüm bunlarla birlikte Berzencî’nin âyeti daha anlaşılır kılma adına zikrettiği bazı 
rivayetlerin sıhhat derecelerine çoğu zaman dikkat etmediği, yer yer zayıf veya senedi tartışmalı rivayetlere 
de tefsirinde yer verdiği görülmektedir.40 Bu husus, onun tefsir anlayışında, âyetleri anlamaya çalışırken içerik 
bütünlüğüne ve anlam açıklığına öncelik vermeye çalıştığı şeklinde de yorumlanabilir.

31	 Mehmet Yaşar, “Hicrî Birinci Asırda Sünnet’in Bağlayıcılığı Meselesinin Kur’ân’la Delillendirilmesi”. BEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (2020), 
475-495.

32 Hûd 11/114 ...) .)وََاَقَِِمِِ لاصََّلٰٰوةََ طََرََفَيَِِ نَّلاهَََارِِ وََزُُلَاًفً مِِنََ لَّايَْْلؕؕ اِِنََّ لْْاحََسََنَاَتِِ يُذُْْهِِبْْنََ سََّلايِّ�ِـَٔاَتِؕ�ؕ
33	 Müslim, “Tahâret”, 16.

34	 Müslim, “Tevbe”, 2763.

35	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 118a-118b. 

36 el-Kehf 18/76 )ًي عُُذْْاًر .)قَاَلََ اِِنْْ سََاَلَْْتُكََُ عََنْْ شََيْْءٍٍ بَعَْْدَهَََا فَلََاا تُصََُاحِِبْْنٖٖيۚۚ قَدَْْ بَلََغَْْتََ مِِنْْ لَدَُنُّٖ�ٖ
37	 Buhârî, “Kitabü’t-tefsir”, 3401.

38	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 163b.

39	 Sıddık Baysal, Ebu’l-Berekât En-Nesefî’nin Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl Adlı Eserinde Tefsir-Te’vil İlişkisi (Ankara: Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015), 64-65. Kur’ân-hadis ilişkisine dair akademik çalışmaların güncel eğilimleri ve kapsamı için ayrıca 
bk. Ahmet Emre Aydınlı, “Ürdün Üniversitesi’nde Hadis Eğitimi ve Yapılan Lisansüstü Tezler (2010-2024)”. HADITH 14 (2025), 467-501.

40	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 212a; 287b; 294b; 315a.



188

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

3.1.3. Kur’ân’ın Sahâbe Kavliyle Tefsir Edilmesi
Âyetleri tefsir ederken sahâbeden nakledilen sözlere başvurma yöntemini Berzencî’nin tefsirinde kullandığı 
görülmektedir. Bu manada o, Kehf sûresinde “Sana Zülkarneyn hakkında soruyorlar.”41 şeklinde geçen âyetin 
tefsirinde, Hz. Ali’nin Zülkarneyn için sâlih bir kul olduğunu ifade ettiği rivayete yer vermektedir. Ayrıca konuyla 
ilgili Zülkarneyn’in peygamberliği konusunda farklı görüşler bulunduğunu, fakat kendisinin de bu görüşler 
içerisinde onun peygamber değil veli bir kul olduğu kanaatini benimsediğini belirtmektedir.42 Berzencî’nin 
sahâbe sözlerine dayanarak yaptığı bu yorum, onun tefsirde geleneksel kaynaklara bağlılığını; Zülkarneyn’in 
kimliği konusunda ölçülü bir tavır takınması da dengeli ve titiz yorum yaklaşımını göstermektedir.

Berzencî’nin, el-Fil sûresinde geçen “Onların üzerine sürü sürü kuşlar salmadı mı?”43 şeklindeki âyetin daha iyi 
anlaşılabilmesi için sahâbe sözüne başvurduğu görülmektedir. İlgili âyetin tefsirinde o, Abdullah b. Abbâs’tan 
(ö. 68/687-88) rivayetle kuş sürüsünü tanımlarken, onların gagalarının kuş gagalarına, pençelerinin ise vahşi 
hayvanların pençelerine benzediğini ifade etmektedir.44 Onun, âyetleri sahâbe sözüyle tefsir etme yöntemine 
diğer bir örnek olarak el-Maûn sûresinde “Hayra engel olurlar.”45 şeklinde ifade edilen âyet zikredilebilir. 
Müfessir burada, Hz. Ali’den nakille âyette geçen ve sûreye de ismini veren “mâûn” kelimesinin zekât anlamına 
geldiğini aktarmak suretiyle farklı görüşler içerisinden, kelimeye “hayr” yerine zekât anlamının verilmesinin 
daha isabetli olacağını, kendisinin de bu görüşü savunduğunu ifade etmektedir.46

Yukarıda zikredilen örneklerden de anlaşılacağı üzere Berzencî’nin tefsirinde, sahâbe rivayetlerine sadece yer 
vermekle kalmadığı, bu rivayetleri âyetlerin manasının daha anlaşılır kılınması adına temel kaynaklardan biri 
olarak açıklamaya çalıştığı görülmektedir. Onun uygulamış olduğu bu yöntemi, tefsirinde rivayet geleneğine 
ne ölçüde önem verdiğini ve âyetlerle ilgili yorumlarını sahih rivayetlere dayandırmaya çalışma hassasiyetini 
ortaya koyduğu da söylenebilir.

3.1.4. Kur’ân’ın Tabiîn Kavliyle Tefsir Edilmesi
Berzencî’nin tefsirinde bazı âyetleri tabiîn sözleriyle tefsir etme yöntemine örnek olarak Rûm sûresinde “…
Ama onlar bu mağlubiyetlerinden sonra birkaç yıl içinde üstün gelecekler...”47 şeklinde geçen âyet verilebilir. Âyetin 
tefsirinde tâbiîn müfessirlerinden Süfyân es-Sevrî’nin (ö. 161/778) görüşüne göre, bu âyette haber verilen 
Bizanslıların Perslere karşı elde ettiği zaferle Müslümanların Bedir Savaşı’nda kazandıkları zafer aynı güne 
denk gelmiştir.48 Berzencî de Süfyân es-Sevrî’nin rivayetine dayanarak Müslümanların hem Bizanslıların zaferi 
hem de kendi galibiyetleri nedeniyle iki kat sevinç yaşadıklarını ifade etmektedir.49 Berzencî’nin bu rivayeti 
tefsirine dâhil etmesi, Kur’ân âyetlerinin tarihî olaylarla bağlantılı olduğunu ve bu olayları Kur’ân’ın önceden 
haber verdiğini kabul ettiğini göstermektedir.

Tabiîn sözlerine dayanarak âyetleri tefsir etme yöntemine Berzencî’nin tefsirinden, Lokmân sûresinde geçen 
“Şüphesiz ki vaktiyle Lokmân’a şu hikmeti vermiştik…”50 âyeti de verilebilir. Berzencî bu âyeti tefsir ederken tâbiîn 
müfessirlerden İkrime el-Berberî’nin (ö. 105/723) görüşüne yer vermektedir. O, İkrime’nin âyetle ilgili olarak 
Lokmân’ın bir nebî olduğunu, burada geçen hikmet lafzından maksadın ise peygamberlik olduğunu belirttiğini 
ifade etmektedir.51 Berzencî’nin, cumhurun Lokmân’ın nebî olmadığı yönündeki görüşünü aktardıktan sonra, 

41 el-Kehf 18/83 ...) ۜ .)وََيَسَْْـَٔلَُوُنَكَََ عََنْْ ذِِي لْْاقَرَْْنَيَْْنِۜ�
42	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 164a. 

43 el-Fîl 105/3 ) .)وََاَرَْْسََلََ عََلَيَْْهِِمْْ طََيْْرًًا اَبََاَبٖٖ�لَۙيۙ
44	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 475b.

45 el-Maûn 107/7 .)ََوََيَمَْْنَعَُوُنََ لْْامََاعُُون(.
46	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 477b. Aynı uygulamanın farklı tefsir örnekleri için bk. Nesrişah Saylan, “Tabersî’nin 

Mecme‘u’l-Beyân Adlı Tefsirinde Şâz Kıraatlere Yaklaşım Metodunun İncelenmesi”. UMDE Dini Tetkikler Dergisi 8/1 (2025), 22; Sağlam, Mustafa. 
“Te’vîlâtü’l Kur’ân’da Kıraat Farklılıkları ve Yoruma Etkisi”. UMDE Dini Tetkikler Dergisi 3/2 (2020), 230-231

47 er-Rûm 30/3-4 )… *وََهُُمْْ مِِنْْ بَعَْْدِِ غََلَبَِِهِِمْْ سََيَغَْْلِِبُوُ�نَۙۙ )…فٖٖي بِِضْْعِِ سِِنٖٖ�ؕنَؕي
48	 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. ʿAlî el-Beyhakî, Delâʾilü’n-nübüvve ve maʿrifetü ahvâli sâhibi’ş-şerîʿa, thk. ʿAbdü’lmuʿtî Kalʿacî (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-ʿİlmiyye; Dârü’r-Reyyân, 1408/1988), 2/330.

49	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 231a. 

50 Lokmân 31/12 )…ََوََلَقََدَْْ اٰٰتَيَْْنَاَ لُقُْْمٰٰنََ لْْاحِِكْْمََة(.
51	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 236a-236b. 



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

189

İkrime’ye nispet edilen ve onun nebî olduğunu ifade eden münferit rivayete de tefsirinde yer vermesi;52 onun, 
tâbiîne ait rivayetleri âyetlerin anlaşılmasında bir delil olarak benimsediğini ve farklı görüşleri dikkate alan 
bir yaklaşım sergilediğini göstermektedir.

Berzencî, tefsirinde Kur’ân âyetlerini açıklarken yalnızca sahâbenin rivayetleriyle yetinmemiş, aynı zamanda 
tâbiîn âlimlerinin görüş ve yorumlarına da yer vermiştir. Bu yaklaşımı, onun sadece sahâbe merkezli bir 
rivayet tefsiri anlayışına bağlı kalmadığını; buna karşılık, klasik rivayet tefsiri geleneğinin genel çerçevesini 
benimseyerek, bu doğrultuda zengin bir rivayet birikimini değerlendirmeye çalıştığını göstermektedir. Buna 
bağlı olarak da onun klasik rivayet tefsiri geleneğini benimsediği ve bu çizgide eserini şekillendirdiği söylenebilir.

3.2. Mütecellâ’t-tefâsîr’in Dirâyet Yöntemi
Tefsirde dirâyet yöntemi, âyet metnini anlamak ve açıklamak için kullanılan bir yöntemdir. Dirâyet, kelime 
anlamı olarak anlayış ve sağlam görüş manalarına gelmektedir. Tefsirde dirâyet yöntemi, kısaca Kur’ân’ın 
âyetlerini anlamada mantıklı bir yaklaşım sergilemek ve akıl yoluyla doğruluğu sorgulamak şeklinde ifade 
edilmektedir.53 Bu yöntemde, metni doğru anlamaya ve yanlış yorumlardan kaçınmaya özellikle önem verilir. 
Ayrıca yapılan yorumun, metnin içeriği ve bağlamıyla tutarlı olmasına dikkat edilir. Dirâyet yöntemi, özellikle 
klasik dönemdeki müfessirlerin kullandığı rivayet yönteminin yanında, metni doğrudan anlamaya yönelik 
bir yaklaşım olarak ortaya çıkmıştır.54 Kur’ân’ın doğru biçimde anlaşılabilmesi için hem aklın hem bağlamın 
dikkate alınması gereken bir yaklaşım olan bu yöntem, Kur’ân’ın ruhunu ve mesajını, zaman ve mekân farklarını 
dikkate alarak anlamayı kolaylaştırmaktadır.55

Berzencî’nin tefsirinde, âyetlerin sadece lafzî anlamlarıyla yetinmeyip, bunların hukukî ve itikadî sonuçlarını 
da değerlendirmeye çalıştığı görülmektedir. Bu yaklaşım, onun, Kur’ân’ın yalın bir okuma metni olmamakla 
birlikte toplumsal ve ahlâkî düzenin temel kaynağı olduğuna dair inancını yansıtmaktadır. Buna bağlı olarak 
o, âyetlerin tefsirinde mezhebî görüşleri, kelâmî değerlendirmeleri; sadece rivayetlere bağlı kalmaksızın dil, 
mantık ve kelâm gibi ilimlerden faydalanarak açıklamaktadır. Bu sebeple Berzencî’nin tefsirinde yer alan 
dirâyet tefsirine yönelik meseleler burada ayrıca alt başlıklarda ele alınacaktır.

3.2.1. Mütecellâ’t-tefâsîr’in Fıkhî Yöntemi
Berzencî’nin âyetleri tefsir ederken fıkhî tercihini göstermesi bakımından Bakara sûresinde geçen “Hac bilinen 
aylardadır…”56 âyetine bakılabilir. Âyette geçen bilginin içeriğine dair İmam Ebû Hanîfe (ö. 150/767) ile İmam 
Şâfiî (ö. 204/820) arasında hac aylarının sınırları konusunda görüş ayrılığı bulunmaktadır.57 Berzencî de bu 
âyetin tefsirinde, İmam Şâfiî’ye göre hac aylarının şevval, zilkade ve zilhicce ayının bayram arifesi dahil dokuz 
gün olduğunu belirtirken, Ebû Hanîfe’ye göre ise hac aylarının şevval, zilkade ve zilhicce ayının ilk on günü 
olduğunu zikretmektedir.58 Ancak müellif, bu iki görüş arasında açık bir tercihte bulunmamakta, her iki görüşü 
de tarafsız bir biçimde sunmakla yetinmektedir. Bu tutum, onun rivayetleri aktarmada titiz ve dengeli bir 
yaklaşımı benimsediği, mezhebî tercihten ziyade farklı görüşleri karşılaştırmalı biçimde yansıtarak okuyucunun 
kanaatine alan bıraktığı şeklinde yorumlanabilir. Bu değerlendirme, Berzencî’nin fıkhî mezhepler arasındaki 
yorum farklılıklarını göz ardı etmediğini ve bu görüşleri tefsir bağlamında ele alarak âyetin hükmî yönünü 
daha açık hâle getirmeye çalıştığını göstermektedir. Aynı zamanda onun, tefsir faaliyetini sadece dilsel ya da 
rivayet merkezli bir çerçeveye sıkıştırmadan, amelî ve fıkhî yönleriyle de ilişkilendirdiğini ortaya koymaktadır.

52	 Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. Muhammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fî ʿi̇lmi’t-tefsîr, thk. ʿAbdurrezzâk el-Mehdî 
(Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-’Arabî, 2001), 3/430.

53	 Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî Vâhidî, el-Basît fî tefsîri’l-Kurʾân, thk. Muhammed b. Salih el-Fevzan (Riyad: Câmiʿatü’l-
İmâm Muhammed b Suʿûdi’l-İslâmiyye, 2009), 1/274; Birışık, “Tefsir”, 40/290-294; Arslan, Karaoğlan, “Tefsirlerde Rivâyet ve Dirâyet Ayrımının 
Objektifliği Sorunsalı”. UMDE Dini Tetkikler Dergisi 6/1 (2023), 5. 

54	 Muhammed Hüseyin Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn (Kahire: Mektebetü Vehbiyye, 1431), 2/212; Hatice Merve Çalışkan Başer, “Mukâtil B. 
Süleymân’ın Tefsir Yönteminden Hareketle Tefsirde Rivayet-Dirayet Ayrımının İmkânı Üzerine”, Artuklu Akademi Dergisi 10/1 (2023), 18.

55	 Vâhidî, el-Basît fî tefsîri’l-Kurʾân, 1/340; Demirci, Tefsire Giriş, 77-80.

56 el-Bakara 2/197 ...) .)اَلَْْحََجُُّ اَشَْْهٌُُرٌ مََعْْلُوُمََاتٌۚ�ۚ
57	 Ebü’l-Mehâsin Abdülvâhid b. İsmâîl er-Rûyânî, Bahrü’l-mezheb fî fürûʿı mezhebi’l-İmâm eş-Şâfiʿî, thk. Târık Fethi es‑Sayed (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2009), 3/380.

58	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 18b. 



190

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

Mütecellâ’t-tefâsîr’in fıkhî yönüne dair Bakara sûresinde “Tam olarak temizlendiklerinde onlara Allah’ın size 
emrettiği biçimde yaklaşın…”59 şeklinde geçen âyet de zikredilebilir. Âyete konu olan mevzuyla ilgili kadınların 
ay hâlinin sona ermesinin ardından gusül yapılması şartıyla cinsel ilişkinin caiz olup olmadığı konusunda 
İmam Şâfiî ile İmam Ebû Hanîfe arasında görüş farklılığı bulunmaktadır.60 Berzencî de buna bağlı olarak 
ilgili âyetin tefsirinde mezhep görüşlerine yer vermekte; İmam Şâfiî’nin, ay hâlinin sona ermesinin ardından 
gusül yapılması şartıyla cinsel ilişkinin caiz olacağı görüşünü aktarmaktadır. Ayrıca İmam Ebû Hanîfe’nin 
yalnızca ay hâli sürecinin sona ermesini yeterli görerek, yıkanmadan da cinsel ilişkinin mümkün olabileceği 
görüşünü de zikretmektedir.61 Berzencî’nin bu konuda izlediği tutum, farklı mezhep görüşlerini tarafsız şekilde 
aktarmasıdır. İmam Şâfiî’nin gusül yapılması şartıyla cinsel ilişkinin câiz olduğu görüşüyle Ebû Hanîfe’nin 
sadece ay hâlinin sona ermesinin yeterli olduğu yönündeki görüşünü birlikte sunarak, okuyucunun her iki 
yaklaşımı değerlendirmesine imkân tanımaktadır. Müellif bu meselede belirli bir tercihte bulunmamakla birlikte 
tartışmalı dini meselelerde farklı kanaatlere yer vermenin ilmî bir sorumluluk olduğunu göstermektedir. Onun 
bu yaklaşımı, tefsir geleneğinde mezhepler arası yorum farklılıklarını derinlemesine ele alarak aktardığını ve 
böylece okuyucuya kapsamlı, mukayeseli bir tefsir anlayışı sunmaya çalıştığını ve okuyucuya mukayeseli bir 
bakış açısı sunmaya çalıştığını göstermektedir.

Zikredilen örneklerden de anlaşıldığı üzere Berzencî’nin tefsirinde klasik fıkıh anlayışının belirleyici bir zemin 
oluşturduğu görülmektedir. Özellikle fıkıh muhtevalı âyetlerin tefsirinde, mezhebî bağlılığını dikkate almakla 
birlikte, yorumlarında yalnızca bağlı olduğu Şâfiî mezhebine has bir çizgiyle yetinmediği, zaman zaman Hanefî 
mezhebine ait görüşlere de yer verdiği anlaşılmaktadır.62 Bu durum, Mütecellâ’t-tefâsîr’in sadece rivayet ve dirâyet 
yönüyle değil, aynı zamanda fıkhî içeriğiyle de ön plana çıkan bir tefsir olduğunu göstermektedir. Müellifin, 
mezhepler arası farklılıkları aktarırken ilgili âyetin lafzî yapısını ve bağlamsal yönünü dikkate alması, onun 
fıkhî hükümleri âyetlerin zahirî anlamıyla temellendirme gayretini gösterirken tefsirine de mezhepler üstü, 
ilmî bir konum kazandırmaktadır.

3.2.2. Mütecellâ’t-tefâsîr’in İtikadî Yöntemi
Berzencî, tefsirinde değerlendirmeye aldığı âyetlerin, içeriğine bağlı olarak, itikadî boyutuna da değinmektedir. 
Bu bağlamda o, itikad esaslarını kelâm ilminin sınırları içerisinde ele alarak Kur’ân’ı anlamada akıl ve vahiy 
arasındaki ilişkiyi detaylandırmaktadır. Ayrıca, tefsirinde tevhid, nübüvvet ve ahiret inancını pek çok âyet 
üzerinden ifade ederek, ahiretteki hesap, cennet ve cehennemin varlığı bu vb. konulara dair açıklamalarda 
bulunmaktadır.

Berzencî, tefsirinde, Kur’ân metninin yorumlanması ile kelâmî meselelerin birleştiği noktada, İslam akaidinin 
temel meselelerinden biri olan “hatm-i nübüvvet” (peygamberliğin sona ermesi) ilkesinin izahına yer ayırarak 
bu kavramın ehemmiyetini vurgulamaktadır. Bu kavram, Hz. Muhammed’in peygamberlik halkasının sonu 
olduğunu ve onun akabinde yeni bir peygamberin gelmeyeceğini ifade etmektedir.63 Böylece ilâhî vahyin 
tamamlandığı ve nübüvvetin sona erdiği belirtilmiş, peygamberliğin temel işlevi olan insanları doğru yola 
yönlendirme ve Allah’tan mesaj getirme görevi, Hz. Peygamber’le son bulmuştur.64 Konuyla ilgili Berzencî, Ahzab 
sûresinde “Muhammed, adamlarınızdan hiç kimsenin babası değildir; ama o Allah’ın resulü ve son peygamberidir…”65 
şeklinde geçen âyeti tefsir ederken, Hz. Muhammed’in peygamberlik zincirinin son halkası olduğunu bildirip, 
bu görüşüne destek olarak, onun “Benim ardımdan artık nebî gelmeyecektir.”66 hadisini referans göstermektedir. 
Berzencî bu hadisle, ilâhî vahyin tamamlandığını ve peygamberliğin sona erdiğini açıklayarak Hz. Peygamber’in 
peygamberliğinin evrensel ve nihai olduğuna dikkat çekmektedir.67 

59 el-Bakara 2/222 )…ۜ � .)…فَاَِِذَاَ تَطَََهََّرْْنََ فَاَْتُْوُهُُنََّ مِِنْْ حََيْْثُُ اَمَََرََكُُمُُ اللّٰهُۜ�
60	 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Hâvi’l-kebîr, thk. Ali Muhammed Muvazz - Adil Ahmed Abdü’l-mevcid (Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999), 1/216.

61	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 20b-21a.

62	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 99b.

63	 Metin Yurdagür, “Hatm-i nübüvvet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997), 16/477-479.

64	 Ali Turan, Hz. Muhammed’i Diğer Peygamberlerden Ayıran Özellikleri (Malatya: İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 
2020), 66-72.

65 el-Ahzâb 33/40 ...) �ؕنَؕ ِ وََخََاتَمَََ نَّلابَِِيّٖ�ٖ .)مََا كََانََ مُُحََمٌََّدٌ اَ�بَٓٓا اَحَََدٍٍ مِِنْْ رِِجََالِِكُُمْْ وََلٰٰكِِنْْ رََسُُولََ اللّٰهِ�
66	 Buhârî, “Kitabü’n-Nübüvve”, 3336.

67	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 248a. 



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

191

Kelâm ilminin tartışmalı konuları arasında yer alıp Berzencî’nin değindiği konulardan biri de “büyük günah” 
(mürtekib-i kebîre) işleyenlerin durumudur. O, Abese sûresinde “İşte bunlar inkârcılardır, günahkârlardır.”68 
şeklinde geçen âyeti açıklarken âyette kâfir ve fâcir kelimelerinin ayrı ayrı kullanılmasına özellikle dikkat 
çekmektedir. Berzencî, bu ayrımın her günah işleyenin kâfir sayılamayacağını ortaya koyduğunu vurgulamaktadır. 
Bu yaklaşımla, büyük günah işleyen kimsenin imanını yitireceğini savunan Hâricî görüşü reddetmektedir.69 
Buna mukabil, Berzencî’nin bu meselede Mürcie anlayışına yakın durduğu, büyük günah işleyenin fasık 
sayılabileceğini;70 ancak iman dairesinden çıkmış sayılmayacağını savunduğu görülmektedir.71

Yukarıda zikredilen örnekler dikkate alındığında Berzencî’nin tefsirinde itikadî yönden Ehl-i sünnet inancına 
dayalı bir anlayış sergilediği görülmektedir. Tefsirinde Allah’ın sıfatları, nübüvvet, kader, iman ve amel ilişkisi, 
cennet ve cehennemin varlığı gibi temel itikâdî konuları ele alan müellif, Ehl-i sünnet dışındaki mezheplerin 
görüşlerinin geçersiz olduğunu, bu görüşlerinin yanlış olduğunu âyetlerin tefsiri çerçevesinde ortaya koymaya 
çalışmaktadır.72 Bu yönüyle onun, tefsirinde kelâmî konularla ilgili klasik Ehl-i sünnet kelâm geleneğini 
yansıtmaya çalıştığı görülmektedir.

3.3. Mütecellâ’t-tefâsîr’de Bazı Ulûmü’l-Kur’ân Konuları
Ulûmü’l-Kur’ân terimi, Kur’ân’ın inzâli, toplanması, tertip edilmesi, yazıya geçirilmesi, kıraati, i‘câzı, tefsiri, 
nâsihi-mensûhu, üslûp, belâgat ve dili gibi Kur’ân’ın çeşitli yönlerini ifade etmektedir.73 Ulûmü’l-Kur’ân’a 
tefsirlerde yer verilmesi, okuyucunun Kur’ân’ı daha derinlikli ve ilmî bir zeminde anlamasına katkı sağlamaktadır. 
Ayrıca nüzul süreci, tertip ve kıraat gibi konulara vâkıf olmak, âyetlerin bağlamını ve anlam farklarını daha 
sağlıklı yorumlamaya imkân tanımaktadır.74 Böylece müfessir sadece lafzî değil, aynı zamanda bağlamsal 
ve kavramsal bir okuma gerçekleştirme imkânı bulur. Okuyucu da âyetlerin indiği ortamı, tertip sürecini 
ve Kur’ân’ın dil özelliklerini öğrenir. Bu manada tefsirinde Kur’ân ilimlerine yer veren Berzencî’nin, bunlar 
arasında özellikle esbâbü’n-nüzûl, hurûf-ı mukataa, nâsih-mensûh ve muhkem-müteşâbih gibi konuları ön 
plana çıkardığı görülmektedir.

3.3.1. Esbâbü’n-Nüzûl
Esbâbü’n-nüzûl tabiri, Kur’ân’ın bir veyahut birkaç âyetinin veya bir sûrenin tamamının nüzûlüne neden 
olan olay veya olayları ifade etmek için kullanılmaktadır. Âyetlerinin iniş sebeplerini anlamak hem âyetlerin 
doğrudan bağlamını hem de gerçekten neyi ifade ettiklerini doğru bir şekilde kavrayabilmek için çok önemlidir. 
Âyetlerin nüzûl sebeplerini bilmek, yalnızca o dönemin tarihsel bağlamını anlamayı değil, aynı zamanda 
o dönemin şartlarına uygun hükümlerin nasıl şekillendiğini kavrayabilmeyi de sağlamaktadır. Ayrıca iniş 
sebepleri, âyetlerin daha iyi anlaşılmasına yardımcı olur, çünkü âyetle ilgili bağlam göz ardı edilirse, âyetin 
mesajı eksik veya yanlış anlaşılabilmektedir.75

Berzencî tefsirinde, esbâbü’n-nüzûl ilminin öneminden olsa gerek, gerekli gördüğü yerlerde âyetin veya âyetlerin 
nüzûl sebebine dair açıklamalar yapmaktadır. Bu bağlamda, Tebbet sûresinin iniş sebebini, Hz. Peygamber’in 
İslâm’a davetini açıktan yapmaya başladığı dönemde, amcası Ebû Leheb’in (ö. 2/624) bu çağrıya alaycı ve 
düşmanca bir tavırla karşılık vermesi olarak izah etmektedir. Rivayetlere dayanan bu değerlendirmesinde 
Berzencî, Hz. Peygamber’in Kureyş kabilesini davet etmek üzere Safâ Tepesi’ne çıktığını; ancak Ebû Leheb’in 

68 Abese 80/42 )ُُٓئِِكََ هُُمُُ لْْاكََفَرَََةُُ لْْافَجَََرََة .)اُوُ۬۬�لٰٓ
69	 Bağdâdî, el-Fark beyne’l-fırak, 97.

70	 Bağdâdî, el-Fark beyne’l-fırak, 191-194.

71	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 424a. 

72	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 73b, 75a.

73	 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 135.

74	 Âyetleri anlamada kıraatlerin etkisine yer veren çalışma için bk. Murat Akkuş, “Kıraatlerin Tefsire Etkisi (İbn Âşûr Örneği)”, Mütefekkir 2/3 
(2015), 151-176.

75	 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 135-136. Ayrıca bk. Ali Kaya, “Et-Tefsîru’l-Kebîr Bağlamında Mukâtil b. Süleyman’ın Esbâb-ı Nüzûl’e Yaklaşımı”, 
Mütefekkir 7/14 (2020), 347; Yahya Arslan, “Ahkâm Âyetlerinin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Nüzûl Sebeplerinin Önemi”, Şarkiyat 15/1 
(2023), 287-288; Ayben Onbaşı, “Tefsirde Bağlam Sorunu -A’râf Sûresi 204. Âyet Örneği-”, Kur’an ve Tefsirde Güncel Konular - 2 ed. Zeki Keskin 
(Ankara: Fecir Yayınları, 2025), 93-95.



192

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

küçümseyici bir üslupla “Ellerin kurusun! Bu sebeple mi bizi buraya çağırdın?” dediğini aktarmakta ve bu olay 
üzerine Tebbet sûresinin inzal olduğunu belirtmektedir.76

Berzencî, Tevbe sûresinde “Cehennemlik oldukları kendilerine bariz bir şekilde belli olmasının akabinde, akraba 
olsalar bile, (Allah’a) eş tutanlar için bağışlanma dilemek peygambere de inananlara da yaraşmaz.”77 şeklinde 
geçen âyetin, Hz. Peygamber’in müşrik olarak vefat eden amcası Ebû Tâlib (ö. 620) için istiğfarda bulunması 
sonucunda nazil olduğunu bildirmektedir. Bu rivayeti aktarırken, Hz. Peygamber’in akrabalık bağlarından 
dolayı sergilemiş olduğu merhametin, vahyin çizdiği inanç sınırlarıyla kayıtlı olduğunu belirtirken, müşrik 
oldukları kesinleşmiş kimseler için mağfiret talep etmenin caiz olmadığı hususuna da değinmektedir. Bunlarla 
beraber ilgili âyetin sadece Hz. Peygamber’e değil, bütün müminlere yönelik genel bir hüküm içerdiğini ve 
müminin dua anlayışına sınır çizerken, tevhid inancının önceliğine de dikkat çekmektedir.78 Bu yaklaşımıyla 
müfessirin, konuyla ilgili klasik rivayetleri esas alırken aynı zamanda âyetin evrensel mesajına da dikkat 
çekmeye çalıştığı görülmektedir.

Berzencî’nin esbâbü’n-nüzûl konusuna vermiş olduğu önem, onun tefsir anlayışının temel yapı taşlarından 
birini oluşturmaktadır. Bu bağlamda, nüzûl sebeplerini yalnızca tarihî birer bilgi olarak değil, âyetlerin doğru 
anlaşılmasına katkı sağlayan açıklayıcı unsurlar olarak değerlendirmektedir. Tebbet ve Tevbe sûreleri özelinde 
verilen örneklerde görüldüğü üzere Berzencî’nin, nüzûl sebeplerini aktarırken yalnızca rivayetleri nakletmekle 
kalmayarak, aynı zamanda bu rivayetlerde ortaya konulan dinî, ahlâkî ve toplumsal ilkelere de dikkat çektiği 
anlaşılmaktadır.

3.3.2. Hurûf-ı Mukattaa
Kur’ân-ı Kerîm’in bazı sûrelerinin başında olan ve anlamları kesin olarak bilinmeyen hurûf-ı mukattaa, 
tefsir geleneğinde hem lafzî hem de işârî yorumlara konu olmuş mühim bir meseledir. Bu harfler, klasik 
müfessirlerin yanı sıra tasavvufî tefsir geleneğinde de sembolik anlamlarla açıklanmış ve her biri farklı 
yorumlarla değerlendirilmiştir.79 Hurûf-ı Mukattaa hakkında, selef ve halef âlimleri arasında temel olarak iki 
farklı görüş bulunmaktadır. Selef ekolü bu harflerin anlamını Allah’ın bir sırrı olarak görüp tefsir etmemeyi 
tercih ederken, Halef ekolü ise bu harflerin mutlaka bir anlamı olduğu düşüncesiyle çeşitli yorum ve teviller 
geliştirmişlerdir.80 Berzencî, bu harflerin anlamları hakkında kesin bir hüküm vermekten kaçınmakta, böylece 
selef âlimlerin ihtiyatlı ve nakledilmiş delillere bağlı kalma duruşunu benimsemektedir. Bu bağlamda onun 
yaklaşımının hem rivayet merkezli gelenekle uyumlu hem de metnin hikmet boyutunu ihmal etmeyen bir 
çizgide olduğu söylenebilir.

Berzencî, Bakara sûresinin başında hurûf-ı mukattaa konusuna ayrıntılı biçimde değinirken, bu harflerin 
muhtemel manaları arasında, Allah Teâlâ ile Hz. Peygamber arasında özel bir hitap olduğu, sûre isimleriyle 
ilişkili bulunduğu, peygamber isimlerine veya Allah’ın isimlerine işaret ettiği yahut da anlamlarının yalnızca 
Allah tarafından bilindiği gibi görüşleri zikretmektedir.81 O, bu harflerin kapalı yönüne de vurgu yaparak, onların 
Kur’ân’ın î‘câz yönünü pekiştirdiğini de ifade etmektedir. Buna göre Kur’ân’ın, Arap diliyle inmiş olmasına 
rağmen, aynı harflerle benzerinin meydana getirilememesi, bu harflerin vahyin eşsizliğine ve mucizevî yönüne 
işaret ettiğini göstermektedir.82

Berzencî hurûf-ı mukattaa konusunu ele alırken hem geleneksel rivayetleri hem de farklı tefsir yorumlarını 
dikkate alan çok yönlü bir tutum sergilemektedir. Bu harflerin anlamının kesin olarak bilinmediğini vurgulayan 
Berzencî, selef müfessirlerin tavrını benimseyerek, konuyu saptırıcı yorumlardan uzak bir şekilde açıklamaktadır.83 
O, hurûf-ı mukattaanın Kur’ân’ın î‘câzını ortaya koyan unsurlardan biri olduğu yönündeki değerlendirmesiyle, 
bunların sadece lafzî değil, aynı zamanda bir hikmeti barındırdığını da ortaya koymaktadır.

76	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 481a.

77 et-Tevbe 9/113 )وََلَّاذَِِينََ اٰٰمََ�نُٓٓوا اَنَْْ يَسَْْتَغَْْفِِرُُاو لِِلْْمُُشْْرِِكِِينََ وََلَوَْْ كََا�نُٓٓوا اُوُ۬۬لِِي قُرُْْبٰٰى مِِنْْ بَعَْْدِِ مََا تَبََيََّنَََ لَهَُُمْْ اَنََّهَُُمْْ اَصَْْحََابُُ لْْاجََحِِمِِي ِ .)مََا كََانََ لِِنَّلبَِِيِّ�
78	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 104a.

79	 Süyûtî, el-İtkân, 3/31-32.

80	 bk. Mehmet Emin Güzel, İmam Mâlik’in Tefsir Anlayışı (İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2023), 168-169.

81	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 3a.

82	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 111b.

83	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 3a, 111b, 137a, 166a.



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

193

3.3.3. Nâsih-Mensûh
Ulûmü’l-Kur’ân’ın önemli konularından biri olan nâsih-mensûh konusu hem tefsir hem de fıkıh literatüründe 
hükümlerin anlaşılması ve uygulanması bağlamında belirleyici bir role sahiptir. Nesh kısaca, şer‘î bir kanunun 
kendisinden daha sonra gelen bir başka hükümle yürürlükten kaldırılması anlamına gelmekte ve özellikle 
hükümleri zaman içinde aşamalı olarak ele alan müfessirlerce, Kur’ân’ın anlaşılmasında vazgeçilmez bir 
yöntem olarak kabul edilmektedir.84 Bu bağlamda Berzencî’nin tefsirinin de hem Kur’ân’ın kendi içindeki 
nâsih ve mensûh örneklerini hem de sünnetin âyetleri nesh etme durumunu ayrıntılı biçimde değerlendirmeye 
çalışmasıyla bu konuyu gündemine alan klasik tefsirler arasında dikkate değer bir örnek teşkil etmektedir.

Berzencî, tefsirinde, nesh varlığını kabul etmektedir. Buna binaen o, Bakara sûresinin “(Yaşlılık veya iyileşme 
ümidi kalmayan hastalık gibi kalıcı mazereti olup da) oruç tutmaya güçleri yetmeyenler fakir bir kimseyi doyuracak 
kadar fidye vermesi gerekir.”85 şeklindeki âyetin, “Öyleyse sizden kim ramazana ulaşırsa oruç tutsun.”86 âyetiyle 
nesh edildiğini haber vermektedir. Buna göre birinci âyette (oruç tutmaya güçleri yetmeyenler fakir bir kimseyi 
doyuracak kadar fidye vermesi gerekir.) oruç ibadetinin başlangıçta mükellefiyet açısından daha esnek bir 
yapıya sahip olduğu, oruç tutmakta güçlük çeken herkese fidye karşılığında oruç tutmama ruhsatı tanındığı 
görülmektedir. Ancak daha sonra nazil olan ikinci âyetle (Öyleyse sizden kim ramazana ulaşırsa oruç tutsun.) 
birlikte bu ruhsatın kaldırıldığı ve orucun artık sağlıklı olan her mükellef için farz kılındığı, fidye uygulamasının 
ise yalnızca yaşlılar ve iyileşme ihtimali bulunmayan hastalarla sınırlandırıldığı anlaşılmaktadır. Berzencî’ye 
göre burada açık bir nesh söz konusudur. Zira ilk hüküm, alternatifli bir uygulamaya imkân tanırken, sonraki 
âyet bu esnekliği ortadan kaldırarak orucu, ramazan ayına ulaşan ve sağlığı yerinde olan her birey için zorunlu 
bir ibadet hâline getirmektedir.87

Nesh konusuyla ilgili Berzencî, Nûr sûresinin 3. ve 32. âyetleri arasında kurulan nesh ilişkisine dikkat 
çekmektedir. Ona göre, birinci âyette “Zina eden erkekle, sadece zina eden bir kadın veya müşrik olan bir kadın 
evlenir. Zani bir kadın da yalnızca zani bir erkek veya müşrik olan bir erkekle evlenebilir. Bu, inananlara yasaklanmıştır.”88 
şeklinde geçen hüküm, zahiri itibariyle zina eden kimselerin evliliklerinin sınırlandığını ifade etmektedir. 
Ancak “İçinizdeki bekârları, salih olan köle ve cariyelerinizden evlendirin.”89 şeklindeki 32. âyetle de bu hükmün 
kaldırıldığı, yani genel evlilik ilkesinin yeniden tesis edildiği anlaşılmaktadır.90

Nesh konusuna tefsirinde etraflı bir şekilde yer veren Berzencî, neshin sadece âyetler arasında olmadığına, 
sünnetin Kur’ân hükümlerini neshettiği durumların var olduğuna da işaret etmektedir. Bu bağlamda o, özellikle 
“O kişisel arzu ve isteklerine göre konuşmaz. O’nun (okuduğu), kendisine vahyedilmiş ilâhî mesajdan başka bir şey 
değildir.”91 âyetini örnek göstermek suretiyle vahyin inzal sürecinde bazı hükümler arasında düzenlemeler 
yapıldığını ve sonraki hükümlerle önceki hükümlerin ya kaldırıldığını ya da değiştirildiğini belirtmektedir.92

Netice olarak Berzencî’nin tefsiri, nâsih-mensûh meselesine yaklaşımı bakımından klasik tefsir geleneğine 
bağlılığıyla dikkat çekmektedir. O, nesh olgusunu Kur’ân’ın kanun koyma sürecindeki tedrîcîlik ilkesinin bir 
yansıması olarak değerlendirmekte ve metinler arası ilişkileri bu bağlamda ele almaktadır. Yukarıda zikredilen 
örneklerde olduğu gibi, hükümlerin sosyal şartlara ve ilâhî hikmete uygun biçimde aşamalı olarak şekillendiğini 
düşünmektedir. Ayrıca sadece lafzî farklılıklara değil, hükmî değişimlere de odaklanan Berzencî,bu yönüyle 
neshin sadece teorik bir mesele değil, uygulamaya dönük yönleriyle de ele alınması gereken önemli bir konu 
olduğunu ortaya koymaktadır.

84	 Süyûtî, el-İtkân, 3/66-67.

85 el-Bakara 2/184 ُْْوََاَنَْْ تَصَُُومُُوا خََيٌْْرٌ لَكَُُمْْ اِِنْْ كُُنْْتُم ۜ ۜ فَمَََنْْ تَطَََوََّعََ خََيْْرًًا فَهَُُوََ خََيٌْْرٌ لَهَُۜ� ۜ وََعََلَىَ لَّاذَ۪۪ينََ يُطُ۪۪قُيوُنَهَُُ فِِدْْيٌَةٌ طََعَاَمُُ مِِسْْنٍۜيك� ۜ فَمَََنْْ كََانََ مِِنْْكُُمْْ مََر۪۪يضًًا اَوَْْ عََلٰٰى سََفَرٍٍَ فَعَِِدٌَّةٌ مِِنْْ اَيََّاَمٍٍ اُخََُرَۜ�  )اَيََّاَمًًا مََعْْدُدَوتٍۜا�
تَعَْْلَمَُُونََ(.

86 el-Bakara 2/185 ُُبِِكُُم ُ ۜ يُرُ۪۪يدُُ اللّٰهُ� ۜ وََمََنْْ كََانََ مََريضًًا اَوَْْ عََلٰٰى سََفَرٍٍَ فَعَِِدٌَّةٌ مِِنْْ اَيََّاَمٍٍ اُخََُرَۜ�  )شََهْْرُُ رََمََضََانََ لَّاذَٓٓي اُنُْْزِِلََ ف۪۪هِِي لْْاقُرُْْاٰٰنُُ هُُدًىً لِِنَّلاَسِِ وََبَيَِّ�ِنَاَتٍٍ مِِنََ لْْاهُُدٰٰى وََلْْافُرُْْقَاَ�نِۚۚ فَمَََنْْ شََهِِدََ مِِنْْكُُمُُ شََّلاهْْرََ فَلَْْيَصَُُمْْهُۜ�
َ عََلٰٰى مََا هََدٰٰيكُُمْْ وََلَعََلََّكَُُمْْ تَشَْْكُُرُُنََو(. لْْايُسُْْرََ وََلَاا يُرُ۪۪يدُُ بِِكُُمُُ لْْاعُسُْْ�رَۘۘ وََلِِتُكُْْمِِلُوُا لْْاعِِدَّةَََ وََلِِتُكََُبِّ�ِرُُاو اللّٰهَ�

87	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 17a-17b.

88 en-Nûr 24/3 )ََمََ ذٰٰلِِكََ عََلَىَ لْْامُُؤْْمِِنٖٖين ا اِِالَّا زََنٍٍا اَوَْْ مُُشْْرِِكٌۚ�ۚ وََحُُرِّ�ِ .)اَزََّلنٖٖاي لَاا يَنَْْكِِحُُ اِِالَّا زََنِاِيَةًًَ اَوَْْ مُُشْْرِِكََ�ةًؗؗ وََزََّلانِاِيَةَُُ لَاا يَنَْْكِِحُُ�هَٓٓ
89 en-Nûr 24/32 ) ائِِكُُ�ؕمْؕ يََاَمٰٰى مِِنْْكُُمْْ وََلاصََّالِِحٖٖينََ مِِنْْ عِِبَاَدِِكُُمْْ وََاِِ�مَٓٓ .)وََاَنَْْكِِحُُوا �لْاَا
90	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 197a.

91 en-Necm 53/3-4 ) .)اِِنْْ هُُوََ اِِالَّا وََحٌْْيٌ يُوُحٰٰىۙۙ*وََمََا يَنَْْطِِقُُ عََنِِ لْْاهََوٰٰۜىۜ
92	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 336a.



194

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

3.3.4. Muhkem-Müteşâbih
Kur’ân’ın doğru anlaşılmasında muhkem ve müteşâbih âyetlerin ayrımını yapmak, tefsir ilminin temel 
meselelerinden biri olarak kabul edilmektedir. Zira Kur’ân hem anlamı açık ve yoruma ihtiyaç duymayan 
muhkem âyetlerden hem de anlamı kapalı yoruma ve izaha açık olan müteşâbih âyetlerden oluşmaktadır.93 Bu 
manada Âl-i İmrân sûresinin 7. âyetinde muhkem ve müteşâbih ayrımına açık biçimde yer verilmiş, söz konusu 
âyetler hakkında doğru bir tavır takınmanın gerekliliği vurgulanmıştır.94 Tefsir geleneğinde bu ayrım, itikadî, 
hukukî ve sembolik yorumların sınırlarını tayin etmek açısından önem arz etmiştir.95 Berzencî de tefsirinde bu 
konuya dair değerlendirmelerde bulunmakta ve muhkem-müteşâbih tasnifini, Kur’ân’ın anlaşılmasında ilmî 
bir sorumluluk olarak ele almaktadır. Onun bu yaklaşımının hem klasik müfessirlerin görüşlerine dayandığı 
hem de müteşâbih konusunda ihtiyatlı ve teslimiyetçi bir tutum sergilediği şeklinde anlaşılabilir.

Âl-i İmrân sûresinde “Kitabı sana inzal eden O’dur. O kitabın âyetlerinin bazıları muhkemdir, ki bunlar kitabın 
temelidir, bazılarıysa müteşâbihtir…”96 şeklinde geçen âyetin tefsirinde Berzencî, ilâhî vahyin âyetlerinin muhkem 
ve müteşâbih olarak iki gruba ayrıldığını ifade etmektedir. Ayrıca muhkem âyetlerin, dinin temel hükümlerini 
ve inanç esaslarını bariz bir şekilde ortaya koyduğunu; müteşâbih âyetlerin ise bariz bir şekilde değil de dolaylı, 
kapalı ve örnekli ifadelerle anlatıldığını belirtmektedir. Bununla beraber müteşâbih, Allah’ın sıfatları ve gaybî 
konuları da kapsamaktadır. Ona göre müteşâbih âyetler, müminler için bir imtihan vesilesidir ve bu âyetler 
karşısında gösterilen teslimiyet, Allah’ın hikmetine duyulan saygının bir göstergesidir.97

Berzencî, Zümer sûresinde “Allah, kendi içerisinde tutarlı, gerçekleri defalarca vurgulayan bir kitap olarak sözlerin 
en güzelini indirdi...”98 şeklinde geçen âyeti tefsir ederken, Kur’ân’daki müteşâbihliği sadece lafzî kapalılık veya 
anlam belirsizliği olarak değil, çok yönlü bir benzerlik ve içerik bütünlüğü olarak yorumlamaktadır. Ona göre 
Kur’ân, fesahat, belâgat, îcâz ve fayda bakımından parçaları birbirine benzeyen, ahenkli ve dengeli bir metindir. 
Bu müteşâbihlik, içerikteki kıssa, hüküm, öğüt ve haberlerin birbirini tamamlayıcı olarak tekrar edilmesiyle 
olduğu kadar, tilavet sırasında kulağa hoş gelen ses düzeniyle de kendini göstermektedir.99

Netice olarak Berzencî’nin, tefsirinde muhkem ve müteşâbih âyetleri daha çok Kur’ân’ın doğru bir şekilde 
anlaşılması ve yorumlanması bakımından ele aldığı görülmektedir. Onun nazarında muhkem âyetler, dinin 
temel ilkelerini ve sabit hükümlerini ortaya koyan, aklen ve lafzen açık beyanlardır; müteşâbih âyetler ise 
insan idrakinin sınırlarını zorlayan, mecaz ve teşbih barındıran ve bu yönüyle te’vile açık alanlar olarak 
değerlendirilmektedir. Böylece Berzencî, muhkem ve müteşâbih âyetleri birlikte değerlendirmek suretiyle, 
Kur’ân’la sağlıklı bir ilişki kurmanın imkânlarını göstermektedir.

3.4. Mütecellâ’t-tefâsîr’de Sûrelerle İlgili Bilgiler Verilmesi
Berzencî, tefsirinde âyetlerin tefsiriyle beraber sûrelerin içeriğine dair de önemli bilgilere yer vermektedir. 
Ayrıca Berzencî, doğrudan olmasa bile, ancak dolaylı olarak klasik tefsirlerde konu edinilen konulardan; bazı 
sûrelerin faziletine, âyet sayısına, sûrelerin mekkî ve medenî oluşuna da değinmektedir. Bu nedenle çalışmanın 
bu başlığında, Mütecellâ’t-tefâsîr özelinde, zikredilen bu konular ele alınmaya çalışılacaktır.

3.4.1. Sûrelerin Faziletlerine Değinilmesi
Berzencî’nin tefsirinde dikkat çektiği hususlardan biri, bazı sûrelerin rivayetlerde övülen özelliklerine, onları 
okumanın faziletlerine, bireysel veya toplumsal hayata etkilerine dair yaptığı açıklamalarıdır. Bu manada 

93	 Ebû ʿAbdullâh Muhammed b. ʿAbdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ʿulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhîm (Kahire: 
Dâru ʾİhyâʾi’l-Kütübi’l-ʿArabiyye, 1957), 2/68; Süyûtî, el-İtkân, 3/3-4.

94 bk. Âl-i İmrân 3/7 ...) ۜ ٓى اَنَْْزََلََ عََلَيَْْكََ لْْاكِِتَاَبََ مِِنْْهُُ اٰٰيَاٌَتٌ مُُحْْكََمََاٌتٌ هُُنََّ اُمُُُّ لْْاكِِتَاَبِِ وََاُخََُرُُ مُُتَشَََابِِهََاتٌۜ� .)هُُوََ لَّا�ذٖٓ
95	 Bu ayrımın kişisel veya mezhebî saiklere göre şekillendiği ve buna bağlı olarak değişiklik arz edebileceği de ifade edilebilmektedir. bk. Muhammet 

Ali Erdal, Lafzî Müteşâbih Âyetlerin Yorumlanması (Ankara: İlâhiyât Yay., 2024), 213.

96 Âl-i İmrân 3/7 ) ۜ ٓى اَنَْْزََلََ عََلَيَْْكََ لْْاكِِتَاَبََ مِِنْْهُُ اٰٰيَاٌَتٌ مُُحْْكََمََاٌتٌ هُُنََّ اُمُُُّ لْْاكِِتَاَبِِ وََاُخََُرُُ مُُتَشَََابِِهََاتٌۜ� .)هُُوََ لَّا�ذٖٓ
97	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 28a. Âyetle ilgili farklı değerlendirmelere için bk. Mustafa Sağlam, Tefsirde Anlam 

Kırılmaları (Ankara: Fecr Yayınları, 2022), 307-314.

98 Zümer 39/23 )...ََنَزَََّلََ اَحَْْسََنََ لْْاحََدٖٖيثِِ كِِتَاَاًبً مُُتَشَََابِِاًهً مََثَاَنِِى ُ � .)�اَللّٰهُ
99	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 283b.



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

195

onun, tefsirinde, bazı sûrelerin faziletlerine dair bilgileri verirken sahih hadislere değinmekle beraber zayıf 
hadis kaynaklarına da yer verdiği görülmektedir. Tüm sûrelerde olmasa da bazı sûrelerin faziletleri konusunda 
yapılan bu vurgular, Kur’ân’ın anlam bütünlüğünü artırmaktadır.100

Berzencî, tefsirinde, sûrelerin faziletlerine örnek olarak İhlâs sûresiyle ilgili “İhlâs Sûresi, Kur’ân’ın üçte birine eş 
değerdir.”101 şeklindeki rivayete atıfta bulunmaktadır. Müfessir, buna dayanarak söz konusu sûrenin, Kur’ân’daki 
temel inanç esaslarını özlü bir şekilde ihtiva ettiğini vurgulamaktadır. Buna ek olarak da o, sahâbeden birinin 
İhlâs sûresini sürekli okuduğunu ve bunu Allah Teâlâ’ya olan sevgisinden dolayı yaptığını belirten rivayeti 
aktararak, Hz. Peygamber’in de bu sahâbîye hitaben “Onu sevmen seni cennete koyacaktır.”102 buyurduğunu 
nakletmektedir.103

Berzencî, Nasr sûresinin faziletiyle ilgili olarak, sûrenin mana itibariyle yalnızca bir fetih müjdesi olarak 
değil, aynı zamanda Hz. Peygamber’in risâlet görevini tamamladığına dair ilâhî bir işaret olarak anlaşılması 
gerektiğine vurgu yapmaktadır. Bu manada o, sûrenin bir zaferi haber vermenin yanında ayrıca bir veda ve 
iç muhasebe anlamını da ihtiva ettiğini hatırlatarak, sûrenin faziletiyle ilgili “Kim Nasr sûresi’ni okursa, ona 
fetih günü Hz. Muhammed’le birlikte bulunanlar kadar sevap verilir.”104 rivayetine değinmektedir.105 İlgili 
rivayetle ilgili kaynaklara bakıldığında, senedi zayıf olmakla birlikte, sûrelerin faziletleri bağlamında bu vb. 
rivayetlerin aktarıldığı görülmektedir.106

Berzencî’nin İhlâs ve Nasr sûreleri özelinde görüldüğü üzere sûrelerin faziletlerine dair aktarılan rivayetlerin, 
sahih veya zayıf oluşuna bakılmaksızın muhatapta Kur’ân’a yönelme arzusunu artırmak amacıyla aktarıldığı 
düşünülebilir. Bu manada sûrelerin faziletlerine dair yapılan bu tür vurgular, tefsir geleneğinde ilâhî vahiyle, 
birey veya toplum arasında manevî bir bağ kurma amacını da yansıtmaktadır.

3.4.2. Sûrelerdeki Âyet Sayılarına Değinilmesi
Berzencî’nin tefsirinde, yalnızca ele aldığı âyetlerin manalarını açıklamakla yetinmediği; aynı zamanda sûrelerin 
yapısal özelliklerini ön plana çıkarmaya çalıştığı görülmektedir. Özellikle sûrelerin başında verdiği âyet sayısı 
bilgileri, onun mushaf tertibi ve kıraat farklılıklarına ilişkin belli bir yönteme ve farkındalığa sahip olduğunu 
ortaya koymaktadır. Nitekim bu âyet bilgileri çoğu sûrenin girişinde sistematik bir biçimde sunulmakta olup, 
yalnızca Fâtiha, Bakara, Âl‑i İmrân, Secde, Leyl, Zilzâl, Âdiyât, Tekâsür, Mâûn, Kevser, Tebbet, İhlâs, Felâk ve 
Nâs sûreleri hariç bırakılmıştır.107 Bu yaklaşım, klasik tefsir geleneğinde yer alan bir uygulama olmakla birlikte, 
Berzencî’nin metnin doğru anlaşılması bağlamında yapısal bilgileri önemli bir zemin olarak değerlendirdiğini 
göstermektedir.

Berzencî, Nisâ sûresinin 176 âyet,108 Mâide sûresinin 120 âyet109 ve En‘âm sûresinin 165 âyet110 olduğunu 
belirterek, âyet sayılarıyla ilgili yaklaşımı somutlaştırmaktadır. Bu yönüyle onun, tefsirinde sadece metnin 
anlam dünyasını açıklamakla kalmayıp, Kur’ân ilimlerine dair teknik ve metodolojik bir çerçeve sunmaya 
çalıştığı da görülmektedir. Tefsirde verdiği bu bilgilerle müfessirin, âyet sayısı, sûrelerin yapısı ve kıraat 
farklılıkları üzerindeki değerlendirmeleri; tefsir geleneği içinde metnin hem içerik hem de biçim yönlerine 
bütüncül bir bakış geliştirmeye çalıştığının göstergesi olarak değerlendirilebilir. Böylelikle onun, rivayet ve 
dirâyet esaslarını dengeli biçimde harmanlayarak Kur’ân’ın lafzı, tertibi ve tilaveti arasındaki ilişkiye dair ilmî 
duyarlılığını eserine yansıtmaya çalıştığı söylenebilir.

100	 Ahmed b. Ebî Bekr b. Ömer, el-Büstân fî i’râbi müşkilati’l-Kur’ân (Riyad: Merkez el-Melik Faysal li’l-Bühûss ve’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye, 2018), 1/4.

101	 Buhârî, “Fedâilü’l-Kur’ân”, 13.

102	 Tirmizî, “Fedâilü’l-Kur’ân”, 10.

103	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 482a-482b. 

104	 Bu hadisin mevzu olduğuyla ilgili bilgi için bk. Muhammed Abdürraûf el-Münâvî, el-Fethu’s-semâvî bi-tahrîci ehâdîsi Tefsîri’l-Kâdı’l-Beyzâvî, thk. 
Ahmed Müctebi (Riyad: Dârü’l-Âsime, 1989), 3/1133.

105	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 479b.

106	 Ahmed b. Ebî Bekr b. Ömer, el-Büstân fî i’râbi müşkilati’l-Kur’ân (Riyad: Merkez el-Melik Faysal li’l-Bühûss ve’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye, 2018), 1/4. 

107	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 3a; 28a; 239b; 451a; 468b; 469b; 471a; 477a; 478a; 481a; 482a; 483b; 484b.

108	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 41b.

109	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 55a.

110	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 66b.



196

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

3.4.3. Sûrelerin Mekkî-Medenî Olduğuna Değinilmesi
Berzencî tefsirinde sûrelerin Mekkî veya Medenî oluşlarına da dikkat çekmektedir. Zira bir sûrenin Mekkî 
ya da Medenî olması, sûreyle ilgili sadece nüzûl dönemini belirtmekle kalmayıp, sûrenin muhtevasında 
barındırdığı mesajların anlaşılması açısından da önemli ipuçları sunmaktadır. Buna göre Mekkî sûreler, İslâm’ın 
ilk yıllarındaki inanç esaslarını, tevhid, risâlet ve ahiret inancı gibi temel dinî kavramları ele almakta, aynı 
zamanda imana dair vurguları, inkârcılara yönelik sert uyarıları ve peygamberlik mücadelesine dair bilgileri; 
Medenî sûreler ise Medine’de kurulan İslâm toplumuyla birlikte ortaya çıkan hukukî ve toplumsal düzenlemeleri, 
şer‘î hükümleri, dinî yükümlülükleri, savaş ve barış gibi daha geniş kapsamlı meseleleri konu edinmektedir.111

Berzencî, tefsirinde Beyyine, Kâfirûn ve Nasr sûrelerinin Medenî olduğunu belirtirken; Hümeze, Fîl ve Kureyş 
sûrelerinin ise Mekkî olduğuna işaret etmektedir. Bu ayırımı yaparken klasik tefsir literatüründen yararlandığı, 
özellikle nüzûl ortamı, hitap tarzı ve içerik özelliklerini dikkate aldığı görülmektedir.112 Onun, Mekkî-Medenî 
tasnifine yer vererek, sûre veya âyet hakkında tarihsel bilgi vermekten ziyade, âyetlerin bağlamının doğru 
tespit edilmesi suretiyle en doğru manayı yakalamaya yardımcı olduğu anlaşılmaktadır.113

Yukarıda zikredilen yönüyle Berzencî’nin tefsiri âyetlerin veya sûrelerin inzal olduğu zamanı belirterek, 
Kur’ân’ın tedricî nüzûl sürecine ve bu duruma bağlı olarak şekillenen mesajlarının tarihsel bağlamına ışık 
tutmaktadır. Bu yönüyle onun eserinin, hem rivayetlere dayalı geleneksel bilgiyi aktaran hem de bu bilgileri 
yorumlayarak anlamı derinleştirmeye çalışan bir tefsir karakterini barındırdığı söylenebilir.

3.4.4. Berzencî Tefsirinden Fâtiha Sûresinin Latinizesi
BİSMİ’LLĀHİ’R-RAḤMĀNİ’R-RAḤĪM: Nebtediü bismi’llāhi’r-raḥmāni’r-raḥīm elleẕī razeḳa’l-ʿibāde fī’d-dünyā, 
ve raḥimahüm fi’l-āḫiraẗi, ḥayṡü yüdḫilu’l-mü’minīne’l-cenneẗe.

ELḤAMDÜ Lİ’LLĀHİ RABBİ’L-ʿĀLEMĪN: Ḫāliḳi’l-ʿibādī ve murabbīhim, ve yuḳraʾu bi’l-iʿrābi’s-selāṡeẗi.

ER-RAḤMĀNİ’R-RAḤĪM: Keẕālike yüḳraʾü bi’l-iʿrābi’s-selāṡeẗi.

MĀLİKİ YEVMİ’D-DĪN: Ve hüve yevmü’l-ḳıyāmeẗi, feyecūzü ʾan yekūne ṣifaẗan ʾev bedelen, ve ḳaraʾa ʾehlü’l-
ḥarameyni: (Māliki), ve hüve’l-muḫtāru, ve’l-māliku: hüve’l-mutaṣarrifü fī ʾ eʿyāni’l-mülki ve’l-melekūti keyfe 
yeşāʾu, ve ḳuriʾe: (Mālikin) bi sukūni’l-lāmi, ve (Melikin) bi lafẓi’l-māḍī, ve (Mālikā) bi’n-naṣbi ʿale’l-medḥi 
ʾevi’l-ḥāli, ve (Mālikun) bi’r-rafʿi ve’t-tenvīni, ve (Māliki) ve (Māliku) bilā tenvīnin ʿalā ʾennehū muḍāfun.

İYYĀKE NEʿBUDU VE İYYĀKE NESTAʿĪN: Yā men hāẕā tehābetüke ve ʿaẓamatüke taḫṣuṣuke bi’l-ʿibādeẗi 
ve’l-istiʿāneẗi, ve taṭlubuke’ş-şühūde ve’l-ḥuḍūre ve’l-istiġrāḳa fī cemālike ve celālike, ve mā lenā sivāke, ve 
taqdīmu’l-mefʿūli li’t-taʿẓīmi ve’l-ḥaṣri, ve li ẕālike ḳāle İbnü ʿAbbāsin raḍıya’llāhu ʿanhumā: Neʿbuduke ve lā 
neʿbudu ġayrake. ve ḳuriʾe bi kesri’n-nūni fīhimā, fe ʾinnehū luġatu benī Temīmin ḥayṡu yeksirūne ḥurūfe’l-
muḍāraʿaẗi sivā’l-bāʾi ʾiẕā lem yekün baʿdehā maḍmūmen.

İHDİNĀ’Ṣ-ṢIRĀṬA’L-MÜSTAḲĪM: Ve hüve ṭarīqu’r-raşādi ve’l-hidāyeẗi, Allāhümme ʾ erşidnā ṭarīqa’s-seyri fīke ve 
ʾelhimnā’s-serāʾira ve ʾ erinā ḥaḳāʾiḳa’l-ʾeşyāʾi ve’kşif ʿ an sebaḥāti vechika li nerāke bi nūrika ve’l-ḳirāʾetu bi’ṣ-
ṣādi ve hiye lüġatu ḳurayşin ve ḳuriʾe hemzetān bi’l-iṣmāmi ve yuṣavvibühū bi ṣavti’z-zāyi, ve ḳaraʾa ʿ Abdullāh 
İbnü Mesʿūdin: ʾ Erşidnā Ṣırāṭa’l-Mustaḳīm min: ṣıraṭi’ṭ-ṭaʿāmi ʾ illā li yetebellaʿa; li ʾ ennehū yüsraṭü’s-sābileẗu 
ʾiẕā selekathu kemā sümmiye’ṣ-ṣirāṭu li teḳaḍḍī li ḳaḍāʾi li ʾ ennehū yelteḳimuhum, ve ḳuriʾe yemunnu cemīʿan.

ṢIRĀṬA’L-LEẔĪNE ʾ ENʿAMTE ʿ ALEYHİM: Bi’l-hidāyeẗi ve’l-İslāmi ve’t-tevfīḳı fī dāri’s-selāmi ve hümü’l-ʾenbiyāʾü 
ve’r-rusulü ve’l-ʾevliyāʾu ve’l-ʾaṣḥābu ve ḳaraʾa İbnu Mesʿūdin: Ṣırāṭa men ʾ enʿamte ʿ aleyhim, ve hüve bedelün 
mine’l-ʾevveli bedelü’l-külli mine’l-külli.

ĠAYRİ’L-MAĠḌŪBİ ʿALEYHİM: Vehümü’l-Yehūdü, VE LE’Ḍ-ḌĀLLĪNE: Ve hümü’n-Naṣārā ʾevi’l-Mecūsü, ve 
yecūzü fī ġayri’l-bedeliyyeti, ve’l-maʿnā: ʾİnne’l-münʿame ʿaleyhim hümü’l-leẕīne selimū min ġaḍabi’llāhi ve 
ḍalālihī, ve’ṣ-ṣifaẗu’l-murādu: ʾİnne’l-leẕīne ʾenʿamte ʿaleyhim bi’l-īmāni ve’l-İslāmi ġayru’l-leẕīne ġaḍibte 
ʿaleyhim ve ʾaḍleltehüm.

111	 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn ʿAbdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, el-İtkân fî ʿulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebü’l-Fadl 
İbrâhîm (Kahire: Heyʾetü’l-Mısriyyeti’l-ʿAmme li’l-Küttâb, 1974), 1/36.

112	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 466a, 473b, 476a, 478b, 479b.

113	 Berzencî, Mütecellâ’t-tefâsîr, (Hacı Mahmud Efendi, 82), 466a, 473b, 476a, 478b, 479b. 



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

197

(ĀMĪN): Leyse mine’l-Fātiḥaẗi ve lā mine’l-Ḳur’āni bi maʿnā: istücib duʿāʾenā kemā veʿadtenā, ḳāle Rasūlu’llāhi 
ṣallā’llāhu ʿ aleyhi ve selleme: men vāfaḳa teʾmīnühū teʾmīne’l-ʾimāmi ġufira lehū mā teḳaddeme min ẕenbihi.

Sonuç 

Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-tefâsîr adlı eseri, klasik tefsir geleneği içerisinde hem rivayet hem de 
dirâyet yöntemlerini bütüncül biçimde mezcetmesi bakımından dikkat çekmektedir. Eserdeki rivayet yöntemi, 
âyetlerin Kur’ân’ın kendi bütünlüğü içinde başka âyetlerle, Hz. Peygamber’in sahih hadisleriyle, sahâbe ve 
tâbiîn rivayetleriyle açıklanmasına dayanmaktadır. Bu yaklaşım, müellifin tefsirini sağlam senetli nakillerle 
temellendirme konusundaki titizliğini ve metne dair yorumlarında kaynak güvenilirliğine verdiği önemi 
ortaya koymaktadır.

Mütecellâ’t-tefâsîr’in dirâyet yönü daha çok fıkhî ve itikadî meselelerin yorumlanmasında öne çıkmaktadır. 
Zira müellif, bazen kelime tahlillerine dayalı detaylı çözümlemeler, bazen de bağlamsal bütünlük üzerinden 
derinlemesine analizler yapmaktadır. Böylelikle Mütecellâ’t-tefâsîr, yalnızca bir tefsir metni olmanın ötesine 
geçerek Kur’ân’ın toplumsal, ahlâkî ve ibâdet yönlerine temas eden kapsamlı bir yorum çerçevesi sunmaktadır. 
Ayrıca sûrelerin faziletleri, âyet sayıları, Mekkî-Medenî gibi unsurlar üzerinden yapılan değerlendirmeler, 
eserin ilmî niteliğini güçlendirmekte ve klasik tefsir geleneğindeki bütüncül yaklaşımı yansıtmaktadır.

Tefsirde, ulûmü’l-Kur’ân başlığı altında ele alınan esbâbü’n-nüzûl, hurûf-ı mukattaa, nâsih-mensûh ve muhkem-
müteşâbih söylemiş gibi temel kavramlara yapılan atıflar, Berzencî’nin yalnızca rivayet aktarmakla yetinmeyip 
tefsir ilminin teorik meselelerine de ciddi biçimde eğildiğini göstermektedir. Bu yönüyle eser, geleneksel tefsir 
unsurlarını ihmal etmeksizin, onları sistematik ve metodolojik bir zeminde yeniden yapılandırma çabasında 
görülebilir. Netice olarak Berzencî’nin Mütecellâ’t-tefâsîr adlı eseri, Kur’ân araştırmaları açısından referans 
niteliği taşıyan önemli bir tefsir metni olarak değerlendirilebilir. Bu yönüyle de günümüz Kur’ân çalışmalarının 
önemli kaynaklarından biri olarak değerlendirmek mümkün gözükmektedir.



198

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

Resim 1. Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-tefâsîr adlı tefsirinin ilk varağında bulunan mukaddime.

Kaynak: Süleymaniye Kütüphanesi

Resim 2. Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-tefâsîr adlı tefsirinin son varağında bulunan terceme-i hâli.

Kaynak: Süleymaniye Kütüphanesi.



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

199

Resim 3. Mütecellâ’t-tefâsîr adlı tefsirin başlangıcı.

Kaynak: Süleymaniye Kütüphanesi.

Resim 4. Mütecellâ’t-tefâsîr adlı tefsirin son varağı.

Kaynak: Süleymaniye Kütüphanesi.



200

Şuayip Karataş / Ali Turan: Ebû Bekir el-Berzencî’nin Mütecellâ’t-Tefâsîr’inde Tefsir Yöntemi

Kaynakça/Reference
Akkuş, Murat. “Mennâ῾ Halîl Kattân’ın Mebâhis Fî῾Ulûmi’l-Kur’ân Adlı Eserinin Kıraat İlmi Açısından Değerlendirilmesi”. Ul-

ûmu’l-Kur’ân Kaynaklarında Kıraat İlmi. ed. Yaşar Akaslan. 219-251. Ankara: İlâhiyât Yay., 2019.

Akkuş, Murat. “Kıraatlerin Tefsire Etkisi (İbn Âşûr Örneği)”. Mütefekkir 2/3 (2015), 151-176.

Arslan, Yahya. “Ahkâm Âyetlerinin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Nüzûl Sebeplerinin Önemi”. Şarkiyat 15/1 (2023), 284-302. 
https://doi.org/10.26791/sarkiat.1249330.

Aydın, Muhammed. “’Rivayet Tefsiri’ Kavramı ve Kur’an’ın Kur’an ile Tefsiri: Eleştirel Bir Yaklaşım”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 11/20 (2009), 1-22.

Aydınlı, Ahmet Emre. “Ürdün Üniversitesi’nde Hadis Eğitimi ve Yapılan Lisansüstü Tezler (2010-2024)”. HADITH 14 (2025), 467-
501. https://doi.org/10.61218/hadith.1576878.

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî. el-Fark beyne’l-fırak. Beyrut: Dârü’l-Âfâki’l-Cedîde, 1977.

Baysal, Sıddık. Ebu’l-Berekât En-Nesefî’nin Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl Adlı Eserinde Tefsir-Te’vil İlişkisi. Ankara: Ankara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015.

Baysal, Sıddık. “Tefsirde Kültürel Antropolojik Yaklaşım”. Tefsir Araştırmaları Dergisi 3/2 (2019), 317-356.

Berzencî, Şeyh Ebû Bekir eş-Şâfiî en-Nakşibendî. Mütecellâ’t-tefâsîr. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi Kol-
eksiyonu, 1-486. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. ʿAlî. Delâʾilü’n-nübüvve ve maʿrifetü ahvâli sâhibi’ş-şerîʿa. thk. ʿAbdü’lmuʿtî Kalʿacî. 7 Cilt. 
Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye; Dârü’r-Reyyân, 1408/1988.

Birışık, Abdülhamit. “Tefsir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/290-294. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011.

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usulü. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2021.

Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf. Müncidü’l-mukriʾîn ve mürşidü’t-tâlibîn, thk. 
Nasır Muhammedî Muhammed Cad (Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999.

Çalışkan Başer - Hatice Merve. “Mukâtil B. Süleymân’ın Tefsir Yönteminden Hareketle Tefsirde Rivayet-Dirayet Ayrımının İmkânı 
Üzerine”. Artuklu Akademi Dergisi 10/1 (2023), 17-29.

Demirci, Muhsin. Tefsir Usulü. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2021.

Demirci, Muhsin. Tefsire Giriş. İstanbul: İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM) Yay., 2009.

Erdal, Muhammet Ali. Lafzî Müteşâbih Âyetlerin Yorumlanması. Ankara: İlâhiyât Yay., 2024.

Evmeş, Adem. “Mahmud Hasan el-Mağnîsî’nin Mantık Anlayışı”. Mantık Araştırmaları Dergisi 1/2 (2020), 38-72.

Evmeş, Adem. “Şemsüddîn es-Semerkandî’nin Beşârâtü’l-İşârât Adlı Eserinin Mantık Bölümünde Burhanî İlimler ve Bilimsel Sorular 
Konusuna Yaklaşımı”. Tokat İlmiyat Dergisi 9/2 (2021), 679-694. https://doi.org/10.51450/ilmiyat.1002956.

Gengil, Veysel. Mâtürîdî’de Tefsirin İmkânı. İstanbul: İz Yayıncılık, 2021.

Gündüz, Ahmet. “Şehrizor”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010.

Güzel, Mehmet Emin. İmam Mâlik’in Tefsir Anlayışı. İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2023.

Hüseyin ez-Zehebî, Muhammed Seyyid. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. Kahire: Mektebetü Vehbiyye, 1976. 

İbn Atıyye, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib b. Abdirrahmân b. Gâlib el-Muhâribî el-Gırnâtî el-Endelüsî. el-Muharrerü’l-vecîz fî 
tefsîri’l-Kitâbi’l-ʿAzîz. 6 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001.

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. Muhammed el-Bağdâdî. Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr. thk. ʿAbdurrezzâk 
el-Mehdî. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-’Arabî, 2001.

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf. Müncidü’l-mukriʾîn ve mürşidü’t-
tâlibîn. thk. Nasır Muhammedi Muhammed Cad. Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999.

Karataş, Şuayip. İmam Ya’kûb Kıraatinin Özellikleri ve Delilleri. Ankara: Sonçağ Akademi Yayınları, 2021.

Karaoğlan, Arslan. “Tefsirlerde Rivâyet ve Dirâyet Ayrımının Objektifliği Sorunsalı”. UMDE Dini Tetkikler Dergisi 6/1 (2023), 1-30.

Karlı, Mehmet. “Eseru’l-Kırââti fi’t-Tefsîri inde’t-Tebrîzî: Dîrâsetun Tahlîliyye”, Mütefekkir 11/21 (2024), 259-280. https://doi.
org/10.30523/mutefekkir.1501743.

Kaya, Ali. “Et-Tefsîru’l-Kebîr Bağlamında Mukâtil b. Süleyman’ın Esbâb-ı Nüzûl’e Yaklaşımı”. Mütefekkir 7/14 (2020), 339-366.

Kılıç, Süleyman. Oluşum Temsilciler ve Metodolojik Açıdan Basra Kıraat Ekolü. İstanbul: Kitap Dünyası, 2024.

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed. Teʾvîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 
1426/2005.

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. el-Hâvi’l-kebîr. thk. Ali Muhammed Muvazz - Adil Ahmed Abdü’l-mevcid. 
Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999.

Münâvî, Muhammed Abdürraûf. el-Fethu’s-semâvî bi-tahrîci ehâdîsi Tefsîri’l-Kâdı’l-Beyzâvî. thk. Ahmed Müctebi. Riyad: Dârü’l-Âsime, 
1989.

Onbaşı, Ayben. “Tefsirde Bağlam Sorunu -A’râf Sûresi 204. Âyet Örneği-”, Kur’an ve Tefsirde Güncel Konular - 2, ed. Zeki Keskin. An-
kara: Fecir Yayınları, 2025.

Onur, Zafer. “Ebubekir Berzenci”, Şark Ulemâsı. 3/13-16. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2024.



UMDE Dini Tetkikler Dergisi / UMDE Journal of Religious Inquiries Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 2 (Aralık/December 2025)

201

Ömer, Ahmed b. Ebî Bekr b. el-Büstân fî İ’râbi Müşkilati’l-Kur’ân. Riyad: Merkez el-Melik Faysal li’l-Bühûss ve’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye, 
2018.

Özcan, Esat “İbn Ebü’l-‘İzz’in Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsir Metoduna Yaklaşımı”. Din ve Bilim - Muş Alparslan Üniversitesi İslami İlimler 
Fakültesi Dergisi 4/2 (2021), 176-193.

Rûyânî, Ebü’l-Mehâsin Abdülvâhid b. İsmâîl. Bahrü’l-mezheb fî fürûʿı mezhebi’l-İmâm eş-Şâfiʿî. thk. Târık Fethi es‑Sayed. Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009.

Sağlam, Mustafa. Tefsirde Anlam Kırılmaları. Ankara: Fecr Yayınları, 2022.

Sağlam, Mustafa. “Te’vîlâtü’l Kur’ân’da Kıraat Farklılıkları ve Yoruma Etkisi”. UMDE Dini Tetkikler Dergisi 3/2 (2020), 223-246.

Saylan, Nesrişah. “Tabersî’nin Mecme‘u’l-Beyân Adlı Tefsirinde Şâz Kıraatlere Yaklaşım Metodunun İncelenmesi”. UMDE Dini Tet-
kikler Dergisi 8/1 (2025), 14-26

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn ʿAbdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. el-İtkân fî ʿulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebü’l-
Fadl İbrâhîm. 4 Cilt. Kahire: Heyʾetü’l-Mısriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kitâb, 1974.

Şehristânî, Ebü’l-Feth Muhammed b. ʿAbdü’l-Kerîm. el-Milel ve’n-Nihal. 3 Cilt. b.y.: Müessesetü’l-Halebî, 2010.

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı. “Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı”“https://portal.yek.gov.tr/works/detail/251107”(Erişim 
9 Kasım 2025)

Turan, Ali. Hz. Muhammed’i Diğer Peygamberlerden Ayıran Özellikleri. Malatya: İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
lisans Tezi, 2020.

Vâhidî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî. el-Basît fî tefsîri’l-Kurʾân, thk. Muhammed b. Salih el-Fevzan. 24 Cüz. 
Riyad: Câmiʿatü’l-İmâm Muhammed b Suʿûdi’l-İslâmiyye, 2009.

Yaşar, Mehmet. “Hicrî Birinci Asırda Sünnet’in Bağlayıcılığı Meselesinin Kur’ân’la Delillendirilmesi”. BEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 
7/2 (2020), 475-495

Yurdagür, Metin. “Hatm-i Nübüvvet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997.

Zehebî, Muhammed Hüseyin. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. 3 Cilt. Kahire: Mektebetü Vehbiyye, 1431.

Zerkeşî, Ebû ʿ Abdullâh Muhammed b. ʿ Abdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî. el-Burhân fî ʿ ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhîm. 
4 Cilt. Kahire: Dâru ʾİhyâʾi’l-Kütübi’l-ʿArabiyye, 1957.


