L ESTAD

ESKI TURK EDEBIYATI ARASTIRMALARI DERGISI

[Journal Of Old Turkish Literature Researches]

E-ISSN: 2651-3013

Cilt: 8, Say1: 4 Aralik 2025

Volume: 8, Issue: 4 December 2025
DOI Number: 10.58659/estad.1788383

Arastirma Makalesi
Research Paper

Gelis Tarihi
Date of Submission
21/09/2025

Kabul Tarihi
Date of Acceptance
21/10/2025

Yayin Tarihi
Date of Publication
31/12/2025

ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SIiRIN

MAHIYETI

The Nature of Poetry in the Introduction of the Early Persian Tezkires

Mehmet Nuri CINARCI

Prof. Dr., Van Ytiziinct Yil Universitesi, Egitim Fakiltesi, Ttirk Dili ve Edebiyat1 Egitimi A.B.D.,
mehmetnuriedb@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-7493-3872

Degerlendirme/Evaluation: iki Dis Hakem-Cift Tarafli Kérleme/Two external referees-Double
Blind Referee System.

Etik Beyan/Ethical Declaration: Calismanin tim sureclerinin arastirma ve yayin etigine
uygun oldugu, etik kurallara ve bilimsel atif gosterme ilkelerine uyuldugu beyan olunur./ It is
declared that all processes of the study are in accordance with research and publication ethics,
ethical rules and scientific citation principles are complied with.

Benzerlik Taramasi/Plagiarism Scanning: Kontrol edildi-intihal.net/Checked-Intihal.net.
Cikar Catigsmasi/Conflict of Interest: Yoktur/It does not exist.

Lisans ve Telif Hakki/Licence and Copyright: Yazar, dergimizde yayinlanan makalelerin telif
hakkina sahip olup calismalar1 CC BY-NC 4.0 lisans1 altindadir./The author owns the copyright
of the articles published in our journal and his works are under CC BY-NC 4.0 licence.

Atif Bilgisi/Citation: Cmarci, Mehmet Nuri (2025). “llk Dénem Fars Tezkirelerinin
Mukaddimelerinde Siirin Mahiyeti”, Eski Turk Edebiyati Arastirmalar1 Dergisi, 8, (4), (Aralik
2025), s. 716-739, doi: 10.58659/estad.1788383

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr

ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

OZET

Islam gelenegi icerisinde ilhamini Arap cografyasinda yetisen nam sahibi din buiytikleri
ve ulemanin hayatina dair biyografik bilgileri derlemekten alan tezkire ttirti, akabinde
dilbilimci, hekim, katip ve sairleri de kapsayan genis bir yelpazeye kavusmustur.
Muhammed b. Sallam’n kaleme aldig1 Tabakatii’s-su’ard ile birlikte tezkire ttird, sair
odakli bir perspektife kavusmus ve bu gelenek Fars ve Turk edebiyatlarinda da
nesvinema bulmustur. Arap edebiyatinda genellikle tabakat usultiyle yazilan sair
tezkireleri, 6zellikle cografi yakinlik, musterek dinin sagladigi ortak degerler ve gicli
bir siir gelenegi olmas: sebebiyle ilk olarak Fars edebiyatina sirayet etmistir. Arap
edebiyatindaki stirece benzer bir seyir takip eden ilk donem Fars tezkirelerinin ortaya
cikisin1 hizlandiran en 6nemli faktér, dénem idarecilerinin siir ve sairi, patronajin
ayrilmaz bir parcasi olarak gormelerinden kaynaklanir. Osmanli sahasi tezkireciligini
hem sekil hem de muhteva acisindan derinden etkileyen Fars tezkirelerinin ilk
ornekleri, Nizami-i ArGzi'nin Cehdr Makdle’sinin sairler bolimu (1156), Muhammed
Avfi'nin Liibabti’l-elbab (1221) Molla Caminin Bahdristdninin yedinci babi (1478) ve
Devletsahin Tezkiretti’s-su’ard’sidir (1487). Bu calismada, isimleri zikredilen Farsca
eserlerin sirasiyla yazildiklar: kronolojik tarihler esas alinarak mukaddimelerinde siir,
sair ve siir-patronaj iliskisi ile ilgili bilgiler verilerek ilk dénem su’ara tezkirecilerinin
siiri olusturan i¢ ve dis etmenlere dair fikir ve degerlendirmeleri ortaya konulacaktir.
Anahtar Kelimeler: Tezkireler, Fars Tezkireleri, Patronaj, Siir ve Sair, Siir Teorisi.

ABSTRACT

Within the Islamic tradition, the tezkire genre, which draws its inspiration from
compiling biographical information on the lives of renowned religious figures and
scholars who grew up in the Arab geography, later acquired a wide range that
included linguists, physicians, scribes and poets. With the Tabakatu’s-su’ara written
by Muhammad b. Sallam, the tezkire genre gained a poet-focused perspective and this
tradition also flourished in Persian and Turkish literature. In Arabic literature, poet
tezkires, which are generally written in the tabakat method, first spread to Persian
literature due to geographical proximity, common values provided by a common
religion and a strong poetic tradition. The most important factor that accelerated the
emergence of the early Persian tezkires, which followed a similar course to that in
Arabic literature, stemmed from the fact that the administrators of the period viewed
poetry and poets as inseparable parts of patronage. The first examples of Persian
tezkires that deeply influenced the Ottoman field tezkire in terms of both form and
content are the poets section of Nizami-i Artzi’'s Cehar Makale (1156), Muhammed
Avfi’s Lubabtil-elbab (1221), the seventh chapter of Molla Jami’s Baharistan (1478)
and Devletsah’s Tezkiretti’s-su’ara (1487). In this study, information about poetry,
poet and poetry-patronage relationship will be given in the introductions of the Persian
works whose names are mentioned, based on their chronological dates, and the ideas
and evaluations of the early su’ara tezkires on the internal and external factors that
constitute poetry will be revealed.

Keywords: Tezkires, Persian Tezkires, Patronage, Poet and Poetry, Theory of Poetry.

|

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

GIRIS

Tarihsel baglamda tezkire yazma gelenegi, genellikle toplumda belirli bir
alanda kabiliyet sahibi olan Unlu kisilerin biyografilerine dair bilgilerin yok
olmasini engellemek amaciyla ortaya cikmistir. Tezkireler, baslangic noktasi
itibariyla Arap kultirinden ¢ikmis ve zamanla Fars ve Turk edebiyatlarinda
da ornekleri verilmis, cogunlukla biyografik bilgi iceren bir tirdtr. Tabii bu
tarz eserlerin sekillenmesinde Uin sahibi kisilerin yani sira devrin idari yapisini
olusturan yonetici kadronun da ciddi bir tesire sahip oldugu gbéz ardi
edilmemelidir. Klasik Fars ve Turk edebiyatlarinda kaleme alinan eserlerin
o6nemli bir kisminin bilhassa mukaddime béliimlerinde rastlanilan patronajin,
kimi zaman silik kimi zaman canli izlerine, tezkirelerde de tesaduf edilir. Hatta
denilebilir ki tezkirelerin bicimsel acidan sekillenmesinde patronajin belirleyici
bir etkisi vardir. Nitekim tezkireciler, mukaddimeden hemen sonra sairlerin
biyografilerine ait tabakalar1 olustururken ilk tabakada dénemin huktmdari
ve ondan Once tahta gecmis hikumdarlarin biyografilerine yer vermislerdir.
Aciktir ki tezkirecilerin bu ve buna benzer tavir sergilemelerindeki 6ncul
husus, eserlerini sunduklar1 haminin yapacag maddi iltifat beklentisidir.
Icerdikleri biyografiler itibariyla tezkirelerin belirli meslek kollarina tabi
kisilere yer verdikleri gorualtir. Bunlar icerisinde en yaygin olani ise sairlerdir.

Ozellikle 1000 yilindan sonra Farsca kaleme alinmis ve devlet adap ve erkanini
anlatan siyasetname ve nasihatname tarzi eserlere bakildiginda patronajin
siirin tesekkuill noktasindaki etkisi daha iyi anlasilir. Bu anlayis, daha sonra
Islam cografyasinin farkli noktalarini idare eden hiikiimdarlarin siir ve saire
dair bakis acilarim1 derinden etkilemistir. Iran’da yazilmis ve Osmanh
htktmdarlan tarafindan da Turkceye cevriltilmis Emir Keykavusun (6. 1012)
nasihatname olarak kaleme aldigi meshur Kdabidsndme’sinde “her padisahin
nedimlere sahip olmasi ve bu nedimlerin genellikle sairlerden secilmesi
gerektigi” (Inalcik, 2010: 18) belirtilir. Ote yandan hikktimdarin mutlak surette
yaninda bulundurmasi gereken meslek guruplarini ve onlarin temel
niteliklerini Cehdar Makdle adli eserinin mukaddimesinde dile getiren Nizami-i
Artzi'ye (6. 1161) goére bunlar, katip, sair, miineccim ve tabiptir. Aruzi, bahsi
gecen bu meslek guruplarinin hikiimdarin hem sahsi hem de saltanatina
hangi yonleriyle katk:i sagladiklarini, ilham aldiklari ilimlerin isimlerini de
zikrederek aktarmaya calisir.

“Katip, sair, miineccim, tabip padisahin has adamlandiwr. Onlann bulunmast
zorunludur. Saltanatin diizeni kdtiple, ismin 6limstizliigti sairle, islerin diizeni
miineccimle, bedenin saglgt tabipledir. Bu dért amel ve kiymetli ilim, hikmet
ilminin tiirevleridir. Katiplik ve sairlik mantik, miineccimlik matematik, doktorluk
tabiat ilminin kollarindandur.” (Aruzi, 2016: 22)

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

Kendisi de bir saray erbabi olan ve eserini Gurlu devleti sehzadelerinden
Ebu’l-Hasan Htuisameddin Ali’ye sunan Nizaminin bu gorisleri, sairin saltanat
nezdindeki degeri ve siirin muiilhem oldugu ilimleri ortaya koymasi bakimindan
6nemlidir.

Kur’an ve Hazreti Muhammed’in hikmetli siire karsi olan tutumu, tarihin
farkli dénemleri ve cografyalar1 ile farkli etnik unsurlarin kurdugu Islam
devletlerini idare eden iktidar kadrolarinin siire olan ilgileri ve fesahat ile
belagat catis1 altinda farkli dillerin edebi ve estetik imkanlarini kullanan siir
ilminin bireysel ve toplumsal duzeydeki tesiri, bu sanati icra eden sairlerin
biyografilerini ve siirlerini iceren eserlerin ortaya cikmasini saglamistir. Islam
tarihinde sair biyografilerini anlatan ilk 6rnekler genellikle tarih kitaplarinda
yer almis akabinde su’ara tezkiresi adiyla mufassal kitaplar halinde
yazilmislardir. Sekil itibariyla Arap edebiyatindan alinan tabakat sistemi, Fars
ve Turk edebiyatinda kaleme alinan sair tezkirelerinde de strdurtlmustur.
Arap edebiyatinda oldugu gibi Fars edebiyatinda da sair biyografilerine ait
bilgileri iceren ilk yapitlar sair tezkireleri degildir. Nizami-i Ardazi’nin
htuktmdara yakin meslek guruplarini anlattigi Cehdr Makale adli eseri, ayni
zamanda Fars edebiyatinda sair biyografileri hakkinda bilgi veren ilk
kaynaktir. Eser, Fars edebiyatinin diinya olceginde taninan ve hayatlari
hakkinda c¢ok az bilgi bulunan Firdevsi ve Omer Hayyam gibi sairlerin
hayatlarina dair bilgi veren nadir kaynaklardandir. Cehdr Makdle’den hemen
sonra Fars edebiyatinin ilk tezkiresi olan ve Muhammed Avfi (6. 1232)
tarafindan 1221 tarihinde kaleme alinan Liibabii’l-elbab gelmektedir. Yaklasik
300 saire ait biyografilerin yer aldig: eserin en énemli taraflarindan biri Tahiri,
Samani, Saffari ve Selcuklu doénemlerinde yasayan sairlerin hayatlarindan
bahsetmesidir. Fars tezkirecilik geleneginin sonraki halkalar1 ise Molla
Caminin (6. 1492) 1478’te yazdig1 Baharistan adli eserinin yedinci babindaki
sairler bahsi ile Devletsahin (6. 1494) 1487 tarihinde kaleme aldigi
Tezkiretii’s-su’ara’dir.

Fars edebiyatinin ilk dénemlerinde kaleme alinan bu eserlerden Cehdr Makadle
ve Bahdristdnin sadece belirli bélimlerinde sair biyografilerine yer verildigi
icin bunlar sair tezkiresi degildir. Ote yandan Liibabiill-elbab ve Devletsah
Tezkiresi tamamiyla sair biyografileri icerdikleri icin sair tezkiresi olarak
nitelendirilirler. Fars edebiyatinin ilk dénemlerinde yetismis bircok saire ait
bilgilerin ortadan kaybolmasini engelleyen bu yapitlarin dibacelerinde, siir ve
sairin temel vasiflari ile onlarin patronaj nezdindeki degerleri hakkinda verilen
bilgiler 6nemlidir. Bu eserlerin dlizenlenme tarzlarina bakildiginda eserlerin
sirasiyla mukaddime, sairlere ait biyografilerin yer aldigi tabakalar ve
hatimeden olustugu goérilmektedir. Ozellikle eserlerin mukaddime
kisimlarinda, muelliflerin hem siiri hem de sairi cesitli sanatsal acilardan ele
aldiklar ve siir ile sair hakkinda 6ne surdukleri savlarini hadis ve ayetlerle
destekledikleri gortilmektedir. Fars sairlerinin biyografilerine yer veren bu

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

yapitlardan Cehdar Makdle, Liibabiil-elbab ve Devletsah Tezkiresinin
mukaddimelerinde siir ilminin temel nitelikleri ve sairin sahip olmasi gereken
vasiflarin anlatildigi mufassal basliklar bulunmaktadir. Bu ¢alismada, isimleri
zikredilen ve Fars edebiyatinda kaleme alinan bu doért eserin
mukaddimelerinde siir-patronaj ve siir ile sair hakkinda yapilan
degerlendirmelere yer verilecektir. Siiri, sadece estetik bir ifade araci olarak
degil, ayn1 zamanda bilgelik, ahlak ve toplumsal degerlerin aktarilmasinda
onemli bir ara¢ olarak kabul eden ilk donem Fars tezkirecilerinin siire ve saire
dair bu goértsleri daha sonraki donemde Turk ve Fars tezkire yazarlarinin siir
sanatina dair gortslerini ciddi manada etkilemesi bakimindan énemlidir.

1. Siir ve Sairin Patronaj Icin Gerekliligi

So6z ve sO6zUn anlamsal boyutlariyla islenerek kavustugu yeni bir form olan
siir, tarihin her déneminde hem hitap ettigi kitle hem de o kitleyi idare eden
yoneticiler tarafindan buytk bir ilgi gérmiis ve bu sanati icra eden sairler
himaye edilmistir. Koklerini geleneksel Arap siirinden alan ve Islam
devletlerinin cogunda gorilen siir ve sairi himaye etme anlayisi, aslinda cok
eski medeniyetlerin idari geleneklerinde de goérulmustir. Antik Misir’da
ozellikle ruhban sinifi tarafindan olusturulan dini ve didaktik siirler ile antik
Yunan’da yazdiklar siirler vasitasiyla saraya davet edilen sairler, medeniyet
tarihinin hiktmdarlik nezdinde olusturulan sanat destekcisi patronajin ilk
izlerini tasimaktadir. Tarihin uzun bir doneminde ayakta kalmis ve genis bir
cografyaya hiilkmetmis olan Roma Imparatorlugunda ise basta Imparator
Augustus olmak tUzere Roma imparatorlarinin Vergilius ve Horatius gibi
sairleri himaye ettikleri (Suetonius, 1914: 466-467) ve bu sayede Latin
edebiyatina altin cagim yasattiklari bircok tarih kitabinda kayithidir. Ote
yandan Islam’n zuhur ettigi ve bliylik bir medeniyet kurdugu Arabistan
cografyasinda Cahiliye dénemi olarak adlandirilan devirde, kabileler arasinda
yogun bir rekabetin yasandigi ve siirin de cok 6nemli bir propaganda araci
olarak kullanildig: gértilmektedir. Siir, bir taraftan kabile reisleri icin esaslh bir
ovgli aract iken diger taraftan disman kabile reisi ve onun halkinin
hicvedilerek koétt gosterilmeye calisildigr en buytk silahlardan biriydi. Kabile
reisleri ve toplumun ileri gelen zenginleri, kendi kabilelerinin serefini
yuceltmek, diisman kabileleri hicvetmek ve kendi meziyetlerini duyurmak icin
himaye ettikleri bu yetenekli sairleri maddi destek, yiyecek, icecek ve barinma
gibi hizmetlerle desteklemislerdir. Yine bu dénemde Ukaz ve Zii'l-mecaz adini
tasiyan panayirlarda diizenlenen siir yarismalarinda, basarili olan sairlerin
odullendirilerek siirlerinin Kabe duvarina asilmasi, toplumsal himayenin
sanatsal hayat1 destek mahiyetindeki en ©6nemli isaretlerden biridir.
Islamiyet’in ntizuliiyle birlikte hem dini bir lider hem de devlet bagskani sifatini
tasiyan Hazreti Peygamber, siiri yasaklamamakla beraber onun icerigini
degistirmis ve onu Islam’in degerlerini aktarmak dogrultusunda déntistiirmeye
|

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

calismistir. Bu anlayis dogrultusunda Peygamberimiz, Hassan b. Sabit, Kab
b. Zuheyr ve Abdullah b. Revaha gibi sairleri himaye etmis ve onlara caize adi
altinda maddi destekler sunmustur.

Hazreti Peygamber’den sonra ozellikle saltanat olarak idare edilen Islam
devletlerinde siir ve sairin himayesi saray dlizeyinde devam etmis, bu tesvik ve
taltifler sayesinde Arap siiri en bliylik sairlerini yetistirmistir. Emevi halifeleri
tarafindan desteklenen Cerir, Ferezdak ve Ahtal ile 6zellikle Abbasi halifesi
Harun Resid’in himaye ettigi Ebu Nuvas gibi sairler, Uinleriyle sadece Arap
tezkirelerinde degil Fars tezkirelerinde de yer edinmislerdir. Islamiyet’in
yayilmasiyla birlikte Islam dini, yeni kulttirlerle tanismis ve onlarla ¢ok cesitli
konularda bilgi alisverisinde bulunmustur. Islam kulttirii, Iran cografyasiyla
Sasani devleti déneminde miinasebet kurmus ve o&zellikle Hazreti Omer
doneminde yapilan savaslarla hem bu devletin varligina son verilmis hem de
[slam dini Iran’a hakim kihnmistir. Pers kulttirinin temelleri Uizerinde
kurulan Sasaniler, sanat, edebiyat ve Ozellikle de siire buyuk bir deger
vermistir. Sasaniler, Pers kultirintn ve zengin edebi geleneginin mirascilari
olarak, sairleri ve sanatcgilar1 himaye etmis, bu sayede kralligin prestiji artmis
ve Pers kimliginin varligi sUrdurtlmutstir. Her ne kadar bu dénemden
giinimuze ulasan sairlere ait eserler, sinirli olsa da so6zli gelenek yoluyla
aktarilan ve sonraki Islami dénem Fars edebiyatin1 derinden etkileyen bircok
edebi birikim mevcuttur.

Sasani devletinden sonra yine Fars edebiyatinin kulttirel mirasini devralarak
devam ettiren Gurlular déoneminde, yonetici kadrosunun siir ve saire verdigi
deger devam etmekle beraber saltanatin dogal bir parcasi olarak gortlen
sairlik meslegi ve onu meydana getiren zevatin biyografilerine yer veren eserler
de ortaya cikmaya baslamistir. Bu eserlerden en dnemli ikisi ise hi¢ stUiphesiz
Nizami-i Artazi'nin Cehdr Makale’si ve Muhammed Avfi’nin Liibabti’l-elbdab adli
eserleridir. Farsca kaleme alinmis ve ilk dénem Farsca siir yazan sairlerin
hayatlarin1 anlatan bu iki eserin mukaddimelerinde, patronaj ve siir-sair
arasindaki munasebeti iceren cok Onemli bilgiler mevcuttur. Patronajin
tesiriyle devrin hiktimdar ve emirlerine ithaf edilerek yazilan bu eserlerin
muellifleri de birer saray erbabi olduklarn icin huktmdar ve emrindeki
maiyetinin sairlik muessesine yaklasimlarini en iyi bilen kisilerin basinda
gelmektedir. Ote yandan her iki eser de kendilerinden énce kurulmus Pers ve
Sasani gibi Fars devletlerinin ytlizyillara dayanan kulttirel birikimini ve bu
arada sanat ve edebiyatin himayesine dair genis bir miras1 devraldiklar icin
patronaj ile ilgili ortaya koyduklar: fikirler, hem ilk hem de 6zglin bir nitelik
tasimaktadir.

Tarihin farkli déonemlerinde 6zellikle saltanat kaynakli hanedanlar tarafindan
idare edilen devletlerin sairlere sagladigi destek, ayni zamanda o kultire ait
siir dilinin estetik bir hale kavusmasina vesile olmustur. Patronaj destekli

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739

721




Mehmet Nuri CINARCI

sanatin kalitesindeki artigi, farkli etnik kimliklere sahip bircok toplumda
gorebilmek mumkuindur. Nitekim Italya’da Medici ailesinin sanati kollayan
tavri, Ronesans’a zemin hazirlarken divan sahibi birer seckin sair olan
Osmanli hukumdarlarinin varhigt da Turk siir geleneginin en O©nemli
subelerinden olan divan edebiyatinin asirlar boyunca devam etmesine katki
saglamistir. “Kultir Patronaji” olarak da adlandirilabilecek bu tavir, Ortacag
[ran ve Orta Asya’da cok gerilere giden bir gelenektir (Inalcik, 2010: 10). iste
bu noktada yukarida isimleri zikredilen ilk doénem Fars edebiyatina ait
eserlerin mukaddimelerinde yer alan sair ve patronaj iliskisi, 6zellikle varligina
sahit olunan ancak s6zli gelenekte viicut bulan bilgilerin yaziya aktarilmis ilk
halleridir. Devrin yoneticilerinden ziyade agirlikli olarak muelliflerin sahip
olduklar1 patronaj algisinin ortaya konuldugu bu eserlerde, daha cok siir ve
sairin huktmdarlik muessesi icin neden gerekli oldugu sorusuna cevap
aranir.

[k dénem Fars sairlerinin hayatlarina bakildiginda sairlik kudretine ve siirinin
estetik glzelligine glvenen her kabiliyetli sanat erbabinin bunu
degerlendirmek amaciyla bir hami arayisina girdigi gértiltir. Patronaj, himaye,
boylece, iki yanli isleri hem saray, hem de seckin bilgin ve sanatkar icin nam u
san kazanmanin tek yolu kabul edilirdi (Inalcik, 2003: 13). Bu yénityle
tezkireciler, himaye edilmek amaciyla hami arayisina giren ilk sairlerden olan
Ferruhi’nin ismini zikrederler. lyi bir sair ve ceng calgicis1 olan Ferruhi,
baslangicta Sistan’da bir koéy agasinin hizmetinde koéle olarak calismaktadir.
Evlendikten sonra masraflarinin artmasiyla nafakasinin ytkseltilmesini talep
eder; ancak bu istegi yerine getirilmeyince siir kabiliyetine olan glivenine
istinaden kendisini himaye edecek bir hami arayisina baslar. Dostlarinin
tavsiyesi Uzerine Caganiyan Valisi Fahrtddevle Ebu’l-Muzaffer Ahmed’in
sarayina gitmeye karar verir (Arazi, 2016: 55). Saraya varan Ferruhi'yi ilk énce
emirin kethtidas1 olan Amid Es’ad karsilar ve ondan sairlik maharetini
gostermesi babinda emirin daglama yerini 6ven bir kaside yazmasini ister.
Artzi'nin eserinde anlattigi bu hadise bir bakima Ferruhi’nin maddi destek
beklentisiyle hami ararken sairlik kalitesinin patronajin en alt yoneticinden en
Usttekine kadar bir degerlendirmeye tabi tutuldugunu ortaya koyan gtizel bir
ornektir. Bu durum patronaji temsil eden alt ve Ust kadrolarin 6énemli bir
kisminin siir sanatini degerlendirebilecek yeterlilige sahip oldugunu ve
bundan dolay1 saray ve cevresinde genellikle yetenekli sairlerin barindigini
gostermektedir.

Amid Es’ad kasideyi dinledikten sonra cok sasirir ve tUim islerini birakip
Ferruhiyi ata bindirir ve onu emirin huzuruna cikarir. Amid Es’ad’in “Ey emir!
Sana o6Oyle bir sair getirdim ki Dakiki o6ldiginden beri, onun gibisi
goruilmemistir.” (Arazi, 2016: 57), seklinde Ferruhi'yi, Fars siirinin en buyuk
isimlerinden olan Dakiki ile kiyaslayabilecek ifadeler kullanmasi, patronajin
cogu kez siir 6zelinde sanat1 degerlendirme fonksiyonuna sahip bir yeterlilige

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

sahip oldugunu gostermektedir. Yine ArtGzi, Ferruhi’nin emire siir okudugu
sahneyi anlatirken “(Ferruhi’nin) okumas: bittiginde, Emir siiri tanir ve siir de
soylerdi, bu kasideden dolay: hayretlere diisti.” ifadesiyle patronun iyi siirin
temel niteliklerini degerlendirerek iyi ve kot siiri birbirinden ayirt edebilecek
bir bilgiye sahip oldugunu ve bunun en buyuk goéstergelerinden birisinin
kendisinin de sair olmasindan kaynaklandigini anlatmaya calisir. Emir ve
kethtidasinin siir konusunda ortaya koyduklari tasarrufun haklilig, ileriki
zamanlarda Ferruhi’nin Gazneli Mahmud’un saray sairleri arasina girmesiyle
anlasilacaktir. Patronajin siir ve sairi degerlendirme hususundaki bu rolinu,
basta Osmanli devleti olmak Utizere gecmiste huiktimranlik stirmus bircok Turk
devletinin idari yapisinda gorebilmek muUmkundur. Yine ArGzinin
ifadelerinden anlasildigi kadariyla bu degerlendirme vazifesini kimi zaman
sarayin melikli’s-su’aras1 da Ustlenmektedir. Aruzi'nin Sultan Sencer’e intisap
etmek maksadiyla ona sunacag kasideyi oncelikle sarayin emirti’s-su’arasi
olan Mu'’izzi'ye gosterip ondan siirine dair bir degerlendirme yapmasini
istemesi bu durumun en somut gostergesidir.

[slamiyet’in kabuliinden sonra kaleme alinan sair tezkireleri ve hatta siir
olarak telif edilen eserlerin 6nemli bir kisminin 6n séztinde muellifler,
patronun himayesini kazanabilmek amaciyla siir yazimina, Hazreti Peygamber
lUzerinden bir kutsiyet atfetmeye calisirlar. Aslinda koklerini cahiliye
Arabistanindan alan ve Hazreti Peygamber’in de kendisine sunulan siirleri
taltif etmek amaciyla sairlere bulundugu ihsanlar esasina dayanan caize
gelenegi, eser kaleme alan bircok muellifin hamiden maddi destek talebiyle
atifta bulundugu temel argiimanlardan biridir. Bilindigi gibi caize vermenin
Islam’dan sonraki en meshur érnegi oldugu kadar sairlere caize vermeyi adeta
Islami bir gelenek haline getiren esas olaylardan biri Ziiheyr’in sair olan oglu
Kadbin Hz. Peygamber’e sundugu siir sebebiyle peygamberin kendisine
hirkasini (blirde) hediye ederek onu mukafatlandirmasidir (Uzun, 1993: 28).
Muellifler, Hazreti Peygamber’den sonra ise Islam devletlerinde hiikiimranhk
stiren ve sanat ile siire miUhim destekler veren hanedan ve padisahlarin
desteklerinden bahsederler. ilk dénem Fars tezkiresi muelliflerinden olan
Devletsah, tezkiresinin mukaddimesinde bu hususta en cok s6z sarf eden
tezkirecilerindendir. Devletsah, Hazreti Peygamber ve devlet yoneticilerinin
sairlere olan iltifatlarindan bahsetmeden 6nce hami-sair iliskisi hakkinda eski
doénemlere atifta bulunarak genel bir degerlendirme yapar.

Eski zamanlarda sairlere son derece hilirmet ederler ve sonsuz ikramlarda
bulunurlardi. Melikler ve zenginler ile sadr ve vezirler sairlere liituf ve ihsanda
bulunmay: farz-1 ayn bilirlerdi. (Devletsah, 1977: 29). Padisahlann ve diinyanin
biiytik adamlarnnin sairlere liituf ve ihsanlart pek coktur. Bu ziimre her istegine
erisen ulu hiiktimdarlanin ve zamane biiytiklerinin yaninda daima hiirmet
gormiis ve iyi bir sekilde kabul edilmistir.” (Devletsah, 1977: 33)

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

Devletsah’in tezkire mukaddimesinde belirttigine gore Hazreti Peygamber
kendisini metheden, ona siirler yazan sairlere caize babinda cesitli ikramlarda
bulunmustur. Bununla ilgili Ginld Arap sairi ve Hazreti Peygamber’in en
onemli methiyecilerinden olan Hassan b. Sabit ve Medine'ye geldigi esnada
ona kutlama siirleri yazan cariyeleri 6érnek olarak vermektedir. Buna gore
Hazreti Peygamber, Hendek gazasinda kendisi icin siir yazan Hassan’a Sam
melikinin kendisine verdigi Sirin adindaki cariyeyi armagan olarak verirken
(Devletsah, 1977: 28) siir yazan cariyelere ise “bu basi ortulilere yoldan
getirdigimiz hediyelerden hisse cikarmaliyiz.” (Devletsah, 1977: 30), diyerek
onlar1 cebinden c¢ikardigi birer altinla mukafatlandirmistir. Tezkireci olmasinin
yani sira sair de olan Devletsah, patronajin siire ve saire destek vermesi
gerektigi ile ilgili dini alt yapiy1 olusturduktan sonra bu kez Hazreti Peygamber
donemi asiretlerinden baslayarak kendi donemine kadar iktidar sahiplerinin
sairlere verdikleri muikafatlari, bu mukafatlarin miktan ve nitelikleri hakkinda
bilgi verir. Arap sairlerinden olan Yemameli A’sa, Hazreti Omer déneminde
[ran’in fethedilmesinde buytik katkilari olan Temim kabilesi reisi Ahnef b.
Kays’ 6vip rakibini yerdigi siiriyle emirden ti¢c bin koyun ve bin deve alir.
Devletsah, Iran’n buytik sairlerinden Enveri'nin de A’s@’nin bu hadisesine
gondermede bulunarak “A’sd’nin sairlik sayesinde nasil bir devlete eristigi
meydanda iken ben siirle nicin évinmeyeyim?” (Devletsah, 1977: 31), seklinde
sairligiyle 6vindugunu 6zellikle vurgular. Devletsah, kimi zaman da padisaha
sundugu bir siir sayesinde onun en yakinindaki goérevle taltif edilen sairlerden
bahseder. Gazneli donemi huktmdarlarindan Sultan Mahmud, Fars
sairlerinden Unsuri’yi iyi sair olmasi sebebiyle emir, Selcuklu hutuiktimdari
Sultan Meliksah ise sair Mu'izzi'yi kendisine nedim olarak secmistir.
Devletsah’in yukarida zikrettigi gortslerinden de anlasilacagr Uzere basta
Hazreti Peygamber olmak tUzere yoOnetici pozisyonundaki her idarecinin
kendisine sunulan giizel s6zti 6dullendirdigi, hatta bu gelenegin patronaj icin
“farz-1 ayn” oldugu asikardir. Bu ve buna benzer 6rnekler, ilk dénem Fars
tezkirelerinde patronajin siir ve saire olan yaklasimini ortaya koymasi
bakimindan anlamlidir.

Sairin patron(lar) nezdinde hem maddi hem de manevi bakimdan mtukafat
almasina sebebiyet verecek olan sanatcilik kabiliyetini sergileyecegi ve
patronun himayesine girerek rahat bir yasam stUrmesine imkan saglayan
mekanlarin basinda edebi muhitler ya da sair tezkirelerindeki yaygin ismiyle
isret meclisleri gelmektedir. Islam éncesi Sasani menseden gelen bu gelenegin
en canli izlerini Ferdevsinin Sehndme’sinde go6rebilmek muUmkuindr.
Kronolojik olarak Sasani dénemi Iraninda hiikiim stiren stilaleler ve bu
sullalelerin padisahlarina yer veren eserde (Lugal, Akylz, 1992: 18), 6zellikle
huktmdarlarnn zafer déntslerinde ve Nevruz bayramlarinda isret meclislerinin
kuruldugu ve Halil Inalcik’in deyimiyle bu meclislerin olmazsa olmazinin Uiclil
gelenek yani sarap, musiki ve siirden (Inalcik, 2010: 8), mutesekkil oldugu

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

gbozden kacmaz. Sanatin birer dali olan saz yani musiki ve 6zellikle s6z yani
siirin isret meclislerinde devrin idarecilerinin talepleri dogrultusunda icra
edilmesi, siirin saray erbabi acisindan da gerekliligini ortaya koyar.

[Ik dénem Fars tezkirelerinde bahsedilen siir meclislerinin kékeni, Hazreti
Peygamber dénemine kadar goéturiltir. Devletsah’in tezkire mukaddimesinde
verdigi bilgiye gore Islam alimleri, Hazreti Peygamber ve ashabinin meclisinde,
sairlerin siir s6yledikleri ve 6vgliler okuduklari, buna ihsanlar alarak iltifata
nail olduklari konusunda ittifak halindedirler (Devletsah, 1977: 28). Siirin
estetik unsurlarini kullanarak yazdiklar: évgller ve icra ettikleri gtizel sézlerle
zihinleri ve gonulleri oksayan sairler, Hazreti Peygamber ve ashabinin
bulundugu meclislerin 6nemli bir parcasi olmus ve bu s6z kuyumculari, daha
sonraki Musliman hukimdarlara ait meclislerin de muhim bir parcasim
teskil etmislerdir. Nitekim tezkirecilerin bildirdigine gére Samaniler dénemi
saray sairlerinden ve ayni zamanda Emir Nasr b. Ahmed’in nedimlerinden
olan Rudeki, isret meclislerinde padisah icin yazdig: siirler (Artzi, 2016: 49),
ve Ozellikle Kelile ve Dimne’yi nazma aktarmasi (Devletsah, 1977: 33),
sebebiyle buytk maddi destekler elde etmistir.

Fars tezkirecilerinin saltanat-siir iliskisini dizenleyen normlar hususunda
vardiklar:1 son nokta, bu iki unsurun sahip olduklari imkanlar dogrultusunda
birbirlerine katk: sagladiklar1 ve bu karsilikli iliskinin her ikisini de besledigi
yonundedir. Saltanati temsil eden hiikiimdar ve idareciler (ki bunlarin énemli
bir kismi divan sahibi birer sairdir) siire olan vukuflarinin kendilerine
sagladigi munekkit kimligi sayesinde glizel siir yazan sairlere maddi destek
sunarak sanatin devamliligini saglarken, sairler ise kendilerini himaye eden
patronlarinin bireysel erdemlerini ve fiziksel portrelerini 6ven siirleriyle onlarin
isimlerinin unutulmasinin 6ntine gecmislerdir. Tezkirecilere gbre karsilikli
cikar iliskisine dayanan bu iligskinin en buyltk kazanani huktmdarlardir.
Cunktl bircok hikiimdardan kalan ve birer azamet gostergesi olan saray,
bina, hazine ve ordunun yerinde bugiin yeller esmektedir. Ote yandan tnlii
sairlerin siirlerinde kendilerine yer bulan ayni hiikimdarlarin isimleri, bu
sayede sonsuza kadar yasayacaktir. Fars sairlerinin biyografilerini ilk kez
anlatan Nizami-i ArGzi de eserinin mukaddimesinde, padisahin isminin
kaliciligini dlizenleyen, onun zikrini divan ve defterlere yazilmasini saglayan iyi
bir sairden bagka bir ¢6zimu yoktur (Arazi, 2016: 42) der. Aruzi’ye gére cagin
krallarinin ismi ve zamanin saadeti bu toplumun begenilen nazmiyla ve yaygin
siiriyle kalici1 olur (Aruzi, 2016: 43). Aruzi, eserinde ifade ettigi bu goérusleri
saglam bir zemine dayandirmak amaciyla da bu minvalde bir anlam iceren
Unld Arap dilcisi Seyyid Serif-i Clircani’nin su beytine yer verir:

Sasani ve Samanilerden kalan
Bu diinydmin nimeti kadar

Rudeki’nin 6vgtisti ve methi ile

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

Barbadin sesi ve destanlar kaldi (Arazi, 2016: 42-43)

Muhammed Avfi de tipki Arazi gibi sair perspektifinden maddi getiri saglayan
ve estetik bir arac¢ olarak degerlendirilen siirin, hami acisindan isminin her
daim hatirlanmasini saglayacak bir vasita oldugunu ileri stirer. Avfi'ye goére
devrin sultanlari, isimlerinin sonsuza kadar yasamasi igin siir sermayesini
satin almislar ve stiphesiz cennet ehli olan bu zatlarin gtizel isimleri bu sayede
zamanin sayfalarindan silinmekten kurtulmustur (Browne, Kazvini, 1906:13).
Avfi, akabinde siirin htiktimdarlarin isimlerini 6limstz kildigina dair yazdig
su iki beyte yer verir:

O gtizel nam sahibi hiikiimdarlar
Oldiiler ve onlardan hichir sey kalmadt

Nusirevan’in her ne kadar hazineleri olsa da
Onun gtizel isminden baska bir sey kalmad: (Browne, Kazvini,1906: 13)

2. Poetika, Siirin Teorik Yonii

Butin glizel sanatlarin taklit yoluyla ortaya ciktigini, siirin de giizel sanatlarin
bir kolu oldugu icin taklit ve taklitten duyulan hoslantiyla meydana geldigini
Poetika adl1 yapitinda ortaya koyan Aristo’dan bu yana “kimi zaman bir edebi
tar, kimi zaman bir sair ya da yazar icin, kimi zaman bir akim, dénem veya
topluluk icin kimi zaman da bir ulusun edebiyat anlayisina dair 6zellikleri”
(Karaca, 2005: 35), ortaya koymak amaciyla poetika ifadesi kullanilmistir.
Esas olarak bir sairin kendi siir sanat1 tizerine kaleme aldig1 yazilar seklinde
adlandirilan poetika (Okay, 2005: 17-18), klasik Fars ve Turk edebiyatlarinda
da gortlen bir o6zelliktir. Klasik Turk edebiyatinda kaleme alinan eserlerin
onemli bir kisminda siire dair az da olsa teorik bilgilerin varligina sahitlik
etmekteyiz. Divan dibaceleri, tezkire mukaddimeleri, mesneviler ve divanlarda
siir ve sairin 6zellikleri ile ilgili yazilmis kimi beyitler, siir ve saire dair teorik
bilgilerin verildigi yapitlar arasindadir. Ancak bunlar icerisinde sair
tezkirelerinin diger turlere go6ére farkli bir yeri vardir. Nitekim tezkire
muelliflerinin eserlerinin mukaddimelerinde siir ve sairle ilgili yer verdikleri
bilgiler, bir bakima eserlerine alacaklar1 sairler icin de birer degerlendirme
6lctitii olarak kabul edilebilir. Ozellikle Osmanli sahasinda yazilmis tezkire
mukaddimelerindeki genel yaklasimin koéklerini Fars edebiyatindaki tezkire
orneklerinden aldigini séylemek yanlhis olmaz. Nitekim ilk Turkce tezkire olan
Mecalisti’n-nefd’is’ten itibaren Hest Behist, Mesairti’s-su’ard ve Mecma’ii’l-
havdas tezkirelerinin 6n sozlerinde muellifler, Bahdristan ve Devletsah
Tezkiresini 6rnek aldiklarini soéylerler. 1487 tarihinde eserlerini telif eden
Molla Cami ve Devletsah’in eserlerine ise hi¢ stiphesiz onlardan ¢ok daha 6nce
yazilmis olan Cehdr Makale (1156) ve Liibabti’l-elbab (1221) rol modellik
etmistir.

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

[lk dénem Fars tezkirelerinin, siirin ne oldugu, hangi vasiflar1 tasimasi
gerektigi, i¢c ve dis hususiyetlerinin neler olduklari, eski ve yeni siir
mukayesesi ile ilgili verdikleri bilgilere gecmeden once tezkirecilerin sikca
uzerinde durduklarn “konusma yetisi” (s6z soéyleme) hakkindaki gériislerine yer
vermek gerekir. Hem kutsal kitaplarin hem de dil-zihin iliskisi Gizerinde duran
filozoflarin ortak kanaatine gore insanlar1 diger canlilardan ayiran ve cogu kez
de insani Ustin kilan temel niteliklerin basinda konusma yetisi gelmektedir.
Kur’an-1 Kerim’in 6zellikle Rahman suresinin ilk ayetlerinde gecen “Insam
yaratti, ona beyani (dusunup ifade etmeyi) Ogretti.” (55/3-4) ayetleri,
konusmanin yaratiligla es zamanl bir stire¢ takip ettigini ortaya koymaktadir.
Temelini Ilahi hiikimden aldigina inanilan konusma, tezkirecilere gére ayni
zamanda siirin yazilmasini saglayan en Onemli argimanlardan biridir.
Konusma ya da tezkirecilerin ifadesiyle s6z sdylemenin insan ve siir icin cok
buytk bir nimet oldugunu savunan ilk dénem Fars tezkirecileri, Devletsah ve
Muhammed Avfi'dir. Devletsah’tan yaklasik iki ytz elli sene evvel tezkiresini
kaleme alan Avfi'ye gore sb6z ve sozUn somut hayata aktarimini saglayan
konusma mefhumu, dénem bilginlerinin de ortak kanaatine goére Allah’in
insana bahsettigi en buylk nimettir. S6ztin insanin basindaki fazilet taci
oldugunu belirten Avfi, Hz. Isa’nin! lakabinin da “séz” oldugunu sdyler
(Browne, Kazvini, 1906: 10). Ote yandan Avfi, séz ve konusma iligkisini
kismen de olsa teorik bir boyutta tartisma zeminine oturtmaya calisan fikirler
de 6ne surer. Buna gore harfler mana ahenginin sirtindaki goélgeliklerdir ve
ondan dolay1 lugatlerde develere harf denir (Browne, Kazvini, 1906: 10).
Tezkireci, s6zlin etkisi ve insanoglu icin barindirdigi anlami ifade etmek
amaciyla su iki beyte yer verir:

Her kelimeyi bir sézctikten gizli tutsan da
Her sézctik bin hayat degerindedir

Eger bir s6z asktan kendini évtiyorsa
Her kelimenin tistiinde Isa’nin lakabiun izi vardir (Browne, Kazvini,
1906: 10)

Konusmanin insanogluna verilmis en buyltk yetenek ve nimet oldugu
hususunda Devletsah da Muhammed Avfi’'den farkli diistinmez. Tezkireci Isra
suresinin 70. ayetine atifta bulunarak Allah’in insanoglunu bircok varliktan
Usttin kildigini, hakikat hazinelerinin anahtar1 ve en ince bilgi remizlerinin
hazinedari olan konusma kuvvetini o topluluga bahsettigini vurgular. Tezkireci
kimliginin yani1 sira sairlik vasfi da olan Devletsah, insanin Allah’a, bu
nimetler icin stkretmesi gerektigini ve Avfi'de oldugu gibi insanlara mahsus
olan konusma ve glizel s6z sOyleme hassasinin me’ani kapilarinin anahtari

1 Avfi, Hazreti Isa’nin lakabinin “s6z” oldugunu éne stirerken hic stiphesiz Meryem suresinin 30.
ayetinde gecen Hazreti Isa’nin bebekken konusmaya baslamasi hadisesi ile Nisa suresinin 171.
ayetinde yer alan Hazreti Isa’nin Allah’in kelami oldugu ifadesini géz éntinde bulundurmustur.
]
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

oldugunu soéyler (Devletsah, 1977: 24). Devletsah ve Muhammed Avfinin
insana bahsedilen konusma hassasinin Ilahi hikiim ve toplum nezdindeki
6nemini ifsa etmelerinin en 6énemli nedeni, siirin beslendigi mana diinyasinin
ortaya cikmasinda s6zlin temel bir araci vasfi tasimasidir.

[lIk dénem Fars tezkirelerinin mukaddimelerinde tezkirecilerin siir ve sairi bir
sekilde dini degerlerle barisik gostermeye calistiklar1 gézden kagmaz. Aslinda
bunun temel sebebi Kur’an’da gecen siir ile ilgili olumsuz ayetler ve cahiliye
dénemi musriklerinin belagat harikasi olan Kur’an’a siir, Hazreti Peygamber’e
de sair demeleridir. Tezkirecilerin bu tarz olumsuz ifadeler karsisinda
takindiklar1 ortak tavir ise siirin lehinde soylenilmis ayet ve hadislere yer
vererek Hazreti Peygamber ve sahabenin siir ve saire karsi olumlu tavirlarini
6n plana cikarmaktir. Clinkti meseleye dini nokta-i nazarindan yaklasan
Musliman sanatci 6ncelikle yaptig: isi dini bakimdan mesrulastirmak gayreti
icindedir; hele yapilan is, dini bakimdan c¢ok hos karsilanmamissa sanatc¢inin
eserinin varlik nedenini izah etmesi daha zorunlu hale gelir (Kili¢, 2013: 51).
Siiri her asamada dinle iliskilendirmek ve ona kutsallik huviyeti atfetmek,
tezkirecilerin siir tariflerinde sikca ortaya koyduklari bir gértustir. Hatta
sairlerin alimlerle birlikte var oldugunu ve Allah’in arsi, siir ve seriatla birlikte
yaratarak alemin isini bu tc¢lyle yurutttigti iddiasindadirlar.

Tezkireciler, Kur’an’da siir ve sairlerle ilgili olumsuz gortis iceren ayetlerden
sadece Yasin suresinin 69. ayetinde gecen “Biz ona (Peygamber’e) siir
ogretmedik, zaten ona yarasmazdi da.” ayeti ile Sura suresinin 224. ayetinde
gecen “Sairlere gelince, onlara da yoldan sapanlar uyar.” ayetlerine
deginmektedirler. Ilk ayette siirin, ikinci ayette ise sairin elestirildigi bu
ayetlere binaen tezkireciler, kastedilenin farkli oldugunu ve aslinda siir ve
sairin hem dini hem de toplumsal acidan Islam toplumunda saygin bir yeri
olduguna dair muhataplarini cesitli delillerle ikna etmeye calisirlar.
Tezkirecilere gore Hazreti Peygamberin ortaya c¢iktigi dénemde Arap
toplumunda fesahat ve belagat 6yle bir itibara sahipti ki Arap fasihleri, bu
ilimde peygamberlik davasinda bulunur (Devletsah, 1977: 27), Peygamber’in
zuhurundan once ise sairler kendilerine hakim der, siir ilminde mahareti olan
kimse kabile ve kavminin beyi olurmus. Siir ve sairin toplum icerisinde bu
denli itibar gériip onlara kutsallik atfedildigi bir dénemde, kendisini fesahat ve
belagatin en glizel 6rnegi olarak sunan Kur’an-1 Kerim’in nazil olusu? (Browne,
Kazvini, 1906: 7) dénem sairlerinin Kur’an’a siir, Hazreti Peygamber’e ise sair
isnadinda bulunmalarina yol acmistir. Molla Cami’ye gére Kur’an'daki ytuksek
belagati goéren musrikler, ona siir deyip Hazreti Muhammed’e sairlik
yakistirmas1 yaparak onun peygamberlik vasfini ortadan kaldirmaya

2 Muhammed Avfi, Kur’an-1 Kerim’in fesahat ve belagatin zirvesi oldugu yo6ntindeki gértisint
Zumer Suresinin 23. ayetindeki “Allah s6zlin en guizelini birbirleriyle uyumlu ve bikilmadan
tekrar tekrar okunan bir kitap olarak indirdi.” seklindeki ayete atifta bulunarak ortaya koymaya
calisir.
|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

calismislardir (Cami, 1990: 207). Diger taraftan musrikler her ne kadar
yazdiklan siirleri fesahat agisindan Kur’an-1 Kerim’le karsilastirsalar da bunun
mumkun olmadigini gérmus ve yenilgiyi kabul etmislerdir (Browne, Kazvini,
1906: 7). Tezkirecilerin ortak kanaatine gore siir ve saire yonelik Kur’an’daki
olumsuz ifadeler, musriklerin Hazreti Peygamber’e sair, Kur’an’a ise siir
yakistirmalarindan dolayidir. Ctinkti Hazreti Peygamber de Kur’ani htiktimler
dogrultusunda sair olmadigini sOylemesine ragmen kendisini 6ven sairleri
taltif etmis (Browne, Kazvini, 1906: 13), Islam sairlerini daima aziz ve
muhterem tutmustur (Devletsah, 1977: 28). Ote yandan ensar ve muhacirin
sahabelerden bircok gtizel siirin kalmas: da siirin Peygamber tarafindan ciddi
manada desteklendigi yontindeki gértisleri gliclendirmektedir. Devletsah, siirin
Kur’ani anlamda kastedilen olumsuzluklara sahip olmadigini, basta Hazreti
Peygamber olmak Uzere sahabe neslinden getirdigi 6rneklerle ispat etmeye
calismis daha sonra da mevzuyu Hazreti Peygamber’in “Siirde hi¢ stiphe yok ki
hikmet de vardir.” hadisiyle noktalamaistir.

Fars tezkirelerinin mukaddimelerinde muelliflerin tizerinde durduklar1 ve
aslinda bir bakima eserlerine aldiklari1 sairlerin de belirlenmesinde bir 6l¢ct
olarak kullandiklar1 temel o6l¢cd, siir ve siirin teorik yontine dair ortaya
koyduklarn fikirlerdir. Tezkirecilerden Muhammed Avfi, siirin ne oldugu ve
nasil olmas: gerektigi ile ilgili bilgi vermeden 6nce konuyu siirin Ust bashgi
olan edebiyat ile baslatir. Avfi de hem kendisinden 6nceki Arap tezkirecileri
hem de Fars tezkirecileri gibi gortslerini benzetmeler TtUzerinden dine
dayandirarak edebiyat ve onun alt bashgi olan siir hakkinda bilgi verir. Ona
gore Allah, yerytzini Adem ve cocuklar icin iki kistm halinde yaratty
bunlardan biri kara, digeri ise denizdir. Edebiyat da ayni sekilde iki kisimdir,
biri dlizyaz digeri ise siirdir (Browne, Kazvini, 1906: 7). Siiri dtizyazidan tsttin
tutan ve benzetmeler Uzerinden siir tarifine girisen Avfi'ye gére glizel s6z
sOyleme geleneginin yaygin oldugu Arap toplumunda, bazi kimseler diizyazi
colint tercih ederken, 6nemli bir kismi ise siir deryasinda sabahlamayi
yeglemistir. Bu goéristiini de Unld Fars sairi Resididdin-i Vatvatin siiri
diizyaziya tercih eden iki beytiyle ortaya koymaya calismistir.

S6z gerci mensur olarak giizeldir
Ancak nazmda daha giizel durur

Cevhere tetkik géztiyle fazla bakilmaz
Ciinkii o, ip ya da ipsiz yine gtizeldir (Browne, Kazvini, 1906: 11)

[lk dénem Fars tezkirecilerinin siire dair aciklamalarinda tizerinde durduklar
iki temel husus vardir. Bunlardan ilki siirin dis yapisi (sekli yoni), ikincisi ise
ic yapis1 (mana)’dir. Tezkireciler, siirin teorik yéntini izaha calisirken kafiye,
redif ve s6z sanatlar1 gibi harf ve s6zctik odakli dis yapi ile sairlerin sihirbaz,
soylediklerinin ise sihir oldugu diistincesinin ortaya cikmasina yol acan ve i¢
yapinin temelini teskil eden manayir bir bUtin olarak tavsif ederler. Bu
|

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

yaklasim, Fars tezkirecilerini siir konusunda derinden etkileyen Arap
distnurlerinin “siir, istilahta hikmetli bir mana, miikemmel bir istiare ve
benzetme iceren bir soézdur” (Kilig, 2012: 28) seklindeki gortslerine atif
niteligindedir. Tezkirecilere goére siir, evvela lugati manada yaraticilik
gerektiren (Browne, Kazvini, 1906: 17), baslangictaki stUpheleri dlizenleyerek
sonug¢ veren, kiyaslari birlestirip kticigt buyuk, buyugtu de kuctk yapan,
suste iyiyi cirkin, cirkini sekilde gtizel gosteren (Artzi, 2016: 4) bir ilimdir.
Insani mertebelerin en ytiksegi ilim ve hikmet, (Devletsah, 1977: 24) siir ise
hikmet ilminin tlUrevlerindendir.3 Siire daha cok sekilsel acidan yaklasan
Avfi’'ye gore siiri olusturan U¢ temel unsur vardir. Bunlar musiki, ahenk ve
6lctltl sézdur (Browne, Kazvini, 1906: 11). Molla Cami ise yeni bilginler ile
halk geleneginin siire dair goértislerine atifta bulunarak, su halde siir, vezinli ve
kafiyeli bir s6z demek oluyor ki siirde vezin ve kafiyeden baska bir sart
aranmaz (Cami, 1990: 204) seklinde siiri sadece sekli Ozellikleriyle
sinirlandiran bir tarif yapar. Bilindigi tzere klasik siirde dilin kullanimim
buytk oOlctide kafiye, redif ve vezin gibi ritmik akiskanlhig saglayan bicimsel
unsurlarla s6z sanatlar1 ve mazmunlar belirler (Macit, 1996: 9). Siirin dis
yapisini olusturan bu unsurlar, aslinda bir bakima siirde, Avfi'nin bahsettigi
musiki ve ahengi de saglamaktadir. Kendisi de kudretli bir sair olan Molla
Cami, siiri bir glizel, siirin ahengini saglayan yukaridaki hususlar: ise gtizelligi
arttirici birer sus olarak soyle tarif eder:

(Siir), vezinden islenmis naz elbisesini giyer, kafiye ile eteklerini bezer. Rediften
halhallarla ayaklanint stisler. Hayalden benlerle ytiztintin cazibesini arttirir.
Tesbih aynast ile ay gibi yanaklarnna cilve vererek ytizlerce yoldan ¢ctkmis asigin
aklint gétiirtir. Cinaslarla ki kirk yarar, saglarnini tepeden ayirmadan iki béliik
halinde é6rer, dudaklanndan incileri sacar. Tham sanatyla gézlere gézliik takar,
vehim ve hayal dernegine fitneler salar. Cehresini mecaz kakiilleriyle érterek
ardindan hakikatler besteler. (Cami, 1990: 205).

Molla Caminin “mevzun s6z” seklinde tarif ettigi ve temellerini kafiye ve veznin
olusturdugu sekli unsurlar, ona gbére siirin vicuda gelebilmesi icin yeterli
hususlardir. Ote yandan tarihi stirec¢ icerisinde siirin ne oldugunu ve hangi
ozelliklerden mtuitesekkil olmas1 gerektigi ile ilgili, ilim erbab: tarafindan sekil
ve mana odakli cesitli tarifler yapilmistir. Bunlarin bir kismi siiri daha c¢ok
lafiz ve bicim yo6nuyle tarif ederken, diger bir kismi ise siirde mananin esas
oldugunu ve sekli 6zelliklerin sadece mananin susleyici vasfi tasidigini belirtir.
Ozellikle mananin siir icin olan ehemmiyeti, ilk dénem Miuisliiman alimler

3 Tezkirecilerin estetik guzellik bakimindan ilmin zirve noktalarindan biri oldugunu
savunduklar: siirle ilgili Fuzali'nin bu minvaldeki tespitleri de dikkate degerdir. Fuzili'ye gore
siir, bash basina bir ilimdir ve insanin olgunlugunun, mikemmelliginin bir sonucudur (Dogan,
2002: 26). Ote yandan 6zellikle belagat kitaplarindan hareketle siire dair yapilan, siir diizglin ve
yerinde s6z sOyleme usul ve kaidelerini inceleyen me’ani, beyan ve bed’i gibi fenleri olan belagat
ilminin temel inceleme alanlarindan biridir (Kilig, 1992: 381) tarifi ilk dénem Fars
tezkirecilerinin gortisleriyle ciddi manada orttismektedir.

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]

Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

tarafindan sikca dile getirilen bir husustur. ilk dénem Arap dilcilerden biri
olan Ishak b. Ibrahim’e (6. 372/982) gore siirin esasini mana olusturur ve bu
vasfa sahip olmayan kimse, 6lctili ve kafiyeli s6z sdylese bile bu kisiye “sair”
degil belki “nazim” denilebilir (Kilig, 2012: 27). Ishak b. Ibrahim’in siirde
manaylr 6n plana alan yaklasiminin benzerini Devletsah da tezkiresinin
mukaddimesinde dile getirmistir. Tabii tezkireci, sair olmasindan mutevellid
goruslerini sozcuiklerin farkli anlamsal boyutlarindan hareket ederek izah
etmeye calismistir.

Devletsah, siirde mananin nasil tezahir etmesi gerektigini mana-siir-sair
mefhumlarini esas alarak tati-seker-sekeristan ve dalgic-inci-derya kavramlar:
Uzerinden aktarmaya calisir. Devletsah’in ilk benzetme unsurlari olan tati-
seker-sekeristan sozcukleri, klasik Turk ve Fars siirinde de cesitli vesilelerle
sikca kullanmilmistir. Klasik literattire goére tatiye konusma O6gretmek icin
onlne bir ayna konur ve her sozclik telaffuzunda kendisine bir seker verilir.
Bu yuzden sairler, gtizel kelami ve belig konusmayir alegorik manada
anlatmaya calistiklarinda tati ve seker sozcuklerinden istifade ederler.
Devletsah da glizel s6z erbabi olarak tarif ettigi sairlere, tati yakistirmasinda
bulunur. Siirde manay: tati, seker ve sekeristan sozcukleri arasindaki anlam
baglantisina dayandirarak aktarmaya calisan Devletsah’a gore Allahin s6z
sOyleme kudretini bagisladigl tati (sair), s6z ve fesahat sekerliginden (mana
alemi) her daim seker (siir) yemektedir. Ayn1 sekilde sairi dalgica benzeten
Devletsah, onlarin mana alemi olan bir denize daldiklarini ve kabiliyetleri
Olctisinde en guzel incileri derledigini sOylemektedir. Avfi gibi ¢6lii nesre,
denizi ise siire benzeten Devletsah’a gore sairler, bu ucu bucag gérinmeyen
siir denizinde dalgiclk yaparak inci tanesine yani manaya erismeye
calismislardir (Devletsah, 1977: 25).

Benzetmeler lizerinden siirde mananin 6nemini aktarmaya calisan Devletsah,
siirin sekli yonu olan vezin ve kafiyeyi de bir tarafa birakmaz. Siirde mana ve
seklin birbirini tamamlayan iki temel unsur oldugunu 6ne stren Devletsah,
mevcut iliskiyi yine benzetmeler tizerinden anlatmaya calisir. Garip manalari
ve ince bilgileri bir geline benzeten Devletsah, bu manalarin nazma cekilmesini
ise yani s6zUin mevzunlastirilmasini gelinin tizerindeki stis olarak tarif etmistir
(Devletsah, 1977: 26). Tezkireciye gére her ne kadar stis olmadan guzelin
guzelligi ve letafetine bir halel gelmiyorsa da géntlleri etkileyecek bu gtizelligin
kiymetinin anlasilmasinda sts elzemdir. Ote yandan Molla Cami gibi siiri
sadece kafiye ve redife dayandiran siir ehlini agir seklide elestirir ve manay1
bakire bir glizele benzeterek bu temiz durusun altinda kesfedilmeyi bekleyen
binlerce sir ve ince fikrin oldugunu savunur.

Sozcluklerin icerdikleri anlam kabiliyetlerinden istifade ederek insanlarin
duygusal ve fikri dinyalarina hitap eden siir, bu yoniyle derin bir etkiye
sahiptir. Hazreti Peygamber’in soyledigi, “...siirin bazisinda sihir vardir.”

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

hadis-i serifi minvalince sihirden kastin, siirin tesir glicliyle alakali oldugu
asikardir. Siirde, s6zctkler yoluyla tezahtir eden anlam coskunlugu, cogu kez
toplumlarin dustince dunyalarina yo6n vererek bireysel tefekkirtin
sekillenmesinde ciddi bir pay sahibi olmustur. Siirin sahip oldugu bu
yonlendirici etkinin bireysel ve toplumsal duzeydeki yansimalarini Fars
tezkirecilerinden Artzinin mukaddimesinde gdérmek muUmkundur. Araziye
gore gercek siir, insanin zihni ve duygusal faaliyetlerine yén veren o6fke ve
sehvet kuvvetlerini ciddi manada tahrik eder. Siirin insan blinyesinde yarattig:
sarsintiyla onu cobanliktan sahliga nasil yukselttigi ile ilgili Abdullah el-
Hucestani'ye dair verdigi 6rnek carpicidir. Hucestani, bir gtin Hanzala-1
Badgisi Divanini okurken orada goérdtigti iki beyitten cok etkilenir ve bu iki
beytin yogun tesiriyle koéyde sade bir ciftci olarak yasarken, Nizami’nin
deyimiyle tarihte galip krallardan biri olur. Bu iki beyit:

Biiytikliik aslanin agzinda olsa da git
Tehlikeye atd, aslanin agzinda ara

Ya biiytikliikle, yticelikle, ihsanla makamla
Ya da yigitce dliimle ytiz ytize ol (Artzi, 2016: 41)

Artzinin tezkiresinde siirin tesiri ile ilgili verdigi ikinci anektod ise Samaniler
donemi hikimdarlarindan Nasir b. Ahmed ile ilgilidir. Nizami’nin aktardigina
gore huktimdar, maiyetiyle beraber yaz ve kis mevsimlerinde farkli bolgelerde
ikamet edermis. HukUmdarin emri altindaki idareciler onu, ailelerinin
bulundugu Buhara’ya doénmesine ikna etmek icin donemin Unlt saray
sairlerinden Rudekiyi devreye sokarlar. Padisahin fitratin1 c¢cok iyi bilen
Rudeki, ona nesirden ziyade nazmin daha c¢ok tesir edecegini 6n gbérir ve bu
nedenle emir sarabim1 alip calgilar c¢almaya baslayinca Buhara’nin
guzelliklerini 6vdigi alt1 beyitlik bir kaside séyler. Bu kasidede Buhara ve
sultan1 6zdeslestirerek anlattig: iki beyit séyledir:

Ey Buhara sen sdd ol ve ¢ok yasa
Padisah sana misafir geliyor

Emir bir ay ve Buhara gbékytiziidiir
Ay gokytiziine dogru geliyor (Artzi, 2016: 49)

ArGzi'nin aktardigina gére Rudekinin Buhara ile ilgili kasidesini dinleyen
sultan, siirden 6yle etkilenir ki zirhini ve cizmelerini giymeden kir atina atlar
ve Buhara'ya dogru yola koyulur. ArGzinin tatlilik ve tazelikte mukemmel,
akicilik ve hosnutlukta sonsuz olarak niteledigi Rudekinin bu siirine mukafat
olarak on bin dinar verilir. Iyi bir sanat erbabi olan Artizi de Rudeki’nin bu
siirinden etkilenmis olacak ki siirde bulunan edebi sanatlar1 tespit etme
ihtiyac1 duyar. Tezkireciler arasinda, siirin insanlar Uzerindeki tesiri ve
yonlendirici gticti ile ilgili son noktayr Molla Cami, “hangi fazilet siirden

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

yuksektir, hangi sihir bu buyuden daha keskindir (Cami, 1990: 204)”
ifadesiyle koyar.

Fars tezkirecilerinden Muhammed Avfinin daha 6nce de zikredildigi Uzere
edebiyatin tanmimi ve turlerine dair yapmis oldugu aciklamay: Molla Cami,
klasik siirin nazim sekillerine indirgeyerek bunlarin hangileri oldugunu ve
devrin sanatsal ihtiyaclarina binaen hangilerinin tercih edildigini isimlerini
vererek izah etmeye calisir. Cami’ye gore siir, kaside, gazel, kit’a ve ruba’ gibi
nazim sekillerinden olusur ve bazi sanat adamlari bu tlrlerin hepsinden siir
sOylemislerdir (Cami, 1990: 207). Cami, klasik siir turleri hakkinda bilgi
verdikten sonra sairlerin hangi tlirleri neden sectiklerine dair kendi dénemi ile
daha 6nceki edebi zevk arasinda bir karsilastirma yapar. Buna gore sairlerden
bir kismi eski dénem Ustatlar1 gibi kaside tUrtine meyletmis ve yalniz évme
veya 6gut verme gibi bir misyonu siirlerinde islemeyi tercih etmislerdir. Kaside
tiiriine yoénelen sairlerin bu tercihlerine dair Halil Inalcik’in tespiti dikkate
degerdir. Inalcik’a goére kasideler, basta 6blir diinyada Tanri’min rizasini,
peygamberin, velilerin sefaatini ve bu dliinyada patrimonyal siyasi glg¢
sahiplerinin himaye ve inayetini kazanmak icin yazilird: (Inalcik, 2010: 20-21).
Ote yandan Cami, kendi yasadigi dénemin siir zevkine géndermede bulunarak
cagdasi sairlerin daha cok gazel tlirtine meylettiklerini, ancak bunun yani sira
mesnevi tUrline yonelenlerin azimsanmayacak sayida olduklarini dile getirir
(Cami, 1990: 208). Siirin sekilsel boyutunu teskil eden nazim turlerinin,
devirlere gore tercih edilme sebeplerini 6n plana alarak karsilastiran Cami,
siirde manay1 da benzer bir mukayeseye tabi tutar.

3. Sairin Genel Vasiflan

Klasik edebiyatin basta siir olmak tizere farkli alanlarinda eserler kaleme alan
sairlerin  biyografilerine yer veren ilk doénem Fars tezkirelerinin
mukaddimelerinde, siir ile ilgili bilgilerin yani sira sairlerin sahip olmalar:
gereken temel nitelikler hakkinda da cesitli bilgiler verilmistir. Hatta Nizami-i
Artzi gibi mauellifler, tezkirelerinin girisinde “Sairin ve Sairligin Niteligi
Uzerine” gibi mufassal basliklar altinda sairlerin vasiflar1 hakkinda genis bilgi
vermislerdir. Tezkirecilerin ortak kanaatleri esas alindiginda sairin kim oldugu
ile ilgili her birinin cogunlukla birbiriyle 6rtiisen tanimlamalar yaptiklari
gorulur. Tezkirecilerin ilmi esas alarak yaptiklari siir tarifinde, sairi de ilmi
icra eden bir ilim erbabi olarak tanitmislardir. Daha 6nce de ifade edildigi
lzere tezkirecilerin ortak kanaatine goére siir, hikmet ilminin bir tUrevidir.
Avfi'nin yaraticilik erbabi tarafindan anlasilan bir ilim olarak tarif ettigi siir,
elbette yetenekli kisilerin ellerinde nesviinema bulmakta ve bu sayede essiz
eserler verilmektedir. Peki yetenek, estetik ve ahenk bilesimi olan bu ilmin
ifas1 icin yeterli bir argiman midir? Sairleri, alimler sinifinda géren Devletsah
ve Arazi'ye gore sairligin olmazsa olmaz kurallarindan biri ilim tahsilidir.
Sairleri, irfan ve fazilet sahibi, (Devletsah, 1977: 26), okuma yazma bilen s6z

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739

733




Mehmet Nuri CINARCI

sOyleme erbabi (Cami, 1990: 203), ve cesitli ilim tirlerine vukufiyeti olan ilim
ehli (Arazi, 2016: 33), seklinde tarif eden Fars tezkirecilerinin ilmi, sair icin
merkeze alan bu yaklasimlarini, daha sonraki ytzyillarda yasayan unlt Turk
sairi Fuzdli, siir icin de sart kosacak ve ilimsiz siir temelsiz bir duvar gibidir ve
ilimsiz siir ruhsuz beden gibi cansiz ve hareketsiz olur (Dogan, 2002: 26)
diyecektir.

Tezkireciler, sairlik icin ilmin gerekliligini savunurken kimi satir aralarinda bu
ilmin tahsil edilme zamani ve mahiyeti hakkinda da irili ufakli bazi bilgiler
verirler. Cami ve ArGzinin ortak kanaati, siire dair ilimlerin genclikte tahsil
edilmesi gerektigi yonundedir. Clnku genclikte edinilen bilgilerin kaliciligi,
bulunulan yasin 06zellikle zihinsel elverisliligi bakimindan en verimli
dénemidir. “Kucuklikte elde edinilen bilgi, tas tUzerindeki nakis gibidir.”
denildigi vechile ancak genclik caginda calismakla muUmkin olabilir (Cami,
1990: 36). Peki, sairin genclik caginda tahsil etmesi gereken bu bilimsel
faaliyetler nelerdir sorusuna Artizinin cevabi soyledir:

“Sair, gencligin baslangicinda ve genclik gtinlerinde 6ncekilerin siirinden yirmi
bin beyit 6grenmezse sonradan gelenlerin eserlerinden on bin kelime aklinda
tutmazsa bdyle bir dereceye ulasamaz. Stirekli tistatlanin divanlarint okumak ve
onlann igcinde ve disinda séztin zorlayiciligt ve inceligi baska ne sekilde olmus
6grenmelidir.” (Arazi, 2016: 46).

Arazi, sairin kendisinden 6nce yasamis ve cagdasi sairlerin siirleri ile Ustat
sairlerin divanlarina atifta bulunarak siir erbabinin ilk olarak estetik degere
haiz beyit ve sodzcukleri ezberlemesini, akabinde s6z inceligi olarak tarif ettigi
yani s6ztin me’ani, beyan ve bedii’ hallerine olan uygunluguna riayet etmesi
gerektigini belirtir. Sairlerin genclik cagl itibariyla ilmi tahsilleri icin
baslangicta eski ve yeni sairlerin siirleri ile Ustat sairlerin divanlarindaki
siirleri 6rnek almalar1 gerektigi yontindeki tavsiye, Aristoteles’in btitiin gulizel
sanatlarin hareket noktasi olarak kabul ettigi mimesis (taklit) kavramini
hatirlatmaktadir. Artzi, genclik déneminde Uistat sairlerin siirleri ile siirlerde
bulunan sézcuiiklerin ezberlenmesi ve beyitlerde hem anlam hem de sekil
bakimindan gosterilen zerafet ve incelegin hakkiyla anlasilmasini sairlik i¢cin
yeterli bulmaz. Tezkirecilerin kutsiyet atfederek 6n plana cikardiklar1i konusma
yetisini ArQzi, sair icin guzel ve irticalen konusma seklinde bir adim daha
dteye tasir. Irticalen konusma ve siiri ezberden okuma yeteneklerini, sairligin
temel vasiflarindan sayan Arazi, oOzellikle padisah meclislerine atifta
bulunarak bu yeteneklerin gosterilmesi durumunda sairin buytk Ittuflar elde
edecegini 6ne strer. Ona gbére meclislerde irticalen konusmak ve siir séylemek
padisahi mutlu eder ve bu sayede sair maksadina ulasir (Arazi, 2016: 47). Bu
duruma buyldk Fars sairi Rudekiyi oOrnek olarak verir ve Samanl
hiktmranliginda onun gibi irticalen konusan ve hizli siir soéyleyen
hickimsenin olmadigini belirtir. Siire dair ilim tahsili hususunda Ardzi’nin

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

Uzerinde durdugu ve tavsiye ettigi diger bir alansa siirde ahengi saglamaya
yonelik ilimlerin basinda gelen aruzdur. Nizami'ye gore siir kabliyeti olan her
insan mutlaka aruz ilmini tahsil etmelidir. Bunun icin de Ebu’l-Hasan
Serahsi’nin risalelerine muiracaat edilmelidir (ArGzi, 2016: 46).

Daha 6nce siirin teorik yénu bahsinde ifade edildigi gibi tezkireciler, siir-mana
iligkisini ele alirken sairleri, cesitli benzetmeler tizerinden birer mana tasiyicisi
olarak sunarlar. Devletsah’in sairi, tuti ve dalgic olarak tanitmasina karsilik
Avfi onu belagat dilencisi olarak nitelendirir. Her iki tezkireci de sairin mana
tasiyicis1 misyonunu evvela Hazreti Peygamber’in “Allahu Te’ala’nin arsin
altinda yarattig1 hazinelerin anahtarlar: sairlerin dilleridir.” hadisini aktararak
anlatmaya calisirlar. Hazineden kasit, daha sonra Nizami-i Artzi ve Osmanl
su’ara tezkirecilerinden Latifi'nin de belirttikleri gibi manadir. Hadis-i serifle
kutsiyet atfi yapilan sairler, kimi zaman tuti olup s6z sekeristanindan seker
derlerken, kimi zaman da endisenin kan igici, ucu bucag: olmayan denizinde
dalgiclik yaparak inci tanesine erismeye calismislardir. Ya da Avfi’nin ontolojik
anlayist 6n plana cikaran tavriyla onlar, tevhid incisinden belagat dilenciligi
yapan sanat erbabidirlar (Browne, Kazvini 1906: 1). Fikir gelinlerinin
susleyicileri ve nefis sirlarinin sarrafi olarak tavsif edilen sairler, hi¢c stiphesiz
ilham yoluyla mana hazinelerinden temin ettikleri ganimeti s6z araciligiyla
varlik kiyillarina tasidiklari icin tezkireciler nezdinde seckin insanlardir.
Nitekim Devletsah, sairlerin siradan insanlardan farkli bir topluluk olduklarini
ispat etmek amaciyla bliyik mutasavvif sairlerden olan Sena’inin su beytine
yer verir:

Sen sairleri alalade rivayetgilerle bir tutma
Zira Isa’mun yeri gék, tutininki ise agac dalidir (Devletsah, 1977: 26)

Devletsah, tezkiresinin mukaddimesinde sairin mana sarrafliginin temelinde
ilhamin yattigini ve bu nedenle Allah’la dogrudan bir iliskisinin oldugunu 6ne
stirer. Bunun icin de sik sik devrin énemli sairlerinin bu minvalde séyledikleri
beyitlere yer verir. Hafizin kendisini ayna karsisinda s6z terenenntiim eden bir
tuti olarak resmettigi beytinin ikinci dizesi, tam da Devletsahin iddia ettigi
dustnceyi kanitlar niteliktedir.

Beni bir tuti gibi aynanin karsisina koymuslar
Ezel tistadi ne sdyle derse onu séyliiyorum (Devletsah, 1977: 25)

Devletsahin sairligi, daha ¢ok mana diinyasina hiikmetme eksenli bir bakis
acisiyla ele almasina mukabil Nizami-i Artzi, cogunlukla sézclik odakli ve
sekli 6n plana cikaran bir yaklasim tarzi sergiler. Nizami'ye gore sairlik bir
sanattir ve s6zctiklerin mana dinyalarina hiitkmederek onlar1 kontrol eder ve
elde ettigi sonuclar birlestirir. Yani sair, sdzcliklere hiitkmeden bir htiikimdar
gibidir ve onlan istedigi surete sokabilme kudretine sahiptir. O halde bu
kudreti gésterebilmek adina s6zctiklerin mana alemini, hakikati esas almadan

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

sonuna kadar kullanmalidir. Yani ki¢tgt buytk, buytugh kucik yapmals;
iyiyi suste cirkin, cirkini sekilde gtizel géstermelidir (Arazi, 2016: 41).

Hazreti Adem’in yaratildigi giinden itibaren alim ve sairlerin varoldugunu 6ne
stiren ilk dénem Fars tezkirecileri, ilmin bir tlirevi olarak siirin de her devirde
insanlar arasinda ilgi goérdtiginu belirtirler. Ortaya c¢ikis zamani itibariyla
koklti bir gecmise sahip olan siirin sekillenmesinde mensup oldugu dil ve
kultur ile tesekkul ettigi toplumun sanatsal degerleri ve diinya gdéristinin
buytk bir payr vardir. Bilindigi gibi toplumun temel yapisini olusturan
degerler esnektir ve bu degerlerin zaman icinde, teknolojik ilerlemeler, kliresel
etkilesimler, sosyo-ekonomik degisimler, savaslar, gocler, nifus olaylar1 ve
cografi faktorler gibi cesitli unsurlarin etkisiyle degisime ugrayabilir. Elbette
sosyalitenin temel parcalarindan olan sanat ve sanat Ozelinde siir, bu
degisimden paymni alir. Dolayisiyla her devrin siir anlayist dogal olarak
birbirinden farkli olabilir. Ilk dénem Fars tezkirecilerinden Devletsah ve Molla
Cami de bu duruma atifta bulunurak eski ve yeni sairler nitelemeleri
Uzerinden gecmis donem ile kendi caglarinda mevcut olan sanat anlayislarini
karsilastirirlar. Devletsah’a gore siir eski zamanlardan beri insanlar arasinda
yaygin bir sanattir ve yazildig: diller sene ve devirlerin gecisi ile halden hale ve
sekilden sekile girdigi icin bunlari anlamak gliclesmistir (Devletsah, 1977: 43).
Molla Cami ise Devletsah’in siirin niteligini belirleyen donemsel sartlarla ilgili
distncesini eski ve yeni donem sairlerinin sanat anlayiglar1 Uzerinden
detaylandirmaya calisir. Molla Cami, siirin eski sairlere gore hayal
unsurlarindan meydana gelen bir s6z oldugunu,(ki bu s6z, dinleyenleri bir
seye yoneltmek yahut tiksindirmek icin mana ve nuikteleri onlarin hayalinde
canlandirir.) belirttikten sonra yeni sairlerin hatta halkin dahi siirde vezin ve
kafiyeye itibar ettiklerini belirtir (Cami, 1990: 204, 207). Eski ve yeni dénem
sairlerinin siir anlayislarini birbirleriyle karsilastiran Cami, akabinde onlarin
hangi nazim tlrlerini tercih ettikleri ile de bilgi verir. Buna gore eski tistatlar
daha cok kaside tarzina meylederken glinimuz sairleri genellikle gazel ve
mesnevi turlerini tercih etmektedir (Cami, 1990: 207, 208).

[Ik dénem Fars tezkirecileri, sairiligin temel vasiflan1 ile ilgili gértis beyan
etmelerinin yani sira siir ilmini hakkiyla ifa etmeyen ve bu sayede sayilari
cokca artan mutesairleri de elestirmislerdir. Tezkireciler, yasadiklar1 dénemde
sair zUmresinin kadir ve kiymetinin azalmasini birtakim ehliyetsiz kisilerin
sairlik iddiasinda bulunmalar1 ve dogru olmayan kisilerin bu isle
ugrasmalarina baglamislardir. Arazi, kendi déneminde zuhur eden bu
giruhtan bahsederken “hangi tarafa kulak versen bir sair sesi istirsin, ne
tarafa baksan sair adini tasiyan birtakim insanlar gértirstiin, ¢cok olan bir sey
asagilik olur.” (Arazi, 2016: 33), seklinde elestirel ifadeler kullanir. Devletsah
da tipki Arazi gibi niteliksiz sairlerin sayisindaki artisi tenkit etmek amaciyla
“cok olan sey asagilik olur.” (Devletsah, 1977: 33), ifadesini kullanmis ve

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRIN MAHIYETi

Enverinin siir ilmine vukufiyeti olmayanlarin bu ise girismelerini yerden yere
vuran bir beytine yer vermistir.

Siir aslinda fena bir sey degildir, benim sikayetim
Bu ise birtakim asagiuliklarin burunlarnint sokmasidir (Devletsah, 1977:
34)

SONUC

Yasadig1 donemde siir ilmindeki kabiliyeti sebebiyle tin saglamis olan sairlerin
adlar1 ve eserlerinin isimleri, tarihin karanlk sayfalarina gémulmesin diye
kaleme alinan su’ara tezkirelerinin ilk 6érnekleri, Arap edebiyatina mensuptur.
Tabakat sistemi seklinde Arap edebiyatinda ortaya cikan su’ara tezkireleri,
akabinde Fars ve Turk edebiyatlarinda da 6rnekler vermeye baslamistir. Tark
edebiyatindaki ilk sair tezkireleri, Fars edebiyatindaki tezkireler 6rnek alinarak
vicuda getirilmistir. Fars edebiyatinda kaleme alinan ilk tezkireler, genellikle
mukaddime, sair biyografilerinin islendigi tabakalar ve hatime bélimlerinden
meydana gelmistir. Tezkirelerin 6zellikle mukaddime boéltiimlerinde tezkireciler,
basta sanat-patronaj iligkisi olmak Uizere siirin genel nitelikleri ile sairin temel
vasiflar1 hakkinda cesitli bilgiler vermislerdir. Ilk dénem Fars tezkirelerinde yer
alan bu bilgiler, kendilerinden sonra kaleme alinan Fars ve Osmanli sahasi
tezkirelerinin sair secimine dair uyguladiklar1 kriterlerin genel niteliklerine
ciddi tesirde bulunmustur. Bu biyografik ve yar1 biyografik eserler sirasiyla
Nizami-i Artzinin Cehdr Makdle’sinin ikinci babi olan sairler bahsi,
Muhammed Avfinin Libabiil-Elbab’t, Molla Cami'nin Bahdristan’inin yedinci
béliimti ve Devletsah’in Tezkiretii’s-Su’ara@’sidir. Ismi zikredilen tezkirelerin
mukaddime boliimlerinden hareketle ilk dénem Fars tezkirecilerinin siir ve
sair ile ilgili gborusleri acikca zikredilir.

Tezkire mukaddimelerinde siirin nitelikleri ile sairin temel vasiflar1 hakkinda
bilgi verilirken bu kavramlarin bir sekilde patronajla iliskilendirildigi gértlir.
Tezkirecilerin eserlerinde aktardiklar1 bilgilere gére hem kendi devirlerinde
hem de kendilerinden 6nce yasayan idarecilerin siir ve saire 6zellikle maddi
anlamda cokca iltfatlarn olmustur. Devlet erkaninin sairleri, siir yazmaya
tesvik eden bu girisimleri, basta sair tezkireleri olmak Uzere bircok edebi
eserin ortaya cikmasina zemin hazirlamistir. Temel 6znesi siir ve sair olan
su’ara tezkirecileri, sairlerin biyografileri, sanat anlayislart ve eserlerinden
bahsetmeden o6nce kendilerine gére makbul siir ile ideal saire dair cesitli
tanimlamalar yapmislardir. Tezkirecilerin siir tanimlari genellikle siirin i¢
(mana) ve dis (mana) yapaisi ile ilgili olmustur. Bazi tezkireciler siir icin manay1
O0n planda tutarken bazilari ise glizel siir i¢cin mevzun (kafiye-redif-vezin) s6ztin
yeterli olabilecegi hiikmtine varmistir. Ancak tezkirecilerin bu hususta vardig:
ortak kanaat, siir icin mana ve mevzun s6zlin beden ve ruh gibi birbirini
tamamlayan iki hayati 6ge oldugu yontindedir. Siiri, hikmet ilminin bir parcasi
olarak goren tezkirecilere gore iyi sair olabilmenin iki kurali vardir. Bunlar,

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



Mehmet Nuri CINARCI

dogustan getirilen yetenek ve kliclik yaslardan itibaren yapilan ilim tahsilidir.
Tezkirecilerin iyi siir ve sairlik icin sart kostuklar: ilim tahsili kendilerinden
sonra klasik Fars ve Turk edebiyatlarinda siir kaleme alan bircok sair
tarafindan ayni sekilde dile getirilmistir.

KAYNAKCA

AKYUZ, Kenan (1992). Firdevsi, Sehndme-I, Ankara: Milli Egitim
Bakanlig Yayinlari.

ARISTOTELES (1987). Poetika, Istanbul: Remzi Kitabevi.

BROWNE, Edward, KAZVINI, M., Muhammed (1906). The Liibabu’l-
Albab (First Part) of Muhammad Awfi, London: Brill Leiden Publication.

DEVLETSAH (1977). Devletsah Tezkiresi, (cev. Necati Lugal), Istanbul:
Kervan Yayin ve Kitapcilik Nesriyat.

DOGAN, M. Nur (2002). Fuzili’nin Poetikast, Istanbul: Otiiken Yayinlari.

ENGINUN, Inci (2006). “Cenab Sahabettin® Servet-i Fiinun Edebiyati,
Ankara: Akcag Yayinlari.

GAIUS Suetonius Tranquillus (1914). “Lives of Illustrious Men” The
Lives Of The Caesars II, Cambridge: Harvard University Press.

INALCIK, Halil (2010). Has Bagcede ‘Ays u Tarab, Istanbul: Turkiye Is
Bankas1 Kulttr Yayinlari.

INALCIK, Halil (2003). Sair ve Patron, Patrimonyal Devlet Ve Sanat
Uzerinde Sosyolojik Bir Inceleme, Istanbul: Dogu Bat1 Yayinlari.

KARACA, Alaattin (2005). Ikinci Yeni Poetikast, Ankara: Hece Yayinlar.

KILIC, Filiz (2013). Klasik Ttirk Edebiyatinin Pesinden, Ankara: Grafiker
Yayinlari.

KILIC, Hulusi (1992). “Belagat” Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, Istanbul: Turkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, C. 5, 380-383

KILIC, M. Erol (2012). Sufi ve Siir, Istanbul: Insan Yayinlar.
KUR’AN-I KERIM (2011). Ankara: Diyanet Isleri Bagkanlig Yayinlari.

MACIT, Muhsin (1996). Divan Siirinde Ahenk Unsurlari, Ankara: Akcag
Yayinlari.

MOLLA CAMI (1990). Bahdristdan, (cev. M. Nuri Gencosman), Ankara:
Milli Egitim Bakanlig1 Yayinlari.

Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi1/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



ILK DONEM FARS TEZKIRELERININ MUKADDIMELERINDE SiiRiN MAHIYETi

NiZAMI-1 ARUZI (2016). Cehar Makale, (cev. Esin Eren Soysal), Istanbul:
Demavend Yayinlari.

OKAY, Orhan, M. (2005). Poetika Dersleri, Ankara: Hece Yayinlari.

|
Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari Dergisi [ESTAD]
Cilt/Volume: 8, Sayi/Issue: 4 Aralik/December 2025 s. 716-739



