
ÇÜTAD  
Çukurova Üniversitesi  

Türkoloji Araştırmaları Dergisi 

Cilt 10, Sayı 2 
Aralık 2025 

 

ISSN: 2587-1900 Geliş Tarihi:   23.9.2025 
E-ISSN: 2548-0979 Kabul Tarihi: 14.12.2025 

Makale Künyesi (Aralık): Aktaş, Ö. ve Şen, M. (2025). Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl adlı eserde geçen 
yeraltı tasvirleri. Çukurova Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 10(2), 496-510. 

https://doi.org/10.32321/cutad.1789369 
 

496 
 

DÂNİŞMEND Ü MELÎKE HEZÂR SUÂL ADLI ESERDE GEÇEN 
YERALTI TASVİRLERİ1 

Özge AKTAŞ2 
     Mesut ŞEN3 

ÖZET  

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl, Klasik Sonrası Çağatay Türkçesi ile kaleme alınmış 
dinî içerikli bir metindir. Söz konusu eserin iki yazması doktora tezi olarak tarafımızdan 
çalışılmaktadır. Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de dinî konular arasında geçen, özellikle 
evrenin ve öteki âlemin yaratılışı ile ilgili yeraltı, gökyüzü, cennet, cehennem kısımları 
ilginç betimlemelerle anlatılmaktadır. Eserin iki yazması Lund Üniversitesi Jarring 
Koleksiyonu arasında bulunmaktadır. 

Rum padişahının kızı Melîke ile Melîke’nin sorduğu soruları yanıtlamak için 
Türkistan’dan gelen Dânişmend Abdülalim arasında geçen diyaloglar eserin esasını teşkil 
etmektedir. Söz konusu diyaloglar Sokratik yöntem ya da Platoncu yaklaşım 
diyebileceğimiz bir tarzda sürdürülmektedir. Makalenin amacı eserde geçen yeraltı 
betimlemelerini bilim dünyasına tanıtmak ve eser hakkında filolojik bilgi sunmaktır. Çünkü 
eserde bahsedilen yeraltı betimlemeleri, yeraltının özellikleri başka eserlerle mukayese 
edilemeyecek kadar özgün bir anlatımla ele alınmıştır. Makalede yöntem olarak nitel bakış 
açısıyla alanyazın taraması kullanılmıştır. 

Makalemizin giriş bölümünün dipnotunda, Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de geçen 
yeraltı betimlemelerinin orijinal metni çeviri yazılı olarak verilmiştir. Giriş bölümünde 
ayrıca eserin iki kahramanı olan Melîke ile Dânişmend hakkında kısa bilgi verilmiş sonra 
da eserdeki yeraltı betimlemelerinin anlatıldığı kısım günümüz Türkçesine çevrilmiştir. 
Eserde verdiğimiz dil içi çeviri, aslına sadık kalınarak yapılsa da eksik anlatım kalmaması 
için yer yer sözcük eklenmesi gerekmiştir. Makalede orijinal metin verildiği için metni 
sadece bire bir çeviri yapıp bırakmak yerine eserde geçen yeraltı betimlemelerinden 
bahsedilirken konu ile ilgili bazı açıklamalarda bulunma gereği de duyulmuştur.  

                                                           
1 Bu makale Prof. Dr. Mesut ŞEN danışmanlığında hazırlanan Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl 
Adlı Çağatayca Eserin Dil Özellikleri, Transkripsiyonlu Metni ve Dizini Hazırlanarak Dil ve 
Edebiyat Eğitimi Yönünden İncelenmesi adlı doktora tezinden üretilmiştir. 
2 Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmenliği Bölümü, 
Doktora Öğrencisi. ozgeaktas45@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0004-9075-1322 
3 Marmara Üniversitesi, Atatürk Eğitim Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmenliği Bölümü, 
Prof. Dr. mesut.sen@marmara.edu.tr. 
https://orcid.org/0000-0002-0867-9041 

https://doi.org/10.32321/cutad.1789369
mailto:ozgeaktas45@gmail.com


ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

497 
 

Yeraltı betimlemeleri İslam etkisiyle yazılmış kimi eserlerde de karşımıza çıkmaktadır. 
Örneğin Acâibü’l-mahlûkat, Marifetnâme gibi eserlerde bu konuda bilgiler verildiğini 
görebiliyoruz. Kur’an ve hadislerde de yeraltı dünyası hakkında bazı bilgiler 
bulunmaktadır. Bizim eserimizi farklı kılan husus, yeraltı dünyası ile ilgili anılan 
kaynakların hiçbirinde söz edilmeyen -elbette bazı ortak yanlar olmakla birlikte- benzersiz 
betimlemelerin bulunmasıdır. Makalemizin tartışma bölümünde, Türk edebiyatında 
yazılmış ya da sonradan yazıya geçirilmiş İslam öncesi ve sonrası metinler, söylenceler 
taranarak yeraltı dünyası ile ilgili bulunan bilgiler metnimizdeki bilgilerle karşılaştırılmış, 
ortak veya farklı yanlar tespit edilmiştir. Metnimizde geçen yeraltı betimlemeleri ile ilgili 
edindiğimiz söz konusu bulgular makalemizde tartışılmıştır. 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de dünya ve evrenin yaratılışının anlatıldığı kısımlarda 
geçen yeraltı betimlemelerinin Kur’an ve hadis kaynaklı olarak Acâibü’l-mahlûkat, 
Marifetnâme gibi başka eserlerle ortak yanları bulunsa da betimlemelerin çoğu esere özgü 
anlatımlardır. Eser bu özgün anlatımları ile gerek dünya ve gerekse Türk edebiyatındaki 
yaratılış (kozmogoni) ve dünyanın sonu (eskatoloji) söylencelerine katkı verecek 
niteliktedir.  

Anahtar kelimeler: Klasik Sonrası Çağatay Türkçesi, Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl, 
yeraltı tasviri, yedi kat yer, mitoloji, kozmogoni, eskatoloji. 

UNDERGROUND DESCRIPTIONS IN THE WORK TITLED 
DÂNIŞMEND U MELIKE HEZAR SUAL 

ABSTRACT  

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl is a religious text written in Post-Classical Chagatai 
Turkish, preserved in two manuscripts housed in the Jarring Collection at Lund University. 
This article presents the study of those manuscripts in detail as part of a doctoral thesis. The 
article explores religious themes, particularly the creation of the universe and the afterlife, 
with striking depictions of the underworld, sky, heaven, and hell. 

The study employes a qualitative literature review and at the heart of the article are 
dialogues between Melike, daughter of the Byzantine emperor, and Dânişmend Abdülalim, 
who journeys from Turkistan to answer her questions. These dialogues unfold in a style 
reminiscent of the Socratic method or the Platonic approach. The purpose of this article is 
to introduce the text’s unique descriptions of the underworld and to provide philological 
insights into the work. The underworld is portrayed with such originality that its features 
cannot be fully compared with other sources.  

In the footnote of the introduction to our article, the original text of the underground 
descriptions in Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl is provided in written translation. The 
introduction also provides brief information about the two protagonists of the work, Melîke 
and Dânişmend, followed by a translation into modern Turkish of the section describing the 
underground descriptions in the work. Although the translation provided in the work is 
faithful to the original, it was necessary to add words in places to ensure that the meaning 
was not lost. Since the original text is provided in the article, rather than simply providing a 
literal translation, it was also necessary to provide some explanations related to the subject 
when discussing the descriptions of the underworld in the work. 

While descriptions of the underworld appear in Islamic-influenced works such as 
Acâibü’l-mahlûkat and Marifetnâme, as well as in the Qur’an and hadiths, Dânişmend ü 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

498 
 

Melîke Hezâr Suâl offers depictions absent from these sources, despite certain overlaps. In 
the discussion section, we compare these descriptions with pre-Islamic and post-Islamic 
Turkish texts and legends, identifying both commonalities and divergences. 

In its treatment of cosmogony and eschatology, the work stands out with its unique 
narratives of the underworld, although it shares some motifs with other texts. With these 
original elements, Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl contributes significantly to the 
mythologies of creation and the end of the world in both Turkish and world literature. 

Keywords: Post-Classical Chagatai Turkish, Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl, depiction of 
the underworld, seven layers of the earth, mythology, cosmogony, eschatology. 

GİRİŞ 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl adlı eser, Klasik Sonrası Çağatay Türkçesi ile kaleme 
alınmış dinî içerikli bir metindir. Eserin iki yazması doktora tezi olarak tarafımızdan 
çalışılmaktadır. Yazmaların ikisi de İsveç Lund Üniversitesi Kütüphanesi Jarring 
Koleksiyonu’nda 347 ve 531 numaralarla kayıtlıdır.  

Esere göre Rum padişahı gece gündüz ilimle uğraşan, gönül gözü açık bir padişahtır. 
Araştırmaları sonucunda Müslüman olmaya karar vermiştir. Ancak bir müddet sonra Rum 
padişahı vefat eder. Padişahın oğlu bulunmadığı için kızı tahta geçer. Eserde padişahın 
kızından Melîke olarak bahsedilmektedir. Melîke tahta geçtikten sonra ülkesinin önde 
gelen bey, bilgin, ekâbir ve eli iş tutanlarını çağırtır ve onlara şöyle hitap eder: “Benim 
bin sualim var, ister padişah ister köle ister halktan biri olsun kim sorularıma doğru yanıt 
verirse ben kendime onu eş olarak seçip tahtımı ona devredeceğim.” Melîke’nin bu sözü 
şehirden şehire, ülkeden ülkeye yayılır. Rum ülkesindeki tüm bilginler (dânişmend) 
Melîke’nin sorularını yanıtlamak için toplanıp gelirler. Ancak bilginler Melîke’nin 
soruları karşısında şaşkına dönüp hiçbirine doğru yanıt veremezler. Melîke sorularına 
gerekli yanıtları alamayınca onların öldürülmelerini emreder. Daha sonra danışmanlarının 
ricaları ile bu kararından vazgeçip ülkesini kırk yıl boyunca, bilginlere dost olarak adil bir 
şekilde yönetir. Yıllar sonra Melîke’nin bu çağrısını Türkistanlı Abdülalim adlı bir kişi de 
işitir. Melîke’nin sorularını yanıtlamak için Rum ülkesine gelir. Abdülalim, eserde 
Dânişmend kimliğiyle geçmekte, Melîke’nin sorularını karşılıklı diyaloglar hâlinde 
yanıtlamaktadır. Melîke, bütün sorularını doğru biçimde yanıtlayan Dânişmend 
Abdülalim’i, sonunda kendisine eş olarak seçer. Bu hikâye onlardan yadigâr kalmıştır.  

Eserde soru ve yanıt biçiminde geçen diyaloglar Sokratik yöntem ya da Platoncu bir 
yaklaşım diyebileceğimiz tarzda sürdürülmektedir. Aynı yöntem Farabi ve İbni Sina 
aracılığı ile Yusuf Hâs Hâcip’e de ulaşmış, o da Kutadgu Bilig adlı siyasetnamesinde 
alegorik tarzda bu yöntemi kullanmıştır. Yine biz benzer yöntemi kütüphanelerimizde pek 
çok yazması bulunan Acâibü’l-mahlûkât adlı eserde de görmekteyiz (Sarıkaya, 2019, s. 
132). Ancak söz konusu eserde soru, “Eger sorarlarsa ki” sözüyle başlamakta ve bu 
soruya yanıt “buna diyevüz kim”, “eydürüz ki” sözleriyle verilmektedir (Sarıkaya 2019, 
s. 106, 107, 121). Burada Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de olduğu gibi belirli iki 
kişinin soru-yanıt yöntemiyle karşılıklı diyalogları yoktur. Bu yönüyle çalıştığımız eser, 
dünyanın ve göklerin yaratılışı ile ilgili birçok ortak noktaları barındırsa da Acâbü’l-
mahlûkat’tan farklılık göstermektedir.  



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

499 
 

Acâibü’l-mahlûkât, konularına göre birkaç farklı tarz ve üslupta yazılmasına karşın 
Türk, İran ve Arap edebiyatlarının ortak ürünü olan bir eserdir. Bu eserde dünyada 
yaşayan, göklerde var olan görülmemiş, şaşırtıcı nitelikteki varlıklar tanıtılmaktadır. 
Esere “acâib” adının verilmesinin nedeni de budur. Yani, esere göre varlıklara, şaşırtıcı, 
görülmemiş nitelikte oldukları için acâib adı verilmiştir. Acâibü’l-mahlûkât için, 
dünyanın görülmemiş, bilinmeyen yerlerini tanıttığından dolayı coğrafik, gökyüzündeki 
varlıklardan bahsettiğinden dolayı da kozmografik özellikler gösteren ansiklopedik bir 
eserdir denilebilir. 

Erzurumlu İbrahim Hakkı’nın Marifetnâme adlı eserinde de dünyanın ve göklerin 
yaradılışı ile ilgili olarak Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’le paralellik gösteren noktalar 
bulunmaktadır (Ulusoy, 1979, s. 11-30). Farklı eserlerde de dünyanın ve gökyüzünün 
yaratılışı ile ilgili olarak buna benzer hususlara değinilmiş olabilir. Bizim asıl konumuz, 
bu türden ortak noktaları diğer eserlerdeki benzerleriyle karşılaştırmaktan ziyade 
eserimizde geçen yeraltı tabakalarının yaratılışı hakkında anlatılanları filolojik açıdan 
irdelemektir. 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de dünyanın ve evrenin yaratılışı anlatılırken, 
özellikle yedişer tabakadan oluşan yer ve gökyüzü ile cennet ve cehennem kısımları 
ilginç betimlemelerle öne çıkmaktadır. Yeraltı ile ilgili betimlemeler eserin 70a-72a, 73a-
74b ve 110a-110b yaprakları arasında bulunmaktadır.4 

                                                           
4 Melīke sordı: Yete ṭabaḳa yerni ḳaysı küni yarattı? Her ḳaysı yerniŋ atı néme, rengleri ḳaydaġ? 
Dānışmand aydı: Miŋ yıl ilgeri Ḥażrat-ı Muḥammad Muṣtafā ṣalla’llāhu ʿalayhi ve-sallamnıŋ 
nūrlarını yarattı. Ḫudāy Taʿālā ul nūrġa naẓar-ı raḥmat birle baḳtı. Ul nūr daryā-yı ʿażīm boldı. 
Yana daryāġa naẓar ḳıldı. Daryānıŋ suyını ḳaynap bir mevc paydā boldı. Ul mevcdin bir köfük 
paydā boldı. Ul köfükni yete fāra ḳılıp şanba küni yete ṭabaḳa-yı yerni yarattı. Bir biriniŋ üstünide 
her bir yerniŋ miŋ türlüg rengi bar. Bu ṭabaḳa-yı yerdin ul ṭabaka-yı yerge beş yüz yılçılıḳ yol 
turur.  Ul mevcni şanba küni avvalḳı ṭabaḳa-yı yerde taġ yarattı. Ḳalġanı ḳara boldı, taş boldı. 
Baytu’l muḳaddasda yatḳan taşdın ḳıyāmat küni bir aḳlıḳ paydā bolur, kümüşdin aḳraḳ. Çoŋluḳı 
bu dunyāça ḳırḳ [yıl] bar. Avvalḳı yerniŋ atını Mekkā dérler. Ḫudāy Taʿālā on sekiz miŋʿālamnı 
yarattı. Heme ẕātlar şubu yerde ve ādamlarnıŋ ornı turur. Çahār-şanba küni daryālarnı, bulaḳlarnı 
camīʿ aḳadurġān sular yarattı. 
Melīke sordı: Sudın keyin bu yerde yana némeni yarattı? Dānışmand aydı: Panc-şanba küni camʿ 
dıraḫtlarnı, dānelerni, uruġlarnı heme ḫalāyıḳḳa menfaʿātlik némerseler yarattı.  
Melīke sordı: Uluġ daryālar yarattı, atı ne turur? Her daryā néçe ferseng? Dānışmand aydı: Yerde 
tola daryā, bulaḳ yaratıpdur. Ammā yete ıḳlīmda yete daryā-yı ʿaẓīm yaratıpdur ki: Biriniŋ atı 
daryā-yı Bāḳī derler, ʿālamnıŋ aṭrāfını tamām alıpdur. Bu daryāda sudın bölek némerse yoḳtur. Bu 
daryā üç lek yetmiş miŋ ferseng turur. İkinçi daryānıŋ atı daryā-yı Ḳulzum derler. Daryāda ẕātlar, 
balıḳlar, yılanlar, faḳalar bar turur. Daryā-yı Ḳulzum ellig miŋ ferseng yılçılıḳ yol turur. Üçünçi 
daryānıŋ atı daryā-yı Cīn derler. Anıŋda hem ẕātlar bar turur. Daryā-yı Cīn ḳırḳ miŋ ferseng. 
Törtünçi daryānıŋ atı daryā-yı Baḥr dérler. Bu daryāda hem türlüg ẕātlar bar turur. Ammā suyı 
açıġ turur, bu daryā miŋ ferseng turur. Beşinçi daryānıŋ atı daryā-yı Hurmuz dérler. Munda hem 
ẕātlar bar turur. Bu daryā on beş miŋ ferseng turur. Altınçı daryānıŋ atı daryā-yı Muḥīṭ dérler. On 
iki miŋ ferseng turur. Yetinçi daryānıŋ atı daryā-yı ʿUmman dérler. On miŋ ferseng turur.  
Melīke sordı: Yer yüzide néçe çoŋ arıḳ yarattı? Dānışmand aydı: Tört arıḳ yarattı. Avvalḳı atı Nīl, 
munıŋda hem türlüg ẕātlar, balıḳlar, ḫarçengler bar turur. Uzunluḳı üç lek seksen miŋ ferseng zīrā 
ki ʿarşdın avvalḳı yerge keledür, daryā-yı Ḳulzumġa ḳoşuladur. İkinçiniŋ atı Fırāt dérler. Munıŋda 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

500 
 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de geçen yer ve yeraltı betimlemelerine göre yer, 
yaratılmadan bin yıl önce, Hazreti Muhammet’in nurundan ortaya çıkmıştır. Tanrı 
yarattığı nura rahmet nazarı ile bakınca o nur denize dönüşür. Denize nazar ettiğinde de 
denizin suyu kaynar ve içinden bir dalga çıkar. Daha sonra Tanrı, dalganın köpüğünü yedi 
parçaya bölüp her bir parçasından cumartesi günü yerin yedi tabakasını yaratır. Birbirinin 
üstüne yaratılan yerin her bir tabakasının bin türlü rengi vardır. Bir tabaka ile diğer tabaka 
arasında beş yüz yıllık mesafe bulunmaktadır. Cumartesi günü ayrıca bu dalgadan ilk 
önce dağları, sonra taşı toprağı yaratmıştır. Tanrı daha sonra on sekiz bin âlemi ve 
insanoğlunun yaşayacağı yeri yaratır. Çarşamba günü ırmakları ve pınarları, perşembe 

                                                                                                                                                               
hem ẕātlar bar turur. Yete miŋ ferseng daryā-yı Cīndin çıḳıp ölkeġa barur. Daryā-yı Hurmuzġa 
dāḫıl bolur. Üçünçi arıḳnıŋ atı Seyḥūn derler. Munıŋda hem ẕātlar bar turur. Uzunluḳı toḳuz miŋ 
ferseng, keŋligi iki ferseng. Daryā-yı Muḥīṭdin çıḳıp daştġa barur. Daryā-yı ʿUmmānġa dāḫīl 
bolur. Törtünçi arıḳnıŋ atı Ceyhūn. Daryā-yı Ḳulzumdın çıḳıp cangalġa barur. Uzunluḳı on miŋ 
fersenglik yol turur. (70a-72a) 
İkinçi ṭabaḳa yerniŋ atı Cılda. Munıŋ dūzaḫīler üçün yılan, çayanlar yaratıpdur. Tişleri neyzege 
oḫşa, zehr-ālūde. Eger birisi bu ʿālemge kelse hemeni ḫarāb ḳılur. Yana on beş miŋ ferseng yerde 
bād-ı muḫālıf yaratıpdur. Bu bād-ı muḫālıfnıŋ yarmını avvalḳı yerge iberip ʿĀdnıŋ ḳavmını helāk 
ḳıldı. Avvalḳı yerdin ikinçi yerge beş yüz yılçılıḳ yol. Üçünçi ṭabaḳa yerniŋ atı ʿArḳa. Rengi miŋ 
türlüg, munıŋda ādamlar bardur ki yüzleri ādamnıŋ yüzlerige oḫşa, aġızları ıtnıŋ aġzıġa oḫşa, 
ḳolları ādamnıŋ ḳollarıġa oḫşa, putları uynıŋ putıġa oḫşa. Bularġa ḳıyāmatda ʿaẕāb hem bolmas 
savāb hem bolmas. Bizlerge kündüz bolsa bularġa kéçe bolur. Heme yerdin ʿArḳa çoŋdur. 
Törtünçi ṭabaḳa yerniŋ atı Carmā. Rengi gūn-a-gūn, munıŋda bir uluġ taş yaratıpdur ki munı seng-i 
kibrīt derler. Dūzaḫīlarġa ʿaẕāb-ı ʿuḳūbat ḳılġalı ḳavluhu Taʿālā:  ٌوَ قوُدهَُا النَّاسُ وَالْحجَارَه ملٰئكة غِلاَظٌ شُوَاظ 
Yaʿnī: Ḳorḳuŋlar ul otdın ki otunı ḫalāyıḳdur, seng-i kibrītni ular üçün āfrīde ḳılġan ki otnı tīz 
yandurur. Anıŋ otı barça otlardın köydürgey turur, rıvāyat ḳılurlar. Rasūlu’llāh ʿalayhi’s-salāmdın 
seng-i kibrītniŋ andaġ otdur ki eger dunyādaḳı héme taġlarġa tüşse köydürüp kül ḳılur. Beşinçi 
ṭabaḳa yerniŋ atı Multā dérler. Gūn-ā-gūn renglig bu yerde tola yılan ve çayanlar bar, tévege oḫşa. 
Tilleri neyzeçe zehr-ālūde ve yüz altmış fırḳa zumradur. Her fırḳası üç yüz altmış ḳalʿa. Eger biri 
bu ālemge kelse heme cānvarlar zehridin ölerler. Dunyādaḳı ṭāʿām ve mīve ve su hemesi zehrdin 
açıġ bolur. Altınçı ṭabaḳa yerde sekiz yüz miŋ türlüg renglig turur. Munda kāfırlarnıŋ ʿamalları atı 
turur. Yana bir daryā āfrīda ḳılıpdur otluġ yılandın. Eger heme taġlarnı bu daryāġa salsa ayrıp su 
bolup keter. Yetinçi yernin atı ʿAcībā yana bir rıvāyatda Serī derler. Bu yerde şayṭānlar bardurlar 
ki bir ḳolı sīneside baġlıḳ, bir ḳolı uçasıda baġlıḳ. İki putı hem baġlıḳ bā-vucūd uşbu ḥāl bile. 
Avvalḳı yerġe ceng ḳılġalı leşker tartıp keledür. Bu yete ḳat yerniŋ her ḳaysınıŋ aralıḳı beş yüz 
yılçılıḳ yol turur (73a-74b). 
Melīke sordı: Yete ḳat yerniŋ medārı néme? Taḥta’s-sarāġaça kimler bar? Dānışmand aydı: 
Ḫudāy Taʿālā, Rūmāʾīl atlıġ bir firişte yaratıpdur, tört ḳolı bar turur. Ḫudāy Taʿālānıŋ emri birle 
yete ḳat yerni tört ḳolıda tört burcıdın tutup turar. Ḫudāy Taʿālā Taḥta’s-sarānı öz kudratıdın paydā 
ḳıldı. Çoŋluḳı beş miŋ yılçılıḳ yol turur. Rūmāʾīlniŋ putı taḥta’s-sarānıŋ üzeside turar. Yana hem 
Ḫudāy Taʿālā bir aḳ uy yarattı. Tört miŋ başı bar, kırḳ miŋ putı bar. Her başınıŋ aralıḳı beş yüz 
yılçılıḳ yol turur. Her başıda iki müŋüzi bar turur. Taḥta’s-sarā uynıŋ müŋüziniŋ üstünide turur. 
Yana hem Ḫudāy Taʿālā bir balıḳ yaratıpdur, atı Nāram. Bu balıḳnıŋ çoŋluḳını Ḫūdādın bölek kişi 
bilmes. Uy, balıḳnıŋ üstünide turur. Yana hem Ḫudāy Taʿālā bir peşe yarattı. Bu balıḳ peşeniŋ 
üstünide turur. Peşe daryānıŋ kefkiniŋ üstünide turur. Daryānıŋ çoŋluḳı otuz miŋ yılçılıḳ yol turur. 
Bu daryā, şımālnıŋ üstünide turur; şımāl otnıŋ üstünide turur; ot, dūzaḫnıŋ üstünide turur; dūzaḫ 
ḳaraŋġuluḳnıŋ üstünide [turur]. Ḳaraŋġuluḳ taḥta’s-sarānıŋ üstünide turur. Taḥta’s-sarānı, Ḫudāy 
Taʿālādın bölek kişi bilmes (110a-110b). 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

501 
 

günü de bütün ağaçları, ağaçların tanelerini ve tohumlarını yaratmıştır, halka yararlı 
olsunlar diye…  

Tanrı bunlardan sonra yedi iklimdeki büyük denizleri yaratır. Bu büyük denizler de 
yerin ve göğün yedi kat olması, hatta dünyanın yedi iklime ayrılması düşüncesine paralel 
olarak yedi adettir. Bu yedi adet denizden en büyüğünün adı Baki denizidir. Dünyanın 
etrafını tamamen sarmıştır, üç lek yetmiş bin ferseng5 büyüklüğündedir. İkinci büyük 
denizin adı Kızıldeniz’dir. Büyüklüğü elli bin ferseng kadar yoldur. Onun bulunduğu 
yerde insanlar, balıklar, yılanlar, bağalar (kabuklu deniz hayvanları) vardır. Üçüncü 
büyük denizin adı Cin denizidir. Orada da insanlar bulunmaktadır. Kırk bin ferseng 
uzunluğundadır. Dördüncü büyük denizin adı Bahr denizidir. Burada da türlü insanlar 
bulunur. Suyu acıdır. Büyüklüğü bin fersengdir. Beşinci büyük deniz Hürmüz denizidir. 
Burada da insanlar yaşar, on beş bin ferseng büyüklüğündedir. Altıncı büyük denizin adı 
Muhit denizidir. On iki bin ferseng büyüklüğündedir. Yedinci büyük denizin adı Umman 
denizidir. 

Yeryüzünde kaç adet büyük ırmak vardır sorusunu Dânişmend dört büyük ırmak 
vardır diye yanıtlamaktadır. Bu ırmaklardan ilki Nil’dir. Nil ırmağının etrafında türlü 
insanlar, balıklar ve yengeçler yaşamaktadır. Nil’in uzunluğu üç lek seksen bin 
ferseng’dir. Arştan yeryüzüne indirilip Kızıldeniz’e bağlanmıştır. İkinci ırmağın adı 
Fırat’tır. Bunun da etrafında insanlar yaşar. Yedi bin ferseng’dir. Cin denizinden çıktıktan 
sonra yere ulaşıp oradan da Hürmüz’e dâhil olmaktadır. Üçünçü ırmağın adı Seyhun’dur. 
Burada da insanlar yaşar. Uzunluğu dokuz bin, genişliği iki bin ferseng’dir. Muhit 
denizinden çöle varır, oradan da Umman denizine dökülür. Dördüncü ırmağın adı 
Ceyhun’dur. Kızıldeniz’den çıkıp sık ormanlık alana ulaşır. Uzunluğu on bin fersenglik 
yoldur. 

Tanrının yarattığı ikinci tabaka yerin adı Cilde’dir. Bu tabakada cehennemlikler için 
dişleri mızrağa benzeyip zehir saçan yılan, çıyan ve akrepler bulunur. Zehrin bir damlası 
âleme gelse bütün âlemi harap eder. Yine bu tabakada karşıdan, yani ters yönden esen bir 
rüzgâr (bâd-ı muhâlif) bulunur. Tanrı bu ters rüzgârın yarısını birinci tabakaya gönderip 
orada Âd kavmini helak etmiştir. Birinci tabaka yer ile ikinci tabaka yerin arası beş yüz 
yıllık yoldur. 

Üçüncü tabakanın adı olan Arka, metinde en büyük tabaka olarak geçer. Bin türlü 
rengi vardır. Burada elleri ve yüzleri insana, ağızları köpek ağzına, bacakları sığır 
bacağına benzeyen yaratıklar bulunmaktadır. Bu yaratıklara kıyamet günü azap da sevap 
da verilmez. Bizlere gündüz olduğunda bunlara gece olur. 

Dördüncü tabakanın adı Carmâ’dır. Rengârenktir. Tanrı burada bir büyük taş 
yaratmıştır, bu taşa kibrit taşı adı verilir. Cehennemliklere ceza azabı kılmak için, 
“başında sert ve güçlü meleklerin bulunduğu” (Kur’an, Tahrim, 6), “yakıtı insan olan o 
alevli” (Kur’an, Rahman, 35), “ateşten sakının” (Kur’an, Bakara, 24; Tahrim 6) 
ayetlerinde belirtildiği üzere, bu ateşi tutuşturmaya yarayan kibrit taşını yaratmıştır. 

                                                           
5 Farsçada bir lek ‘yüz bin’ anlamında sayı birimidir (Steingass, s. 1127). Bir ferseng ise 3 ila 6 km 
arasında değişen eski bir uzunluk ölçü birimidir.  



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

502 
 

Kibrit taşı tez yanıcı bir taştır, onun ateşi bütün ateşlerden daha yakıcıdır. Eğer dünyadaki 
dağlara düşse bütün dağları yakıp kül eder. 

Beşinci tabakanın adı Multâ’dır. Bu tabaka da rengârenk bir tabakadır. Burada deveye 
benzeyen çok fazla yılan, çıyan ve akrep gibi hayvanlar bulunur. Dilleri mızrak gibi olup 
zehir saçar. Bu yaratıkların yüz altmış türü vardır. Her bir türün üç yüz altmış kalesi 
bulunmaktadır. Eğer birisi bu âleme gelse bütün hayvanlar zehirden ölür. Dünyanın bütün 
yiyecek ve içeceği bu zehirden dolayı acı olur. 

Altıncı tabaka yerin adı her iki yazmada da geçmemektedir. Altıncı tabakanın sekiz 
yüz bin çeşit rengi vardır. Bu tabakada kâfirlerin işledikleri suçların adları yazılı 
durmaktadır. Bu tabakada ayrıca ateşli yılandan bir deniz yaratılmıştır. Bütün dağlara bu 
denizi salsalar denizin suyu dağları yarıp gider. 

Yedinci yerin adına Acîba ya da Serî denir. Bu tabakada bir kolu göğsüne bağlı, bir 
kolu da sırtına bağlı şeytanlar bulunmaktadır. Bu şeytanların bacakları da kollarına benzer 
şekilde bağlıdır. Yedinci tabaka şeytanları ordu kurup birinci tabakaya cenge giderler. 
Yedi kat yerden her birinin aralığı beş yüz yıllık yoldur.  

Metinde daha sonra yeraltının merkezinin nerede olduğu ve toprağın altında kimlerin 
bulunduğu sorulur. Danişmend bu soruyu da şöyle yanıtlar: Tanrı yeraltını kendi 
kudretinden var ettikten sonra onu tutması için Rumail adlı bir melek yaratmıştır. Bu 
meleğin dört kolu bulunmaktadır. Melek Tanrının emri ile yeraltının dört burcunu dört 
kolu ile kaldırıp tutar. Meleğin bacakları da yeraltının üzerindedir. Tanrı ayrıca bir ak 
öküz yaratmıştır. Ak öküzün dört bin başı, kırk bin bacağı vardır. Başlarının arası beş yüz 
yıllık yoldur. Her başında iki boynuzu bulunmaktadır. Yeraltı, öküzün boynuzlarının 
üzerindedir. Yine Tanrı Nârem adlı bir balık yaratmıştır ki onun büyüklüğünü Tanrıdan 
başkası bilmez. Ak öküz bu balığın üstünde durmaktadır. Bu balığı da bir sivrisinek 
taşımaktadır. Sivrisinek de deniz köpüğünün üzerindedir. Deniz köpüğü rüzgârın üzerinde 
durmakta, rüzgârın altında ateş, ateşin altında da cehennem bulunmaktadır. 

TARTIŞMA 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de yeraltı tabakalarının yaratılışı -başka eserlerde de 
geçen ortak yanlar bulunmakla birlikte- özgün ifadelerle anlatılmaktadır. Ancak 
Tanrı’nın, yerin ve göğün tabakaları yanında evrendeki her şeyi Hz. Muhammet’in 
nurundan yarattığı hususu hadislerde, Mevlid, Marifetnâme gibi dinî içerikli eserlerde de 
görülen ortak bir motiftir (Kastalanî, Mevâhibü’l-ledüniyye, 1/7), (Timurtaş 1990, 35), 
(Ulusoy 1979, 11-12). Buna göre Tanrı, yarattığı nura rahmet nazarı ile bakınca o nur 
denize dönüşür. Daha sonra denizin içinden su kaynar ve büyük bir dalga ortaya çıkar. 
Tanrı, dalganın içinden çıkan köpüğü yedi parçaya böler. Farklı kaynaklarda da görülen 
buna benzer ögelerden sonra metnimizde özgün anlatıma geçilmektedir. 

Şu hâlde yeraltının yedi tabakasının deniz köpüğünden yaratılma motifi de 
metnimizde görülen ortak bir motiftir. Bu yedi yeraltı tabakasından altısının adı eserde 
şöyle geçmektedir: Mekkâ (مكّا) “birinci tabakanın adı”, Cilde (جلده) “ikinci tabakanın 
adı”, Arka (عرقه) “üçüncü tabakanın adı”, Carmâ (جرما) “dördüncü tabakanın adı”, Multâ 
 yedinci tabakanın adı”. Bu yedi tabakanın“ (عجيبا) beşinci tabakanın adı” ve Acîbâ“ (ملتا)
başka kaynaklarda geçip geçmediği ile ilgili olarak şu noktalara dikkat çekebiliriz: 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

503 
 

Kur’anda yedi kat yerden söz edilmekte ancak bunların isimleri verilmemektedir.6 Hadis 
kaynaklarında da yedi kat yer ifadesi geçmekle birlikte bunların isimlerinden 
bahsedilmemektedir.7 Yine Türk destanlarından olan ve İslam etkisi görülmeyen Altay 
Türklerinden derlenmiş Maaday Kara destanında da Erlik tarafından yönetilen yedi kat 
yer ifadesi bulunmaktadır.8 Bu durumda metnimizde geçen yedi kat yer tabakasına ait 
özel adlar, halk inanışlarına bağlı olarak ortaya çıkmış olabilir.  

Esere göre Tanrının yarattığı her bir yer tabakasının arasında beş yüz yıl süren mesafe 
vardır. Eserde buna benzer uzaklık ölçüsünü belirten pek çok ifade bulunmakla birlikte bu 
uzaklıkların neye göre saptandığı belli değildir. Marifetnâme’de bu mesafeler kuş 
uçuşuna göre belirlenmektedir (Ulusoy 1979, s. 13). Bu nedenle bizim metnimizde de 
mesafelerin kuş uçuşuna göre belirlendiğini söylemek mümkündür. Yine, her bir 
tabakanın bin türlü rengi vardır. Her bir yer tabakasının bin türlü rengi vardır ifadesine de 
başka kaynaklarda rastlanamamıştır. 

Eserde anlatıldığına göre Tanrı cumartesi günü yerin ilk tabakasını yaratmıştır. Bu 
tabakada önce dağları sonra da taşı toprağı, çarşamba günü denizleri (deryâ), ırmakları 
(arık) ve pınarları (bulak), perşembe günü ise ağaçları ve onların tane ve tohumlarını 
yaratmıştır. Bir hadise göre de Tanrı, cumartesi toprağı, pazar günü dağları, pazartesi 
günü ağaçları, salı günü kötülüğü, çarşamba günü nuru, perşembe günü hayvanları, cuma 
günü de Hz. Adem’i yaratmıştır (Müslim, Münâfıkîn, 27). Burada da İslâm inancının asıl 
kaynaklarından beslenilse de farklı bir anlatım söz konusudur.  

Yerin birinci tabakasında Tanrının yarattığı en büyük deniz olan ve âlemi saran Baki 
 .denizi kaynaklarda geçmeyen mitolojik kaynaklı deniz adlarıdır (جين) denizi ile Cin (باقی)
Metinde geçen Cin (جين) adı Çin biçiminde de okunabilir. Yani bu deniz Çin denizi de 
olabilir. Ancak bununla ilgili metinde bir kanıt bulamadığımız için bu yazıma 
dokunmadık. Metinde geçen Kulzüm, Hürmüz, Muhit ve Umman denizleri ise 
günümüzde de aynı adla anılan denizlerdir. Yeryüzünün birinci tabakasında yaratılan dört 
ırmaktan Nil, arşta doğup Kızıldeniz’e bağlanan bir deniz olarak tanıtılmaktadır. Yine 
Fırat da mitolojik bir deniz olan Cin denizinden doğmakta ve Hürmüz’e dökülmektedir. 
Seyhun (Sırderya) Muhit’ten çıkıp çöle dökülen, Ceyhun (Amuderya) ise Kızıldeniz’den 
çıkıp ormanlık alana dökülen ırmaklar olarak gösterilmektedir. Bu anlatımlarda, gerçeğe 
yakın bazı bilgilere yer verilse de mitolojik ögeler daha fazladır. Hadislerde de Nil, Fırat, 
Seyhun ve Ceyhun ırmakları, kaynağı cennetten gelen ırmaklar olarak gösterilmektedir 
(Müslim, Cennet, 26). Bazı hadis kaynaklarında Miraç gecesinde peygamberin Cebrail ile 
birlikte Sidretülmünteha adlı ağacın dibine geldiğinde ağacın dibinden akan dört ırmağın 

                                                           
6 “Yedi göğü ve yerden de bir o kadarını yaratan Allah’tır.” (Kur’an, Talâk, 12) 
7 “Kim hakkı olmadığı hâlde bir karış yeri alırsa Allah kıyamet günü yedi kat yeri onun boynuna 
dolar.” (Müslim, Müsâkât, 141) 
8 Kara-Kula kaan kiji ceti kadı cer altınaŋ Erlik-biydiŋ erke kara Abram-Moos Kara-Tajı bu 
balazın ay oy cerineŋ aylu-kündü bu Altayga alıp çıgıp curtay bergen. “Kara-Kula kağan yedi kat 
yer altından Erlik Bey’in sevgili kara kızı Abram-Moos Kara-Taş isimli bu kızı ayı puslu o yerden 
aylı güneşli Altay’a alıp getirdi.” (530-536), Ceti kadı cerdiŋ altın Erlik-biydiŋ erke kara bu balazı 
ol dor biler. “Yedi kat yer altını Erlik Bey’in sevgili kara kızı çok iyi bilir.” (541-543) (Gürsoy-
Naskali 1999, 48). 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

504 
 

olduğu bilgisine rastlanmaktadır (Buhari, Kitâbü’l-Bedilhalk, 6/3031). Bu ırmaklardan 
ikisi batıni ikisi zahiridir. Zahiri olan ırmaklar Nil ve Fırat ırmaklarıdır. Yine bazı hadis 
kaynaklarında bu ırmaklar arasında Seyhun ve Ceyhun ırmakları da vardır. Ancak 
metnimizde hadis kaynaklarından etkilenme olsa da bağımsız bir anlatım söz konusudur.  

Yerin ikinci tabakasına Cilde adı verilmektedir. Bu tabakada bulunan varlıklar 
tamamen mitolojik ögelerle anlatılmaktadır. Yerin ikinci tabakasında dişleri mızrağa 
benzeyen, cehennem için yaratılmış olan yılan, çıyan ve akrep cinsi hayvanlar 
bulunmaktadır. Yine bu tabakada birinci tabakaya gelerek Âd kavmini helak eden tersten 
esen rüzgâr da bulunmaktadır. Âd kavmi Kur’an’da birçok ayette geçmektedir (Kur’an, 
Ankebut, 38; Araf 65, 74; Fecr 6; Furkan 38; Fussilet 13, 15; Hud 50, 59, 60; Kamer 18, 
Zariyat 41). Nuh peygamberin torunlarından Avs’ın oğlu Âd’ın ismiyle anılan kavim, 
Tanrı’ya isyan ettiği için sekiz gün süren sert bir rüzgârla cezalandırılmıştır (Kur’an, 
Fussilet, 16; Hakka, 6). 

Metnimize göre bu rüzgâr, yerin ikinci tabakasından gelen bâd-ı muhâlif adlı ters 
rüzgârdır. Bu rüzgârın yarısı Âd kavminin yok olmasına yetmiştir. Kur’an’da geçen bu 
olay, metnimizde dualist (iki şeyi karşıtıyla birlikte düşünme) bir yaklaşımla 
anlatılmaktadır. Yani İran efsanelerinde de sıkça rastlanan dualist anlayışa göre yeraltı 
birçok kötücül ve yok edici varlığı bünyesinde barındırmakta, gökler ise iyiliği temsil 
etmektedir (Ögel 1971, s. 421). Bu anlayışa göre yeraltının kötülüğü temsil etmesinden 
dolayı yeraltından gelen ters bir rüzgâr ile yerüstünde Tanrı’yı inkâr eden bir kavim 
cezalandırılmaktadır.  

Arka adıyla geçen yerin üçüncü tabakasında bin türlü insan yaşamaktadır. Bu 
insanların yüzleri ve elleri insana benzemesine karşılık ağızları köpek ağzına, ayakları da 
sığırın ayaklarına benzer. Bunlar için kıyamet gününde sevap ve azap yoktur. Eski 
Mezopotamya, Mısır, Pers ve Yunan mitolojilerinde üstü insan, altı hayvan gövdesine 
benzeyen yaratıklardan sıkça söz edilmektedir. Özellikle Mısır mitolojisinde başı insan, 
bedeni aslana benzeyen sfenksler, yine yeraltı canavarı olarak bilinen yüzü insana, 
vücudu aslana, kuyruğu akrep ya da ejderha kuyruğuna benzeyen Mantikorlar 
bulunmaktadır. Bu yaratıklar Yunan mitolojisine de geçmiştir. Uygur harfli Oğuz Kağan 
destanında da Oğuz’un ayakları sığır ayağına benzemektedir (Bang ve Rahmeti, 1936, 
10/12). Tabii bu benzerlikte gücün mü yoksa görünüşün mü kastedildiği açık olarak 
belirgin değildir. Maaday Kara destanında da yedi kat yer tabirinin geçtiğini yukarıda 
belirtmiştik. Destana göre yerin yedi kat altında yaşayan yaratıklar da insan ya da 
hayvana benzerler. Ancak söz konusu destanda yarı insan figürlerine rastlanmaz. Manas 
destanında ise ilk ölümünde -ki destanda Manas iki kez daha ölecektir- Manas’ı yeraltı 
dünyasından kırk yiğidi çıkarır. Manas destanında yeraltı ifadesi geçmekle birlikte yeraltı 
dünyasının yaratıkları hakkında bilgi verilmez. Radloff’un Propen II adlı eserinde, adı 
Manas destanında da geçen Er Töştük ile ilgili ayrı bir efsane bulunmaktadır. Bu 
efsaneye göre Er Töştük yeraltına inebilen ve yeraltındaki devlerle, ejderhalarla 
savaşabilen güçlü bir yiğittir. Destanda yeraltı yaratıkları şeytani varlıklar olarak görülür 
(Ögel 1971, s. 542-547). Şu hâlde yeraltının üçüncü katında geçen, başı insana, ağzı 
köpeğe ve ayakları sığıra benzeyen ve insan olarak nitelenen yaratıkları, başka 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

505 
 

mitolojilerde rastlanmamış oldukları için, metnimize özgü yaratıklar olarak 
değerlendirebiliriz. 

Eserde Carmâ olarak geçen dördüncü yeraltı tabakası rengârenktir. Bu tabakada adına 
seng-i kibrît denen büyük bir taş bulunmaktadır. Metnimize göre Kur’an’da “odunu 
insanlar olan” ayette (Kur’an, Tahrim, 6) belirtildiği üzere Tanrı azap edeceği kullarını bu 
taş ile tutuşturacaktır. Çünkü bu taş çok yanıcı bir taştır. Yine metnimizde bahsedilen bir 
hadise göre seng-i kibrît öyle yanıcı bir ateştir ki dünyadaki dağlara düşse hepsi yanar kül 
olur. Ancak Kur’an’da ve hadislerde böyle bir ifadeye rastlanamamıştır. Kur’an ve hadis 
kaynak gösterilerek anlatılan dördüncü yeraltı tabakasındaki bu seng-i kibrît adlı büyük 
taşı da metnimize özgü bir anlatı ögesi olarak görmek yerinde olur. 

Multâ adlı beşinci yeraltı tabakası da rengârenktir. Bu tabakada deveye benzeyen yılan 
ve çayanlar bulunmaktadır. Mitolojilerde yeraltı yaratığı olarak deveye benzeyen belli 
başlı bir figür yoktur. Türk mitolojisinde deve ile ilgili motifler geçmekle birlikte deveye 
benzeyen yeraltı yaratığına rastlanmamaktadır (Ögel 1995, s. 538-541). Çin, Japon, 
İngiliz ve Alman mitolojilerinde ejderha figürü bulunmakla birlikte açık bir şekilde 
deveye benzeyen bir figüre rastlanamamıştır. Bu anlatı figürünü de metnimize özgü 
mitolojik bir öge olarak görebiliriz. Metnimize göre deveye benzeyen bu yaratıkların 
mızrak gibi zehirli dilleri vardır. Yüz altmış farklı zümreye ayrılırlar. Her bir zümrenin üç 
yüz altmış kalesi vardır. Eğer bir kalesi bu âleme gelecek olsa bütün varlıklar onun 
zehrinden ölürler. Dünyadaki bütün yemek, su ve meyveler bu zehirden dolayı acı olur. 

Yeraltının altıncı tabakasının adı metnimizde geçmemektedir. Bu tabakada sekiz yüz 
bin renk vardır. Kâfirlerin amellerinin bu tabakada yazılı olduğu belirtilmektedir. Söz 
konusu ifadeye başka kaynaklarda rastlanmaması ilginçtir. Bu ifadede de dualist bir 
yaklaşımın bulunduğunu söylemek mümkündür. Çünkü dualist ilkeye göre yeraltı, 
kötülüğü temsil ettiği için kâfirlerin amelleri burada tutulmaktadır. Yine bu tabakada, 
ağzından alev çıkan yılanların olduğu bir deniz bulunmaktadır. Dünyadaki bütün dağlar 
bu denize bırakılsa hepsi birden eriyip suya döner. Bu anlatı ögeleri de hiçbir mitolojik 
kaynakta rastlanmayan metnimize özgü ögelerdir. 

Yedinci yeraltı tabakasının adı Acîbâ’dır. Bu tabakanın adı başka bir rivayette de Serî 
olarak geçmektedir. Yedinci yeraltı tabakasında bir kolu göğsünde, bir kolu da arkasında 
bulunan şeytanlar yaşamaktadır. Bu yaratıkların iki ayağı da benzer şekilde biri göğsünde, 
biri de sırtındadır. Bu yaratıklar yerin birinci tabakasına savaşmak için ordu 
göndermektedir. Bu mitolojik figürü de başka kaynaklarda rastlanmadığı için metnimize 
özgü anlatı ögesi olarak değerlendiriyoruz. 

Eserde, Melîke’nin “yedi kat yerin altı ile yerin üstünü ayıran noktası neresidir, toprak 
altı (tahte’s-serâ)’na kadar kimler var” sorusunu Dânişmend şöyle yanıtlamaktadır: Tanrı, 
Rumail adında bir melek yaratmıştır. Bu meleğin dört kolu vardır. Tanrı’nın buyruğuyla 
yedi kat yeri dört burcundan dört eli ile tutmaktadır. Tanrı toprak altı (tahte’s-serâ)’nı 
kendi kudretinden yaratmıştır. Büyüklüğü beş bin yıllık yol mesafesindedir. Burada 
toprak altı (tahte’s-serâ) sözü ile neyin kastedildiği tam olarak anlaşılamamaktadır. 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

506 
 

Kur’an’da tahte’s-serâ sözü geçmekte ama özel bir kavramı ifade etmemektedir.9 
Metnimizde geçen bu sözün yeraltı karşılığında kullanıldığını söylemek de mümkündür. 
Çünkü yeraltının her bir tabakasının beş yüz yıllık mesafede olduğunu düşündüğümüzde 
bütün yeraltının toplamının beş bin yıllık olması akla uygun gelmektedir. Yeraltının dört 
burcunu dört eliyle tutan Rumail’in ayakları da tahte’s-serâ’nın üzerinde durmaktadır. 
Rumail’in hem dört eliyle yeraltını dört burcundan tutup kaldırması hem de ayaklarının 
tahte’s-serâ üzerinde olması muğlak bir ifade olarak göze çarpmaktadır. Yeraltı olarak 
belirtilmese de dünyanın dört köşeli olduğu hususu, diğer Türk destanlarında geçen bir 
motiftir. Dört köşe Türk halk edebiyatında da dünyayı anlatmaktadır (Ögel 1995, s. 248). 
Yine Kül Tigin yazıtında ‘dört taraf’ anlamında tört buluŋ sözü bulunmaktadır (KT D: 2). 
Yeraltını elleriyle dört burcundan tutup taşıyan Rumail adlı meleğe Kur’an, hadis, ilmihal 
kitapları gibi kaynaklarda tesadüf edilmemektedir. Dolayısıyla bu anlatıyı da çalıştığımız 
esere özgü bir anlatı ögesi olarak görmek mümkündür. 

Yeraltının yaratılışı dışında metnimizde Rumail adlı bir meleğin yeraltını taşımasından 
bahsedilmektedir. İfade şöyle geçmektedir: İşbu yeraltını dört burcundan tutup taşıyan 
Rumail’i, dört bin başı ve kırk bin ayağı olan ak öküz taşımaktadır. Tanrı bu öküzü bu 
görev için yaratmıştır. Asıl metinde ‘ak öküz’ sözü aḳ uy olarak geçmektedir. Eski 
Türkçede uy sözcüğü ud biçimindedir. En eski metinlerde sözcük, cinsiyet belirtmeden 
neredeyse tamamen ‘sığır’ anlamıyla karşımıza çıkmaktadır diyebiliriz. Kâşgarlı’da da uḏ 
biçiminde geçen sözcüğü ‘sığır’ anlamında, yani Arapça el-baḳar karşılığında görüyoruz 
(Kâşgarlı, 34/1/-11, 412/10). Çağdaş şivelerde ise uy ‘inek, sığır, öküz’ anlamlarına 
gelmektedir. Metnimizde geçen uy sözcüğünün ‘sığır’ anlamından ziyade ‘öküz’ 
anlamında kullanıldığını düşünmek gerekir. Çünkü hadis kaynaklarında “Dünya ne 
üzerindedir?” sorusuna peygamber “Öküz ve balığın üzerindedir” yanıtını vermiştir 
(Kenzül Ummal, 15216). Bu hadisin Arapça metninde öküz sözcüğünün karşılığı olarak 
baḳar değil sevr sözcüğü kullanılmıştır. Bu sözcük Arapçada özgül olarak ‘öküz’ 
anlamına gelmektedir. Dolayısıyla metnimizde geçen aḳ uy sözünü ‘ak öküz’ olarak 
çevirmek gerekir diye düşünüyoruz. Dünyanın öküz üzerinde olması sadece İslam 
kaynaklarında geçmez. Altay Türklerinden Teleüt Türklerine ait bir söylencede de “Dört 
gök öküz, tabağa benzeyen dünyayı, altına girerek değil; kenarlarına koşulmuş olarak 
tutuyorlardı. Öküzlerin kıpırdamalarından, deprem oluyordu.” ifadesi geçmektedir (Ögel, 
1995, s. 248). 

Şu hâlde metnimize göre, Rumail adlı meleğin elleriyle dört burcundan tuttuğu yeraltı, 
kırk bin bacağı ve dört bin başı olan bir ak öküz tarafından boynuzları üzerinde 
taşınmaktadır. Ak öküzü de büyüklüğünü Tanrı’dan başka kimsenin bilmediği Nârem adlı 
bir balık taşımaktadır. Bu balık da bir sivrisineğin üzerindedir. Sivrisinek ise bir deniz 
köpüğünün üzerinde durmakta, denizi de bir rüzgâr taşımaktadır. Rüzgâr bir ateşin, ateş 
cehennemin, cehennem karanlığın, karanlık da tekrar yeraltının üzerinde durmaktadır. Bu 
ifadelerin bir kısmı, başka kaynaklarda da geçen ögeleri içinde barındırsa da çoğu 
metnimize özgüdür. Balık ve sivrisinek motifleri İslami kaynaklı başka söylencelerde de 
karşımıza çıkmaktadır (Ögel, 1995, s. 248). Örneğin, Acâibü’l-mahlûkat’a göre, Tanrı, 

                                                           
9 “Göklerde, yerde ve ikisi arasında bulunan şeyler ile toprağın altında olanlar hep onundur.” 
(Kur’an, Taha, 6). 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

507 
 

yeryüzünü öküzün sırtında yarattığında şeytan gelip kendisine “ben bir günah işlediğim 
için cennetten kovuldum, sen ne günah işledin ki Tanrı, bunca azameti ile yeryüzünü 
senin sırtına yükledi, onu sırtından bırak, rahat ol” diye vesvese verir. Öküz de ona, 
“Tanrı bir sivrisinek yarattı ki ne zaman şeytan vesvese verse sivrisinek de ona musallat 
olur ve şeytan vesvese vermeyi unutur.” sözüyle karşılık verir.10Ancak bu ortak motiflere 
karşın metnimizde geçen diğer ögelere başka kaynaklarda rastlanmamaktadır. 

SONUÇ 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de, adından da anlaşılacağı üzere, Rum padişahının 
kızı Melîke, Türkistanlı bilgin Abdülalim’e bin soru yöneltmektedir. Sorulan sorulara 
verilen yanıtlar arasında dünyanın, evrenin ve öteki âlemin yaratılışı ile ilgili bilgiler de 
yer almaktadır. Ancak eserde, ona adını veren bin sorunun değil iki yüz elli sekiz sorunun 
yanıtı verilmektedir. Bu nedenle her iki nüshanın da eksik olduğunu söyleyebiliriz. Belki 
hezâr suâl tabiri basmakalıp bir ifade olarak eserde zikredilmiş olabilir, “bunu ona bin 
kere söyledim” ifadesinde geçen “bin” sözcüğünün tam olarak bin sayısını belirtmeden 
mecazlı bir deyiş olarak kullanılması gibi. 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl’de dünyanın yaratılışının anlatıldığı kısımlarda geçen 
yeraltı betimlemeleri ilginç anlatımlarla öne çıkmaktadır. Bu anlatımlarda, Kur’an ve 
hadis kaynaklı olarak Acâibü’l-mahlûkat, Marifetnâme gibi başka eserlerde de görülen 
ortak yanlar bulunsa da betimlemelerin çoğu esere özgü anlatımlardır. Örneğin, yeraltının 
yedi tabakadan oluştuğu pek çok kaynakta geçse de tabakaların özel adları, yeraltının dört 
kollu Rumail adlı bir melek tarafından dört burcundan tutularak taşınması metnimize 
özgü ifadelerdir. Eser bu özgün anlatımları ile gerek dünya ve gerekse Türk 
edebiyatındaki yaratılış (kozmogoni) ve dünyanın sonu (eskatoloji) söylencelerine katkı 
verecek niteliktedir.  

Yeraltı ile ilgili geçen kavramların özgünlüğü gerek filoloji çalışmalarına gerekse 
mitoloji çalışmalarına katkı sunacak değerdedir. 

KAYNAKÇA 

Aktaş, Ö. (t.y.) Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Çağatayca Eserin Dil Özellikleri, 
Transkripsiyonlu Metni ve Dizini Hazırlanarak Dil ve Edebiyat Eğitimi Yönünden 
İncelenmesi [Hazırlanmakta olan doktora tezi]. Marmara Üniversitesi. 

Altay Destanı/Maaday Kara. (1999). (E. Gürsoy Naskali, Haz.). Yapı Kredi Kültür Sanat 
Yayıncılık. 

Buhâri. (1978). Kitâbü’l-Bedilhalk( K. Miras, Çev.). Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları.  

                                                           
10 Eydürler ki, Allāhu Taʿālā çünki yiri yaratdı öküz arḳasında, İblįs bir gün geldi. Eydür: “Ben 
günāh itdüm, melʿūn oldum. Sen ne günāh itdün kim yiri bunca ʿaẓameti-y-ile senüŋ arḳaŋa 
yükletdi? Bu zaḥmeti dāyim çekersin. Arḳaŋdan bıraḳ, rāḥat ol. Ol öküz bu nesneyi ḳaṣd itdi. 
Allāhu Taʿālā bir üyez viribidi, aña musallaṭ eyledi. Her bār ki şeyṭān vesvese itse, üyez aŋa 
zaḥmet ider. Ol vesveseyi unıdur, üyezüŋ defʿine meşġūl olur. Pes Allāhu Taʿālā aʿẓam-ı maḫlūḳa 
ażʿaf-ı maḫlūḳ ile ʿaẕāb ider (Sarıkaya, 214b-215a). 
 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

508 
 

Erzurum-Hasankaleli İbrahim Hakkı. (1979).  Marifetname (T. Ulusoy, Haz.). İbrahim 
Hakkı Hz.nin Camii ve Külliyesini Yaptırma ve Yaşatma Derneği. 

Kastalanî. (1972). Mevâhibü’l-ledüniyye (M. Abdülbaki, Haz.; İ. Uzungüngör, Çev.). 
Semerkand Yayınları. 

Kâşgarlı Mahmut. (1990). Dîvânü Lûgati’t-Türk. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Anlamı. (1988). (H. Atay ve Y. Kutluay, Haz.). Diyanet İşleri 
Başkanlığı Yayınları. 

Müslim. (2014). Sahih-i Müslim (M.B. Eryarsoy, Çev.). Karınca ve Polen Yayınları. 

Oğuz Kağan Destanı. (1936). (Bang W. ve G. R. Rahmeti, Haz.). Burhaneddin Basımevi. 

Tekin, T. (1995). Orhon yazıtları. Simurg Yayınevi. 

Ögel, B. (1971). Türk mitolojisi. Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Ögel, B. (1995). Türk mitolojisi II. Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Steingass, F.(2005). Persian-English dictionary. Çağrı Yayınları. 

Tercüme-i Acâ’ibü’l-mahlûkât. (2019). (B. Sarıkaya Haz.). Türkiye Yazma Eserler 
Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

Süleyman Çelebi. (1990). Mevlid (F. K. Timurtaş, Haz.). Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları. 

 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

509 
 

EXTENDED ABSTRACT 

Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl is a religious text written in Post-Classical Chagatai 
Turkish, preserved in two manuscripts housed in the Jarring Collection at Lund University. 
The text deals with a wide range of religious themes, especially the creation of the universe 
and conceptions of the afterlife, offering strikingly detailed depictions of the underworld, 
the sky, heaven, and hell. Among these, the descriptions of the underworld stand out for 
their originality and richness. 

To situate this work in its proper context, it is necessary to highlight the role of Chagatai 
Turkish in Turkic literary history. Chagatai represents the third stage of the common Turkic 
written tradition after Karakhanid and Khwarezmian Turkish. From the fifteenth century 
until the early twentieth century, Chagatai endured as the dominant literary language across 
Turkestan, serving as the medium of cultural and intellectual production despite inevitable 
regional variations. Unlike Ottoman Turkish, which was centered in a single imperial hub, 
Chagatai flourished in multiple centers, including the khanates of Bukhara, Khiva, Kokand, 
and East Turkistan. This geographical diversity produced slight variations in spelling, 
phonetics, and vocabulary, yet these differences were not significant enough to constitute 
separate written languages. 

Chagatai thus functioned as a unifying literary code across Turkestan. Writers of diverse 
ethnic and linguistic backgrounds, including Turkmens, often chose to write in Chagatai 
rather than in their spoken dialects, recognizing its prestige and accessibility as a lingua 
franca. For this reason, Chagatai can be seen as the eastern counterpart to Ottoman Turkish, 
which served a similar function in the western Turkic world. Over centuries, a vast corpus 
of works in theology, science, literature, and history was produced in Chagatai, many of 
which are now preserved in libraries worldwide. 

The text of Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl was most likely composed in one of the 
Eastern Turkistan khanates. This conclusion is supported by certain linguistic features, 
particularly the consistent occurrence of the phonetic shift from p to f. Nevertheless, neither 
of the extant manuscripts provides explicit information about the time or place of copying. 
The manuscripts entered European scholarship thanks to the efforts of the Swedish 
Turkologist and diplomat Gunnar Jarring. Between 1929 and 1930, Jarring conducted 
research in Eastern Turkistan, followed by further expeditions in Northwest India and 
Afghanistan from 1935 to 1936. During these travels, he collected approximately 115 
manuscripts, which he later donated to Lund University. These form what is now known as 
the Jarring Collection, an invaluable repository of Central Asian texts. Among them is 
Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl, which has received comparatively little scholarly 
attention until now. 

The narrative structure of the work is built on dialogues between two central figures: 
Melike, the daughter of the Byzantine emperor, and Dânişmend Abdülalim, a scholar who 
journeys from Turkistan to answer Melike’s questions. The exchange is conducted in a 
manner reminiscent of the Socratic method or the Platonic dialogue, where inquiry and 
response drive the exploration of complex ideas. Through this dialogic form, the work 
addresses profound theological and cosmological themes, situating them within a 
framework accessible to both scholarly and broader audiences of its time. 

The primary aim of the article is to introduce to the scholarly community the unique 
descriptions of the underworld found in Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl. These 
descriptions are not only vivid but also distinctive in their originality, to the point that they 



ÇÜTAD 
Aralık 2025 Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl Adlı Eserde Geçen Yeraltı Tasvirleri 

 

510 
 

defy straightforward comparison with other known works. The methodology adopted is 
qualitative literature review, which enables the text to situate us within both Islamic and 
broader Turkic traditions. 

In the introduction, the original passages describing the underworld in a transliterated 
form are provided to allow readers directly access to the text. A concise background on the 
protagonists are also included, followed by an intralingual translation into modern Turkish. 
Rather than attempting a purely literal rendering, the translation is accompanied by 
explanatory notes that clarify obscure points and illuminate cultural references. Since the 
original text is preserved within the article, this approach is deemed to be more valuable 
than a word-for-word translation. 

Descriptions of the underworld are not unprecedented in Islamic and Turkic literature. 
Texts such as Acâibü’l-mahlûkat and Marifetnâme contain accounts of subterranean realms, 
drawing heavily on the Qur’an and hadith traditions. Yet Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl 
distinguishes itself by presenting motifs that are absent in these canonical sources. While 
there are points of convergence, the divergences are equally significant. The discussion 
section examines these descriptions in comparison with both pre-Islamic and post-Islamic 
Turkish texts and legends, whether transmitted orally or committed to writing in later 
centuries. Through this comparative approach, both shared motifs and unique innovations 
are identified. 

The findings are significant. In the sections of Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl that 
address the creation of the world and the universe, the underworld emerges as a central 
theme. Although some elements overlap with Islamic cosmographies such as Acâibü’l-
mahlûkat and Marifetnâme, the majority of the descriptions are distinct to this work. This 
originality suggests that Dânişmend ü Melîke Hezâr Suâl participates in the broader myth-
making traditions of cosmogony (the origins of the universe) and eschatology (the end of 
the world), contributing to both Turkic and global literature. 

By examining this text, we not only shed light on a little-studied manuscript but also 
enrich our understanding of how Turkic intellectuals in Eastern Turkistan engaged with 
cosmological and eschatological questions. The underworld narratives in Dânişmend ü 
Melîke Hezâr Suâl expand the range of known mythological and theological discourses in 
the region, demonstrating the creativity and originality of Chagatai literature. In doing so, 
the article underscores the enduring role of Chagatai Turkish as a vehicle for sophisticated 
religious and philosophical expression, while also offering new insights into the cultural 
history of the Turkic world. 

 


