
 

 

R Ö P O R T A J

ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

"The Hollywood Century is Over"

Henry JENKINS
Provost Professor of Communication, Journalism, Cinematic Arts and Education Primary Investigator

 

Röportaj: Prof. Dr. Filiz AYDOĞAN BOSCHELE
Çeviri: Öğr. Gör. Serhat BOLAT



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1161"The Hollywood Century is Over"

We conducted an exclusive interview with Henry Jenkins, an American media 
expert and Professor at the University of Southern California (USC) Annen-
berg School of Communication, Journalism, and Cinematic Arts, known for 
his works on popular culture, media studies, and participatory culture con-
cepts. In the interview, drawing on the theoretical framework he developed 
in Convergence Culture, we discussed the role of popular culture in today’s 
media ecosystem, the transformation of participatory culture, and the impact 
of artificial intelligence (AI) and digitalization on cultural practices. We also 
discussed the academic and social dimensions of popular culture from a bro-
ad perspective, ranging from the global success of Turkish television series to 
the politicization of fandom culture and the future of media literacy.

Popüler kültür, medya çalışmaları ve katılımcı kültür kavramlarını ele alan çalış-
malarıyla tanınan Amerikalı medya uzmanı ve Güney Kaliforniya Üniversitesi İle-
tişim, Gazetecilik ve Sinematik Sanatlar Fakültesi Profesörü Henry Jenkins ile özel 
bir röportaj gerçekleştirdik. Söyleşide, Jenkins’in Convergence Culture (Yakınsama 
Kültürü) adlı eseriyle geliştirdiği teorik çerçeveyi temel alarak, popüler kültürün gü-
nümüz medya ekosistemindeki rolünü, katılımcı kültürün dönüşümünü ve yapay 
zekâ ile dijitalleşmenin kültürel pratiklere etkilerini ele aldık. Ayrıca, Türk televiz-
yon dizilerinin küresel başarısından fandom kültürünün siyasallaşmasına ve medya 
okuryazarlığının geleceğine kadar uzanan geniş bir perspektifte, popüler kültürün 
hem akademik hem de toplumsal boyutlarını tartıştık.

TRT Academy Journal: In your book Convergence Culture, you emphasize 
that new mass media tools transform audiences from passive consumers into 
active participants within “convergence culture”. In this context, do popular 
culture products (such as television series, film series, or video games) me-
rely provide entertainment consumption, or do they also enable the creation 
of new products with political, economic, and cultural significance within the 
new media ecosystem? 

Convergence Culture (Yakınsama Kültürü) adlı kitabınızda, yeni kitle iletişim araç-
larının “yakınsama kültürü” içinde izleyicileri pasif tüketicilerden aktif katılımcılara 
dönüştürdüğünü vurguluyorsunuz. Bu bağlamda, popüler kültür ürünleri (televiz-
yon dizileri, film serileri veya video oyunları gibi) sadece eğlence tüketimi mi sağlıyor 
yoksa yeni medya ekosistemi içinde siyasi, ekonomik ve kültürel öneme sahip yeni 
ürünlerin oluşumunu da mümkün kılıyor mu?  

ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür



1162 Henry JENKINS

Henry Jenkins: Culture – popular, mass, participatory, fan – is never redu-
cible to “merely… entertainment”. Even if we accept the premise that popu-
lar culture is escapist, we need to ask: what are we escaping from and what 
are we escaping to. We need to ask why these texts generate such intense 
passion and fascination and we need to ask what we (as audience members) 
do with them – what meanings do we attach, what do we use them to com-
municate, what practices do we deploy. 

For example, while in Shanghai a year or so back, I had a chance to observe a 
Random Playlist K-Pop Dance. These dances are held in the middle night in 
parking garages without authorization in some contexts. Here, it was being 
hosted by a shopping mall at a moment when the many Shanghai malls are 
in decline due to the shift from brick and mortar to digital retail. The malls 
are courting fans as a potentially lucrative market, especially given their de-
sire for spaces where they can socially interact with each other. The dance 
involves a hundred or more (mostly) women who seek to demonstrate their 
mastery over complex dance moves associated with particular K-Pop songs. 
A small sample from a song is played on a boom box and anyone who knows 
the moves comes to the center of a ring to dance together. This is a collective 
display of joy and mastery, largely disassociated from couple formation. The-
re is less focus here on mastery in terms of skill rather than mastery in terms 
of knowledge. These women know the moves even if they do not always 
move as smoothly in reality as they do in their imagination. 

Now, let’s link this collective expression with what happened in South Ko-
rea last year – the so-called Light Stick upraising. I ended Convergence Cultu-
re by suggesting that skills developed through play would soon be applied 
towards more serious purposes. This movement was led by women, espe-
cially young women, as an extension of the forms of popular feminism that 
emerges through K-Pop. K-Pop songs served as anthems of the movement, 
and the light stick, a symbol of K-Pop fandom, lit the way as they marched 
through the streets demanding greater respect for women’s rights in Korean 
society. We are seeing such links between popular culture and political chan-
ge in countries around the world. Witness the use of the One Piece pirate flag 
a symbol of resistance in Indonesia.

Kültür kavramı (popüler, kitlesel, katılımcı, hayran kültürü hangisi olursa olsun) 
asla “sadece eğlencedir” tanımına indirgenemez. Popüler kültürün gerçeklerden ka-



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1163"The Hollywood Century is Over"

çan bir kültür olduğu öncülünü kabul etsek bile şunu sormamız gerekir: Neden ve 
nereye doğru kaçıyoruz? Bu metinlerin neden bu kadar yoğun bir tutku ve hayranlık 
uyandırdığını sormamız ve ayrıca (izleyici olarak) bunlarla ne yaptığımızı, bunlara 
ne tür anlamlar yüklediğimizi, bunları iletişim kurmak için nasıl kullandığımızı, 
hangi uygulamaları kullandığımızı sormamız gerekmektedir.

Örneğin, yaklaşık bir yıl önce Şanghay'da iken, Rastgele Çalma Listesi K-Pop Dansı 
etkinliğini gözlemleme fırsatı buldum. Bu danslar, bazı durumlarda izinsiz olarak 
gece yarısı otoparklarda düzenleniyor. Burada ise fiziksel mağazalardan dijital pe-
rakendeye geçiş nedeniyle Şanghay'daki birçok alışveriş merkezinin tam da düşüşte 
olduğu bir dönemde, bir alışveriş merkezi tarafından düzenleniyordu. Alışveriş mer-
kezleri, özellikle birbirleriyle sosyal etkileşimde bulunabilecekleri alanlara olan talep-
leri nedeniyle, hayranları potansiyel olarak kazançlı bir pazar olarak görüp çekmeye 
çalışıyor. Dansa, belirli K-Pop şarkılarıyla ilişkili karmaşık dans hareketlerini ustaca 
sergilemek isteyen yüz veya daha fazla (çoğunlukla) kadın katılıyor. Bir şarkının kısa 
bir bölümü taşınabilir bir müzik çalardan (boom box) çalındığında, hareketleri bilen 
herkes birlikte dans etmek üzere halkanın ortasına gelir. Bu, büyük ölçüde çiftle-
rin bir araya gelmesinden bağımsız, kolektif bir neşe ve ustalık gösterisidir. Burada 
vurgu, bedensel becerideki ustalıktan ziyade bilgiye hâkimiyet üzerinedir. Kadınlar, 
hayallerinde canlandırdıkları kadar akıcı hareket edemeseler de dans figürlerini bil-
meleri sayesinde performansa katılabilmektedir. 

Şimdi, bu kolektif ifadeyi geçen yıl Güney Kore’de yaşananlarla, yani sözde Light Sti-
ck (Işık Çubuğu) ayaklanmasıyla ilişkilendirelim. Convergence Culture (Yakınsama 
Kültürü) kitabında oyun yoluyla geliştirilen becerilerin yakında daha ciddi amaçlar 
uğruna kullanılabileceğini belirtmiştim. Bu harekete, K-Pop aracılığıyla ortaya çıkan 
popüler feminizm biçimlerinin bir uzantısı olarak kadınlar, özellikle de genç kadınlar 
öncülük etti. K-Pop şarkıları hareketin marşları olarak kullanıldı ve K-Pop hayran-
larının sembolü olan ışık çubukları, Kore toplumunda kadın haklarına daha fazla 
saygı talep ederek sokaklarda yürüyen kadınların yolunu aydınlattı. Dünya çapında 
birçok ülkede popüler kültür ile siyasi değişim arasında bu tür bağlantılar görüyoruz. 
Endonezya’da One Piece korsan bayrağının direnişin sembolü olarak kullanılmasına 
tanıklık etmekteyiz.

TRT Academy Journal: Nearly 20 years have passed since your work Conver-
gence Culture. When you consider today’s hyper-connected, platform-focu-
sed media (TikTok, Instagram, etc.), did the concept of convergence develop 
as you predicted, or were there aspects that surprised you? In particular, how 



1164 Henry JENKINS

did the rise of platform monopolies affect the ‘bottom-up’ nature of this con-
vergence?

Convergence Culture (Yakınsama Kültürü) adlı eserinizin yayınlanmasından bu 
yana neredeyse 20 yıl geçti. Günümüzün hiper-bağlantılı, platform odaklı medyasını 
(TikTok, Instagram vb.) düşündüğünüzde, yakınsama kavramı tahmin ettiğiniz gibi 
mi gelişti yoksa sizi şaşırtan yönleri oldu mu? Özellikle, medya platformu tekelleri-
nin yükselişi bu yakınsamanın “aşağıdan yukarıya” doğasını nasıl etkiledi?

Henry Jenkins: I am surprised everyday by new developments in the space! 
However, the book’s core argument that the media environment is shaped by 
top-down forces of converged media and conglomerated corporations and 
bottom-up by grassroots and participatory culture remains largely true. I su-
ggested in Convergence Culture that the core struggles will be over the terms 
of our participation, and we can see platform monopolies as one of the spaces 
where those struggles are taking place. 

Most of the platforms draw their energy from the potentialities expressed 
through participatory culture; they seek to direct and regulate those energies 
with varying degrees of success, but they also assume that the public desires 
the ability to create and share what they create with others, that they want 
a public voice in their culture. Platform monopolies capitalize on and profit 
from participatory culture, but they cannot crush it without risk to their core 
economic drivers.  Participants struggle over everything from censorship to 
copyright regulations, all of which seek to limit or regulate their participati-
on, but many of these same platforms provide resources through which re-
sistance can occur. What I do not see anywhere is passivity and acquiescence 
into the structures of spectatorship that shaped mass entertainment in the 
mid-20th century.

Bu alandaki yeni gelişmeler beni her gün şaşırtmakta! Ancak, kitabın medya orta-
mının yukarıdan aşağıya doğru birleşik medya ve holding şirketlerinin güçleri tara-
fından, aşağıdan yukarıya doğru ise taban hareketleri ve katılımcı kültür tarafından 
şekillendirildiği yönündeki temel argümanının büyük ölçüde geçerli olduğunu söyle-
yebilirim. Convergence Culture (Yakınsama Kültürü) kitabında, temel mücadelenin 
katılım koşulları üzerinde olacağını öne sürmüştüm ve medya platformu tekellerini 
bu mücadelenin yaşandığı alanlardan biri olarak görebiliriz.

Çoğu platform, katılımcı kültür aracılığıyla ifade edilen potansiyellerden gücünü 
alır; bu güçlerini çeşitli derecelerde başarıyla yönlendirmeye ve düzenlemeye çalışır-



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1165"The Hollywood Century is Over"

lar, ancak aynı zamanda halkın, yarattıklarını başkalarıyla paylaşma ve oluşturma 
yeteneğine sahip olmayı, kültürlerinde kamusal bir ses olmasını istediğini varsay-
maktadır. Platform tekelleri, katılımcı kültürden yararlanır ve kâr eder, ancak temel 
ekonomik itici güçlerini riske atmadan onu yok edemezler. Katılımcılar, katılımlarını 
sınırlamaya veya düzenlemeye yönelik sansürden telif hakkı düzenlemelerine kadar 
her konuda mücadele etmekte, ancak aynı platformların birçoğu, direnişin gerçekle-
şebileceği imkânları da sunmaktadır. Hiçbir yerde görmediğim şey ise 20. yüzyılın 
ortalarında kitle eğlencesini şekillendiren seyirci yapısına karşı olan pasiflik ve boyun 
eğmedir.

TRT Academy Journal: What does it mean to be a critical media consumer 
and producer within today’s media ecosystem? What can the education sys-
tem do to prepare young people for this new media ecosystem, particularly 
in the context of digital literacy?

Günümüzün medya ekosisteminde eleştirel bir medya tüketicisi ve üreticisi olmak ne 
anlama geliyor? Eğitim sistemi, özellikle dijital okuryazarlık bağlamında, gençleri bu 
yeni medya ekosistemine hazırlamak için ne yapabilir?

Henry Jenkins: Media literacy is vital, even more so in the context of today’s 
disinformation and misinformation. We might understand media literacy in 
three ways:

1)	 Critical Consumption: The capacity to meaningfully engage with 
the messages we received that are produced by others, to determine 
the reliability of messages, but also to appraise the value of cultural 
products as potential vehicles for expressing our own identities and 
desires.

2)	 Critical Production: We understand the ethics of media differently 
when we engage with it as producers and make meaningful choi-
ces about what to communicate, with whom, in what languages. We 
would not see someone as literate – in a traditional sense – if they 
could read but not write and today, we should not consider them as 
media literate if they can consume media but not produce it.

3)	 Critical Participation: Here, we have to think about what it means to 
circulate media and have everyday interactions within a community 
of networked others. This ranges from what constitutes ethical treat-
ment of others (for example, issues of hate speech) as well as how to 



1166 Henry JENKINS

network to extend the scope and scale of our own messages and to 
access the kinds of information we need.

Around the world, educators are fighting to incorporate these skills into the 
classroom with varying degrees of success.  I have made support for media 
literacy education a core aspect of my research for the past fifteen years.

Medya okuryazarlığı hayati önem taşımakta, özellikle de günümüzün dezenformas-
yon ve yanlış bilgi bağlamında. Medya okuryazarlığını üç şekilde anlayabiliriz:

1) Eleştirel Tüketim: Başkaları tarafından üretilen ve bize ulaşan mesajlarla 
anlamlı bir şekilde etkileşim kurma, mesajların güvenilirliğini belirleme, aynı 
zamanda kültürel ürünlerin kendi kimliklerimizi ve arzularımızı ifade etmenin 
potansiyel araçları olarak değerini değerlendirme becerisi.

2) Eleştirel Üretim: Medya ile üretici olarak etkileşime girdiğimizde ve neyi, ki-
minle, hangi dillerde iletileceğine dair anlamlı seçimler yaptığımızda, medyanın 
etik kurallarını farklı bir şekilde anlarız. Geleneksel anlamda, okuyabilen ama 
yazamayan birini okuryazar olarak görmeyiz ve bugün de, medyayı tüketebilen 
ama üretemeyen birini medya okuryazarı olarak görmemeliyiz.

3) Eleştirel Katılım: Bu noktada, medyayı dolaşıma sokmanın ve ağa bağlı di-
ğer kişilerden oluşan bir topluluk içinde günlük etkileşimlerde bulunmanın ne 
anlama geldiğini düşünmeliyiz. Bu, başkalarına etik davranışın ne olduğunu 
(örneğin, nefret söylemi sorunları) ve kendi mesajlarımızın kapsamını ve ölçeği-
ni genişletmek ve ihtiyacımız olan türden bilgilere erişmek için nasıl ağ kurma-
mız gerektiğini kapsamaktadır.

Dünya çapında yer alan eğitimciler, bu belirttiğim becerileri sınıf ortamına dâhil 
etmek için çeşitli derecelerde başarıyla mücadele ediyorlar. Son on beş yıldır, medya 
okuryazarlığı eğitimine verdiğim desteği araştırmalarımın temel bir parçası haline 
getirdim.

TRT Academy Journal: The Harry Potter fandom frequently appears in your 
studies as one of the most prominent examples of “participatory culture” and 
“transmedia storytelling”. In your opinion, what were the fundamental dy-
namics that made the Harry Potter series and its fan base such a rich subject 
of academic study? Furthermore, platforms created by fans and countless 
fan-fiction websites played a major role in the success of the Harry Potter 
series. However, over time, Warner Bros. and J.K. Rowling herself (through 



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1167"The Hollywood Century is Over"

Pottermore/Wizarding World) began to exert more control over this fan spa-
ce. Should we interpret this “institutionalization” of fan labor as a victory for 
participatory culture, or as a form of commercial appropriation?

Harry Potter hayranları, çalışmalarınızda sık sık “katılımcı kültür” ve “transmedya” 
hikâye anlatımının en belirgin örneklerinden biri olarak yer almaktadır. Sizce, Har-
ry Potter serisini ve hayran kitlesini akademik çalışmalar için bu kadar zengin bir 
konu haline getiren temel dinamikler nelerdi? Bunun yanında, hayranlar tarafından 
oluşturulan platformlar ve sayısız hayran kurgu web sitesi, Harry Potter serisinin 
başarısında önemli bir rol oynadı. Ancak zamanla Warner Bros. ve J.K. Rowling’in 
kendisi (Pottermore/Wizarding World aracılığıyla) bu hayran alanı üzerinde daha 
fazla kontrol uygulamaya başladı. Hayranların emeklerinin bu şekilde “kurumsal-
laştırılmasını” katılımcı kültürün bir zaferi olarak mı yoksa ticari bir gasp olarak mı 
yorumlamalıyız?

Henry Jenkins: Harry Potter emerged as perhaps the most popular media 
franchise around the same time as the internet expanded dramatically to re-
ach average people around the world and at the time when a group of youth 
was coming of age with access to networked computers. Along with Anime 
fandom, Harry Potter was the first “born digital” fandom and it became a 
site of constant innovation as young fans applied new tools, platforms, and 
practices to exploring the story world and its characters. These youth learned 
to read by engaging with the Harry Potter books; they learned to write by 
writing Harry Potter fan fiction and criticism; they learned to create media 
by re-editing Harry Potter films; and they found their civic voice by using a 
vernacular drawn from Harry Potter. 

As for the second part of the question, yes, the studio has sought to chan-
nel fan participation into officially sanctioned channels where they can profit 
from fan labor, but yes, participatory culture has continued to find new spa-
ces and new practices by which they might express themselves unconstrai-
ned by the demands of the right-holders. Both of these things are taking place 
at the same time, with fans making choices about where they want to direct 
their energies. 

This is certainly not an even playing field. The commercial sites are more 
accessible to larger groups of people; the publicity power of a major studio 
insures they are easier to find, while the legal might of corporate lawyers 



1168 Henry JENKINS

often push the more participatory sites underground making engagements 
there feel risky. But both still exist within a context of constant struggle over 
the means of cultural production and circulation.

Harry Potter, internetin dünya çapında ortalama insanlara ulaşmak için büyük bir 
ölçekte yayıldığı ve bir grup gencin ağa bağlı bilgisayarlara erişimi olan bir yaşa 
geldiği dönemde, belki de en popüler medya serisi olarak ortaya çıktı. Anime hay-
ran kitlesiyle birlikte, Harry Potter ilk “dijital olarak doğmuş” hayran kitlesiydi ve 
genç hayranlar hikâye dünyasını ve karakterlerini keşfetmek için yeni araçlar, plat-
formlar ve uygulamalar kullandıkça sürekli yeniliklerin yapıldığı bir yer haline geldi. 
Bu gençler, Harry Potter kitaplarıyla ilgilenerek okumayı öğrendiler; Harry Potter 
hayran kurguları ve eleştirileri yazarak yazmayı öğrendiler; Harry Potter filmlerini 
yeniden düzenleyerek medya yaratmayı öğrendiler ve Harry Potter’dan alınan bir dil 
kullanarak toplumsal seslerini buldular.

Sorunun ikinci kısmına geldiğimizde; evet, stüdyo hayran katılımını, hayranların 
emeklerinden kar elde edebilecekleri resmi olarak onaylanmış kanallara yönlendirme-
ye çalıştı ancak katılımcı kültür, hak sahiplerinin taleplerinden kısıtlanmadan kendi-
lerini ifade edebilecekleri yeni alanlar ve yeni uygulamalar bulmaya devam etti. Her 
iki durum da aynı anda gerçekleşmekte ve hayranlar güçlerini nereye yönlendirmek 
istediklerini seçmektedirler. 

Bu kesinlikle eşit şartlarda bir mücadele değildir. Ticari siteler daha geniş kitleler 
için daha erişilebilir olurken, büyük stüdyoların tanıtım gücü, bu sitelerin daha ko-
lay bulunmasını sağlarken, şirket avukatlarının hukuki gücü, daha katılımcı siteleri 
genellikle yeraltı (underground) bir ortama iterek bu sitelerde yer almayı riskli hale 
getirir. Ancak her ikisi de, kültürel üretim ve dolaşımın araçları üzerinde sürekli bir 
mücadele bağlamında var olmaya devam etmektedir.

TRT Academy Journal: You define participatory culture as a space where 
consumers are also producers. However, nowadays there are criticisms that 
this participation often produces “free labor” for big tech companies and is 
increasingly manipulated by algorithms. What do you think about this side 
of participatory culture? Where do we draw the line between creativity and 
exploitation?

Katılımcı kültürü, tüketicilerin aynı zamanda üretici olduğu bir alan olarak tanımlı-
yorsunuz. Ancak günümüzde, bu katılımın genellikle büyük teknoloji şirketleri için 
"ücretsiz işgücü" ürettiği ve algoritmalar tarafından giderek daha fazla manipüle 



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1169"The Hollywood Century is Over"

edildiği yönünde eleştiriler var. Katılımcı kültürün bu yüzü hakkında ne düşünüyor-
sunuz? Yaratıcılık ve sömürü arasındaki sınırı nerede çizmeliyiz?

Henry Jenkins: For sure, as corporations have developed a deeper unders-
tanding of how participatory culture works, they have found new ways to 
translate these energies into the collection of rents and the production of we-
alth through what is being called fan labor.  They are adopting practices that 
can only be described as exploitative. And they are using their manipulation 
of algorithms to circumscribe access to alternative sites of media production 
and mask the forms of media content. 

We have lost some ground since Convergence Culture was first published, and 
pessimists among us are always eager to celebrate that defeat as vindication 
of their belief that grassroots media power is a myth and that another world 
is impossible. But, this is still only part of the picture. 

We have come to take for granted the explosion of fan fiction, say, and the 
ways it becomes vehicles for debates around gender and sexual politics. We 
have come to take for granted the range of fan art which spreads across the 
internet or the ways fan media makers are able to remix and restage popular 
narratives on their own terms. What once occurred underground is much 
more public today and has become a familiar aspect of how media opera-
tes. Such expression is meaningful to those who produce and consume such 
content; it provides training ground for professional “content creators” but it 
also remains a vital space of subcultural practice.  

Şüphesiz, şirketler katılımcı kültürün nasıl işlediğine dair daha derin bir anlayış ge-
liştirdikçe, bu gücü, hayran emeği olarak adlandırılan şey aracılığıyla kira gelirlerine 
ve zenginlik üretimine dönüştürmenin yeni yollarını bulmaktalar. Sadece sömürücü 
olarak tanımlanabilecek uygulamaları benimsiyorlar. Ayrıca algoritmaları manipüle 
ederek alternatif medya üretim sitelerine erişimi kısıtlıyor ve medya içeriğinin biçim-
lerini maskeliyorlar.

Convergence Culture (Yakınsama Kültürü) ilk yayınlandığından beri bazı alanlar-
da gerileme yaşadık ve aramızdaki karamsar insanlar, bu yenilgiyi, tabandan gelen 
medyanın gücünün bir efsane olduğu ve başka bir dünyanın mümkün olmadığı yö-
nündeki inançlarının doğruluğu olarak kutlamaya her zaman heveslidirler. Ancak 
bu, resmin sadece bir kısmını oluşturmaktadır. 



1170 Henry JENKINS

Örneğin, hayran kurgularının patlamasını ve bunların cinsiyet ve cinsel politika 
tartışmalarının aracı haline gelmesini artık doğal kabul ediyoruz. İnternette yayılan 
hayran (fan) sanatının çeşitliliğini veya hayran (fan) medya yapımcılarının popüler 
anlatıları kendi şartlarına göre yeniden düzenleyip yeniden sahneleme biçimlerini 
artık doğal kabul etmekteyiz. Eskiden yeraltında (underground) gerçekleşen şeyler 
bugün çok daha kamusal hale geldi ve medyanın işleyişinin tanıdık bir parçası oldu. 
Bu tür ifadeler, bu tür içerikleri üreten ve tüketenler için anlam ifade etmekte; pro-
fesyonel “içerik üreticileri” için bir eğitim alanı sağlamakta, ancak aynı zamanda 
alt-kültür pratiğinin hayati bir alanı olmaya da devam etmektedir.  

TRT Academy Journal: You proposed the concept of “spreadable media” 
instead of “viral media” to indicate a more conscious form of circulation. In 
today’s age of disinformation and “fake news”, how has the meaning of this 
concept changed? Can malicious actors also use the concept of “spreadabi-
lity” to polarize society?

Daha bilinçli bir dolaşım biçimini ifade etmek için “viral medya” yerine “yayıla-
bilir medya” kavramını önerdiniz. Günümüzün dezenformasyon ve “yalan haber” 
çağında, bu kavramın anlamı nasıl değişti? Kötü niyetli aktörler de “yayılabilirlik” 
kavramını toplumu kutuplaştırmak için kullanabilir mi?

Henry Jenkins: Spreadable Media emerged at a moment of peak promise for 
social networking practices to reshape our access to media. More recent de-
velopments have indeed been more sobering. Misinformation is circulating 
faster than we can fact-check it. What we saw as mechanisms for collecti-
ve intelligence – with their adversarial contestation and verification of truth 
claims – have not kept up with the latest tech from social media companies 
that profit from generating controversy rather than insuring the quality of 
information. 

What we wanted to say in Spreadable Media was that “viral media” as a con-
cept denied the agency of users in shaping what circulated through their me-
dia environment. We wanted people to be conscious of the choices they were 
making and today, I would say that includes being conscious of the ways 
they sometimes cede those choices to corporations and the ways algorithms 
manipulate what content we can access. The flow of media has become more 
complicated and yet we still must take responsibility for the quality of infor-
mation we spread and the impact it has on the communities with which we 



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1171"The Hollywood Century is Over"

participate. We need to be critical of mis/disinformation and the mechanisms 
by which it spreads, but we also need to embrace our own capacities as pro-
ducers and circulators of media to reshape our communication environment.

Yayılabilir Medya, sosyal ağ uygulamalarının medyaya erişimimizi yeniden şekil-
lendirme konusunda en umut verici olduğu bir dönemde ortaya çıktı. Ancak son za-
manlardaki gelişmeler daha da düşündürücü. Yanlış bilgiler, doğruluğunu kontrol 
edebileceğimizden daha hızlı yayılıyor. Kolektif zekâ mekanizmaları olarak gördüğü-
müz, karşılıklı tartışma ve doğruluk iddialarının doğrulanması süreçleri, bilginin 
kalitesini güvence altına almak yerine tartışma yaratarak kâr elde eden sosyal medya 
şirketlerinin en son teknolojilerine ayak uyduramadı.

Yayılabilir Medya’da söylemek istediğimiz şey, “viral medya” kavramının, kullanı-
cıların medya ortamlarında dolaşan içeriği şekillendirme konusundaki etki gücünü 
reddetmesi olan bir durumdu. İnsanların yaptıkları seçimlerin farkında olmalarını 
istedik ve bugün, bunun, bazen bu seçimleri şirketlere devretme biçimlerinin ve al-
goritmaların erişebileceğimiz içeriği manipüle etme biçimlerinin farkında olmayı 
da içerdiğini söyleyebilirim. Medya akışı daha karmaşık hale geldi, ancak yine de 
yaydığımız bilginin kalitesi ve bunun katıldığımız topluluklar üzerindeki etkisi ko-
nusunda sorumluluk almamız gerekiyor. Yanlış/yanıltıcı bilgilere ve bunların ya-
yılma mekanizmalarına karşı eleştirel olmalıyız, ancak iletişim ortamımızı yeniden 
şekillendirmek için medya üreticileri ve dolaşımcıları olarak kendi kapasitelerimizi de 
benimsemeliyiz.

TRT Academy Journal: The rise of Generative AI has the potential to funda-
mentally change content creation and fan participation. Do you see artificial 
intelligence as a threat to popular culture, or as a new tool?

Üretken yapay zekânın yükselişi, içerik oluşturma ve hayran katılımını temelden de-
ğiştirme potansiyeline sahip olmaktadır. Yapay zekâyı popüler kültür için bir tehdit 
mi yoksa yeni bir araç mı olarak görüyorsunuz?

Henry Jenkins: My own focus here has been on the debates sparked by 
visually generative AI – for example, Midjourney. On the one hand, these 
practices pose a threat to professional image-makers which we need to take 
seriously and online fan art is one of the data-bases they scrape to facilita-
te machine learning for these new devices, representing another means of 
exploiting fan labor.  But, I would argue that Midjourney is also helping to 
democratize media-making as many who have previously lacked the skills 



1172 Henry JENKINS

and resources to express themselves through visualization are acquiring the 
means to communicate through generative AI. 

Again, both of these seemingly contradictory things are true. I am trying to 
avoid the term “art” here, which evokes its own complex debates about the 
quality of output. Is this “machine art” as some argues or is it still “human 
art,” where the public is shaping and curating the image bank? I compare 
these debates to those which surrounded the invention of photography. Pho-
tography was first seen as a purely technical process, art untouched by hu-
man hands but shaped through photochemical processes. But, we have inc-
reasingly come to appreciate the role human creativity plays at every stage of 
the creative process and especially through the various curatorial decisions 
humans make through photography.  We will soon say the same of images 
produced through AI. 

Does this endanger popular culture? Only those AI produced images that 
are meaningful to humans will retain value and gain circulation. AI tools 
may displace some artists, for sure, and that worries me greatly. AI tools 
may lead to much greater fragmentation of the available media resources and 
potentially move towards greater personalization and individualization that 
endangers the social and public dimensions of popular culture. But, I see the 
core dynamics of people selecting media content that is meaningful to them 
and using it as resources for forming connections with others as remaining 
constant despite dramatic technological shifts.

Benim buradaki odak noktam, görsel olarak üretken yapay zekâ tarafından tetiklenen 
tartışmalar olmaktadır – örneğin, Midjourney yapay zekâ programı. Bir yandan, bu 
uygulamalar profesyonel görüntü üreticileri için ciddiye almamız gereken bir tehdit 
oluşturuyor ve çevrim içi hayran sanatları, bu yeni cihazlar için makine öğrenimini 
kolaylaştırmak amacıyla topladıkları veri tabanlarından biri ve hayranların emeğini 
sömürmenin de başka bir yoludur. Ancak, Midjourney’in medya yapımını demok-
ratikleştirmeye de yardımcı olduğunu iddia ediyorum, çünkü daha önce kendilerini 
görselleştirme yoluyla ifade etmek için gerekli beceri ve kaynaklara sahip olmayan 
birçok kişi, üretken yapay zekâ yoluyla iletişim kurma araçlarını edinmeye başlıyor. 

Yine, bu iki çelişkili gibi görünen şeyin ikisi de doğrudur Burada, çıktının kalitesi 
hakkında karmaşık tartışmaları çağrıştıran “sanat” terimini kullanmaktan kaçınma-
ya çalışmaktayım. Bu, bazılarının iddia ettiği gibi “makine sanatı” mı yoksa halkın 



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1173"The Hollywood Century is Over"

görüntü bankasını şekillendirdiği ve düzenlemesini yaptığı “insan sanatı” mı? Bu 
tartışmaları, fotoğrafın icadını çevreleyen tartışmalarla karşılaştırıyorum. Fotoğraf-
çılık ilk başta tamamen teknik bir süreç, insan elinin dokunmadığı, ancak fotokim-
yasal süreçlerle şekillenen bir sanat olarak görülüyordu. Ancak, yaratıcı sürecin her 
aşamasında ve özellikle de insanların fotoğrafçılık yoluyla aldıkları çeşitli düzenle-
me yapma kararlarında insan yaratıcılığının oynadığı rolü giderek daha fazla takdir 
etmeye başladık. Yakında yapay zekâ (AI) ile üretilen görüntüler için de aynı şeyi 
söyleyeceğiz. 

Peki, bu durum, popüler kültürü tehlikeye atar mı? Sadece insanlar için anlamlı olan 
yapay zekâ (AI) ile üretilen görüntüler değerini koruyacak ve dolaşımda kalacaktır. 
Yapay zekâ (AI) araçları bazı sanatçıların yerini alabilir, bu kesin ve bu beni çok 
endişelendiriyor. Yapay zekâ (AI) araçları, mevcut medya kaynaklarının çok daha 
fazla parçalanmasına yol açabilir ve popüler kültürün sosyal ve kamusal boyutlarını 
tehlikeye atan daha fazla kişiselleştirme ve bireyselleşmeye doğru ilerleyebilir. An-
cak, insanların kendileri için anlamlı olan medya içeriğini seçip bunu başkalarıyla 
bağlantı kurmak için kaynak olarak kullanma konusundaki temel dinamiklerin, hızla 
ilerleyen teknolojik değişimlere rağmen sabit kaldığını düşünüyorum. 

TRT Academy Journal: Turkish television dramas such as Diriliş: Ertuğrul 
and Magnificent Century (Muhteşem Yüzyıl) have become global cultural phe-
nomena, generating massive international audiences and vibrant online fan 
communities. Beyond their entertainment value, these series also play critical 
role in cultural diplomacy. From the perspective of participatory culture and 
transmedia storytelling, how would you analyze the global success and cul-
tural significance of Turkish dramas?

Diriliş: Ertuğrul ve Muhteşem Yüzyıl gibi Türk televizyon dizileri, dünya çapın-
da kültürel bir fenomen haline gelmiş, uluslararası izleyici kitlesi ve canlı çevrimiçi 
hayran toplulukları oluşturmuştur. Eğlence değerinin ötesinde, bu diziler kültürel 
diplomasi açısından da önemli bir rol oynamaktadır. Katılımcı kültür ve trans medya 
hikâye anlatımı perspektifinden, Türk dizilerinin küresel başarısını ve kültürel öne-
mini nasıl analiz edersiniz?

Henry Jenkins: There is a dramatic shift occurring in the media landscape 
in the 21st century, The Hollywood century is over, as American media in-
dustries are struggling to keep up with the popularity of media produced by 
other national industries. I mean first of all popularity within their own nati-



1174 Henry JENKINS

onal boundaries, as the top money earners each year are increasingly domes-
tically produced products rather than those produced by American media 
industries. Secondly, I mean popularity within their regions – here, we might 
think about the Indian, Nigerian, and Turkish industries which generate me-
dia consumed across the global South. I also mean media that is consumed by 
diasporic audiences around the world – in America, this is certainly the case 
for Turkish media, though there has not yet been the kind of breakout success 
with a mainstream audience that has been seen of late by Japanese anime or 
Haliyu media output. And, finally, I mean media consumed by “pop cosmo-
politans,” those seeking to escape the paroachialism of their own countries 
through pop culture from a global elsewhere. This desire for difference in 
what some call the monoculture has become increasingly mainstream as we 
look at, for example, Studio Ghibli films or BlackPink.

Netflix reports that a third of media content consumed in the U.S. is now in 
languages other than English and more than 50 percent of American sub-
scribers consume at least some anime. We have seen Korea flex its muscles 
with the success story that surrounds K-Pop Demon Hunters, the most popular 
film in Netflix history, content that is popular world-wide. It also has pushed 
the fictional girl group’s songs to the top of the Billboard chart, the first girl 
group to be number one since Destiny’s Child. And the release of the film 
into theaters, following an initial release straight to streaming, also looks to 
be a huge success. 

I have predicted that any number of national cinemas and television produ-
cers – Turkey among them – will gain this level of visibility in the years to 
come.  American media power may involve primarily distribution and may 
include subsidizing production in other countries, but we are going to see 
the scrambling of access to national cultural product, what I call the Global 
Shuffle, as American companies come to depend on foreign products for the-
ir own survival. Turkish media is certainly on the front ranks of this process.

21. yüzyılda medya dünyasında hızla ilerleyen bir değişim yaşanmakta. Hollywood 
yüzyılı sona erdi; Amerikan medya endüstrisi, diğer ülkelerin medya endüstrileri-
nin ürettiği içeriklerin popülaritesine ayak uydurmakta zorlanıyor. Öncelikle kendi 
ulusal sınırları içindeki popülariteden bahsediyorum, çünkü her yıl en çok para ka-
zananlar, Amerikan medya endüstrisinin ürettiği içeriklerin yerine, giderek artan bir 
şekilde yerli üretim ürünler oluyor. İkincisi, kendi bölgelerindeki popülerliği kaste-



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1175"The Hollywood Century is Over"

diyorum. Burada, küresel Güney’de tüketilen medyayı üreten Hindistan, Nijerya ve 
Türkiye endüstrilerini düşünebiliriz. Ayrıca, dünyanın dört bir yanındaki diaspora 
izleyicileri tarafından tüketilen medyayı da kastediyorum. Amerika’da bu durum 
Türk medyası için kesinlikle geçerli, ancak Japon anime veya Haliyu medya ürünle-
rinin son zamanlarda ana akım izleyiciler arasında gördüğü türden bir başarı henüz 
elde edilemedi. Ve son olarak, “pop kozmopolitler” tarafından tüketilen medyayı kas-
tediyorum - bunlar kendi ülkelerinin dar görüşlülüğünden küresel başka yerlerden 
gelen popüler kültür aracılığıyla kaçmaya çalışan kişiler. Bazılarının monokültür 
dediği şeyde bu farklılık arayışı, örneğin Studio Ghibli filmleri veya BlackPink’e bak-
tığımızda giderek daha ana akım hale geldi.

Netflix, ABD’de tüketilen medya içeriğinin üçte birinin artık İngilizce dışındaki 
dillerde olduğunu ve Amerikalı abonelerin yüzde 50’den fazlasının en azından bazı 
anime içeriklerini tükettiğini bildiriyor. Kore, Netflix tarihinin en popüler filmi olan 
ve dünya çapında popüler olan K-Pop Demon Hunters’ın başarı öyküsüyle gücünü 
gösterdi. Bu başarı, kurgusal kız grubunun şarkılarını Billboard listesinin zirvesine 
taşıdı ve Destiny’s Child adlı gruptan sonra listeye giren ilk kız grubu oldu. İlk önce 
doğrudan dijital platformlarda yayınlanan filmin sinemalarda da gösterime girmesi 
ile büyük bir başarıya ulaşacak gibi görünüyor. 

Önümüzdeki yıllarda birçok ulusal sinema ve televizyon yapımcısının, aralarında 
Türkiye'nin de bulunduğu, bu düzeyde bir görünürlük kazanacağını öngörüyorum. 
Amerikan medya gücü öncelikle dağıtımı içerebilir ve diğer ülkelerdeki yapımları 
sübvanse etmeyi de kapsayabilir  ancak Amerikan şirketleri kendilerinin hayatta kal-
ması için yabancı ürünlere bağımlı hale geldikçe, ulusal kültürel ürünlere erişimde 
bir karmaşa, benim “Global Shuffle” olarak adlandırdığım bir durum göreceğiz. Türk 
medyası bu sürecin ön saflarında yer almaktadır.

TRT Academy Journal: Lastly, what are some cultural trends or everyday 
hobbies that currently capture your attention outside of your academic work?

Son olarak, akademik çalışmalarınız dışında şu anda dikkatinizi çeken bazı kültürel 
trendler veya günlük uğraşlar nelerdir?

Henry Jenkins: “The Global Shuffle” is certainly a key trend I am tracking at 
the moment. I am currently teaching a class through the USC Cinema School 
about film genre in the age of the global shuffle. We are watching films -- from 
more than 20 countries -- that can now be accessed on streaming platforms. 
We are going back to trace how most of the genres that allowed American 



1176 Henry JENKINS

media to play a dominant role in the world were influenced by media pro-
ducers and audiences around the world. We are looking at how new genre 
strategies are emerging to court globally dispersed audiences and how exc-
hanges are taking place between hip young filmmakers across many different 
countries. We are also looking at how nationally specific genres outside the 
American tradition are gaining greater visibility in the western world. I feel 
like we are breaking new ground with each classroom discussion. 

Beyond that, though, I am also very interested in understanding the pheno-
menon of transcultural fandom, that is, fandom for products produced so-
mewhere else in the world. I want to understand how fandom functions as a 
mechanism for globalization. We want to consider how fans help to identify 
potentially engaging content from other national traditions (diasporic au-
diences play a core role here, but so do, for example, service men stationed 
overseas). We want to understand how piracy shapes the circulation of this 
content, lowering the risks of innovation, while fan networks develop resour-
ces for recruiting potential audiences and educating publics about alternative 
genre traditions. We want to map the emergence of new publics around the-
se properties from fan entrepreneurs to large-scale fan conventions and the 
ways these emergent audiences are embraced by larger media companies. 
For example, Delta Airlines has contracted with Crunchy Roll to offer a large 
library of anime properties as seatback entertainment, one of many corporate 
decisions which shows the increasing mainstreaming of anime and K-Pop in 
post-pandemic America. I have co-edited with Kedi Zhou one special issue 
of International Journal of Cultural Studies on transcultural fandom and ano-
ther issue of Emerging Media is in the works also co-edited with Kedi Zhou 
and with a special section on fandom and migration, which I co-edited with 
Ingyu Oh.  

“The Global Shuffle” şu anda takip ettiğim önemli bir trend. Şu anda USC Sinema 
Okulu’nda küresel karışıklık çağında film türleri üzerine bir ders veriyorum. Ar-
tık internet üzerinden yayın yapan platformlarda izlenebilen 20’den fazla ülkeden 
filmler izliyoruz. Amerikan medyasının dünyada baskın bir rol oynamasını sağlayan 
türlerin çoğunun, dünyanın dört bir yanındaki medya üreticileri ve izleyiciler tara-
fından nasıl etkilendiğini araştırıyoruz. Küresel olarak dağınık izleyicileri çekmek 
için yeni tür stratejilerinin nasıl ortaya çıktığını ve birçok farklı ülkedeki genç ve 
popüler film yapımcıları arasında nasıl bir alışverişin gerçekleştiğini inceliyoruz. 



ISSN 2149-9446 | Cilt 10 | Sayı 25 | Eylül 2025 | Popüler Kültür

1177"The Hollywood Century is Over"

Ayrıca, Amerikan geleneği dışındaki ulusal türlerin batı dünyasında nasıl daha fazla 
görünürlük kazandığını da inceliyoruz. Her sınıf tartışmasında yeni bir çığır açtığı-
mızı hissediyorum.  

Bunun ötesinde, kültürlerarası hayranlık olgusunu, yani dünyanın başka yerlerinde 
üretilen ürünlere yönelik hayranlığı anlamaya da çok ilgi duyuyorum. Hayranlık ol-
gusunun küreselleşme mekanizması olarak nasıl işlediğini anlamak istiyorum. Hay-
ranların, diğer ulusal geleneklerden potansiyel olarak ilgi çekici içeriği belirlemeye 
nasıl yardımcı olduklarını ele almak istiyoruz (burada diasporik izleyiciler önemli bir 
rol oynamakta, örneğin denizaşırı ülkelerde görev yapan askerler için de bu böyle). 
Korsan yayıncılığın bu içeriğin dolaşımını nasıl şekillendirdiğini, inovasyon riskle-
rini nasıl azalttığını anlamak istiyoruz. Aynı zamanda hayran ağlarının potansiyel 
izleyicileri çekmek ve alternatif tür gelenekleri hakkında halkı bilgilendirmek için 
kaynaklar geliştirdiğini de anlamak istiyoruz. Hayran (fan) girişimcilerinden büyük 
ölçekteki hayran (fan) buluşmalarına kadar bu özellikler etrafında ortaya çıkan yeni 
kitleleri ve bu yeni ortaya çıkan izleyicilerin daha büyük medya şirketleri tarafın-
dan nasıl benimsendiklerinin şemasını oluşturmak istiyoruz. Örneğin, Delta Hava-
yolları, Crunchy Roll şirketi ile sözleşme imzalayarak koltuk arkası eğlencesi olarak 
geniş bir anime koleksiyonu sunmaktadır. Bu, pandemi sonrası Amerika’da anime 
ve K-Pop’un giderek daha fazla ana akım haline geldiğini gösteren birçok kurumsal 
karardan bir tanesidir. Kedi Zhou ile birlikte International Journal of Cultural Stu-
dies’in kültürlerarası hayran kültürü üzerine bir özel sayısını editörlüğünü yaptım 
ve Emerging Media’nın yine Kedi Zhou ile birlikte editörlüğünü yaptığım bir başka 
sayısı da hazırlık aşamasında; bu sayıda ayrıca Ingyu Oh ile birlikte editörlüğünü 
yaptığım hayran kültürü ve göç üzerine özel bir bölüm de bulunuyor.


	_GoBack
	_GoBack



