
 
 

Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şîa’nın Kutsal Mekân 
Algısı 

Creating Belief through Space: Shia's Perception of Sacred Space in the Specific Case of Atabat al-Muqaddese 

 
Kazım KARAYİĞİT  

Arş. Gör. Dr.  Artvin Çoruh Üniversitesi  
İlahiyat Fakültesi,  

İslam Mezhepleri Tarihi Anabilim Dalı 
Artvin, Türkiye  

Res. Assist. Dr, University of Artvin Çoruh 
Faculty of Theology 
The Departmant of History of Islamic Sects 
Artvin, Türkiye 

kazimkarayigit@artvin.edu.tr       http://orcid.org/0000-0002-1478-0939   
Makale Bilgisi Article Information 

Makale Türü Article Type:  
Araştırma Makalesi Research Article 

Geliş Tarihi  Date Received 
30 Eylül 2025 30 September 2025 
Kabul Tarihi  Date Accepted 

18 Aralık 2025 18 December 2025 
Yayın Tarihi Date Published 

31 Aralık 2025 31 December 2025 
Etik Beyan Ethical Statement 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik 
ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların 

kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Bu makale, 2024 yılında gerçekleştirilen Anadolu 16. 

Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi’nde sözlü olarak 
sunulan ancak tam metni yayımlanmayan “Şiilikte 

Kutsal Mekan Algısı: Dört Şehir (Atebât-ı 
Mukaddese)” adlı tebliğin içeriği geliştirilerek ve 

kısmen değiştirilerek üretilmiş hâlidir. 

It is declared that scientific and ethical  principles have 
been followed while carrying out and writing this 
study and that all the sources used have been properly 
cited. 
This article is based on the paper entitled ‘The 
Perception of Sacred Places in Shiism: Four Cities 
(Atebât-ı Mukaddese)’, which was presented orally at 
the 16th International Congress of Social Sciences in 
Anatolia in 2024 but whose full text was not 
published. It has been developed and partially 
modified. 

İntihal Plagiarism 
Bu makale, Turnitin yazılımınca taranmıştır. İntihal 

tespit edilmemiştir. 
This article has been scanned by Turnitin. No 
plagiarism detected 

Telif Hakkı & Lisans Copyright & License 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif 

hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 
lisansı altında yayımlanır. 

The authors own the copyright of their work 
published in the journal and their work is published 
under the CC BY-NC 4.0 license. 

Atıf/Citetion 
Karayiğit, Kazım. “Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şîa’nın Kutsal 

Mekân Algısı”. Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralık 2025): 163-188. doi: 10.48203/siader.1794189 

Turkish Journal of Shiite Studies 
ISSN: 2687-1882 Cilt | Volume: 7 Sayı | Issue: 2  Aralık | December  2025 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 164 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

Abstract 

Space is not merely a physical entity, but a structure imbued with meaning and 
sanctified through that meaning. The root of the sense of continuity lies in space. 
Spaces are places where history's memory is preserved, identity is produced and 
protected, and which have also become political symbols. In every religion and 
in the sects that constitute the way religions are understood, there are important 
spaces that have become symbols. The more space sectarian structures occupy 
in life, the more chance they have of continuing their vitality and belief systems. 
Sectarian structures that have completed their formation and become 
institutionalised express themselves through space and construct a religious 
identity. Sacred places have an impact on religious life as they are places where 
religious feelings are intensely experienced. As these places are seen as sites 
where the Sacred manifests itself, they become a powerful intermediary between 
the Sacred entity and the members of the sect, and faith is constructed through 
these places. There are also important places in Shiism, which positions itself 
against Sunnism within Islamic thought. For the sect in question, these places 
serve the function of remembering and not forgetting the pain of the past, 
preserving identity and keeping the historical consciousness alive. Today, the 
tombs of the imams in cities such as Karbala, Najaf, Samarra and Kâzımeyn, 
which are located within the borders of Iraq, are sacred places. The fact that 
some of the Shiite Imams were buried in these cities led the next generation to 
ascribe sanctity to these cities. Shiites visit these places on certain days for 
worship purposes, preserve the vitality of the Shiite belief through the place and 
create a belief accordingly. Our study aims to identify the meaning attributed to 
space within the Shia tradition and to reveal the Shia perception formed around 
these places, the funeral culture, and the impact of these places on politics and 
identity. The study concluded that religious beliefs and practices, memory, 
identity and belonging are significantly influenced by place, which is an 
undeniable fact. Furthermore, this study, which focuses on the atabât-ı 
mukaddese within Shiism that are considered sacred and located within the 
borders of Iraq, aims to contribute to the study of sacred spaces from the 
perspective of the History of Islamic Sects. 

Keywords: History of Islamic Sects, Place, Shii, Atabat, Najaf, Karbala, Samarrâ, 
Kâzımeyn 

Öz  

Mekân, yalnızca fiziki bir varlık değil, anlam yüklenen ve bu anlam üzerinden 
kutsallaşan bir yapıdır. Süreklilik duygusunun kökü mekândadır. Mekânlar, 
tarihin hafızasının tutulduğu, kimliğin üretildiği ve korunduğu, aynı zamanda 
siyasi bir sembol haline gelmiş yerlerdir. Her dinde ve dinlerin anlaşılma biçimi 
olan mezheplerde sembol haline gelen önemli mekânlar bulunmaktadır. 
Mezhebî yapılar hayatın içinde ne kadar yer kaplarsa hayatiyetlerini ve inanç 
sistemlerini de o derece devam ettirme şansı elde eder. Teşekkülünü 



 
165   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

tamamlayan ve kurumsallaşan mezhebî yapılar kendini mekân üzerinden de 
ifade etmekte ve bir dinî kimlik inşa etmektedirler. Kutsal mekânlar dinî 
duyguların yoğun olarak yaşandığı yerler olduğundan dinî hayat üzerinde 
etkili olmaktadır. Bu mekânlar, kutsalın tecelli ettiği yerler olarak 
görüldüğünden kutsal varlık ile mezhep mensupları arasında güçlü bir araca 
dönüşmekte ve üzerlerinden çeşitli inanışlar inşâ edilmektedir. İslam düşüncesi 
içerisinde kendini Sünnilik karşısına konumlandıran Şiîlik’te de önemli 
mekânlar bulunmaktadır. Bu mekânlar sözü edilen mezhep için geçmişin acısını 
hatırlama ve unutmama, kimliği koruma ve tarih bilincini canlı tutma işlevi 
görmektedir. Bugün Irak sınırları içinde yer alan Kerbelâ, Necef, Sâmerrâ ve 
Kâzımeyn gibi şehirlerdeki imamlara ait türbeler kutsal birer mekân özelliği 
taşımaktadır. Şiî imamlardan bazılarının buralarda medfûn bulunması sonraki 
nesiller tarafından bu şehirlere kutsallık atfedilmesine yol açmıştır. Şiîler belli 
günlerde bu yerleri ibadet amaçlı ziyaret ederek mekân üzerinden Şiî inanışın 
canlılığını muhafaza etmekte ve buna göre de bir ritüel ihdas etmektedirler. 
Çalışmamız problem olarak Şiî gelenek içerisinde mekâna yüklenen anlamı 
tespit etmeyi ve buralar üzerinde oluşan Şiî algıyı, cenaze kültürünü, buraların 
siyaset ve kimlik üzerindeki etkisini ortaya koymayı hedeflemektedir. Çalışma 
sonucunda dinî inanç ve pratiklerin, hafızanın, kimliğin ve aidiyetin 
oluşmasında mekânın etkili olduğu ve görmezden gelinemeyecek bir olgu 
olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Ayrıca Şiîlik içinde kutsallık atfedilen ve Irak 
sınırları içinde yer alan atebât-ı mukaddeseyi konu edinen bu çalışma, kutsal 
mekân çalışmalarına İslam Mezhepleri Tarihi açısından katkı sağlamayı 
amaçlamaktadır. 
 
Anahtar Kelimeler: İslam Mezhepleri Tarihi, Mekân, Şiî, Atebât, Necef, Kerbelâ, 
Sâmerrâ, Kâzımeyn. 
 
 

Giriş 
 
Mekân var olan her şeyin koşuludur, var olmanın bir şartıdır. Bu açıdan bir 

şey yok olmanın önüne geçmek için kendi mekânını var etmek ve kurmak 
zorundadır. Deyim yerinde ise “ben buradayım” diyebilmek için bir mekân 
olmazsa olmaz bir olgudur. İnsan hayatı da mekânsız düşünülemez. Mekânın 
olmadığı bir hayat, derin endişeleri ve sürekli bir “mekân telaşı” içinde gidecek 
bir yer arayışını içinde barındırmaktadır.1 Din ve mezhepler söz konusu 
olduğunda da aynı durum geçerlidir. Bu yapıların müntesipleri kendilerini ait 
hissedecekleri bir mekâna her daim ihtiyaç duymuşlardır. Bu mekânların 
bazıları, zaman içinde yeniden inşâ edilerek kutsallaştırılmış, ayrı bir anlam 
dünyası kazanmıştır. Sözü edilen sürecin bir benzerini Şiî gelenekte görmek 
mümkündür. Şiîlik’in farklı ülkelerde kutsal mekânları bulunmakla birlikte Irak 
coğrafyası bu konuda öne çıkan bir konuma sahiptir. Bu bölgede yer alan ve Şiî 

 
1   Edward S. Casey, Mekâna Geri Dönüş, çev. Kadir Daniş (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2025), 

9-10, 45-46,94-95. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 166 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

dünyada "atebât-ı mukaddese"2 olarak isimlendirilen Necef, Kerbelâ, Kâzımeyn 
ve Sâmerrâ gibi kutsal şehirler, yüzyıllar boyunca Şiî hâfızanın oluşumunda 
merkezi bir rol oynamış, dînî ve siyasî bakımdan da derin etkiler bıakmıştır. Bu 
şehirlerde medfûn bulunan imamlar, yalnızca tarihsel kişilikler olarak değil, 
aynı zamanda Şiî inancının ruhanî ve kimliksel temellerini oluşturan figürler 
olarak kabul görmüş ve bu şehirlerin kutsallık kazanmasına katkı 
sağlamışlardır. 

Sosyal bilimler literatüründe "hafıza mekânları" kavramı3 altında 
değerlendirilebilecek bu şehirler, Şiî toplumların dinî sürekliliğinin ve de 
tarihsel kimliğinin korunmasında önemli bir işleve sahip olmuştur. Zira Şîa’da 
mekân, fiziksel bir varlığının yanında imam ile ahdin yenilendiği, âidiyetin, 
hatıranın ve anlamın taşıyıcısı bir yer olarak görülmüştür. Bu yönüyle Şiî 
düşüncede bu kutsal şehirler, imamlarla manevi temas kurulabilen, ziyaret 
edildiğinde burada medfûn kişinin şefaatine nâil olunabileceğine inanılan, 
mukaddes ve müstesna alanlardır.4 

Bu çalışma, kutsal/kutsallaştırılan şehirlerin tarihsel, dînî ve sosyo-politik 
boyutlarını ele alarak, Şiî din anlayışının inşası ve muhafazasında nasıl bir işlev 
gördüğü üzerine odaklanmaktadır. Bu bağlamda, kutsal mekâna yönelik Şiî 
algının teolojik ve tarihi boyutları, cenaze geleneği, hac ve ziyaret ritüelleri ile 
bunların ekonomik etkileri çerçevesinde değerlendirilmesi hedeflenmektedir. 
Ayrıca alanda Şiîlik özelinde kutsal gün ve geceleri ele alan çalışmalar yapılmış5 
fakat kutsal mekânlar konusunda bir boşluk kalmıştır. Çalışma literatürdeki bu 
boşluğu doldurmayı hedeflemektedir. 

Çalışmamızda mekânın ifade ettiği anlamı ortaya koymak için Mircea 
Eliade’nin Kutsal ve Kutsal-Dışı ile Pierre Nora’nın Hafıza Mekânları adlı 
eserlerden istifade edilmiştir. Şiîlik açısından kutsal kabul edilen atebât şehirleri 
hakkında Ca`fer Halilî tarafından derlenen Mevsûatü’l-atebâtü’l-Mukaddese adlı 
çalışmanın ilgili ciltlerinden faydalanılmıştır. Yitzhak Nakash’ın Irak’ta 
Pandora’nın Kutusu: Şiîler adlı eseri ile The Visitation of the Shrines of the Imams and 
the Shi’i Mujtahids in the Early Twentieth Century adlı makalesinden istifade 
edilmiştir. Ziya Abbas tarafından kaleme alınan Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasî 
Rolü adlı çalışma ile Juan Cole’ün Sacred Space And Holy War adlı eseri konu 
hakkında önemli bilgiler ihtiva etmektedir. Atebat şehirleri hakkındaki 
rivayetler için Şiî yazarlardan Ebi’l-Kâsım İbn Kuleveyh’in Kâmilü’z-Ziyârât 
eserinden yararlanılmıştır. Çalışma bu yönüyle literatüre dayalı nitel bir çalışma 
olarak planlanmıştır. 

 

 
2   Atebât eşik anlamındaki atebenin çoğulu olup “atebât-ı mukaddese” ve “atebât-ı âliye” 

şeklinde kullanımı mevcuttur. Bkz. Avni İlhan, “Atebât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/49-50. 

3   Pierre Nora, Hafıza Mekanları (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2022), 20.  
4   Yıtzhak Nakash, “The Visitation of the Shrines of the Imams and the Shi’i Mujtahids in 

the Early Twentieth    Century”, Studia Islamica 1/81 (1995), 155. 
5   Habip Demir, “Günümüz İran Şiiliğinde Kutsal Gün ve Geceler”, e-Makâlât Mezhep 

Araştırmaları Dergisi 10/2 (2017), 315-351. 



 
167   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

 
 
1. Mezheplerin Hafızasında Kutsal Mekânın Önemi 
 
Hafıza ve mekân arasında bir ilişki söz konusudur. Bilgi, belge ve arşiv gibi 

“kağıttan hafıza” olabileceği gibi mekândan da hafıza olabilir.6 Hafıza 
olmasaydı mekân da olmazdı. Bu yönüyle mekânlar, hafızanın yaşayan kalbi ve 
belirginleşip yerleştiği yerlerdir.7 Hafıza mekânları yoluyla, tarih geçmişten 
farklı olarak yeniden üretilmekte, geçmiş deneyimler, acılar, üzüntüler bugüne 
taşınmakta ve tarihin hatırası kutsallaştırılmaktadır. Bir hafıza mekânının esas 
varlık sebebi dinî gruplar söz konusu olduğunda zamanı durdurmak ve 
geçmişin hatırasını unutma işini engellemektir. Bu açıdan hafıza mekânları dinî 
gruplar için hem sığınak hem de sadakat yerleri olarak işlev görmektedir.8  

Modern ya da geleneksel tüm toplumlar, kutsal olanı mekânda 
somutlaştırarak kimlik ve hafıza üretir. Bu yönüyle mekân, yalnızca fiziki bir 
varlık değil, anlam yüklenen ve bu anlam üzerinden kutsallaşan bir yapıdır. Bu 
yerler tarihi süreç içinde kutsal olanın tecelli ettiği yerler olarak algılanmış ve 
anlaşılmıştır. Dolayısıyla buralar zihinde ve inançta kutsal olanla iletişime 
geçildiğine inanılan yerler haline gelmiştir.9  

Başka bir yönden modern zamanlarda yalnızlaşan insan kendini huzurlu 
hissedeceği bir mekân arayışı içinde olmuştur. Din söz konusu olduğunda ise 
mekân, insanın ibadetlerini yapabileceği, kendi ile baş başa kalabileceği ve 
geçmişin hatırasını canlandırıp hafızasını canlı tutabileceği bir yerdir. Bu açıdan 
kutsal mekân, anlam arayışı içindeki insan için yalnızca dinî değil varoluşsal bir 
ihtiyaçtır da.10 Nora'nın deyimiyle insan, doğal olarak kutsallık atfettiği hafıza 
mekânları üretmektedir.11 

Süreklilik duygusunun kökü mekândadır.12 Dinî/mezhebî bir yapı için de 
yaşanılan hayatta süreklilik kazanmanın en önemli araçlarından biri kutsal 
mekânlardır. Dinler ya da onların anlaşılma biçimi olan mezheplerin belirli 
mekânları kutsallaştırma eğiliminde olmaları, mekân kavramının önemli bir 
anlamının olduğunu ve inanç içerisinde bir karşılığının bulunduğunu bize 
göstermektedir. Aynı zamanda mekân, din ve mezhep sistematiği içerisinde 
kutsal varlığın tecessüm ettiği bir yerdir.13 Bu yönüyle mekân, şahısların kutsal 
olanla irtibat kurabileceği bir aracı konumundadır. Kutsallaştırılan mekâna 
teveccüh göstermenin ve ziyaret etmenin arka planında, insanların kendilerini 
buralarda güvende ve huzurlu hissetmelerinin de etkisi bulunmaktadır. 

İslam inancında da bilindiği üzere Müslümanların dünyanın farklı 
yerlerinden toplanarak hac ibadetini yaptığı Mekke ile Hz. Peygamberin 
mezarının bulunduğu Medine-i Münevvere kutsal mekânlardır. Bunun yanında 

 
6   Nora, Hafıza Mekânları, 29. 
7   Nora, Hafıza Mekânları, 44. 
8   Nora, Hafıza Mekânları, 21, 39, 44. 
9   Mircea Eliade, Kutsal ve Kutsal-Dışı, çev. Ali Berktay (İstanbul: Alfa Yayınları, 2019), 26.  
10   Eliade, Kutsal, 24. 
11   Nora, Hafıza Mekânları, 39.  
12   Nora, Hafıza Mekânları, 19. 
13   Eliade, Kutsal, 15. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 168 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

Müslümanların ilk kıblesi Kudüs de tüm dinler için bir anlam ifade etmekte ve 
kutsal kabul edilmektedir. 

İslam düşünce tarihinde kutsal mekâna atfedilen anlam mezhepler 
arasında belirgin farklılıklar göstermektedir. Özellikle Ehl-i Sünnet ve Şîa 
arasında bu fark, hem teolojik yaklaşımda hem de pratikte açık bir biçimde 
gözlemlenebilir. Sünnî gelenekte genellikle tevhîd inancının korunması koşulu 
ile kabir ve türbe ziyaretlerine olumlu yaklaşılırken, selefî yorumlarda bu 
duruma daha katı ve reddedici bir tavır hâkimdir.14 Selefî âlimler, mezar 
ziyaretlerini bid'at ve tevhîd akidesine zarar verebilecek unsurlar olarak 
değerlendirmiş; türbelerin etrafında gelişen dinî pratikleri hurâfe olarak 
nitelendirmiştir. Bu durum, Özellikle Vehhâbî hareketin etkisiyle Suudi 
Arabistan'da türbe yıkımlarına kadar varan radikal uygulamalarla 
sonuçlanmıştır.15 

Buna karşılık Şiî gelenekte kutsal mekânlar, ileride de değinileceği gibi, 
imamlarla manevi temasın kurulduğu, şefaatlerine nâil olunacağına inanılan ve 
dinî kimliğin muhafazasında merkezî rol oynayan yerlerdir. Aynı zamanda 
imamların mezarını ziyaret etmek, bir ibadetten ziyade, Şiî hâfızanın canlı 
tutulmasında, inanışların süreklilik kazanmasında ve aidiyet bilincinin diri 
tutulmasında da önemli bir işlev görmektedir. 

Bu farklı yaklaşımlar, zaman içinde Sünnî-Şiî ayrışmasını derinleştirmiş, 
kutsal mekânlar üzerinden gelişen dinî ve siyasî çekişmeler, her iki kesimin de 
din anlayışında ayırt edici bir unsur olarak öne çıkmıştır. Şiî düşüncede Necef, 
Kerbelâ, Kâzımeyn ve Sâmerrâ gibi merkezler, imam mezarlarının bulunduğu 
yerler olmanın yanında Şiî düşüncesinin ilim, siyaset ve kimlik kodlarının 
yeniden üretildiği yerlere dönüşmüştür. Bu yönüyle mekân, aynı zamanda 
mezhebi kimliğin garantiye alındığı ve güvende tutulduğu yer halini almıştır.16  

Dinlerin veya mezheplerin üretmiş oldukları kutsal mekânlar kendileri için 
ayrıcalıklı yerlerdir. Kutsal olanın bu mekânlarda bazı işaretlerle tezahür 
ettiğine olan inançtan dolayı artık bu mekân bambaşka bir hakikate sahne 
olmakta, adeta konuşmaktadır. Başka bir deyişle artık buralar zamanın veya 
tarihin merkezi haline gelmektedir. Özel günlerde bu mekânlarda yapılan 
ritüeller vasıtasıyla mensuplar, zamanın meşguliyetlerinin ve unutkanlığının 
verdiği zararlara karşı direnç göstermektedir.17 Mezhep mensupların kutsal 
mekânlara yükledikleri bu anlamdan dolayı kendilerini buralarda farklı bir 
dünyada, huzurlu ve güvende hissetmesi mekâna yüklenen anlamdan 
kaynaklanmaktadır.18  

 

 
14   Süleyman Uludağ, “Selefiyye ve Tasavvuf”, Tarihte ve Günümüzde Selefîlik (İstanbul: 

Ensar Yayınları, 2014), 349-350. 
15  Uludağ, “Selefiyye ve Tasavvuf”, 350. 
16   Jan Assmann, Kültürel Bellek, çev. Ayşe Tekin (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2018), 68. 
17   Burhanettin Tatar, “Tarihsel Mekân Fenomenolojisi- Bir Giriş Denemesi-”, Milel ve Nihal 

4/3 (2007), 21. 
18   Baki Adam, “Kutsal Mekân”, Dinler Tarihi, ed. Ahmet Hikmet Eroğlu (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Uzaktan Eğitim Yayınları, 2013), 189. 



 
169   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

 
 
2. Şiî Gelenekte Kutsal Mekân Algısı 
 
Birçok inanç sisteminde kutsal mekân ve bu mekânlar etrafında gelişen 

ziyaretler bulunmaktadır. Kutsal mekânlar dinî duyguların yoğun olarak 
yaşandığı yerler olduğundan dinî hayat üzerinde etkilidir. İslam düşüncesinde 
mekândan münezzeh bir Allah anlayışı olmasına rağmen Şiî düşüncede Allah’ın 
buralarda tezahür ettiğine, O’na imamlar vasıtasıyla yaklaşıldığına 
inanılmaktadır. Dolayısıyla buralara yapılan ziyaretler de Kutsal’la bağlantıya 
geçilen zaman dilimleri olarak görülmektedir. Şiîler Necef, Kerbelâ, Kâzimeyn 
ve Sâmerra şehirlerini kutsal sayarak buraları dinî merkezler haline 
getirmişlerdir. Bu şehirler, siyasi ve manevi liderler olması gerektiğine 
inandıkları imamların mezarlarının çevresinde büyümüştür, denilebilir. 

 Şiî gelenek tarihsel süreç içerisinde mekânın ifade ettiği anlamı, kendi 
inançlarını devam ettirmede ve kimliğini korumada kullanmıştır. İmamların 
türbelerine kutsiyet kazandırarak kendi geleneği içerisinde kutsal mekânlar 
üretmiş, imamlar vasıtasıyla buralardan kutsal olana bir yol açmış ve buraların 
Şiîlerce ziyaret edilmesi gereken yerler olduğu algısını yerleştirmiştir.19 Şiî 
literatürde, özellikle İmam Ca`fer es-Sâdık’a atfedilen birçok rivayet, ziyaret 
kültürünün teolojik temelini oluşturmaktadır. "Kim beni ya da evlatlarımdan 
birini ziyaret ederse, kıyamet günü ben de onu ziyaret ederim" gibi ifadelerle 
başlayan bu rivayetler,20 türbe ziyaretinin uhrevî ödülleri olduğuna dair güçlü 
bir algı oluşturmuştur. Ayrıca Âşûrâ günü veya Ramazan ayında yapılan 
ziyaretlerin binlerce hac ve umre sevabına denk olduğu, ziyaretçilerin başında 
meleklerin dolaştığı, türbenin toprağının şifa kaynağı olduğu gibi söylemler, 
ziyaret kültürünün dinî coşkusunu artıran unsurlar olmuştur.21 Bilindiği gibi 
günümüzde bile hala Şiîlerce Kerbelâ toprağından yapılmış taşlar üzerine secde 
yapılması, mekâna ve ona ait nesneye verilen kutsiyeti göstermesi açısından 
kayda değerdir. 

Şiî gelenekte imamların mezarlarını ziyaret etmek, sıradan bir kabir ziyareti 
olmaktan öte, imamla manevi bir temas ve Şiî akidesine bir bağlılık göstergesi 
olarak kabul edilir. Bu ziyaretlerin arka planında, imamların Allah katında 
üstün bir makama sahip olduklarına ve bu sebeple ziyaret edenlere şefaat 
edebileceklerine dair inanç yer alır. Bu yönüyle türbe ziyareti ve burada yapılan 
toplu ibadetler, bir gruba kabul edilme duygusu vermekte, dinsel ve toplumsal 
dayanışmayı da güçlendirmektedir.22  

Ziyaretler, bireysel bir ibadetin ötesine de geçerek, Şiî cemaatin ortak 
hafızasını canlı tutan, topluluk bilincini besleyen ritüeller halini almıştır. Safevî 

 
19   Atebât şehirlere yapılan ziyaretler ve bu ziyaretlerin sonuçları için bkz.İsmail Sefa 

Üstün, “Bağdat Eyaletindeki Atebâtlara Gelen Şii Ziyaretçiler (19. Yüzyıl -20. Yüzyıl 
Başları)”, Türk Dünyası Araştırmaları, 163 (2006), 169-190. 

20   Bu bağlamda kaleme alınan bir çalışma için bkz. Ebî Abdillah Şecerî, Fadlü ziyaret’il-
Hüseyn (Kum: Mektebetü Ayetullahi’l-Maraşî, 1982).  

21   Ca`fer Duceyli, Mevsûatü’n-Necefi’l-eşref (Beyrut: Darû’l-edvâ, 2008), 1/478-479. 
22   Yitzhak Nakash, Irak’ta Pandora’nın Kutusu: Şiiler (Ankara: Elips Yayınları, 2005), 172, 

178-179. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 170 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

döneminden itibaren bu ziyaretler kitlesel bir hâl almış, devletin desteğiyle 
kurumsallaşmış ve türbe şehirleri dinî merkezler olarak daha da güçlenmiştir. 
Bu yönüyle atebât şehirleri, Sünnî düşünceye karşı sembolik bir karşı duruşun 
da mekânsal karşılığı hâline gelmiştir.23 Bu bağlamda türbe ziyaretleri, Şiî 
kimliğinin inşasında ve korunmasında temel bir rol oynamakta; hem birey hem 
de cemaat için derin manevi ve sosyo-politik anlamlar taşımaktadır. 

Şiî gelenekte kutsal şehirlerde yer alan imamların türbelerini ziyaret etmek 
Şiîler için son derece önemli bir görevdir. Bu mekânları ziyaret Mekke haccı gibi 
belli vakitlere hasr edilmemiştir. Ancak senenin belli günlerinde buraları ziyaret 
etmenin daha hayırlı olduğuna inanılmaktadır.  Şiî inanışta sözü edilen kutsal 
mekânları ziyaret etmenin arka planındaki motivasyon, İslam Peygamberinin 
vefatından sonra otorite olarak imamları görmek ve ahiret gününde şefaatçi 
olacağına inandıkları imam ile yakın olma arzusundan kaynaklanmaktadır.24 Bu 
açıdan imamları ziyaret etmek onlarla olan irtibatı sağlamanın bir aracı olarak 
kabul görülmektedir. Bu ziyaretler imamla ahit yenileme anlamı taşımasının 
yanında Sünni kesimden farklı olarak kolektif Şiî hafızasını ve grup kimliğini 
korumayı amaçlamak gibi bir role de sahiptir. Kerbelâ’nın ve Hz. Hüseyin’in 
türbesinin ziyaretlerle odak haline gelmesi, Safevîler ve Osmanlılar arasındaki 
siyasî gerginlik zemininde Mekke’nin konumuna meydan okuma olarak işlev 
görmüştür. Özellikle Kerbelâ ve Necef’e yapılan ziyaretler, zamanla hac 
ibadetiyle karşılaştırılacak bir öneme bürünmüştür. Hatta Mekke’ye gitmenin 
mümkün olmadığı dönemlerde bu şehirler "alternatif hac merkezleri" olarak 
konumlandırılmaya çalışılmıştır.25 Aşağıda da değinileceği gibi Şiî teolojide 
ziyaretlerle büyük sevapların kazanılacağı algısının yaratılması bu durumun 
meşrûiyyet zemininin oluşmasına katkı sağlamıştır. 

Atebât-ı mukaddese’ye ziyaretlerin âdâbı ve ziyaretler esnasında okunacak 
dualara varıncaya kadar yapılması gerekenler hakkında eserler kaleme alınmış 
ve bu konuda bir literatür oluşmuştur. Örneğin Şiî muhaddis Küleynî’nin (ö. 
329/941)  İbn Kulaveyh (ö. 368/978)26 el-Kâmil adlı eserinde imamları ziyaret 
etmenin sevabına, ziyaret adabına ve bu mekânlarda yapılacak duaları detaylı 
bir şekilde ele almıştır.27 Ayrıca Ebû Salah el-Halebî (ö. 447/1055/56),28 
Muhammed İbn Hasan et-Tûsî (ö. 460/1067),29 Muhammed İbn İdris el-Hillî (ö. 

 
23   Nakash, Irak’ta Şiiler, 14-15,169. 
24   Nakash, Irak’ta Şiiler, 163. 
25   Nakash, Irak’ta Şiiler, 163. 
26  İbn Kuleveyh bunun yanında Hz. Hüseyin’in öldürüleceğine dair Cebrail’in Hz. 

Peygamber’e haber verdiğinden, Kur’an’ın da onun ölümünden bahsettiğini iddia 
etmektedir. Ebi’l-Kâsım İbn Kulaveyh, Kâmilü’z-Ziyâre (Kum: Neşru’l-fekâhe, ts.), 121-
127,133.  

27   İbn Kuleveyh, Kâmilü’z-Ziyâre, 39-41, 79. 
28  Halebî, ziyaretlerin haftada, ayda veya yılda bir kere yapılması gerektiğini ifade 

etmektedir. Ona göre bu ziyaretler ibadetlerin en değerli olanları arasında yer 
almaktadır. Takıyüddîn Ebî Salâh Halebî, el-Kâfi fi’l-fıkh (Kum: Müessesetü Bustan-ı 
Kitap, 2013), 219. 

29  Tûsî’nin yazdığı Misbâhu’l-mütecehhid adlı eser ise atebâta yapılan hac sırasında Şiîlerin 
uyması gereken kurallar, yapılması gereken dualar ve ritüellerden oluşan bir el 



 
171   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

598/1202) gibi önemli Şiî alimler ziyaretlerin öneminden bahsederek bu 
mekânlarda bulunmuş olmayı teşvik etmişlerdir.  

 Şiî düşünürler bu ziyaretleri imamlara ait olduğu söylenen şu sözlerle 
desteklemişlerdir: 

“Kim Hüseyin’in kabrini Âşûrâ günü hakkını bilerek ziyaret ederse Allah’ı 
arşında ziyaret etmiş gibi olur.” 30 

“Kim ki Âşûrâ günü Hüseyin’in ziyaret eder, akşama kadar ağlayarak 
orada durursa Allah onu kıyamet günü bin hac ve bin umre sevabı ile karşılar.”31  

“Hz. Hüseyin’in kabrini ziyaret, Allah’ı arşında ziyaret etmeye, hac, umre 
sevabına ve köle azat etmeye eş değer tutulmuştur.”32  

“Hz. Hüseyin’i ziyarette bulunanlar mahşer günü hesap verdikten sonra 
diğer insanlara göre kırk yıl önceden cennete gireceklerdir.”33  

Safevîler döneminde bu ziyaretler kitleler halinde yapılmaya başlanmıştır. 
1722 yılında Safevîler’in yıkılmasının ardından Şiî eğitim merkezleri 
İsfahan’dan Kerbelâ’ya ve Necef’e kaymıştır. Bu gelişme iki şehirde Şiîliğin 
gücünün artmasının yanında sosyo-ekonomik açıdan da gelişmelere olumlu 
katkı sağlamıştır. 1800 yılların başında Necef ve Kerbelâ’ya yapılan Vehhâbî 
saldırılar, bu iki kentin Şiîler tarafından hac ziyaretleri ile sahiplenilme 
duygusunu güçlendirmiştir. XIX. yüzyıla gelindiğinde kutsal şehirlere gelen 
hacı sayısının yüz bine ulaştığı ifade edilmektedir. Bu hacıların çoğunluğunu da 
İran ve Hindistan’dan gelen kişiler oluşturmuştur. Ziyaretlerin öncelikle 
Kâzımeyn ve Bağdat’a yapılıp Sâmerrâ’da bir gece kalındığı ve sonrasında ise 
Kerbelâ ve Necef’e geçildiği belirtilmektedir.34  

Bu dönemde henüz ulaşım araçları yaygın olmadığı için bu hac ziyareti 
yolculuklarının uzun ve zahmetli bir süreci vardı. 1919 yılında Hille’den 
Kerbelâ’ya giden yolda ellili yaşlarda iki adam ve bir kadının Hz. Hüseyin’e olan 
saygılarını göstermek için Hindistan’dan on bir ay önce yola çıkarak tüm yolu 
yürüyerek geldikleri anlatılmaktadır. Bu insanlar için kutsal şehirlerdeki 
türbelerin altın minaresi yorgunluğun unutulduğu bir simge, türbeler ise 
hacıları soğuk ve sıcak havadan, yağmurdan ve çöl fırtınalarından koruyan 
mekânlar olarak görülmüştür.35  

Farklı yerlerden gelen hacılara kutsal şehirlerdeki barınma ve eğlence gibi 
ihtiyaçları için imkânlar sunulmuştur. Bu hacılara sunulan hizmetlerden birinin 
de mut’a nikâhı olduğu iddia edilmektedir. Kutsal şehirlere yalnız gelen evli 
veya bekar bir hacı adayı bir komisyoncu tarafından karşılanır ve kendisine bir 
ücret karşılığında kızlar getirilirdi. Hacının uygun birini seçmesinin ardından 
parayla tutulmuş bir din adamı tarafından nikahı kıyılırdı. Bu evlilikler bir 

 
kitabıdır. Detaylı bilgi için bkz. Ebû Ca‘fer Tûsî, Misbâhu’l-mütecehhid (Beyrut: 
Müessisetü fakru’ş-Şîa, 1991); Yıtzhak Nakash, “The Visitation of the Shrines of the 
Imams and the Shi’i Mujtahids in the Early Twentieth Century”, Studia Islamica, 1/81 
(1995), 156. 

30   Seyyid Ali b. Musâ İbn Tâvûs, Misbâhu’z-zâir (Kum: Müessesetü âli’l-beyt, 1996), 261. 
31   İbn Tâvûs, Misbâhu’z-zâir, 261. 
32   İbn Kuleveyh, Kâmilü’z-Ziyâre, 278, 293-309. 
33   İbn Kuleveyh, Kâmilü’z-Ziyâre, 262. 
34   Nakash, Irak’ta Şiiler, 163-164. 
35   Nakash, Irak’ta Şiiler, 165. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 172 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

saatten birkaç aya kadar sürebilirdi. Bu hizmetler kutsal şehirlerin ekonomisine 
katkı sağladığı kadar Şiî din adamlarının da maddi gücünü kuvvetlendirmiştir. 
Fakat 1919 yılında kutsal şehirlere yapılan ziyaretlerde bir düzenlenmeye 
gidilmiştir.  Her hacı adayı için pasaport alma zorunluğu, vize ücreti ve sağlık 
belgesi istenmiştir. Bunun yanında karantina merkezleri kurularak hacıların 
kutsal şehirlerde kalma süreleri iki-üç ayla sınırlı tutulmuştur. 1921-1928 
yıllarında İran-Irak arasındaki ilişkilerin bozulması ve İran’ın hacı olmak 
isteyenlere çıkış yasağı getirmesi, İranlı hacıların kutsal şehirleri ziyaretlerini ve 
buraların ekonomisini olumsuz etkilemiştir. Bu, aynı zamanda İran’ın Irak’taki 
ve kutsal şehirlerdeki etkisinin azalmasına neden olmuştur.  Rızâ Şah’ın kutsal 
şehirlere haccı yasaklayan bir fetva yayınlaması, Şiîlerin buralarla bağlarının 
kopmasını hızlandırmıştır. Bu sürecin 1950’li yıllara kadar devam ettiği ifade 
edilmektedir. 36 

Kutsal şehirlere olan ziyaretlerin azalması Şiî ulema ve müçtehitler harekete 
geçerek ziyaretlerin devam etmesi için yerli kabile üyelerine teşvikte 
bulunmuşlardır. Kabile üyelerinin türbeleri ziyareti Mekke haccına eşdeğer 
görülmüş, onlar kabilesine döndüğünde saygın biri olarak karşılanmışlardır. Şiî 
ulema türbelere hacı çekmek için farklı yollara da başvurmuşlar ve bu 
mekânlara has dinî ritüellerin yanında müntesiplerini etkilemek amacıyla 
efsaneler ve hikâyeler üzerinden bu yerlere kutsallık atfetmişlerdir. Sakat birinin 
türbe ziyareti gerçekleştirdikten sonra düzeldiğine, kör ve yaşlı birinin türbeden 
içeri girip imamın sandukasına dokunduğunda birden bire gözlerinin görmeye 
başladığına dair söylentiler halk arasında yayılmıştır.37 

Irak Şiîleri arasında yaygın başka bir anlatıda ise rüya gören bir soyguncu, 
İmam Hüseyin’in türbesini ziyaretten dönen bir grup hacıya saldırarak 
paralarını alır ve kendilerine de zarar verir. Soyguncu bu olaydan sonra kıyamet 
günü gerçekleşen, insanların yaptıklarından dolayı yargılandığı ve akıbetlerinin 
belirlendiği bir rüya görür. Soyguncu Hüseyin’in elinde kendi mezarını ziyaret 
edenlerin adlarının yazılı olduğu bir defter tuttuğunu, kendi isminin de listede 
yer aldığını fark eder. Hiçbir zaman onun türbesini ziyaret etmemiş olan 
soyguncu bu duruma şaşırır. Bunun nasıl olduğunu sorduğunda ise onun adını 
deftere meleklerin yazdığı söylenir. Zira o bu işi gerçekleştirdiğinde Hüseyin’in 
mezarından gelen hacıların elbiselerine oradan yapışan tozlar onun da 
elbiselerine yapışmış ve bu bile soyguncunun cennete gitmesi için yeterli 
görülmüştür.38 Bunun gibi halk arasındaki yaygın olan anlatıların, kutsal 
şehirlere yapılan ziyaretleri meşrulaştırma aracı olarak işlev gördüğü 
söylenebilir.  

 
 
 

 
36   Nakash, Irak’ta Şiiler, 166-170. 
37   Nakash, Irak’ta Şiiler, 178-180. 
38   Ali Verdi, el-Ahlâm beyne’l-ilmi ve’l-akide (Londra: Daru’l-Kûfân, 1994), 60; Nakash, “The 

Visitation of the Shrines of the Imams and the Shi’i Mujtahids in the Early Twentieth 
Century”, 157.  



 
173   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

 
3. Şiîlik Açısından Irak’ta Yer Alan Kutsal Mekânlar: Atebât-ı 

Mukaddese 
 
Şiîler için Irak, mekân anlamında bir kabule sahiptir. Bu önem Şiî tarihinde 

bir yeri olan olayların burada yaşanmış olmasından kaynaklanmaktadır. Şiî 
teolojide ilk imam olarak kabul edilen Hz. Ali 661 yılında Irak’ın Kûfe şehrinde 
öldürülmüştür.  H. Ali’nin oğlu Hz. Hüseyin, 680 yılında tüm Müslümanların 
kalbinde derin yaralar açan bir şekilde Kerbelâ’da hunharca öldürülmüştür. Şiî 
imamet silsilesindeki imamların birçoğu yaşamlarının bir döneminde bu 
bölgede bulunmuşlar, vefatlarında ise bir kısmı Necef, Kerbelâ, Kâzımeyn ve 
Samarra gibi şehirlere defnedilmişlerdir. Şiî imamlara ait türbelerin buralarda 
bulunması, sonraki nesil tarafından bu şehirlere kutsallık atfedilmesine yol 
açmıştır. Bu şehirler bir mıknatıs gibi İran ve Hindistan’dan Şiîleri kendisine 
çekmiştir.39  

Şiî Büveyhîlerle birlikte mukaddes kabul edilen imamların kabir, türbe ve 
meşhetleri resmî olarak ziyaret edilmeye başlanmış, böylece de bu dönem 
Şiîlerin dinî ve sosyal hayatta kendilerini ifade ettikleri bir dönem olmuştur. 
Atebât olarak isimlendirilen bu yerlere yapılan ziyaretler bölgeye oldukça 
büyük bir sosyal hareketlilik getirerek farklı bölgelerden türbe şehirlere 
insanları çekmiştir. Bununla birlikte Büveyhî devlet adamları bu ziyaret 
yerlerini imar ve inşâ faaliyetlerine önem vermişlerdir.40 

Safevî İran’ın doğuşuna kadar Irak’ta çok az olan Şiî insan sayısı XVIII. 
yüzyıldan sonra İranlı ulema ve öğrencilerin gelmesiyle artmaya başlamıştır. 
Hindistan’dan da bu yüzyıl sonunda burada yaşamak ve ilmi çalışmalar 
yapmak üzere beş bine yakın kişi gelmiş ve bu kişiler maddi açıdan da 
Hindistan’dan destek almışlardır.41 Şah İsmâil devlet politikası haline getirdiği 
Şiîliği yayabilmek için Irak bölgesinde bulunan kutsal şehirlere önem vermiş ve 
buralara maddi yardımda bulunmuştur.42 

Kaçar Hanedanlığı (1794-1925) Feth Ali Şah (1797-1834) iktidarının ikinci 
yılında Şiî ulemanın da desteğini yanına almak maksadı ile Irak’ta bulunan 
atebât şehirlerine ve türbelere önemli katkılarda bulunmuştur. Kerbelâ ve 
Kâzımeyn’de bulunan türbelerin tamiri ve tezyîni için yardımda 
bulunulmuştur.43 Kutsal şehirler bu yönüyle de devleti yöneten kişilerin yabancı 

 
39   Nakash, Irak’ta Şiiler, 185. 
40   Ahmet Güner, “Büveyhıler Devrinde Bagdat’ta Kerbelâ/ Aşure, Gadir Humm Ve 

Benzeri Şii Uygulamaları”, Çeşitli Yönleriyle Kerbelâ (Tarih Bilimleri), ed. Alim Yıldız 
(Sivas: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2010), 1/332. 

41  Nakash, Irak’ta Şiiler, 15-16. Detaylı bilgi için ayrıca bkz. Meir Litvak, “The Fınances Of 
The Ulama Communıtıes Of Najaf And Karbala, 1796-1904”, Die Welt des Islams 40/1 
(2000), 41-66.; İsmail Safa Üstün, “19. Yüzyılda Hindistan’dan Atebat’a Gönderilen 
Teberrular: ‘Vesika-yı Hindiyye Hayır İçin Mi Siyaset İçin Mi?’”, Türk Kültürü 
İncelemeleri Dergisi, 16 (2007), 79-120. 

42   Safevîler zamanında Irak’ın Şiîleşmesinde atebât şehirlerin önemine dair bkz. 
Muharrem Akoğlu, “Irak’ta Şiî-İmamîliğin Yayılmasında Safevî-İran Etkisi”, Bilimname, 
36 (2018), 109-134.  

43   Mazlum Uyar, Şiî Ulemânın Otoritesinin Temelleri (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2004), 185-
187. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 174 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

güçler karşısında ulema sınıfından destek bulabilmek amacı ile yöneldikleri 
mekânlar olmuştur.   

 
 
3.1. Necef: Şiî Liderliğin Merkezî Mekânı 
 
Şiî dünyası için önemli olan kutsal şehirlerden ilki Necef’tir. Bu şehir 

“dünyanın kalbi”, şehir içinde bir dünya”, “dünyadaki tüm haberlerin alıcısı” 
olarak da nitelendirilmektedir.44 Necef önemini, Hz. Ali’nin burada medfûn 
olmasından almaktadır. Mezar yerinin tespitinin Ca`fer Sâdık tarafından 
yapıldığına inanılmaktadır. Harun Reşid döneminde (786-809) kabrin yeri 
devlet eliyle tamir ettirilip resmen bilinir hale gelmiştir. Dolayısıyla Hz. Ali 
buraya gömüldükten bir buçuk asır sonra Necef kentinde yerleşim başlamıştır. 
Hz. Ali’nin türbesi üzerine Hamdâniler zamanında kıymetli halı ve örtülerle 
kaplı bir türbe inşa ettirilmiş, Büvehyîlerden Adudüdevle kendisi ve oğulları 
için bir türbe daha inşa ettirmiştir. Adududevle başta olmak üzere birçok devlet 
görevlisi de buraya defnedilmiştir.45  

Şelçuklu Sultanı Melikşah ve veziri Nizâmümülk, Hz. Ali’nin kabrini 
ziyarette bulunmuşlardır. Safevî hükümdarı Şah İsmâil ise İlhanlılar zamanında 
yapılan su kanalını tamir ettirerek şehre suyun gelmesini sağlamıştır.  Osmanlı 
Devletinin Irak’a hâkim olduğu 1534-35 yıllarından sonra da Kanûnî Sultan 
Süleyman, şehrin imarına gereken önemi vermiştir. II. Abdülhamid’in de şehre 
iki su kanalı yaptırdığı belirtilmektedir.46  

Selçukluların Bağdat’ı ele geçirmesinden sonra bölgede yaşanan mezhep 
çatışmalarından dolayı Şiîliğin önde gelen isimlerinden et-Tûsî47 evi saldırıya 
uğrayınca Necef’e taşınarak kendi medresesini kurmuştur. Safevîler döneminde 
kutsal şehirlere olan ilginin artmasıyla Necef Şiî ilim merkezi haline gelmiştir.48 
Şiî Müslümanlar için önemli bir konuma sahip olan müçtehitler için de burası 
önemli bir havza niteliği taşımıştır. Necefte bulunan çağdaş Şiî alimler 
kendilerini XI. yüzyıldan XXI. yüzyıla kadar olan müçtehitler silsilesiyle 
Tûsî’nin halefi olarak görmüşlerdir. Necef her ne kadar dönem dönem bu 
özelliğini kaybetse de müçtehit Muhammed Mehdi Bahrülulûm-i Tabâtabâî 
(ö.1212/1797) ve müçtehit Şeyh Ca`fer Kâşifülgıtâ (ö. 1228/1813) ile yeniden ilmi 
canlanmayı yaşamıştır.49 1900’lü yıllarda devlet başkanı gibi hareket eden 
Muhammed Kâzım Horasânî (ö.1329/1911) ve Abdullah Mâzenderânî (ö. 

 
44   Nakash, Irak’ta Şiiler, 18. 
45   Ca‘fer Bâkır Şeyh Âl-i Mahbûbe, Mâzi en-Necef ve hâdıruhe (Beyrut: Daru’l-Edvâ, 1986), 

1/41-49; Ca`fer Halilî, “Medhal”, Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese, ed. Ca`fer Halilî (Beyrut: 
Müessesetü’l-ilmî, 1987), 1/102. 

46   Mahbûbe, Mâzi en-Necef ve hâdıruhe, 1/219-223. 
47   Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Öz, “Tûsî, Ebû Ca’fer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012). 
48   Ca`fer Halilî, “Kısmu’n-Necef”, Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese, ed. Ca`fer Halilî (Beyrut: 

Müessesetü’l-ilmî, 1987), 7/11. 
49   Ziya Abbas, Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasî Rolü (İstanbul: Önsöz Yayıncılık, 2013), 74-75.   



 
175   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

1256/1912) Necef’te yaşamış önemli müçtehit isimlerdendir.50 1965 yılında son 
İran şahı tarafından sürgüne gönderilen Âyetullah Humeynî (ö.1989) bu şehre 
sürgün gönderilmiş ve muhalefetini buradan sürdürmüştür.51 

Şehirde bulunan Vâdi’s-Selâm mezarlığı Şiî cenaze kültüründe özel bir yere 
sahiptir.52 Şehrin en büyük mezarlığı olan bu mekan, tarihsel süreç içerisinde 
Şiîlerin gömülmek istediği bir yer haline gelmiştir. Şiî gelenekte Hz. Adem, Nuh 
ve Salih gibi peygamberlerin kemiklerinin de Necef’e taşındığını iddia ederek 
buraya gömülmenin faziletine vurgu yapılmıştır. Burada defnedilmenin ruhanî 
açıdan üstünlük kazandıracağına olan inanç sebebiyle yüzyıllar boyunca 
Hindistan, İran ve Lübnan gibi farklı coğrafyalardan cenazeler Necef’e 
taşınmıştır.53 Öyle ki Şiî inancında Vâdi’s-Selâm’a defnedilen birisi, cennet ve 
cehennemi bölüştüren Hz. Ali’nin komşusu olur, ona yakın olmak suretiyle 
feyzinden istifade eder ve şefaatine nâil olur. Yine burada eda edilen bir vakit 
namazın başka mekânlarda kıyasla iki yüz bin kat daha faziletli olduğuna 
inanılmakta, burada bir gece kalmanın yedi yüz yıllık ibadete denk olduğu, 
buraya gömülen cenazenin sorgu meleklerinin soruları ve kabir azabı ile 
karşılaşmayacağına dair rivayetler bulunmaktadır.54. Özellikle Şeyhuttâife Ebû 
Ca`fer et-Tûsî ve ölümünden sonra buraya gömülerek evinin mescid olarak 
kullanılmasını vasiyet etmesi ve önemli Şiî düşünürlerden biri olan Ahmet 
Kâşifülgıtâ’nın da burada medfun bulunması55 Necef’e olan ilginin artmasında 
etkili olmuştur. 

Necefteki medreseye Hindistan, Pakistan, İran, Afganistan, Türkiye, Afrika 
Lübnan ve Suriye gibi İslam ülkelerinden birçok öğrenci ders almak için 
gelmiştir. XIX. ve XX. yüzyıl başlarında burada bulunan öğrenci sayısının sekiz 
bin civarında olduğu ifade edilmektedir. Abbas’ın verdiği rakamlara göre 1908 
yılında otuz bin olan Necef nüfusu içerisinde öğrencilerin sayısı oldukça önemli 
bir oran teşkil etmektedir.56 Bu ülkelerden gelen öğrencilere ücretsiz eğitim 
verilmesinin yanında belli miktarda burs da verildiği ifade edilmektedir.57 Necef 
eğitim merkezi olmasının yanı sıra, Şiî fikirlerin ve siyasî düşüncelerin aksiyona 
geçirileceği bir yer olmuştur. Medreselerde eğitimini tamamlayan öğrenciler 
birer vaiz ve hatip olarak Irak sınırları içinde ve dışında Şiîlik propagandası 
yaparak Şiî fikirlerin yayılmasında önemli bir rol üstlenmiştir.58 Görüldüğü gibi 
Necef, tarih boyunca yalnızca bir ziyaret merkezi değil, aynı zamanda önemli 
bir ilim havzası olagelmiştir.  

Necef’in günümüzdeki siyasî rolü de oldukça önem arz etmektedir. Irak’ın 
işgale uğradığı 2003 sonrası süreçte bu şehir Şiî dinî liderliğin merkezi hâline 
gelmiştir. Ayrıca Âyetullah Ali es-Sistanî gibi önde gelen merciler, siyasî 

 
50   Nakash, Irak’ta Şiiler, 57. 
51   İlhan, “Atebât”, 4/50. 
52   Ali Verdi, Dirâse fî tabiati’l-müctemai’l-Irâkî (Bağdat: yy., 1965), 251. 
53   Mahbûbe, Mâzi en-Necef ve hâdıruhe, 1/15. 
54   Mahbûbe, Mâzi en-Necef ve hâdıruhe, 1/13-16. 
55   Halilî, “Medhal”, 1/104-106. 
56   Abbas, Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasî Rolü, 77, 79. 
57   Halilî, “Kısmu’n-Necef”, 7/83. 
58   Abbas, Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasî Rolü, 83. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 176 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

meselelerde de bu şehirde etkili olmuşlardır.59 Bu durum, Şiî dünyada Necef’in 
bir ziyaret yeri olmasının yanında karar alma ve Şiî kitleyi harekete geçirme 
merkezi hâline geldiğini göstermektedir. Dolayısıyla Necef’in Şiî dünyasının en 
kutsal şehirlerinden biri olarak burada medfûn bulunan Hz. Ali ve müçtehitler 
aracılığıyla zaman içinde Şiîliğin manevî ve siyasî referans noktalarından biri 
haline geldiği ifade edilebilir. 

 
3.2. Kerbelâ: Şehâdetin ve Kimliğin Hafıza Mekânı 
 
Irak’ta ikinci önemli kutsal şehirlerden biri de Kerbelâ’dır. Kerbelâ’da Hz. 

Hüseyin’in ve baba bir kardeşi Abbas’ın türbeleri bulunmaktadır. Bilindiği gibi 
Hz. Hüseyin Kerbelâ’da hunharca şehit edilmiştir. O Şiî gelenekte “seyyidü’ş-
şüheda” olarak anılmaktadır. Onun şehit edilmesi Şîa tarihinde önemli bir olay 
olarak tasvir edilegelmiştir. Şehit olduğu Kerbelâ’nın suyu ve toprağı kutsal 
kabul edilmiştir. Necef’ten sonra buradaki Vadi’l-İman mezarlığına 
gömülenlerin de övgülere mazhar olacağına inanılmaktadır. Zeynelâbidîn, 
Muhammed el-Bakır ve Ca`fer Sadık’a dayandırılan rivayetler Hz. Hüseyin’in 
kabrini ziyaretin faziletine dikkat çekmiş ve buraya ziyaretlerin artmasını 
sağlamıştır. Hatta zaman içinde türbeye gösterilen saygınlıkta aşırıya kaçılarak 
bu mekâna kutsiyet atfedilmiş ve burayı ziyaret hac ile bir tutulmaya 
başlanmıştır.60 Bunun yanında Şiî kaynaklarda Hz. Hüseyin’in kabrinin 
bulunduğu bölgede namazlarının kısaltılabileceği yönünde rivayetler 
bulunmakla beraber seferilere tanınan ruhsatın aksine bütün rekâtların tam 
kılınabileceğine dair rivayetler de bulunmaktadır.61  Yine Şii fıkhında toprak 
yemek haram olduğu halde Kerbelâ toprağından şifa bulmak amacıyla az bir 
miktar yenmesinde sakınca görülmemiştir.62 

Tarihî süreç içinde Kerbelâ’daki türbenin ihtiyaçları için Abbâsî halifesi 
Mehdi Billah’ın (ö.169/785) annesi tarafından bir vakıf kurulmuş ancak 
Mütevekkil zamanında Şîa karşıtlığından dolayı türbe ve çevresindeki yapılar 
tamamen yıkılmıştır. O Hz. Hüseyin’in kabrinin bozulmasını emrederek 
insanların burayı ziyaretine engel olmuştur.   Mütevekkil’den sonra türbeler 
yeniden inşâ edilmiş fakat çeşitli sebeplerle yıkım ve talana uğramaktan 
kurtulamamıştır. Büveyhiler zamanında Adudüdevle tarafından tamirat 
yaptırılmış ve 1022 yılında etrafı duvarla çevrilmiştir. Bu tarihten sonra Selçuklu 
Sultanı Melikşah, İlhanlı Hükümdarı Gazan Han gibi isimler buraya 
ziyaretlerde ve hizmetlerde bulunmuşlardır. Şah İsmâil’in 1508’de Bağdat’ı ele 
geçirmesi ile birlikte türbeye Şiî imamları temsilen on iki adet altın kandil 

 
59   Abbas, Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasî Rolü, 72, 78,279,280,282,288. 
60   Mustafa Öz, “Kerbelâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 2022), 

25/271-272. 
61   İbn Kulaveyh, Kâmilü’z-Ziyâre, 426-429. 
62   İbn Kulaveyh, Kâmilü’z-Ziyâre, 478-479; Ayrıca bkz. Halil İbrahim Bulut - Alim Yıldız, 

“Siyasî ve Dinî Otoritelerin Necef ve Kerbela’ya Kutsiyet Kazandırmadaki Rolü, 
Kitâbü’l-Mezâr Örneği”, Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Tarih Bilimleri) (Sivas: Kültür ve 
Turizm Bakanlığı, 2010), 1/425.  



 
177   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

eklenmiştir. Osmanlı Devleti’nden Kanûnî Sultan Süleyman ve III. Murad da 
şehre ve türbeye hizmetlerde bulunmuşlardır.63 Görüldüğü gibi Kerbelâ, tarih 
boyunca çeşitli devlet adamları tarafından saygı gösterilen, üzerinde otorite 
kurulmak istenen ve bu şehir üzerinden meşruiyet üretilmeye çalışılan bir yer 
olmuştur.  

1800’lü yılların başında Kerbelâ, Vehhabiler tarafından yağmalanmış, üç 
binin üzerinde Şiî öldürülmüş ve türbede bulunan kıymetli eşya ve hediyelere 
de el konulmuştur. Kerbelâ’ya düzenlenen Vehhabi baskınları Şiî ulemanın64 
mezhep kimliğini güçlendirmiştir.65 XX. yüzyılın başlarında ise artan nüfusu, 
Necef ve Mekke yolları üzerinde bulunması gibi etkenler sayesinde Irak’ta 
Bağdat’tan sonraki ikinci önemli şehir haline gelmiştir.  Şiî gelenekte Necef’te 
olduğu gibi Hz. Hüseyin’in türbesini ziyaret ve onun civarına gömülmek de bir 
üstünlük vesilesi olarak algılanmış ve zaman içerisinde burada da büyük bir 
mezarlık ortaya çıkmıştır. Bunun yanında Şiî âlimlerden biri olan Şerîf el-
Murtazâ (ö.436/1044), cenazesi sonradan buraya nakledilenlerden biridir.66  

Tarihi süreçte ortaya çıkan dini yapılanmalar müntesiplerinin “aidiyet 
bilinçlerini” oluşturmak ve kuvvetlendirmek için farklı argümanlara 
başvurmuşlardır. Bunlar tarihî şahsiyetler olabileceği gibi seçilmiş travmalarla 
zenginleştirilmiş matem törenleri de olabilmektedir. Bu türden gelenekler 
üzerinden de bir hafıza oluşturulmuştur.67 Kerbelâ’da Kerbelâ olayının kırkıncı 
gününe denk gelen erbaîn adı verilen törenler, Şiîlerin bir araya gelmesini ve 
kimliklerini korumasını sağlamaktadır.68 Erbaîn ziyareti, günümüzde 
milyonlarca Şiî'nin Kerbelâ’ya yaya olarak akın ettiği, büyük bir hac deneyimine 
dönüşmüş kitlesel bir ibadet hâlini almıştır. Bu ziyaret, sadece bir dinî vecibe 
değil, aynı zamanda Şiî siyasî varlığının farklı bölgelerde ve ülkelerdeki 
görünürlüğünü arttırmakta da etkili olmuştur. Bu ziyaretler son dönemde 
bombalı terör eylemleri ile anılmaktadır. 2016 yılında Kerbelâ’da Erbaîn 
törenlerinden dönen hacılar saldırıya uğramış, seksen kişiye yakın insan bu 
olayda ölmüştür.69  

Kerbelâ, tarihte burada yaşanan elim olayın sonucu Şiî geleneğin teolojik 
hafızasında duygusal ve sembolik yer işgal eden kutsal şehirlerden biri haline 
gelmiştir. Bu şehirde bulunan Hz. Hüseyin’in türbesi ve çevresi, ziyaretin 

 
63   Öz, “Kerbelâ”, 25/271-272. 
64   Kerbelâ’da bu dönemde Şiî ulemadan Seyyid Ali b. Muhammed Ali Tabâtabâi (ö.1815) 

ve Seyyid İbrahim b. Muhammed Bâkır Kazvînî (ö.1846) bulunmaktadır. Uyar, Şiî 
Ulemâ, 188-189. 

65   Nakash, Irak’ta Şiiler, 28. 
66   Halilî, “Medhal”, 1/120. 
67   Metin Bozan, “Kutsal Mekanların Tahribinin Toplumsal Hafıza Üzerine Etkisi”, e-

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 10/4 (2018), 1231. Ayrıca Kerbelâ’nın bir kimlik inşası 
hakkında bkz. Metin Bozan, “Tarihi Hadiselerin Konjonktürel İnşası (Şia’da Kerbelâ 
Örneği)”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 9/2 (2017), 802-822. Seçilmiş travma 
hakkında ayrıca bkz. Hanifi Şahin, Şiîlerin Gözüyle Sünnîler (İstanbul: Mana Yayınları, 
2016), 42-44. 

68   Erbain yürüyüşünün kimlik inşası hakkında yapılmış bir çalışma için bkz. Habip Demir, 
“Modern Dönem Şiî Düşüncesinde Bir Kimlik İnşası Olarak Erbain Yürüyüşü”, e-
Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 13/1 (2021), 169-186.  

69   BBC New Türkçe, “IŞİD Irak’ta Şii hacılara saldırdı: 77 ölü” (24 Kasım 2016). 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 178 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

yanında dinî, siyasî ve kültürel hafızanın üretildiği bir merkez halini almıştır. 
Hz. Hüseyin’in şahsında somutlaşan "mazlum imam" figürü, Şiî toplumda 
kimliğin, tarih anlayışının ve dahi edebiyatının oluşmasında önemli bir rol 
oynamıştır. Her yıl Âşûrâ ve Erbaîn günlerinde düzenlenen anma 
merasimlerinin, bu hafızanın canlı tutulmasının yanı sıra Şiîlerin birlik ve 
dayanışma duygularını pekiştirdiği söylenebilir. 

 
3.3. Kâzımeyn: İki İmamın Mekânı 
 
Bağdat’ın kuzeyinde, Dicle Nehri kıyısında yer alan Kâzımeyn, Bağdat’a bir 

kanal ve köprü ile bağlı bir şehir konumundadır. Sünnî Bağdat’a yakınlığı ile ön 
plana çıkan şehir, Şiî düşüncede yedinci imam olan Mûsâ Kâzım’ın (ö.183/799) 
ve onun torunu dokuzuncu imam Muhammed Cevâd’ın (ö. 220/835) 
türbelerinin burada bulunmasından kutsal kabul edilen bir yer olagelmiştir.70 
Sözü edilen şahısların türbelerinin Şah İsmail ve Kanûnî Sultan Süleyman 
zamanında onarılması her iki devletin arasındaki rekabetin ve bölgedeki Şiîlere 
hâkim olmak istemesinin bir ifadesi olarak yorumlanmaktadır. Şehrin 1900’lü 
yıllardaki nüfusunun sekiz bin olduğu, bu rakamın yedi bininin Şiî olduğu 
tahmin edilmektedir. Bağdat’a yakınlığından dolayı Osmanlı Devleti bu şehri 
Necef ve Kerbelâ’ya nazaran daha fazla denetim altında tutabilmiştir.71  

Abbâsî halifesi Ebû Ca`fer el-Mansur’un 767 yılında ölen oğlunu 
Kâzımeyn’de bulunan bir mezarlığa defnettikten sonra buraya Mekabir-i 
Kureyş ismini vermiştir. Bu mezarlık bu tarihten sonra Hz. Ali’nin ve 
Abbâsîlerin soyundan gelenlerin defnedildiği yer olmuştur. 799 yılında yedinci 
imam Mûsâ Kâzım ve 835 yılında dokuzuncu imam Muhammed Cevâd’ın 
buraya gömülmesi ile birlikte bu mezarlığın da kutsiyeti artmıştır.72  

Kâzımeyn ilk dönemler itibariyle ciddi bir Şiî nüfusa sahip olmamakla 
birlikte, imamların burada medfun olmasıyla zaman içinde hem dinî hem de 
siyasî bakımdan güçlü bir Şiî merkeze dönüşmüştür. Büveyhiler döneminde 
türbe mimarisi ve çevresindeki ziyaret yapıları zamanla zenginleştirilmiş, 
Safevîler ve sonrasında ise Kaçarlar tarafından büyük yatırımlarla 
desteklenmiştir.73 XX. yüzyıl ortalarına gelindiğinde Kâzımeyn, Kerbelâ ve 
Necef’e kıyasla daha çok İranlı Şiîlerin gelip yerleştiği ve nüfusun çoğunluğunu 
Şiîlerin oluşturduğu bir yerleşim yeri olmuştur.74  

Kâzımeyn, İngilizlerin 1920’lerde Bağdat’ı ele geçirmesinden sonra kutsal 
şehirler arasında cihat hareketinin yönetildiği yerlerden biri olmuştur. Bu 
şehirde yaşayan Mehdi el-Haydari ve Şeyh Mehdi el-Halisi gibi Şiî dinî liderler 

 
70   Mustafa Öz, “Kâzımeyn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2022), 25/152. 
71   Nakash, Irak’ta Şiiler, 23-24. 
72   Ca`fer Halilî, “Kısmü’l-Kazımeyn”, Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese, ed. Ca`fer Halilî 

(Beyrut: Müessesetü’l-ilmî, 1987), 9/22; Nakash, Irak’ta Şiiler, 185. 
73   Halilî, “Kısmü’l-Kazımeyn”, 9/239. 
74   Öz, “Kâzımeyn”, 25/153. 



 
179   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

diğer kutsal şehirlerdeki Şiî merciler ile görüşerek Kâzımıyye türbesi 
minberinden halkı cihada davet etmişlerdir.75  

Kâzımeyn, iki imamın aziz hatırasını barındırmasının yanı sıra, Şiî kimliğin 
inşasında süreklilik sağlayan bir "iman ve sadakat merkezi" olarak, günümüzde 
dünyanın farklı yerlerinden ziyaret için turların düzenlendiği bir yer olmaya 
devam etmektedir. Son yıllarda İmam Mûsâ Kâzım’ın türbesini on dört milyon 
kişinin ziyaret ettiği bildirilmektedir.76 Bu veriler kentin Şiî dünya için hala 
önemli bir yer olduğunu göstermesi açısından dikkate değerdir.  

 
3.4. Sâmerrâ: Gaybet İnancının Mekânı  
 
Sâmerrâ77 bir dönem Abbâsîlerin başşehri olmasının yanında daha çok ordu 

şehri olarak bilinmektedir. Sâmerrâ da Şiî gelenekte kutsal kabul edilen 
şehirlerden bir diğeridir. Sâmerrâ’nın önemi onuncu imam Ali el-Hâdi (ö. 
254/868) ve oğlu on birinci imam Hasan el-Askeri’nin (ö.260/874) mezarlarının 
burada bulunmasından kaynaklanmaktadır.78 Buranın aynı zamanda gâib olan 
ve mehdi olarak dönmesi beklenen on ikinci imam Muhammed el-Mehdi’nin 
doğum yeri olduğuna ve türbelerin yanındaki caminin altında Serdâbü’l-Mehdî 
adıyla bilinen yerde kaybolduğuna inanılmaktadır.79 Diğer kutsal şehirlerde 
olduğu gibi Sâmerrâ’da da Şiîlerin gömülmek istediği et-Tarima adında bir 
mezarlık bulunmaktadır.80 Bu gibi özelliklerinden dolayı Sâmerrâ, on ikinci 
imamın fiziksel varlığının soyutluğa geçtiği "gayb mekânı"dır. Bu özelliğiyle 
Kerbelâ ve Necef gibi şehirlerden farklı olarak, metafizik bir mana taşıdığı 
söylenebilir. 

Tarihî süreçte Sâmerrâ’nın Şiî ulema tarafından ikamet için tercih edilmesi 
de dikkat çekicidir. XIX. yüzyıl sonlarına doğru Mirza Muhammed Hasan eş-
Şîrâzî gibi önde gelen müçtehitler buraya yerleşmiştir. Müçtehit olarak kabul 
edilen Hasan Şirazi’nin 1875 yılında Necef’ten buraya taşınmasından önce, sekiz 
bin beş yüz olan nüfusunun büyük çoğunluğunun Sünni olduğu ifade 
edilmektedir. Şirazi’nin 1875 yılında Sâmerrâ’ya gelmesinden sonra şehir 
gelişerek zengin bir eğitim merkezi haline gelmiştir. Bu sayede şehre birçok kişi 
kutsal mekânları ziyaret için gelmiş ve müçtehitlik makamı ciddi oranlarda 
bağış elde etmiştir.81 Bu tarihten sonra şehre müçtehitlerin, maddi yardımların, 

 
75   Abbas, Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasî Rolü, 121. 
76   Tesnim Haber Ajansı, “Irak’ın Kazımeyn Kentine Ziyaretçi Akını” (26 Ocak 2025). 
77   Sâmerrâ’nın ismi ve kuruluşu hakkında detaylı bilgi için bkz. Mustafa Demirci, 

“Sâmerrâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 
36/70. 

78   Ayrıca Şiî düşüncede on birinci imam Hasan b. Ali el-Hâdi’nin “el-Askerî” nisbesiyle 
anılması onun Sâmerrâ’ya mensup biri olmasından ileri gelmektedir. Halilî, “Medhal”, 
1/143; Mustafa Cevâd, “Kısmü’s-Sâmerrâ”, Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese (Beyrut: 
Müessesetü’l-ilmî, 1987), 12/265. 

79   Muhammed Abdulmün’im Uryân, Rıhleti İbn Batûta (Beyrut: Daru İhyâi’l-ulûm, 1987), 
1/230; Cevâd, “Kısmü’s-Sâmerrâ”, 12/262-263. 

80   Nakash, Irak’ta Şiiler, 185. 
81   Nakash, Irak’ta Şiiler, 24. Şîrâzî’nin, dönemin İran Şahı’ndan dahi daha geniş bir nüfuza 

sahip olduğu, İran ve Hindistan’dan kayda değer mali destekler aldığı, Sâmerrâ’daki Şiî 
medreselerde beş yüzü aşkın talebe ve din adamını barındırarak Şiîliğin yayılmasına 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 180 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

öğrencilerin ve türbeleri ziyarete gelenlerin artması ve Şiî ritüellerinin 
kutlanmaya başlanması bölgedeki Şiî etkiyi göstermektedir. Bundan dolayı da 
Sünni ulemanın Osmanlıya bölgede Şiîliğin yayılmasını önlemek amacıyla 
çağrıda bulundukları, buraya halk üzerindeki Şiî etkiyi kırmak için âlimlerin 
gönderilmesi isteği iletilmiştir. Osmanlı bu çağrıyı dikkate alarak Sâmerrâ’da iki 
yeni medrese dahi kurmuştur.82  

Günümüze gelindiğinde eski önemi kalmamakla beraber Sâmerrâ da diğer 
kutsal kabul edilen şehirlerde olduğu gibi çeşitli defalar Sünnî-Şiî geriliminine 
sahne olmuş; özellikle 2006 yılında Askeriyye türbesine yapılan bombalı saldırı, 
Irak'ta mezhepler arası çatışmaların en şiddetli boyutlara ulaşmasına neden 
olmuştur. Bu saldırıda caminin altın kubbesi tamamen zarar görmüş, bir sene 
sonra yapılan saldırıda ise minareleri patlayıcılar ile yok edilmiştir. Yaşanan 
olaylar sonucunda ülke genelinde mezhepsel çatışmalar artarak Şiî gruplar 
tarafından Sünni camilere saldırılar düzenlenmiştir. Hatta Âyetullah Sistanî 
olayların yatışması için bir fetva dahi yayımlamıştır.83 Bu türden dinî ve siyasî 
alanda yaşanan ihtilaflarda türbelerin de etkilendiği ve zarar gördüğü 
anlaşılmaktadır. 

 
4. Atebât Şehirlerine Gömülme Kültürü 
 
Önceki bölümlerde değinildiği gibi Şiî gelenekte kutsal şehirler imamlara 

dayandırılan rivayetlerin de etkisi ile Şiîlerce öldükten sonra gömülmek 
istenilen yerler olmuştur. Büveyhîlerle birlikte türbelerin çevresine gömülme 
geleneği yerleşmiştir.84 Cenazelerin kutsal şehirlere nakledilmeye başlaması ise 
İran'da Safevî devletinin kuruluşundan yani İranlıların Şiîliğe geçmesinden 
sonra gerçekleşmeye başlamış, İran ve Hindistan gibi yerlerden kutsal şehirlere 
doğru defnedilmek üzere cenazeler yönlendirilmiştir. Bunun yanında Şiî 
gelenek Hz. Adem, Nuh ve Salih gibi peygamberlerin kemiklerinin de Necef’e 
taşındığını iddia ederek buraya gömülmeyi meşrû hale getirmeye çalışmıştır.85  

Kutsal şehirlere yapılan cenaze nakilleri XVIII. yüzyılın ortalarından 
itibaren daha da artmıştır. Necefli müçtehit Şeyh Ca`fer Kâşifülgıtâ’nın (ö. 1812) 
cenazelerin bir bütün olarak değil küçük parçalarının da bu kutsal şehirleri 
görülmesine izin veren fetvası cenaze trafiğini XIX. yüzyılda daha da arttırmıştır 
bu cenaze trafiği sayesinde Necef ve Kerbelâ'nın ekonomisinin canlandığı ifade 
edilmektedir. Kaynakların verdiği bilgiye göre kutsal şehirleri içeriden ve 
dışarıdan yılda 20.000 cenazenin getirildiği belirtilmektedir. Bu sayı içinden 

 
yönelik faaliyetlerde bulunduğu nakledilmektedir. Bu gelişmeler neticesinde, 
Sâmerrâ’nın Şiî müçtehitlerin ana merkezi hâline gelmesi ihtimaline karşı Osmanlı’ya 
endişelerin iletildiği bildirilmektedir. Ümit Erkan, “II. Abdülhamid Dönemi Irak’ında 
Şiîliğin Yayılma Dinamikleri”, Trabzon İlahiyat Dergisi 1/11 (2024), 131-132.  

82   Nakash, Irak’ta Şiiler, 24. 
83   Abbas, Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasi Rolü, 312-314. 
84   Mahbûbe, Mâzi en-Necef ve hâdıruhe, 1/237-241. 
85   Mahbûbe, Mâzi en-Necef ve hâdıruhe, 1/15. 



 
181   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

sadece Necef’e getirilen cenazelerin 5000 ile 5500 arasında olduğu ifade 
edilmektedir.86  

Cenazelerin atebâta nakli, yalnızca vefat anında gerçekleştirilen doğrudan 
transferlerle sınırlı kalmamış; zaman zaman, daha önce defin işlemi 
gerçekleştirilmiş cenazelerin bulundukları yerden çıkarılarak—tam hâlleriyle, 
kısmen ya da yalnızca kemiklerinin nakli şeklinde—keçelere sarılıp sandıklara 
yerleştirilerek sevkiyatı da söz konusu olmuştur. Ancak özellikle yeni vefat 
edenlerin uzun mesafelerden taşınması, ciddi sağlık sorunlarına yol 
açmaktaydı. Bu durum, başta veba olmak üzere çeşitli salgın hastalıkların 
yayılmasına zemin hazırlamıştır. Bu tehditler karşısında, 1871 yılında Bağdat 
Valiliği görevini ifa eden Mithat Paşa ile atebâtı ziyaret eden İran Şahı 
Nâsıruddin arasında yapılan görüşmeler neticesinde, cenazelerin defin 
tarihinden itibaren en az üç yıl geçmeden nakledilmelerine izin verilmemesi 
yönünde bir anlaşmaya varılmıştır. Bu karar doğrultusunda, cenazeler geçici bir 
uygulama olan “emanet” usûlüyle, üç yıl boyunca defnedildikleri mahallerde 
bekletilmiştir.87 Müddet dolduğunda, cenazeler bulundukları yerden çıkarılarak 
asıl defin yerlerine taşınmıştır. Söz konusu uygulamanın sahada sağlıklı bir 
şekilde yürütülmesi ve henüz bozulmamış cenazelerin naklinin önlenmesi 
maksadıyla, Osmanlı Devleti sınır bölgelerine sıhhiye memurları tayin ederek, 
karantina sistemi benzeri bir kontrol mekanizması tesis etmiştir.88 

Cenaze nakli, yalnızca taşıma işini yapanlar için değil; aynı zamanda atebât 
ve çevresindeki birçok kimse için de önemli bir geçim kaynağı haline gelmiştir. 
Nitekim Bağdat eyaletinde, cenaze taşımacılığı vesilesiyle gelir elde eden çeşitli 
meslek gruplarının oluştuğu görülmektedir. Bu bağlamda; kefenciler, mezar 
kazıcıları, mezarlık işçileri, cenaze yıkayıcıları ve taşıyıcıları ile türbedarların 
yanı sıra, cenazeye refakat eden kişilerin konaklama ve iaşe ihtiyaçlarını 
karşılayan, başta hancılar olmak üzere farklı hizmet sektörlerinin ortaya çıktığı 
ifade edilmektedir.89 Bu sebeple, tarih boyunca farklı coğrafyalardan cenazelerin 
kutsallaştırılan türbe şehirlere taşınarak buralarda ekonomik anlamda bir 
gelişmenin de sağlandığı ifade edilebilir. 

Cenazelerin sözü edilen mezarlıklara gömülmesi de sınıflara göre farklılık 
göstermiştir. Her kabilenin cenazesi Necef’e gömülecekse kendilerine ayrılan bir 
yeri vardı. Türbenin avlusuna, türbenin yakınına genelde müçtehitler ya da aile 
durumu iyi olan kişilerin gömülmesi gibi bir uygulama dahi bulunmaktadır.90 
O dönemde yıllık olarak atebât’a gelen cenaze sayısına dair veriler ise farklılar 
arz etmektedir. Osmanlı Devleti’nin Tahran’daki sefiri Ahmet Vefik Efendi 

 
86   Nakash, Irak’ta Şiiler, 186-187. 
87   Verdi, Dirâse fî tabiati’l-müctemai’l-Irâkî, 251. 
88   Nakash, Irak’ta Şiiler, 189, 196; İsmail Safa Üstün, “Bağdat Eyaletindeki Atebat’a Şiî 

Cenaze Nakli ve Karantina (XIX. Yüzyıl-XX. Yüzyıl Başları)”, M.Ü. İlâhiyat Fakültesi 
Dergisi, 31 (2006), 105. 

89   Verdi, Dirâse fî tabiati’l-müctemai’l-Irâkî, 251-252; Nakash, Irak’ta Şiiler, 190; Üstün, 
“Bağdat Eyaletindeki Atebat’a Şiî Cenaze Nakli ve Karantina (XIX. Yüzyıl-XX. Yüzyıl 
Başları)”, 106. 

90   Nakash, Irak’ta Şiiler, 188. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 182 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

(1851-54) İran’dan Bağdat eyaletine gelen cenaze sayısının yıllık 1.000 civarında 
olduğunu söylemektedir.91  

Görüldüğü gibi Şiî algıda atebât-ı mukaddese şehirleri, ziyaret mekanları 
olmanın ötesinde, ölümden sonraki hayat için  “ebedî istirahatgâh”  olarak kabul 
edilen yerler olmuştur. Özellikle Necef ve Kerbelâ şehirleri, yüzyıllar boyunca 
Şiî cenaze kültürünün merkezleri hâline gelmiştir. Şiî gelenekte yer alan bu 
şehirlere defnedilmenin Hz. Ali’nin ve diğer imamların şefaatine ve kıyamette 
kurtuluşa vesile olacağına dair inanç bunu göstermektedir. 

 
5. Siyasî ve Kimliksel Bir Araç Olarak Türbe Şehirler 
 
Atebât şehirlerinin taşıdığı sembolik anlam, tarih boyunca farklı siyasî 

otoriteler tarafından meşruiyet üretimi için kullanılmıştır. Safevîlerden itibaren 
İran merkezli Şiî yönetimler, bu şehirleri destekleyerek hem mezhebi 
yaygınlaştırmış hem de otoritelerini pekiştirmişlerdir. Bu şehirlerin kontrolü 
veya himayesi, Şiî halk sayesinde yönetimin dinî meşruiyetini artıran bir unsur 
olmuştur. Bu açıdan atebât şehirlerini sahiplenme duygusu tarihsel süreç 
içerisinde önemli bir olgudur. 92  

Safevîlerle başlayan Şiîleştirme propagandası atebât şehirlerin Irak içinde 
ne kadar büyük bir öneme sahip olduğunu göstermektedir. İran’dan bu 
şehirlere gelen kişilerin imamların kabirlerine yakın olma arzusu ile buralara 
yerleşmeleri ve bu kişilere destek verilmesi Safevîler’in Irak bölgesini Şiîleştirme 
faaliyetlerinin bir sonucu olarak görülebilir. Safevîler bu sayede bölgede hem Şiî 
nüfusun artmasını sağlamış hem de bu yayılmacı politika ile etkinliğini 
arttırmıştır. XIX. yüzyıla gelindiğinde Şiîliğin yayılması için faaliyet gösteren 
âlimlerin de etkisiyle Sünni kabileler arasında toplu olarak Şiîlliğe geçişler 
olmuş ve İranlı yetkililer bölgede yaşayan İranlılar üzerinde hukuki ve 
ekonomik söz söyleyebilme yetkisine sahip olmuşlardır.93  

Kaçar Hanedanlığı (1794-1925) Feth Ali Şah (1797-1834) iktidarının ikinci 
yılında Şiî ulemanın da desteğini almak maksadı ile Irak’ta bulunan atebat 
şehirlerine ve türbelere önemli katkılarda bulunmuştur. Feth Ali Şah, Kerbelâ 
ve Kâzımeyn’de bulunan türbelerin tamiri ve tezyîni için yardımda 
bulunmuştur.94 Kutsal şehirler bu yönüyle devleti yöneten kişilerin yabancı 
güçler karşısında ulema sınıfından destek bulabilmek amacı ile yöneldikleri 
mekânlar olmuştur. Örneğin Nâsırüddin Şah (1848-1896) zamanında Şiîlik Irak 
bölgesinde nüfuzunu arttırmaya devam etmiş ve atebât arasında Necef, Şiî 
âlimlerin otoritesinin yoğun hissedildiği bir yer haline gelmiştir. Burada 
yaşayan ilk taklit mercii Şeyh Hasan en-Necefî ve bir diğer merci-i taklid-i 
mutlak olan Şeyh Murtazâ Ensarî, Şiî ulemanın liderleri konumundadır. Bu 

 
91   Dilek Kaya, 19. Yüzyılda Osmanlı İdaresinde Kerbelâ Sancağı (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2004), 106. 
92   İsmail Safa Üstün, “İran ve Irak Coğrafyalarının Tarihi Bağları ve Amerika’nın İstilası 

Sonrası Durum”, Tarih Bilinci (Ortadoğu Özel Sayısı) 13-14 (ts.), 208. 
93   Akoğlu, “Irak’ta Şiî-İmamîliğin Yayılmasında Safevî-İran Etkisi”, 126-127. 
94   Uyar, Şiî Ulemâ, 185-187. 



 
183   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

liderlik beraberinde siyasî bir gücün de elde edilmesini sağlamıştır. Zekat ve 
humus gibi dinî vergilerin Ensarî’nin elinde toplanmasıyla ekonomik bir güç de 
elde edilmiştir.95 Kaçar hanedanlığının yıllık geliri 300 bin tümen iken onun 
yıllık 200 bin İran tümen gelirinin olması96 ulemanın ekonomik ve siyasi gücünü 
göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Maddi açıdan böyle bir güce sahip olan 
Şiî âlimlerin bunu atebâta olan ilgiyi arttırmak için kullanmış olması da 
muhtemeldir. Ayrıca mutlak merci-i taklid olan Ensarî’nin İran toprakları 
dışında bulunması, üzerinde siyasî baskı kurulmasına engel olmuş ve bu durum 
onun İran’da bulunan mukallitleri üzerindeki etkisini arttırmıştır.97  Ayrıca aynı 
dönemlerde Isfahan, Şiî medreseleri içinde önemli bir konuma sahipken, 
Ensari’nin faaliyetleri ile birlikte yavaş yavaş bu önem atebât şehirlerine kaymış 
ve buralar hâkim siyasî irade ile çatışma yaşayan hoca ve öğrenciler için bir 
sığınma merkezi haline gelmiştir.98 Bu türden bir yönelimin atebâta olan ilgiyi 
ilmi yönden de arttırdığı söylenebilir. Osmanlı ve Safevîler arasında imzalanan 
Amasya Antlaşması’nın İran’da bulunan Şiîlere ve Şiî âlimlere Bağdat, Kerbelâ 
ve Necef’teki türbeleri ziyaret etme imkânı tanımasının Irak’ın dinî yapısında 
değişikliğe neden olduğu ifade edilmektedir. Tüm bu gelişmeler, atebâta 
yönelik ziyaretleri arttırınca buralara gelen Şiî müçtehitlerin bölgenin yarıdan 
fazlasının Şiîleşmesinde etkili olduğu belirtilmektedir.99  

Sâmerrâ’da ikamet eden ve Şiî Usûlî gelenek içerisinde merci-i taklîd olarak 
kabul edilen Mirza Hasan eş-Şîrâzî’nin, dönemin İran Şahı’ndan daha geniş bir 
nüfuza sahip olduğu, İran ve Hindistan’dan kayda değer mali destekler aldığı100 
Sâmerrâ’daki Şiî medreselerde beş yüzü aşkın talebe ve din adamını 
barındırarak Şiîliğin yayılmasına yönelik faaliyetlerde bulunduğu 
nakledilmektedir. Bu gelişmeler neticesinde, Sâmerrâ’nın Şiî müçtehitlerin ana 
merkezi hâline gelmesi ihtimaline karşı Osmanlı’ya da endişelerin iletildiği 
bildirilmektedir.101 Ancak Muhammed Rızâ Şah 1941-1979 yılları arasında 
hakimiyeti ele geçirince Şiî alimler devletin gözünden düşmüşlerdir. Şah, Şiî din 
adamlarını gericiler olarak nitelendirmiş ve toprak reformu da dahil olmak 
üzere bir dizi önlemle onların gücünü daha da zayıflatmıştır. İran ve 
Hindistan'ın desteklerinin kesilmesi, Necef ve Kerbelâ'da öğretim yapan Şiî din 
adamlarının servet, güç ve sayılarında önemli derecede bir düşüşe, öğrenci 
sayısında da bir azalmaya yol açmıştır. Ancak bu yöndeki gelişmelerin yanında 
atebat şehirleri, İran’ı eleştiren din adamları için Şiî bir atmosferde 
yaşayabilecekleri ve devlet baskısından uzak kalabilecekleri sığınma yerleri 
olarak da bir fonksiyona sahip olmuştur.102  

 
95   Uyar, Şiî Ulemâ, 198-199. 
96   Juan Cole, Sacred Space And Holy War (London: I.B.Tauris Publishers, 2002), 26, 93. 
97   Cemil Hakyemez, Osmanlı-İran İlişkileri ve Sünni-Şii İttifakı (İstanbul: Kitap Yayınevi, 

2014), 88. 
98   Uyar, Şiî Ulemâ, 198-199.   
99   Erkan, “II. Abdülhamid Dönemi Irak’ında Şiîliğin Yayılma Dinamikleri”, 131. 
100   Üstün, “19. Yüzyılda Hindistan’dan Atebat’a Gönderilen Teberrular: ‘Vesika-yı 

Hindiyye Hayır İçin Mi Siyaset İçin Mi?’”, 81. 
101   Erkan, “II. Abdülhamid Dönemi Irak’ında Şiîliğin Yayılma Dinamikleri”, 131-132. 
102   Cole, Sacred Space And Holy War, 98. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 184 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

Şiî inanışın temsilcisi olarak kendini gören İran, bu türbe şehirler 
hakkındaki dinî algının yanında buraları siyasi etki alanı olarak görmüş, bu 
bağlamda hem bireysel hem kurumsal düzeyde buralara yapılan hizmetleri 
desteklemiştir. İran’daki yönetimler Irak’taki Şiî türbelerin “İran’ın kutsal 
mekânları” olduğu gerekçesiyle bu mekânların koruyucusunun da kendisi 
olması gerektiğini öne sürerek bunu bir baskı aracı olarak kullanmıştır. Hatta 
1920’lerde İran, İngiliz hükümetinden Necef ve Kerbelâ’daki türbelerin 
görevlilerini kendilerinin ataması yönünde bir istekte dahi bulunmuştur.103 
Sonuç olarak, İran’ın bölgedeki hâkimiyet alanını dinî ve siyasî açıdan 
genişletme çabasında, atebât şehirler de bir araç olarak kullanılmaktadır 
denilebilir. 

 
  

 
103   Nakash, Irak’ta Şiiler, 103-104. 



 
185   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

Sonuç 
 
Kutsal kabul edilen mekânların her dinde veya mezhepte bulunması doğal 

bir durumdur. Bu mekânlar aracılığıyla kutsal olan somutluk kazanmakta, ona 
yaklaşılmakta, geçmiş yeniden hatırlanarak hafıza ve inanışlar canlı tutulmakta, 
aidiyet bilinci kazanılmakta ve siyaset biçimlenmektedir. Şiî gelenekte Irak 
bölgesinde bulunan atebât-ı mukaddese olarak adlandırılan şehirlerdeki 
imamların türbeleri, kutsal mekânlar olarak görülerek ziyaretçi akınına 
uğramış, bunun yanında buralar etrafında şekillenen dinî hayat, sosyo-politik 
ve ekonomik yönleriyle mezhebî kimlik inşasının oluşmasında ve 
korunmasında merkezi bir rol oynamıştır. Bu yönüyle Necef, Kerbelâ, Kâzımeyn 
ve Sâmerrâ gibi kutsal şehirler, Şiî toplulukların var olma ve süreklilik kazanma 
yolunda sığındıkları birer hafıza mekânı olmuşlardır. 

Şiî gelenekteki kutsal mekânlar, kutsal olanla metafizik temasın kurulduğu 
mukaddes yerler olarak telakki edilmiştir. Öyle ki imamlara atfedilen 
rivayetlerle türbe şehirleri ziyaret etmenin dini alt yapısını oluşturmuş, bu 
şehirlerde medfûn bulunan imamların kabirlerini ziyaret etmenin, öldükten 
sonra buraya yakın bir yere gömülmenin ahiret hayatına fayda sağlayacağı iddia 
edilmiş ve farklı coğrafyalardan atebât şehirlere cenazeler taşınmıştır. Bu 
anlayış, tarih boyunca atebât şehirleri birer cazibe merkezi hâline getirerek 
buraları sadece ibadet değil ilmin, eğitimin, siyasetin ve ekonominin de merkezi 
haline getirmiştir. Bu açıdan atebât şehirleri farklı coğrafyalardan gelen Şiîler 
için de bir etkileşim alanı olmuştur. 

Sonuç olarak Şiîlik tarihsel süreçte nasıl ki kendine has bir tarih kurgusu ve 
yazımı ortaya koymuşsa aynı durumu mekân üzerinden yapmıştır. Bu yönüyle 
Şiî geleneğin tarihsel süreçte atebât üzerinden aldığı tavır dikkate alınırsa sözü 
edilen kutsal mekânların da üretilen bir olgu olarak karşımıza çıktığını 
söyleyebiliriz. Âtebat şehirleri adı verilen ve kutsallık atfedilen bu mekânlar, bu 
üretim sayesinde Şiî hafızada geçmişle bugün arasında güçlü bir bağ kurarak 
dinî pratiklerin, yaşanmış acıların, mezhebî aidiyetin, kültürün, edebiyatın, 
mimarinin ve siyasî düşüncenin şekillendiği yerler olarak karşımıza 
çıkmaktadır. 

 
 
 
 
 
 
 
 

  



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 186 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

 
Kaynakça 
 

Abbas, Ziya. Irak’ta Şiî Merciliği’nin Siyasi Rolü. İstanbul: Önsöz Yayıncılık, 2013. 
Abdulmün’im Uryân, Muhammed. Rıhleti İbn Batûta. Beyrut: Daru İhyâi’l-ulûm, 

1987. 
Adam, Baki. “Kutsal Mekan”. Dinler Tarihi. ed. Ahmet Hikmet Eroğlu. 175-207. 

Ankara: Ankara Üniversitesi Uzaktan Eğitim Yayınları, 2013. 
Akoğlu, Muharrem. “Irak’ta Şiî-İmamîliğin Yayılmasında Safevî-İran Etkisi”. 

Bilimname 2/36 (2018), 109-134. 
Assmann, Jan. Kültürel Bellek. çev. Ayşe Tekin. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 3. 

Basım, 2018. 
Bozan, Metin. “Kutsal Mekanların Tahribinin Toplumsal Hafıza Üzerine Etkisi”. 

e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 10/4 (2018), 1228-1237. 
Bozan, Metin. “Tarihi Hadiselerin Konjonktürel İnşası (Şia’da Kerbelâ Örneği)”. 

e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 9/2 (2017), 802-822. 
Bulut, Halil İbrahim - Yıldız, Alim. “Siyasî ve Dinî Otoritelerin Necef ve 

Kerbela’ya Kutsiyet Kazandırmadaki Rolü, Kitâbü’l-Mezâr Örneği”. 
Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Tarih Bilimleri). 1/409-426. Sivas: Kültür ve 
Turizm Bakanlığı, 2010. 

Casey, Edward S. Mekâna Geri Dönüş. çev. Kadir Daniş. İstanbul: Ketebe 
Yayınları, 2025. 

Cevâd, Mustafa. “Kısmü’s-Semerrâ”. Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese. Beyrut: 
Müessesetü’l-ilmî, 1987. 

Cole, Juan. Sacred Space And Holy War. London: I.B.Tauris Publishers, 2002. 
Demir, Habip. “Günümüz İran Şiiliğinde Kutsal Gün ve Geceler”. e-Makâlât 

Mezhep Araştırmaları Dergisi 10/2 (2017), 315-351. 
Demir, Habip. “Modern Dönem Şiî Düşüncesinde Bir Kimlik İnşası Olarak 

Erbain Yürüyüşü”. e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 13/1 (2021), 169-186. 
Demirci, Mustafa. “Sâmerrâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 36/70-71. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 
Duceyli, Ca`fer. Mevsûatü’n-Necefi’l-eşref. Beyrut: Darû’l-edvâ, 2. Basım, 2008. 
Eliade, Mircea. Kutsal ve Kutsal-Dışı. çev. Ali Berktay. İstanbul: Alfa Yayınları, 2. 

Basım, 2019. 
Erkan, Ümit. “II. Abdülhamid Dönemi Irak’ında Şiîliğin Yayılma Dinamikleri”. 

Trabzon İlahiyat Dergisi 1/11 (2024), 121-145. 
Güner, Ahmet. “Büveyhıler Devrinde Bagdat’ta Kerbela/ Aşure, Gadir Humm 

Ve Benzeri Şii Uygulamaları”. Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Tarih Bilimleri). ed. 
Alim Yıldız. 1/325-339. Sivas: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2010. 

Hakyemez, Cemil. Osmanlı-İran İlişkileri ve Sünni-Şii İttifakı. İstanbul: Kitap 
Yayınevi, 2014. 

Halebî, Takıyüddîn Ebî Salâh. el-Kâfi fi’l-fıkh. Kum: Müessesetü Bustan-ı Kitap, 
2013. 

Halilî, Ca`fer. “Kısmu’n-Necef”. Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese. ed. Ca`fer Halilî. 
Beyrut: Müessesetü’l-ilmî, 1987. 



 
187   |                                                               Kazım KARAYİĞİT 

	
   

 
   

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(Aralık	2025) 
 

Halilî, Ca`fer. “Kısmü’l-Kazımeyn”. Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese. ed. Ca`fer 
Halilî. Beyrut: Müessesetü’l-ilmî, 1987. 

Halilî, Ca`fer. “Medhal”. Mevsûatü’l-atebâti’l-mukaddese. ed. Ca`fer Halilî. Beyrut: 
Müessesetü’l-ilmî, 1987. 

İbn Kuleveyh, Ebi’l-Kâsım. Kâmilü’z-Ziyâre. Kum: Neşru’l-fekâhe, ts. 
İbn Tâvûs, Seyyid Ali b. Musâ. Misbâhu’z-zâir. Kum: Müessesetü âli’l-beyt, 1996. 
İlhan, Avni. “Atebât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 4/49-50. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1991. 
Kaya, Dilek. 19. Yüzyılda Osmanlı İdaresinde Kerbelâ Sancağı. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2004. 
Litvak, Meir. “The Fınances Of The Ulama Communıtıes Of Najaf And Karbala, 

1796-1904”. Die Welt des Islams 40/1 (2000), 41-66. 
Mahbûbe, Ca‘fer Bâkır Şeyh Âl-i. Mâzi en-Necef ve hâdıruhe. Beyrut: Daru’l-Edvâ, 

1986. 
Nakash, Yıtzhak. Irak’ta Pandora’nın Kutusu:Şiiler. Ankara: Elips Yayınları, 2005. 
Nakash, Yıtzhak. “The Visitation of the Shrines of the Imams and the Shi’i 

Mujtahids in the Early Twentieth Century”. Studia Islamica 1/81 (1995), 
153-164. 

Nora, Pierre. Hafıza Mekanları. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2. Baskı., 2022. 
Öz, Mustafa. “Kâzımeyn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/152-153. 

Ankara: TDV Yayınları, 2022. 
Öz, Mustafa. “Kerbelâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/271-272. 

TDV Yayınları, 2022. 
Öz, Mustafa. “Tûsî, Ebû Ca’fer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 41/433-

435. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 
Şahin, Hanifi. Şiîlerin Gözüyle Sünnîler. İstanbul: Mana Yayınları, 2. Basım, 2016. 
Şecerî, Ebî Abdillah. Fadlü ziyaret’il-Hüseyn. Kum: Mektebetü Ayetullahi’l-

Maraşî, 1982. 
Tatar, Burhanettin. “Tarihsel Mekân Fenomenolojisi- Bir Giriş Denemesi-”. Milel 

ve Nihal 4/3 (2007), 19-29. 
Tûsî, Ebû Ca‘fer. Misbâhu’l-mütecehhid. Beyrut: Müessisetü fakru’ş-Şîa, 1991. 
Uludağ, Süleyman. “Selefiyye ve Tasavvuf”. Tarihte ve Günümüzde Selefîlik. 343-

356. İstanbul: Ensar Yayınları, 2014. 
Uyar, Mazlum. Şiî Ulemânın Otoritesinin Temelleri. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 

2004. 
Üstün, İsmail Safa. “19. Yüzyılda Hindistan’dan Atebat’a Gönderilen 

Teberrular: ‘Vesika-yı Hindiyye Hayır İçin Mi Siyaset İçin Mi?’” Türk 
Kültürü İncelemeleri Dergisi 16 (2007), 79-120. 

Üstün, İsmail Safa. “Bağdat Eyaletindeki Atebat’a Şiî Cenaze Nakli ve Karantina 
(XIX. Yüzyıl-XX. Yüzyıl Başları)”. M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Dergisi 2/31 
(2006), 101-118. 

Üstün, İsmail Safa. “İran ve Irak Coğrafyalarının Tarihi Bağları ve Amerika’nın 
İstilası Sonrası Durum”. Tarih Bilinci (Ortadoğu Özel Sayısı) 13-14 (ts.), 207-
211. 

Üstün, İsmail Sefa. “Bağdat Eyaletindeki Atebâtlara Gelen Şii Ziyaretçiler (19. 
Yüzyıl -20. Yüzyıl Başları)”. Türk Dünyası Araştırmaları 163 (2006), 169-190. 

Verdi, Ali. Dirâse fî tabiati’l-müctemai’l-Irâkî. Bağdat: yy., 1965. 



 
 
Mekân Üzerinden İnanç İhdas Etmek: Atebât-ı Mukaddese Özelinde Şia’nın Kutsal Mekân Algısı           										| 188 

	
   

 

 
      

Turkish	Journal	of	Shiite	Studies	7/2	(December	2025) 

Verdi, Ali. el-Ahlâm beyne’l-ilmi ve’l-akide. Londra: Daru’l-Kûfân, 2. Basım, 1994. 
Tesnim Haber Ajansı. “Irak’ın Kazımeyn Kentine Ziyaretçi Akını” (26 Ocak 2025). 

https://www.tasnimnews.com/tr/news/2025/01/26/3245638/ 
BBC New Türkçe. “IŞİD Irak’ta Şii hacılara saldırdı: 77 ölü” (24 Kasım 2016). 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-38090219. 
 

 


