
 

 
1089 

ÇERMİK KÜLTÜRÜ EKSENİNDE GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE SİVAS’TA 

ÇADIR GELENEĞİ ÜZERİNE FOLKLORİK BİR İNCELEME 
 

Uğur BAŞARAN** & Gamze KARADAĞ*** 

 

Öz 

Bu çalışma, barınma ihtiyacının insanlık tarihindeki temel rolünü ve Türk kültüründe çadır 

geleneğinin tarihsel, kültürel ve toplumsal boyutlarını Sivas’taki Sıcak Çermik üzerinden incelemeyi 

amaçlamaktadır. Çalışmada Maslow’un ihtiyaçlar hiyerarşisi çerçevesinde barınma ihtiyacı, fizyolojik 

ihtiyaçların ve güvenlik ihtiyaçlarının ötesinde, sosyal bağların güçlendiği ve kültürel aktarımın sağlandığı bir 

alan olarak ele alınmıştır. Türk çadırları, konargöçer yaşam tarzının gerektirdiği işlevselliği ve sanatsal 

zenginliği birleştirerek Türk medeniyet tarihinin köklü unsurlarından biri olmuştur. Konik ve yurt tipi 

çadırların yapısal özellikleri, taşınabilirliği ve estetik detayları, bu geleneğin pratik ve kültürel değerini ortaya 

koymaktadır. Sivas/Merkez’de bulunan Sıcak Çermik, geçmişin kadim kültürel unsurlarından biri olan çadır 

geleneğinin gözlemlendiği en önemli mekȃn olarak öne çıkmaktadır. Bundan dolayı, söz konusu geleneğe 

vȃkıf, geleneği bizzat yaşamış / yaşayan 12 kaynak kişi ile mülakat yapılmış ve çermik kültürü ile ilgili veriler 

derlenmiştir. Bu bağlamda, Sıcak Çermik merkezinde Hacı İbrahim Usta, Ali Usta ve Tahsin Çadırcı gibi 

ustaların geliştirdiği “tenefli çadır”, “şemsiye çadır” ve “beşik çadır” gibi yerel çadır türleriyle özgün bir çadır 

kenti kültürü oluşmuştur. Çadır komşuluğu, dayanışma ve kültürel aktarım sayesinde bu bölgede toplumsal 

aidiyet duygusunun güçlenmesine yardım etmiştir. Ancak, modernleşme, küreselleşme, sağlık riskleri, (kene 

vakaları ve Covid-19) ekonomik faktörler ve toplumsal güvenin zayıflaması gibi nedenler, 2000’li yıllardan 

itibaren çadır kültürünün görece de olsa gerilemesine yol açmıştır. Sivas Belediyesi’nin çadır kurulumuna 

getirdiği kısıtlamalar, kȃr odaklı kiralamalar ve otellerin konforlu alternatifleri, geleneğin klasik çizgisindeki 

cazibesini azaltmıştır. Genç neslin modern turizm anlayışına yönelmesi, çadır geleneğini nostaljik bir hatıraya 

dönüştürmüştür. Sivas Belediyesi’nin 2020 yılında başlattığı “Geleneksel Çadır Alanı” ve 2025’teki aquapark 

yenilemesi ile bungalov tarzı yapıların inşa edilmesi gibi girişimler, geleneği canlandırma çabası olsa da henüz 

istenilen başarı çıtasını yakalayamamıştır. Çalışma, çadır geleneğinin kültürel bir miras olarak korunması için 

kampçılık ve ekoturizm gibi modern turizm yöntemleriyle entegre projeler geliştirilmesi, çadır işçiliğinin genç 

nesillere öğretilerek aktarılması ve çadır komşuluğu gibi sosyalizasyon forumlarının modern etkinliklerle 

yeniden canlandırılması gerektiğini önermektedir. Türk çadır geleneği, sürdürülebilirlik ve doğayla bağ kurma 

potansiyeliyle modern dünyada yaşayan bir kültürel miras olarak yeniden değerlendirilmelidir. 

Anahtar Kelimeler: Barınma kültürü, Türk çadır geleneği, Değişim ve dönüşüm, Sivas, Sıcak 

Çermik. 

 

  

 

 Doç. Dr. Uğur BAŞARAN danışmanlığında Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı’nda Gamze KARADAĞ tarafından hazırlanan “Sivas’ta Çermik Kültürü” adlı yüksek lisans 

tezindeki verilerden hareketle üretilen bu çalışma, aynı kurumun Sosyal Bilimler Bilimsel Araştırma Önerisi Etik 

Değerlendirme Kurulunun 13.06.2025 tarihli ve 10 sayılı kararı uyarınca etik kurul iznine sahiptir. 

** Doç. Dr., Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Türk Halkbilimi Bölümü, Gösteri Sanatları Ana Bilim 

Dalı, Sivas/Türkiye, ugurbasaran46@hotmail.com, ORCID: 0000-0002-4736-400X. 

*** Bilim Uzmanı, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, 

Sivas/Türkiye, gamzekaradag24@gmail.com, ORCID: 0000-0002-3847-4653. 

Başaran, U., ve Karadağ, G., (2025). Çermik Kültürü Ekseninde Geçmişten 

Günümüze Sivas’ta Çadır Geleneği Üzerine Folklorik Bir İnceleme. Folklor 

Akademi Dergisi. Cilt:8, Sayı:4, 1089 – 1100. 

 

Makale Bilgisi / Article Info 

Geliş / Received: 01.10.2025 

Kabul / Accepted: 05.12.2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

DOI:  10.55666/folklor.1794649 

 

 



 

 1090 

A FOLKLORIC INVESTIGATION ON THE TENT TRADITION IN SIVAS FROM 

THE PAST TO THE PRESENT WITHIN THE AXIS OF THE HOT SPRING CULTURE 
 

Abstract 

This study aims to examine the fundamental role of the need for shelter in human history and the 

historical, cultural and social dimensions of the tent tradition in Turkish culture through Sıcak Çermik in Sivas. 

In the study, within the framework of Maslow’s hierarchy of needs the need for shelter is discussed as an area 

where social ties are strengthened and cultural transmission is ensured beyond physiological needs and security 

needs. Turkish tents have become one of the deep-rooted elements of the history of Turkish civilization, 

combining the functionality and artistic richness required by the nomadic lifestyle. The structural features, 

portability and aesthetic details of conical and home-type tents reveal the practical and cultural value of this 

tradition. Sıcak Çermik, located in Sivas/Center, stands out as the most important place where the tent tradition 

one of the ancient cultural elements of the past, is observed. Therefore, interviews were conducted with 12 

resource people who were familiar with the tradition and lived it personally and data on the hot spring culture 

was compiled. In this context, a unique tent city culture has emerged in the center of Sıcak Çermik with local 

tent types such as “fimbriated tent”, “umbrella tent” and “crandle tent” developed by masters such as Hacı 

İbrahim, Ali and Tahsin Çadırcı. Tent neighborhoods have helped strengthen the sense of social belonging in 

this region through solidarity and cultural transfer. But, reasons such as modernization, globalization, health 

risks (tick cases and Covid-19), economic factors and weakening of social trust have led to a relative decline 

of tent culture since the 2000s. The restrictions imposed by the Sivas Municipality on tent installation, profit-

oriented rentals and comfortable alternatives of hotels have diminished the appeal of teh classical line of 

tradition. The younger generation’s shift towards modern tourism has turned the tent tradition into a nostalgic 

memory. Initiatives such as the “Traditional Tent Area” launched by the Sivas Municipality in 2020, the 

aquapark renovation in 2025 and the construction of bungalov-style structures are all efforts to revive traitions 

but they have not yet reached the desired level of success. The study suggests that in order to preserve the tent 

tradition as a cultural heritage, projects integrated with modern tourism methods such as glamping and 

ecotourism should be developed, tent craftsmanship should be taught and passed on to younger generations 

and socialization forums such as tent neighborhoods should be revitalized with modern activities. The Turkish 

tent traition should be re-evaluated as a living cultural heritage in the modern world with its potential for 

sustainability and connection with nature. 

Keywords: Housing culture, Turkish Tent Tradition, Change and transformation, Sivas, Sıcak 

Çermik. 

 



Çermik Kültürü Ekseninde Geçmişten Günümüze Sivas’ta Çadır Geleneği Üzerine Folklorik Bir İnceleme  

 
1091 

Giriş: Bir İhtiyaç Olarak Barınma 

Barınma, insanoğlunun tarih sahnesinde var olduğu andan itibaren gittiği ve yaşadığı her alanda 

kendiliğinden ortaya çıkan bir ihtiyaçtır. Hayatını bir düzen içinde idame ettirmeye çalışan insanlar için 

barınmanın beraberinde getirdiği mekȃnlar onlar için aynı zamanda güvenilir mesken yerleridir. 

Abraham Maslow, insanların yaşamlarını sürdürebilmeleri için ihtiyaç duydukları birtakım 

gereksinimleri önem sırasına göre bir piramide yerleştirmiştir. Bu ihtiyaçlar sırasıyla: “Fizyolojik 

İhtiyaçlar”, “Güvenlik ve Emniyet İhtiyaçları”, “Sosyal İhtiyaçlar”, “Saygınlık İhtiyacı” ve “Kendini 

Gerçekleştirme İhtiyacı” şeklindedir (Maslow 1943’ten aktaran, Çoban, 2021: 113). Maslow’un 

ihtiyaçlar hiyerarşisinin ilki olan fizyolojik ihtiyaçlar beslenme, nefes alma, örtünme, uyuma ve 

korunaklı bir yere sığınma gibi hayatın devamı için gerekli olan olmazsa olmaz ihtiyaçlardır. Bu eşik 

aşıldığında sıra içinde güven ihtiyacının da yer aldığı diğer ihtiyaçlara gelir. Maslow’un eksiklik 

ihtiyacı olarak nitelendirdiği ilk basamaklardan sonra insanın büyümesi, gelişmesi, aile kurması ve 

neslini devam ettirmesi için gereken ortam sağlanabilir aksi durumda ise bazı negatif birtakım 

fizyolojik ve psikolojik problemler ortaya çıkabilir (Şengöz, 2022: 167). 

Güven ihtiyaçlarından biri olan barınma ihtiyacı, insanların sığınabilecekleri mekȃn arayışına 

girmelerine sebep olmuştur. İlk zamanlar yalnızca dış etkenlerden ve olası düşman saldırılarından 

korunmak için aranan bu mekânlar, zamanla basit birer sığınak modelinden çıkmıştır. Bu da yavaş 

yavaş günümüz mimarisinin kapılarını aralayan ilk adım olmuştur. Bu mekânlar, içinde yaşayanların 

inanç, gelenek, görenek, yaşam, beğeni, dünya görüşü, süsleme ve sanatlarını, -kısacası kültürlerini- 

en iyi şekilde bünyesinde aksettiren çok katmanlı bir yapıya dönüşmüştür. Çoğu kültürel pratiklerin 

öğrenilip uygulandığı, yaşandığı yerlerin başında da konutlar gelir. Konutlar, ailenin içyapısı ile dış 

yaşantısı arasında da bir sınır teşkil eder. Bunun için çok iyi donatılmış ve birçok yönü ile 

kutsallaştırılmıştır. Aile bireyleri arasındaki bağda bile konutların etkileri söz konusudur (Erden, 

1978: 75). Bu doğrultuda ailenin, toplumun küçük bir örneğini teşkil etmesiyle beraber, nesillerin 

yetişerek kültür aktarımının sağlandığı yerin, konutlar olduğu söylenebilir (Özpınar, 2022: 138). 

Göner ve Gönen, kültürlere göre şekillenen bu mekȃnların, göçerevli hayat tarzını benimseyen, 

yaylak kışlak hayatını yaşamına adapte eden yörükler tarafından, kurulup sökülmesi ve taşınması 

kolay oluğu için çadır tipi evler ile kurguladığını ifade etmiştir (2022: 14). 

1. Türk Kültüründe Çadır Geleneğine Genel Bir Bakış 

Çadır sözcüğünün etimolojisi ile ilgili iki farklı görüş bulunmaktadır. İlki, Farsça örtü 

anlamına gelen “çȃtur” kelimesinden gelmiş olabileceği ve bu sözcüğün Türkçedeki birleştirmek 

anlamına gelen “çatmak” fiilinin kökünden türemiş olabileceği yönündedir. Sözcüğün kökeniyle 

ilgili muğlaklık barındıran bu görüşün dışında ikinci görüş ise Sanskritçede “şemsiye” ve “gölgelik” 

anlamlarına gelen “çhattar” sözcüğünün Farsça üzerinden Türkçeye geçmiş olabileceği yönündedir 

(URL-1) 

Dîvânü Lugâtî-t-Türk’te “çadır” sözcüğü “çatır جاتر” olarak geçmektedir ve “çaçır جاجر” ve 

“çaşır  جاشر” kelimeleri de çadır manasındadır ancak söylenişlerinde arasında küçük nüanslar varır 

(Atalay, 2006: 406). TDK Türkçe Sözlük’te ise çadır, Farsça kökenli “çâder” kelimesinden 

gelmektedir. Anlamı ise “keçe, deri, kıl dokuma, sık dokunmuş kalın bez veya plastik maddelerden 

yapılarak direklerle tutturulan, taşınabilir barınak” şeklindedir (URL-2). Farsçada ise Türk Dil 

Kurumu’nun sözlüğünde bahsedildiği gibi kelime, “چادر “olarak verilmiştir. Bu bilgiler bağlamında 

ilk görüşte bahsedildiği gibi “çadır” sözcüğünün, Türk dilinde “çatmak” eyleminin kökü olan “çat-” 

kökünden türediği ve Farsçada “çâter/çâtur/çâtor/çâder” şeklini aldığı; daha sonra bu haliyle 

Türkçeye geçtiği düşünülebilir. (Göner ve Gönen, 2022: 13-14) “Nitekim gerek anlam gerekse yapı 

bakımından irdelendiğinde “çadır” sözcüğünün “çatmak” eyleminin kökeninden türemiş olma 

ihtimali uygun gibi gözükmektedir. Ayrıca askerlik terimleri içerisinde yer alan “silah çatmak” 

tabirinde de tıpkı konik bir çadır kurar gibi silahların uç uca çapraz bir biçimde durdurulması, çadır 

sözcüğünün yine “çatmak” fiilinin kökeninden gelmiş olabileceğini düşündürmektedir” (Göner ve 

Gönen, 2022: 14-15). 

Çadırlar, Türk medeniyet tarihinin en kadim unsurlarından biridir. Eski Türk toplumunda 

barınmada çadırların seçilmesi tesadüfi değildir. Kolayca kurulup sökülmesinin yanı sıra taşıması da 



Çermik Kültürü Ekseninde Geçmişten Günümüze Sivas’ta Çadır Geleneği Üzerine Folklorik Bir İnceleme 

 1092 

bir o kadar kolay olan ve sürekli hareket hȃlinde olan toplumların hareket kabiliyetini sınırlandırmadığı 

için çadır tipi evler öncelikli tercih olmuştur. Zira, konargöçer toplumlar herhangi bir ani tehlike 

karşısında her an harekete hazır olmalıdır. Hayvanlarını otlatmak için gittikleri bölgelerde de 

çadırlarını kısa sürede kurup, hazır hȃle getirebilmelidirler (Diyarbekirli, 1972: 48). Kolay kurulması 

ve taşınabilir olmasının yanında sahip olduğu pek çok işlevsel özellikleriyle Türk çadırı, sadece Türk 

devletlerinin hayatlarını kolaylaştırmamıştır. “Öyle ki Çinli devlet adamlarının saraylarının avlularına 

kurdukları çadırlarda kış günlerini geçirmeleri, yerleşik düzeni kabul eden farklı milletlerin de Türk 

çadırından etkilendiğini göstermektedir” (Gumilev, 2003: 224). 

“Dede Korkut anlatılarından biri olan Dirse Han Oğlu Boğaç Han anlatısında çadırın muadili 

olarak otağ, şȃmȋ ve ev kelimelerinin kullanılması, Türklerde farklı çadır tiplerinin varlığını göstermesi 

bakımından önemlidir. Alaçuk, çatır/çaşır, çerge, çum, ev/üy, kapa, keregü/kerege, oba ve otağ gibi 

çeşitli adlar taşıyan bu çadırların içerisinde en ilkel yapıda olanı, sırıkların birbirine çatılarak üzerinin 

örtüldüğü konik biçimli çadırlardır” (Göner ve Gönen, 2022, 14). 

1.1 Türk Çadırının Yapı Özellikleri 

“Kullanılan malzeme ya da büyüklük ve biçim açısından farklılık gösteren birçok çadır türü 

içinde belki de en basiti, sırıkların birbiriyle çatılarak konik bir biçim meydana getirmesi ile 

oluşturulanlardır. Konik tipli çadırların iskeleti, 10-14 direğin alt taraflarının daire oluşturacak 

biçimde yan yana dizilmesi ve uç kısımlarının da tek bir noktada çapraz şekilde birleştirilmesi 

suretiyle oluşturulmuştur.” (Çandarlı Şahin, 2016: 28). İskeletin üzeri, ilk dönemler “deri ve keçe” 

gibi daha geç dönemlerin kültürel materyalleri ortaya çıkıp üretilip tüketilinceye kadar karaçam veya 

kayın ağacı kabuğu ile kaplanmıştır. Kayın ağacı kabuğunun bir bütün olarak kolaylıkla 

çıkarılabiliyor olması, kurutulduğu takdirde oldukça sağlam bir yapıya kavuşması, ilk zamanlar çadır 

yapımında, kayın ağacının tercih edilmesine sebep olmuştur (Çobanoğlu, 2011: 246). “Ağaç 

kabuklarıyla örtülmüş olan yurtların keçe yurtlara oranla daha pratik ve kullanışlı oldukları 

söylenebilir ancak göçler sırasında taşınabilmeleri mümkün değildir. Zaman içinde yünden iplerle 

tutturulan keçe örtüler de bu tür çadırlar için kaplama malzemesi olarak kullanılmaya başlanmıştır. 

Kurganlardan, uçları birbirine sırımla tutturulmuş sırıkların çıkartılması konik çadır tipinin Eski 

Türklerdeki varlığını ortaya koymuş durumdadır” (Çandarlı Şahin, 2016: 29). Çadır kurulumunda, 

iskeletin yukarı kısmında, duman çıksın diye birkaç karışlık bir açıklık bırakılır fakat şiddetli 

yağmurlarda bu açıklık da kapatılır. Bu durum çadır tipi ne olursa gelenek hȃline gelmiş bir 

uygulamadır. Çadır yapımı için kullanılan direkler uzun ve ağır olduğu için taşıması da zordur. Bu 

sebeple çadır sahipleri yalnızca çadırı kapatmak için kullandıkları keçeyi yanlarında götürür, 

direkleri ise konaklayacakları yerlerden temin ederlerdi (Radloff, 1976: 80). 

“Türk kavimleri arasında en çok kullanılan çadır tipi “yurt” adı verilen çadırlardır. “Topak ev” 

veya “kiyiz üy” de denilen bu çadırlar en eski dönemlerde “keregü” olarak adlandırılmıştır. Genel 

olarak bakıldığında daire planlı, toparlak örtülü ve üst kısmı ortadan delik şekilde hazırlanan yurt tipi 

çadırların aslında iki türü bulunmaktadır. Bunlardan ilkinde çadır duvarı yere çakılan direklerden 

meydana gelirken diğer türde katlanabilir bir ağaç çerçeve söz konusudur” (Çandarlı Şahin, 2016: 

29). 

“Çadırın kurulumu esnasında gösterilen nizam, çadırın iç kısmı için de geçerlidir. Çadır 

sakinlerinin ve eşyaların yerleri kesin olarak bellidir ve bu yerleri kimse değiştiremez. Alet, edevat 

ve diğer malzemeler çadırın duvarlarında belirli yerlere asılmış olmakla beraber bir kısım eşya da 

heybe, çuval ve torbaların içine yerleştirilmiştir. Çadırın tam ortasında ateş yakılan bir ocak bulunur. 

Burası hem evin ortası hem de kutsal yeridir. Bu ocak etrafında çadır sahiplerinin yerleri bellidir ve 

bu yerler aile reisine danışılmadan değiştirilmez. Çadır kapısından girince sol taraf erkeklere, sağ 

taraf kadınlara ayrılmıştır. Ocağın arkasında yaşlı erkekler ve misafirler için ayrılmış şeref köşesi 

bulunur. Bu köşeye “tör” de denir. Burası “koşma” adında bol nakışlı keçe örtülerle veya ince bir 

zevkle dokunmuş “ocakçı” halılarla kaplanır. Kapının solunda kalan diğer kısım ise daha az saygı 

gören erkek misafirler içindir. Çadırın sağda ve arkada bulunan kısmı aileye, yine sağda ve ön 

taraftaki kısım kadın misafirlere tahsis edilmiştir. Fakirlerin ve hizmetçilerin yeri kapının hemen 

kenarıdır Çadırın iç düzeninin oluşturulmasında hiyerarşik yapı ve dinî inançlar etkili olmuştur” 

(Radloff 1976: 281; Diyarbekirli, 1972: 52-53; Çandarlı Şahin, 2016: 32). 



Uğur BAŞARAN & Gamze KARADAĞ 

 
1093 

Yukarıda belirtildiği gibi eşyaların konulacağı bölümler de aile bireylerinin oturma yerleri gibi 

kesin şekilde belirlenmiştir. Hemen hemen bütün çadırlar yerleşme bakımından aynıdır ve bu düzen 

kolay kolay bozulamaz. Bu disiplin, yuvarlak ve dar mekân içinde o kadar büyük imkânlar sağlar ki 

on beş-yirmi kişilik bir aileyi eşyaları ile birlikte barındırabilir (Onuk, 2005: 27). “Çadırda yatağın 

yeri, aile kısmının hemen arkasındadır. İhtiyaç duyulan mahremiyet, yatağın ön tarafına gerilen örtü 

ile sağlanır. Yatağın hemen kişisel eşyaların asılabilmesi için demir veya gümüş kaplı bir kazık, sol 

tarafında sandıklar, keçe ve halıdan bohçalar, heybeler, çuvallar bulunur. Tüm bunların üzerine 

halıların serilmesi ile sedir şeklinde oturma yerleri elde edilmiştir. Kapı girişinin sağ tarafında etrafı 

nakışlı hasırlarla çevrilmiş bölümde kımız ve su tulumu ile çeşitli kap kacak bulunur. Girişin sol 

tarafında ise eyer ve koşumlar asılıdır. Böylelikle bazı eşyalar yurdun duvarlarına asılırken bazı 

eşyalar da heybe, çuval ve torbaların içlerine yerleştirilerek yerden tasarruf sağlanmış olur” (Çandarlı 

Şahin, 2016: 33). 

“Türk çadırlarına hem dış hem iç düzen açısından bakıldığında ağaç, dokuma, keçe gibi 

malzemelerin sanatsal bir becerinin ürünü olarak son derece titiz bir şekilde işlenip kullanıldığı 

görülmektedir. Bu noktada çadırın içi sanat açısından değerli halı, kilim ve işleme türü örtülerle 

zengin bir görünüme sahiptir. Zemin, ocak için ayrılan kısım dışında keçe veya halı ile örtülüdür. 

Yine çadır duvarlarına da kadınların el emeği ile işlenmiş keçeler asılmıştır. Çeşitli malzemelerin 

konulduğu heybe ve çuvallar ince bir zevkle nakış nakış işlenmiş durumdadır. Yünden üretilmiş 

dokuma ve yaygılardan yoksun bir çadır hayatı düşünülemez. Dolayısıyla göçebe dünyanın zorlu 

hayat şartları çeşitli nakış ve dokumalar kullanılarak renklendirilmiş ve yumuşatılmıştır denilebilir” 

(Çandarlı Şahin, 2016: 33). 

İnsanoğlunun en önemli ihtiyaçlarından birisini karşılayan çadır, bugün eski anlamını 

kaybetmiş durumdadır. Eskiden “ev” olarak nitelendirilen ve büyük bir ailenin barınma problemini 

ortadan kaldıran, bu sebeple de konargöçer hayatın mecbur kıldığı bu yapı, günümüzde neredeyse 

sadece kısa süreli seyahatlerde, tercihen kullanılmaktadır. Buna rağmen, Türk toplumlarının 

hayatlarında uzun süre etkili olan bu yapılar, yakın bir geçmişe kadar, Sivas/Merkez’deki Sıcak 

Çermik’te bir çadır kültürünün oluşmasını sağlamıştır. 

2. Sivas’ta Çadırcılık 

Sivas’ta çadır üretimi yapan esnaflarla ilgili bir çalışması olan Kutlu Özen’in aktardığı bilgiye 

göre I. Dünya Savaşı’ndan önce Sivas’taki çadırcı esnafları hakkında herhangi bir malumat yoktur. 

Bu sebeple Özen, Sivas’ta çok eski bir geçmişe sahip çadırcılık kültürüyle ilgili kaleme aldığı 

makalesine Cumhuriyet döneminde yaşayan çadır esnaflarını dȃhil etmiştir (1988: 20). Sivas çadır 

esnafı hakkında verdiği bilgilerin tamamını Tahsin Çadırcı isimli kaynak kişiden derleyen Özen, ilk 

olarak, Sivas’ta bilinen en eski çadırcı esnafı Hacı İbrahim’i ve sırasıyla Ali Usta ve Tahsin 

Çadırcı’yı ve ürettikleri çadırları ele almıştır (1988: 20-21). 

1885 yılında Sivas’ta doğan Hacı İbrahim Usta, çadırcılık mesleğini belli bir ustadan 

öğrenmemiş, tamamen yeteneğine bağlı olarak geliştirmiştir. Sağlığında oğlu Tahsin Çadırcı’yı, 

Şükrü Kayhan’ı, Kazım Usta’yı ve Abdullah Halfe’yi yetiştirmiştir. 1969 yılında vefat eden bu şahıs 

75 yaşına kadar çadırcılık mesleğini sürdürmüştür. Ayrıca Sivas’ta kullanılan “şemsiyeli çadır” adı 

verilen çadır çeşidi bu ustaya aittir (Özen 1988: 20-21). Çadırcılığa Hacı İbrahim Usta ile başlayan 

Ali Usta da Sivas doğumludur. 1930’lu yıllara kadar çadırcılık mesleğini sürdürmüş, 1969 yılında 

vefat etmiştir (Özen 1988: 21). 

Özen’in çalışmasında yer verdiği bir diğer çadırcı ise Hacı İbrahim’in oğlu Tahsin Çadırcı’dır. 

1923 yılında doğan bu usta 1937 yılında babasının yanında çadırcılığa başlamıştır. 1990’lı yılların 

sonuna kadar bu mesleği icra eden Çadırcı, “Sivas Çadırı” tipini unutulmaktan kurtarmıştır (1988: 

21). 1999 yılında vefat eden Tahsin Çadırcı mesleğini çocuklarına da öğretmiştir. Kendisinden sonra 

mesleğini oğlu Mehmet Süreyya Çadırcı ve torunu Atakan Çadırcı devam ettirmektedir. 

Özen’in (1988: 22-27) elde ettiği verilere göre Sivas Yöresinde “tenefli çadır”, “şemsiye 

çadır” ve “kumandan çadır” adı verilen üç çeşit çadır üretilmektedir. Bunlar dışında Türkiye 

genelinde üretilen “beşik çadır” ve “mahruti çadır”ın da üretimi yapılmaktadır. Bunlardan çermik 

için üretilen çadır çeşitleri tenefli çadır, şemsiye çadır ve beşik çadırdır. Tenefli çadır ise tam tenefli 

ve yarım tenefli çadır olarak ikiye ayrılır. Tam tenefli çadırlar, iki bölümden meydana gelmektedir. 



Çermik Kültürü Ekseninde Geçmişten Günümüze Sivas’ta Çadır Geleneği Üzerine Folklorik Bir İnceleme 

 1094 

Çadır kurulurken bu iki parça “ovak” adı verilen bir bağlantı ile bağlanır. Tam tenefli bir çadır üst 

tenef ve etek olmak üzere iki parçadan oluşur ancak kurulması, yapılması ve taşıması kolay olduğu 

için Sivas’ta daha çok yarım tenefli çadırlar tercih edilmiştir. Bu çadır ise tam tenefli çadırın aksine 

tek parçadan ibaret direkli çadırlardır. Ayrıca bu çadırlar, çadır dilimine göre 12’li çadır, 14’lü çadır 

diye de adlandırılır. Tenef, kurulmuş çadır eteğine verilen isimdir. 

Hacı İbrahim Usta tarafından geliştirilen şemsiye çadır, görünüş itibari ile tabanı kare, tek 

odalı ve çatılı bir eve benzer. Bu çadır da şemsiye (tepe) ve etek olmak üzere iki parçadan meydana 

gelir. Bir diğer çadır çeşidi ise beşik çadırdır. İşçiliği kolay, maliyeti ucuz olan bu çadırlar, daha çok 

kalabalık aileler tarafından tercih edilmiştir. Tepe (çatı) ve etek olmak üzere iki parçadan oluşur 

(Özen 1988: 231). 

2.1 Sıcak Çermik ve Çadır Geleneği 

Çadır, ekonomik faaliyet sahalarının farklılaşmasına paralel olarak yer değiştiren, çoğunlukla 

yün, keçi kılı ve deve yününden dokunan keçeden oluşan, uzun bir geçmişi olan seyyar veya göçebe 

evler olarak nitelendirilen bir mesken biçimidir. Eskiden bir barınma meskeni olarak kullanılan bu 

çadırlar günümüzde daha çok, spor kampları ve turizm için tercih edilmektedir. Bu tür kullanışlar o 

kadar yaygındır ki, bazen küçük çadır yerleşim birimlerinin, hatta kentlerinin doğmasına bile yol 

açmaktadır (Bulut 1999: 16). Sivas’ta bulunan çermiklere de uzun yıllar çadırlarla gidilmiş ancak 

hiçbir çermikte Sıcak Çermik’te olduğu gibi bir çadır kenti oluşturulmamıştır. Bulut’un aktardığı 

bilgiye göre (1999: 17) Sıcak Çermik ile özdeşleşen bu çadır kent dört büyük yerleşme adasına 

ayrılmış, bu nedenle de belirgin bir mahalle sistemi doğmuştur. “Yerleşke Sefa”, “Çamlıca”, 

“Karlıpınar” ve “Şifa” mahallelerinden oluşmaktadır. Yazları küçük bir yerleşke alanı oluşması 

sebebiyle çermik, yönetimsel olarak Sivas Belediyesi’nin tayin ettiği müdürlükçe yönetilmiştir. 

Hȃliyle çermik içi düzenlemesi, tedbirler ve yaptırımlar müdürlükçe denetlenmiştir. Çadır yerlerinin 

kiraya verilmesi veya çermiğe çadırsız gelen müşterilere çadır kiralanması gibi hizmetler de yine 

belediyenin tayin ettiği müdürlükçe yönetilmiştir. 

Yaz aylarında hemen hemen her yıl çermiğe giden ve yazı çermikte geçiren aileler, burada 

uzun süre kaldıkları için yanlarına götürdükleri malzeme ve yiyecekleri de ona göre ayarlamak 

zorundalardı. Bu sebeple hemen hemen her çadırcı yanına aynı malzeme ve yiyecekleri alırdı. 

Aşağıda, Sıcak Çermik’le ilgili 12 kaynak kişiden alınan bilgiler özetlenmiştir. Kaynak 

kişilerden alınan bilgiler katılımlı gözlem ve anket yöntemiyle ele edilmiştir. Görüşmelerin tamamı 

Sivas/Merkez’de yapılmıştır. 

“-Çermiğe gidilmeden önce çermikte yemek için peksiment ve kırdök [= bir tür hamur işi 

yiyecek] gibi kuru yiyecekler yapılır, bunlar dışında erişte gibi küflenmeyecek yiyecekler de önceden 

hazırlanır çermiklere götürülürdü. Bunun dışında sebze gibi yiyecekler ise kötü olacağı için şehre 

inildikçe alınırdı. Çadırlarda tehlikeli olduğu için tüp, gaz, ispirto genellikle bulunmazdı, sadece 

aydınlatma için gaz lambasına az miktarda gaz yağı götürülürdü. Bunların yerine çadır içerisinde 

yiyecek pişirmek için tenekeden yapılan mantisler [=maltız] götürülürdü. Çermik suyuna girmek için 

ise eski, kullanılmayan giysiler götürülürdü çünkü bu suya giren kıyafetlerin rengi sararır bir daha 

kullanılmazdı.” (KK-1, KK-2, KK-3, KK-4, KK-5).  

“-Eskiden evimizin bir odasına çadır odası derdik ve çadırdaki eşyaların hepsini o odaya 

koyardık. Yaz geldiğinde buradaki eşyaları kamyona yükler öyle çermiğe giderdik. Eşyalar dışında 

yanımıza kuzu, tavuk, kedi gibi hayvanlar da alırdık. Kalabalık aile olduğumuz için çadırımız çok 

büyüktü. Büyük bir salonu vardı. Bu salona beş somya, dört taban halısı sığardı. Eşyalarımızı 

koymak için ise küçük dolaplar götürürdük. Çermiğe ilk gittiğimiz dönemlerde elektrikler olmadığı 

için yanımızda lüks götürürdük. Daha sonraki dönemlerde ise küçük tüpler götürmeye başladık, 

Elektriğe geçildikten sonra buzdolabı, çamaşır makinesi gibi beyaz eşyalar da götürmeye başladık.” 

(KK-6, KK-7). 

“-Sıcak Çermik’e genellikle yılın belli aylarında gidilirdi. Özellikle çocuklu aileler okulların 

tatil olduğu aylarda çermiğe gider, okulların açılacağı aylarda ise tekrar dönerlerdi. Yaz aylarında 

çermiğe gidenlerin sayısı epey çok olduğu için, bazı aileler çadırlarını kurabilecekleri boş alan 

bulamayabilirdi. Ayrıca çermiğe giden aileler yanlarında kuzu, tavuk, ördek, kedi gibi kümes 



Uğur BAŞARAN & Gamze KARADAĞ 

 
1095 

hayvanlarını da getirirlerdi. Bu yüzden yanlarına alacakları eşyaları, birkaç aylık süreyi idare 

ettirecek şekilde alırlardı.” (KK-7, KK-8).  

Çermiklere götürülen çadırlarda uzun süre kalındığı için çadır, bir ev vazifesindedir. Bu 

sebeple insanlar, günlük işlerin aksamaması ve karmaşanın oluşmaması için çadır içi düzenine dikkat 

etmişlerdir. 

“-Çadır için tahta sedirler yapılır, üzerine minder ya da şilteler serilir üzerinde ayaklı başlı 

şekilde iki kişi yatardı. Bu sedirlerin altına toprak dökülür üzerine ise tahtadan kasalar dizilir, 

İçerisinde sebze, kıyma vs. gibi bozulabilecek yiyecekler muhafaza edilirdi. Toprak, kasaların içinde 

bulunan yiyecekleri soğuk tuttuğu için kasalar buzdolabı gibi kullanılırdı. Un ve baklagilleri ise 

tenekelerle muhafaza ederdik.” (KK-1, KK-2, KK-3). 

Çermiklerde de kadınlar ve erkekler için günlük hayattaki rutin olan işler devam etmektedir. 

Örneğin erkekler işe gitmek için her sabah şehre inerler, kadınlarsa çadır içi işleriyle ilgilenirdi. Bu 

durum, çermikte bulunan havuz ve banyoları ilk kimlerin kullanacağını da etkilemiştir. Bu konuda 

katılımcılardan elde ettiğimiz bilgiler şu şekildedir: 

“-Sabahın ilk saatlerinde havuzun açılışını yaşlılar yapardı. Sabah namazından sonra havuza 

giderler ve suyun kaymağına girerlerdi. Bu düzen çoğunlukla değişmezdi, zaten girmek istesen de 

yaşlılar çocuk ve gençleri içeriye almazdı. Öğleden sonra ise orta yaşlılar ve gençler giderdi. 

Erkekler özellikle hafta içleri işe gittiği için çermik havuzuna akşamları girerdi.” (KK-1, KK-2, KK-

3). 

“-Havuz bazen öğleye kadar kadınlara, öğleden sonra erkeklere bazen de sabah erkeklere 

öğleden sonra kadınlara tahsis edilirdi. Bunlar dışında banyolar da vardı, bu banyolar da bir 

saatliğine çermik ziyaretçilerine ücretli olarak kiralanırdı.” (KK-7). 

“-Erkekler erken saatlerde işe giderken kadınlar ise çadır içi temizliğiyle ilgilenirlerdi. 

Kadınlar çermik suyuna genellikle öğle, erkekler ise işte oldukları için akşam girmeyi tercih 

ederlerdi. Çermik suyundaki kükürt oranının yüksek olması sebebiyle bu su içilmez, ayrıca 

çamaşırları sararttığı için de temizlikte kullanılmaz. Bu sebeple kadınların rutin işleri arasında 

çadırlara eşek veya at yardımıyla su taşımak da vardı. Taşınan bu su içme suyu olarak kullanılırken, 

çermik suyu ise çamaşır suyu olarak kullanılırdı. Gündüz yapılması gereken işler bitirilir, akşamları 

ise büyük çadırlı ailelerin çadırlarında genç kadınlar ve çocuklar toplanıp plak, radyo gibi müzik 

aletlerini açıp oyunlar oynar, eğlenirlerdi.” (KK-6, KK-7). 

Çermikte çadır sayısının çok olmasıyla birlikte, çermikçilerin yaz aylarını burada geçirmeleri, 

çadır komşuluğu kavramını da beraberinde getirmiştir. Bununla beraber, çermiği kısa süreli ziyaret 

eden insanlar da çermikte bulunan yakınlarının çadırlarında konaklarlardı: 

“-Çermiğe bir kere giden her yıl gelirdi, bu yüzden çermiğe gelenler neredeyse her yıl aynı 

olurdu. Komşularımızla ilişkilerimiz bu yüzden çok iyiydi, birbirimize güveniyorduk.” (KK-7). 

“-Çadır komşularımıza güveniyorduk, bazen komşularımız çadırını bizlere veya başka ailelere 

emanet eder günlerce şehre iner, gelmezlerdi. O çadırın her ihtiyacı kendi çadırımız gibi bize ait 

olurdu. Mesela kendi çadırımıza su getireceksek emanet edilen çadıra da su getirirdik.” (KK-6). 

“-Çermiğe genellikle esnaf kesimi giderdi, özellikle ekonomik gücü olan ve o kültürü bilen 

kişiler neredeyse her yıl gelirlerdi. Aynı kişiler geldiği için herkesin çadır yeri belliydi. Başkasının 

çadır yerine kimse çadır kurmazdı. Çadır komşuların her yıl aynı olduğu için banyolara giderken 

çadır komşunu davet etmeden gitmek ayıp karşılanırdı. Tıpkı şehirdeki evlerimizde olduğu gibi, 

buradaki komşularımızı da çadırlara davet ederdik. Hatta buradaki komşularımızla, şehirdeki 

komşularımızdan daha yakın olurduk. Maalesef ki artık bunlar kalmadı.” (KK-1, KK-2, KK-3). 

“-Bizim ailemiz altı kişilikti ama gelen misafirlerle on altı kişiye çıktığı da olurdu çünkü 

Sivas’tan çermiğe gelen yakınlarımız da birkaç gün bizimle kalırdı.” (KK-9). 

“-Ben çermiğe ilk gittiğimde insanlar çadırlarının kapısı dahi kapamadan çıkar giderdi. 

Akşamları kimse kendi çadırında yemek yemez, oturmazdı çünkü herkes bir arada olurdu. Çok güzel 

bir ortam vardı.” (KK-10). 



Çermik Kültürü Ekseninde Geçmişten Günümüze Sivas’ta Çadır Geleneği Üzerine Folklorik Bir İnceleme 

 1096 

Çermikle ilgili hatıralarını dile getiren Demir (2015: 259-282), çadır komşuluğunun önemini 

“Çermiğe çadır kurmaya gidenlerin ortak bir temennisi vardı. Herkes iyi çadır komşuları olmasını 

diler, daha çadır kurmadan: “Allah vere de iyi bir çadır komşumuz olsa” derdi. Çadır komşusu iyi 

olan rahat eder, sarhoş, ayyaş, terbiyesiz çadır komşusunun kahrı hiç çekilmezdi; çünkü yüksek 

perdeden her konuşulan söz, en az üç beş çadırdan duyulurdu. Bizim uzatmalı çadır komşularımız 

vardı. Her sene birlikte çermiğe gelmeye gayret eder, hep aynı muhite çadır kurardık.” sözleriyle 

izah etmiştir. Ayrıca çermik suyuna girmek için götürülen giysileri ise “eskiden şimdiki gibi öyle 

muntazam mayolar bulunmaz, çermiğe gelirken terzilere Amerikan bezinden diktirilen donlarla 

havuza girilir, bir iki defadan sonra beyaz Amerikan bezinden mamul donlar sapsarı olurdu. Bir kaç 

gün sonra da kükürtten kayış gibi olur, tam bir çermik haşemasına dönüşürdü. Ekseriya ihtiyarların 

donu diz kapağından aşağıda olur, daha kısa don giyenlere pekiyi gözle bakılmazdı. Gençler, 

ihtiyarların bakmasına aldırış etmez, deniz memleketlerinden getirilen her tarafını belli eden 

mayoları giyerlerdi.” şeklinde dile getirmiştir. 

Çermiklere birkaç ay kalmaya gelen ziyaretçiler dışında özellikle çevre köylerden günübirlik 

gelen ziyaretçiler de olurdu. 

“-Köyde harman veya ekin sonrası, köylüler toplanır tıpkı pikniğe gider gibi hazırlık yapar 

çermiğe giderdik. Herkes yemeğini, halısını, kilimini, yüzmek için kullanacakları ipleri alır at veya 

eşek arabalarına yükler çermiğe giderdik.” (KK-11). 

Katılımcılardan elde edilen bilgilere göre çadır içi düzen, geleneksel Türk çadır düzeninden 

farklıdır. Öncelikle eski çadırlarda aranan ve çadırın olmazsa olmazı olan “ocak” bu çadırların içinde 

bulunmaz. Bilinen dönem itibariyle çadır ortasına kurulan ocak yerine, ilk zamanlar mantis denilen 

ve içerisine odun atılarak yakılan küçük teneke sobalar götürülmüş daha sonra ise kullanımı daha 

kolay olan gazlı tüpler götürülmeye başlanmıştır. Bununla birlikte çermiğe yaz aylarında gidildiği 

için bu tüpler sadece yemek yapmak için kullanılmıştır. Eski çadırlarda kadın ve erkeğin çadırın 

hangi tarafında (sağ-sol) kalacakları önceden tayin edildiği için çadır kurulumundan sonra eşyalar bu 

tayine göre yerleştirilirdi. Bu çadırlarda ise kimin nerede kalacağı tamamen aile bireylerinin isteğine 

bağlıdır. Kişisel eşyaların, çadır için gerekli malzemelerin konduğu çuvalların, heybelerin ve 

sandıkların yerlerini ise taşınabilir eşya dolapları almıştır. Çadır içi düzeninin değişmesi ve çermiğe 

giden ailelerin bu yerlere daha çok tatil amacıyla gitmesi, yanlarında götürdükleri eşyaları da zaman 

içerisinde değiştirmiştir. Öyle ki özellikle büyük çadırlarda, elektriğin çermiğe gitmesiyle buzdolabı, 

çamaşır makinesi gibi, kullanımı pratik beyaz eşyalar da bulundurulmuştur.  

Çermik için üretilen çadırlar, Tahsin Çadırcı’nın oğlu ve torunundan edinilen bilgilere göre, 

işçiliği çok olduğu için genellikle kış aylarında üretilmekte, yaz aylarında ise satışa çıkartılmaktadır. 

Yazları çadır alım-satımının yoğun olması sebebiyle yörede fark edilmeyen önemli bir çadır ticareti 

söz konusu olmuştur. Çadırların dış renkleri beyaz, çadırın büyüklüğü, iç desenleri ise beğeniye ve 

alıcının bütçesine göre değişmektedir. Özellikle büyük çadırların çermiğe götürüldükten sonra 

kurulumu 4-5 kişilik işçi gruplarıyla birkaç saat sürmektedir ve bu çadırlar genellikle salon ve mutfak 

olarak iki bölümden oluşmaktadır. Tenefli, beşik, dört köşe ve sivri çadır gibi isimler verilen bu 

çadırlar dışında çermiğe özellikle yurtdışından gelen ziyaretçiler daha renkli ve daha küçük çadırlar 

da getirmektedir. 

Yaz-kış aylarında çermiğin nüfus yoğunluğu oldukça değişkendir. Çermiğe çadırla gitmeyi bir 

gelenek hȃline getiren katılımcılardan elde edilen verilere göre, bu aileler haziran-ağustos ayları 

arasında çermiğe gider, eylül gibi tekrar şehre dönerlerdi. Çermikteki nüfus sayısı yaz aylarında 10-

15 bin kişiyi bulurken kış aylarında bu sayı 100-200 kişiye inerdi. Ayrıca kış aylarında çermiğe 

genellikle günübirlik gidilirdi. Bu bilgiler üzerine denilebilir ki özellikle yöre halkı tarafından Sıcak 

Çermik, sağlık için ziyaret edilmesinin yanı sıra tatil amacıyla da sıkça tercih edilen bir çermiktir. 

2000’li yıllara kadar üretilen ve Sıcak Çermik’te çadır kültürünü oluşturan çadırlara eskisi gibi 

rağbet gösterilmemesi ve Sivas belediyesinin dışarıdan Sıcak Çermik’e çadır getirilmesini 

yasaklaması sonucu üretimden kalkmıştır. Uzun yıllar üretilmediği için çadırların işçiliği de maalesef 

günümüzde unutulmuştur. Bununla birlikte 5-6 kişilik işçi gruplarının bir aya yakın, uzun bir sürede 

hazırlayabildiği bu çadırların işçiliği çok, maliyeti ise yüksektir. Bu sebeple günümüzde bu çadırların 

yerini kurulumu, kullanımı ve malzemesi daha basit çadırlar almıştır.  



Uğur BAŞARAN & Gamze KARADAĞ 

 
1097 

Çadır geleneğinin günümüzde kaybolmaya yüz tutmasının sebepleri ise kaynak kişilerden 

edinilen bilgilere göre bazı ailelerin, kiraladıkları alanları tekrar çermiğe gelen ziyaretçilere kâr 

amaçlı kiralaması, çermiklerde otellerin daha konforlu hȃle getirilmesi ve bu nedenle çermikçilerin 

eskisi gibi çadırla çermiğe gitmeye rağbet göstermemesi, ayrıca komşuluk ortamından doğan 

güvensizlik gibi bazı nedenlerle Sıcak Çermik’e çadırla yapılan ziyaretlerin yavaş yavaş yok 

olmasına ortam hazırlamıştır. (KK17), çermiklerdeki kene vakaları ve bazı salgın bakteriyel 

hastalıklara sebebiyet verdiği için belediyenin 2000’li yılların başında çadırları yasakladığını, bu 

yasaklamadan birkaç yıl sonra tekrar çadır alanlarının oluşturulduğunu ancak eskisi gibi rağbet 

görmediği için kısa bir süre sonra tekrar yasaklandığını dile getirmektedir. Dönemin belediyesinin 

çermiklere çadırla gelinmesini bu gibi sebeplerden dolayı yasaklaması da bu geleneğin unutulmasına 

zemin hazırlamıştır.  

Sivas Belediyesi’nin girişimleriyle 2020 yılında “Sıcak Çermik’te Geleneksel Çadır Alanı” 

oluşturulmuş ancak eskisi kadar rağbet görmediği tespit edilmiştir. Özellikle, eskiden çermikleri 

çadırla ziyaret eden ailelerin birçoğunun, yeni kurulan bu çadırlara hiç gitmedikleri tespit edilmiştir. 

Öyle ki 45-50 çadırlık bir alan, rağbet olmadığı için büyütülmemiştir. Bununla beraber belediye, 

çermiğe gelen ailelerin kendi getirdikleri çadırları kurmaları için tekrar çadır alanı oluşturmuştur 

(KK17). Buna rağmen bu alanların da eskisi gibi tercih edilmediği tespit edilmiştir. Özellikle genç 

neslin, deniz-kum-güneş üçlemesiyle daha çok sahil odaklı turizm şehirlerini tercih etmeleri ve bu 

mekânlardaki işletmelerin onlara konforlu yaşam alanları sunmaları, konaklamanın daha meşakkatli 

olduğu çadırları geri plana itmiştir. Bu bilgilerden hareketle denilebilir ki eski ilginin tekrar 

yakalanamaması arasında, çadır komşuluğunda güven duygusunun eskisi gibi kurulamaması, çadır 

yerlerinin halk tarafından kâr amaçlı kiralanması, çermiklerdeki düzensiz çadır kentinin oluşması 

çadıra rağbeti negatif yönde etkilemiştir. Ancak bunlar dışında özellikle son yılların en büyük 

sorunlarından olan kene vakalarının da açık alanlarda bulunan çadırlarda görülme olasılığı ve 2020 

yılında etkisini gösteren Covid-19 salgını, bu toplu yerleşim yerlerinden insanların uzaklaşmasına 

neden olmuştur. Ayrıca çermik içerisindeki otellerin çadırlara göre daha konforlu ve rahat olması, 

buraya gelen ziyaretçilerin daha çok tatil ve dinlenme amacıyla çermiği ziyaret etmesi de çadıra olan 

ilginin yavaş yavaş kaybolmasına ortam hazırlamıştır. 

Çadır geleneği Sivas’ta her ne kadar Sıcak Çermik ile özdeşleşmiş olsa da katılımcılarımızdan 

edindiğimiz bilgilere göre Balıklı Çermik ve Soğuk Çermik’te de toplu çadırların kurulduğu 

dönemler olmuştur. Hatta yakın bir geçmişe kadar soğuk çermikte gözlemlenen bu durum, maalesef 

düzensiz çadır yerleşkeleri oluştuğu ve çadır kuran ailelerin yaz-kış bu çadırları hiç kaldırmaması 

sebebiyle yasaklanmıştır (KK-12). 

2.1.1 Sıcak Çermik’teki Çadır Geleneğinin Dönüşüm Dinamikleri 

Toplumların geleneksel pratiklerden modern, endüstriyel ve kentsel yaşam tarzlarına geçişi 

olarak da bilinen modernleşme, (Rostow, 1996) günümüz itibarıyla çadır geleneğini de etkisi altına 

almış görünmektedir. Bu gelenek, Türk kültüründe konargöçer yaşam tarzının bir uzantısı olarak 

hareketliliğe ve doğayla bütünleşmeye dayalı bir pratiktir. Ancak, 20. yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren Türkiye’de kentleşmenin hızlanması, kırsal alanlardan şehirlere göç ve modern yaşam 

tarzının yaygınlaşması, çadır gibi geleneksel barınma biçimlerini işlevsiz hȃle getirmiştir. Sivas’taki 

Sıcak Çermik örneğinde, çadırların yerini otellerin alması, modernizmin sunduğu konfor, hijyen ve 

teknolojik olanaklara olan talebin artmasıyla açıklanabilir. Oteller elektrik, sıcak su, internet gibi 

modern konfor olanakları sunarken çadırlar bu tür imkȃnlardan yoksun kalarak “ilkel” gibi görünen 

bir seçenek olarak algılanmaya başlamıştır. Ayrıca, kentleşmeyle birlikte doğayla bağın zayıflaması, 

çadır kültürünün romantize edilen “doğal yaşam” algısını da geriletmiştir. 

Küreselleşme, bireylerin tatil anlayışlarını, bireysel haz ve görsel estetik üzerinde yeniden 

şekillendirmiştir. Sosyal medya platformlarının yaygınlaşmasıyla tatil deneyimleri, görsel olarak da 

paylaşılabilir bir “statü” unsuru hȃline dönüşmüştür. Çadırlar, sosyal medyada paylaşılabilecek “şık” 

bir deneyim sunmaktan ziyade kolektif ve geleneksel bir yaşam tarzını temsil etmektedir. 

Bilindiği üzere sosyal sermaye, topluluklar arasındaki güven ve dayanışma ağlarını ifade 

etmektedir (Putnam, 2010). Sivas’ta çadır geleneği bağlamında ortaya çıkan komşuluk ilişkilerinin 

zayıflaması, sosyal sermayenin azalmasıyla ilişkilendirilebilir. Kȃr odaklı kiralama uygulamaları, 



Çermik Kültürü Ekseninde Geçmişten Günümüze Sivas’ta Çadır Geleneği Üzerine Folklorik Bir İnceleme 

 1098 

komşuluğu ekonomik bir işlem seviyesine indirgeyerek geleneksel dayanışma bilincini zedelemiştir. 

Ayrıca, modern toplumda mahremiyet ve bireysel alan kavramının ön plana çıkması, çadır gibi toplu 

yaşam alanlarının yeterli mahremiyet güvencesini verememesi gibi sebeplerle, cazibesini azaltmıştır. 

İnsanlar, komşularıyla yakın temastan kaçınarak otel gibi daha “kontrollü” özel alan sunan 

seçeneklere yönelmişlerdir. 

Ulrich Beck’in de ifade ettiği gibi modern toplumlar, çevresel ve sağlık risklerine karşı daha 

duyarlıdır (Bech, 2025: 21-22). Sivas’ta son yıllarda artan kene vakaları ve 2020 yılında bütün 

dünyayı etkisi altına alan Covid-19 salgını çadırların sağlık açısından riskli bir seçenek olarak 

görülmesine neden olmuştur. Ayrıca, Sivas Belediyesi’nin müstakilen şahsa ait çadır kurulumunu 

yasaklaması; bunun yanında denetimini kendi yaptığı çadıra benzeyen yapıları inşa etmesi, bu 

risklerin kurumsal seviyede ciddiye alındığını göstermesi bakımından önemlidir. 

Ekonomik açıdan çadır üretiminin yüksek maliyetli olması ve işçilik gerektirmesi, arz talep 

dengesine de sekte vurmuştur. Geleneksel çadırların yerini seri üretimle daha ucuza mal edilen kamp 

çadırlarının alması kültürel sermaye bağlamında düşünüldüğünde anlamlıdır zira, işlev bakımından 

ikame durumu söz konusudur. 

Çadır geleneğinin “kültürel miras” olarak değerlendirilip korunması gerekmektedir. Yerel 

yönetimler ve topluluklar, bu geleneği modern bağlama uyarlayarak yenilikçi yaklaşımlar 

getirmelidirler. Bu bağlamda Sivas Belediyesi’nin 2025 yılı yaz aylarında yaptığı Sıcak Çermik’teki 

Aquapark’ın yenilenmesi ve eski çadırları andıran Bungalov tarzı yapıların inşa edilmesi bu 

bakımdan önemlidir. Ancak, bu faaliyetlerin kampçılık (glamping) ve ekoturizm gibi modern turizm 

projeleriyle geliştirilmesi gerekmektedir. Ayrıca, çadır komşuluğu gibi sosyal bağları güçlendiren 

unsurlar modern topluluk etkinlikleriyle yeniden canlandırılabilir. Bu tür girişimler, çadır geleneğini 

sadece nostaljik bir hatıra olmaktan çıkararak yaşayan bir kültürel pratik hȃline getirebilir. 

Sonuç 

Barınma, insanlık tarihinin en temel ihtiyaçlarından biri olarak yalnızca fizyolojik ve güvenlik 

gereksinimlerini karşılamakla kalmamış; aynı zamanda Türk kültüründe çadır geleneğiyle toplumsal 

ve kültürel kimliğin bir yansıması hȃline gelmiştir. Maslow’un ihtiyaçlar hiyerarşisi çerçevesinde 

çadırlar, fizyolojik ihtiyaçların ötesinde sosyal bağların güçlendiği, kültürel pratiklerin yaşatıldığı ve 

nesiller arasında gelenek aktarımının sağlandığı bir alan olarak öne çıkmıştır. Türk çadırları, 

konargöçer yaşam tarzının gerektirdiği işlevselliği ve estetik zenginliği birleştirerek Türk 

medeniyetinin en köklü unsurlarından biri olmuştur. Konik ve yurt tipi çadırların yapısal özellikleri, 

taşınabilirliği ve sanatsal detayları, bu geleneğin hem pratik hem de kültürel değerini ortaya 

koymaktadır. 

Sivas’taki Sıcak Çermik, çadır geleneğinin aynı zamanda sosyal bir yaşam alanı oluşturduğunu 

gösteren önemli bir örnektir. Hacı İbrahim Usta, Ali Usta ve Tahsin Çadırcı gibi ustaların 

öncülüğünde şekillenen Sivas çadırcılığı, “tenefli çadır”, şemsiye çadır” ve “beşik çadır” gibi yerel 

çadır türleriyle özgün bir kimlik kazanmıştır. Çadır komşuluğu, dayanışma ve kültürel aktarım gibi 

unsurlar, Sıcak Çermik’te bir çadır kenti kültürü oluşturarak toplumsal aidiyet duygularını 

güçlendirmiştir. Ancak, modernleşme, küreselleşme, sağlık riskleri (kene vakaları ve Covid-19 

salgını), ekonomik faktörler ve toplumsal güvenin zayıflaması gibi sebepler, bu geleneğin 2000’li 

yıllardan itibaren gerilemesine yol açmıştır. Sivas Belediyesi’nin çadır kurulumuna getirdiği yasaklar 

çadır yerlerinin kȃr amacıyla kiralanması ve otellerin sunduğu konforlu alternatifler, çadır kültürünün 

cazibesini azaltmıştır. Ayrıca, genç neslin modern turizm modalarına (deniz-kum-güneş merkezli 

tatiller) yönelmesi, çadır geleneğini nostaljik bir hatıraya dönüştürmüştür. 

Sivas Belediyesi’nin 2020 yılında başlattığı “Geleneksel Çadır Alanı” ve 2025’te aquapark 

yenilemesi ile bungalov tarzı yapıların inşa edilmesi gibi girişimler, çadır kültürünü canlandırma 

çabası olarak değerlendirilebilir. Ancak, bu girişimlerin sınırlı başarı elde etmesi, geleneğin modern 

bağlama yeterince uyarlanamadığını ve toplumsal ilginin istenilen düzeyde olmadığını 

göstermektedir. Çadır geleneğinin kaybolması, yalnızca bir barınma biçiminin kaybolması değil, 

aynı zamanda Türk kültürünün kolektif dayanışma, doğayla uyum ve el sanatları gibi değerlerinin de 

unutulma riskini taşımaktadır. Bu nedenle, çadır geleneğinin korunması ve yeniden canlandırılması 

için yerel yönetimlerin kampçılık (glamping) ve ekoturizm gibi modern turizm metotlarıyla entegre 



Uğur BAŞARAN & Gamze KARADAĞ 

 
1099 

projeler geliştirmesi gerekmektedir. Bunun yanında çadır işçiliğinin, eğitim programlarıyla genç 

nesillere aktarılması ve çadır komşuluğu gibi sosyalleşme araçlarının yeniden ve güncelleştirilerek 

insanların dikkatine sunulması gerekmektedir. Bu tür adımlar, çadır geleneğini sadece geçmişin bir 

yansıması olmaktan çıkararak çağdaş dünyada yaşayan bir kültürel miras hȃline dönüştürebilir. Türk 

çadır geleneği, göçer evli hayat tarzının izlerini taşıyan bir miras olarak modern toplumun 

sürdürülebilirlik ve doğa ile yeniden bağ kurma potansiyeline sahiptir. 

Kaynaklar 

Yazılı Kaynaklar 

ATALAY, B. (2006). Divanü Lügat-it-Türk Tercümesi I. Ankara: TDK Yayınları. 

BECK, U. (2025). Risk Toplumu. (Çev. Kazım Özdoğan, Bülent O Doğan), İstanbul: Minotor Kitap. 

BULUT, İ. (1999). “Kökeni Termal Kaynaklara Dayanan Bir Yerleşme: Sivas-Sıcak Çermik”, Türk 

Dünyası Araştırmaları, S. 119, 187-208. 

ÇANDARLI ŞAHİN, A. (2016). “Türk Çadırı Üzerine”, Uluslararası Tarih ve Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, S. 16, 25-39. 

ÇOBAN, G.S. (2021). “Maslow’un İhtiyaçlar Hiyerarşisi Kendini Gerçekleştirme Basamağında 

Gizil Yetenekler”, European Journal of Educational and Social Sciences, C. 6, S. 1, 111-118. 

ÇOBANOĞLU, Ö. (2011). “Batı Sibirya Türk Kültürü Tetkiklerine Göre Kayın Ağacının Türk 

Mitolojisinde “Kutsal”laşmasının Maddi Kültürel Nedenleri”, III. Uluslararası Türkiyat 

Araştırmaları Sempozyumu Bildiriler Kitabı I, Ankara: Hacettepe Üniversitesi Yayınları. 

245-247. 

DEMİR, K. (2015). “Isıcak Çermik”, Sultan Şehir Yazıları. (Haz. Alper Duran), Sivas: Sivas 

Valiliği Yayınları. 

DİYARBEKİRLİ, N. (1972). Hun Sanatı, İstanbul: Milli Eğitim Yayınevi. 

ERDEN, A. (1978). “Batı Anadolu’da Türkmen Çadırları”, Antropoloji, S. 11, 73-89. 

GÖNER, G. ve GÖNEN, G. (2022). “Türklerde Çadır Kültürünün Gelişimi”, GAB Akademi, C. 2, S. 

3, 11-24. 

GUMİLEV, L.N. (2003). Eski Türkler. (Çev. D. Ahsen Batur), İstanbul: Selenge Yayınları. 

MASLOW, A.H. (1943). “A Theory of Human Motivation”, Psychological Review, S. 50, 370-396. 

ONUK, T. (2005). Osmanlı Çadır Sanatı (XVII-XIX. Yüzyıl), Ankara: AKM Yayınları. 

ÖZEN, K. (1988). “Sivas Yöresinde Geleneksel Türk Çadırcılığı”, Türk Folkloru Araştırmaları, S. 

1, 20-44. 

ÖZPINAR, B. (2022). “Türk Çadır Kapıları Üzerine Bir İnceleme”, Türklük Bilimi Araştırmaları, S. 

51, 137-162. 

PUTNAM, R. (2010). “Tek Başına Bowling: Amerika’nın Azalan Sosyal Sermayesi”, Sosyal 

Sermaye-Kuram, Uygulama, Eleştiri- (Derleyenler: M. Murat Şahin, A. Zeki Ünal), İstanbul: 

Değişim Yayınları. 

RADLOFF, W. (1976) Sibirya’dan Seçmeler. (Çev. Ahmet Temir), Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları. 

ROSTOW, W.W. (1996). İktisadȋ Gelişmenin Merhaleleri. (Çev. Erol Güngör), İstanbul: Ötüken 

Yayınları. 

ŞENGÖZ, M. (2022). “Maslow’un İhtiyaçlar Hiyerarşisi Modeli’nin Bütünleşik Bir Süreç Olarak 

Yeniden Yorumlanması”, Eğitim ve Toplum Araştırmaları Dergisi, C. 9, S. 1, 164-173. 

Sözlü Kaynaklar 

KK-1: E.Ö., Kadın, Sivas 1950, Lise Mezunu, Emekli. (Görüşme: 05.07.2025). 

KK-2: H.T., Kadın, Sivas 1952, Okuryazar, Ev Hanımı. (Görüşme: 05.07.2025). 

KK-3: A.K., Kadın, Sivas 1956, Lise Mezunu, Emekli. (Görüşme: 05.07.2025). 



Çermik Kültürü Ekseninde Geçmişten Günümüze Sivas’ta Çadır Geleneği Üzerine Folklorik Bir İnceleme 

 1100 

KK-4: F.A., Kadın, Sivas 1967, Okuryazar, Ev Hanımı. (Görüşme: 05.07.2025). 

KK-5: M.C., Kadın, Sivas 1959, Okuryazar, Ev Hanımı. (Görüşme: 05.07.2025). 

KK-6: M.Ç., Erkek, Sivas 1940, Lise Mezunu, Emekli. (Görüşme: 04.08.2025). 

KK-7: Ş.Ç., Kadın, Sivas 1932, Okuryazar, Ev Hanımı. (Görüşme: 05.08.2025). 

KK-8: S.T., Kadın, Sivas, 1960, Okuryazar, Ev Hanımı. (Görüşme: 05.08.2025). 

KK-9: Z.D., Erkek, Sivas 1959, Lise Mezunu, Emekli. (Görüşme: 20.07.2025). 

KK-10: Z.D., Erkek, Sivas 1973, Üniversite Mezunu, Memur. (Görüşme: 20.07.2025). 

KK-11: A.K., Erkek, Sivas 1964, Lise Mezunu, Memur. (Görüşme: 22.07.2025). 

KK-12: M.Ş., Erkek, Sivas 1977, Üniversite Mezunu, Memur. (Görüşme: 22.07.2025). 

İnternet Kaynakları 

URL-1: https://islamansiklopedisi.org.tr/cadir (Erişim Tarihi 04.09.2025). 

URL-2: https://sozluk.gov.tr/ (Erişim tarihi: 29.08.2025). 

 

 


