
JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 820 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 

JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 

e-ISSN: 2718-000X 

Yıl/Year: 6, Cilt/Volume: 6, Sayı/Issue: 4 

Aralık/December-2025 

 
 

Mü’minûn Sûresinde Beyân Meânî ve Bedîʿ İlimlerinin Yansımaları 

Reflections of the Sciences of Bayān Maʿānī and Badīʿ in Sūrat al-Mu’minūn 

 

Cemal SANDIKÇI 

 
Öğretim Üyesi, Ordu Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü 

Asst. Lecturer, Ordu University, Faculty of Theology, Department of Basic Islamic Sciences 

Ordu/TÜRKİYE 

cemalsandikci@odu.edu.tr 

https://orcid.org/0000-0001-5767-1161  

 

 
Atıf / Citation: Sandıkcı, Cemal. “Mü’minûn Sûresinde Beyân Meânî ve Bedîʿ İlimlerinin 

Yansımaları”, Genç Mütefekkirler Dergisi, 6/4, (Aralık/December 2025), 820-851. 

 

http://doi.org/10.5281/zenodo.17927327  

 

 

 

Yayın Bilgisi/Publication Information 

    Makale Türü/Article Type: Araştırma Makalesi  

    Geliş Tarihi/Date Received: 04.10.2025 

    Kabul Tarihi/Date Accepted:01.12.2025 

    Sayfa Aralıgı/ Page Range: 820-851 

İntihal: Bu makale, intihal.net yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by intihal.net. No plagiarism detected. 
Yayıncı / Published by: Nihat DEMİRKOL / TÜRKİYE 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:cemalsandikci@odu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-5767-1161
http://doi.org/10.5281/zenodo.17927327


GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 821 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

ÖZET 

Bu çalışmanın amacı, Kur’ân-ı Kerîm’in 23. sûresi olan Mü’minûn sûresini belâgat 

ilimleri perspektifinde inceleyerek, sûrenin dil ve üslup özelliklerini ortaya koymaktır. 

Araştırmada, sûrenin içerdiği ahlâkî erdemler, insanın yaratılış süreci, geçmiş peygamber 

kıssaları ve tevhid inancına dair vurgular, belâgatın üç temel disiplini olan meânî, beyân 

ve bedîʿ açısından tahlil edilmiştir. Çalışmada yöntem olarak, klasik belâgat 

kaynaklarından hareketle sûre içerisinden seçilen âyetler örneklem alınmış ve bu âyetler 

semantik, retorik ve üslup çözümlemelerine tabi tutulmuştur. Analiz sürecinde hem klasik 

tefsir literatürü hem de modern belâgat araştırmalarından yararlanılarak, sûredeki dilsel 

ve üslûbî derinlik ortaya konmuştur. Elde edilen bulgular, Mü’minûn sûresinin beyân ilmi 

kapsamında istiâre, kinâye, teşbîh ve mecâz; meânî ilmi açısından kasr, istifhâm ve itnâb; 

bedîʿ ilmi yönüyle ise mukâbele, seciʿ, cinâs ve tıbâk gibi sanatları barındırdığını 

göstermektedir. Bu sanatlar sayesinde sûredeki anlatım hem anlam hem de ses yönünden 

zenginleşmiş, mesajın derinliği ve etkileyiciliği artmıştır. Bulgular, Mü’minûn sûresinin 

dönemin edebî standartlarını aşan bir ifade kudreti taşıdığını ve kullanılan belâgat 

sanatlarının metnin anlam derinliğini artırarak okuyucu üzerinde güçlü bir zihinsel ve 

ruhsal etki bıraktığını ortaya koymaktadır. Ayrıca sûre, tevhidî mesajın pekiştirilmesi ve 

toplumsal dönüşüme katkı sağlaması bakımından da dikkat çekmektedir. Sonuç olarak, 

Mü’minûn sûresinin belâgat yönü, Kur’ân’ın iʿcâzını somut biçimde yansıtan güçlü bir 

örnek teşkil etmektedir. Bu bağlamda çalışma, Kur’ân metinlerinin hem bilimsel hem de 

edebî yöntemlerle incelenmesinin önemini vurgulamakta ve ilgili literatüre özgün bir 

katkı sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâgatı, Kur’ân, Kur’ân, Mü’minûn Sûresi, Belâgat, 

Üslup, Semantik Analiz. 

 

 

 

 

 

 

 

 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 822 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

ABSTRACT 

The purpose of this study is to examine Sūrat al-Mu’minūn, the 23rd chapter of the 

Qur’ān, from the perspective of the sciences of Arabic rhetoric (ʿulūm al-balāghah) and 

to reveal its linguistic and stylistic features. The study analyzes the sūrah’s emphasis on 

moral virtues, the process of human creation, the narratives of past prophets, and the 

doctrine of divine unity (tawḥīd) within the framework of the three fundamental 

disciplines of rhetoric: maʿānī, bayān, and badīʿ. Methodologically, selected verses from 

the sūrah were examined in light of classical rhetorical sources, and these verses were 

subjected to semantic, rhetorical, and stylistic analyses. During the analytical process, 

both classical tafsīr literature and modern rhetorical studies were utilized to uncover the 

linguistic subtlety and stylistic depth of the sūrah. The findings indicate that Sūrat al-

Mu’minūn contains rhetorical devices such as istiʿārah (metaphor), kināyah (metonymy), 

tashbīh (simile), and majāz (figurative expression) in the scope of ʿilm al-bayān; qasr 

(restriction), istifhām (interrogation), and itnāb (amplification) within ʿ ilm al-maʿānī; and 

mukābalah (antithesis), sajʿ (rhymed prose), jinās (paronomasia), and tibāq (antithetical 

parallelism) in ʿilm al-badīʿ. Through these rhetorical features, the sūrah’s expression 

gains richness in both meaning and sound, thereby enhancing the depth and persuasive 

power of its message. The study further demonstrates that Sūrat al-Mu’minūn surpasses 

the literary standards of its era, and that its rhetorical artistry intensifies the semantic depth 

of the text, leaving a profound intellectual and spiritual impact on the reader. Moreover, 

the sūrah stands out for reinforcing the monotheistic message and contributing to moral 

and social transformation. In conclusion, the rhetorical dimension of Sūrat al-Mu’minūn 

serves as a vivid manifestation of the inimitability (iʿjāz) of the Qur’ān. In this regard, the 

study underscores the importance of examining Qur’ānic texts through both scientific and 

literary methodologies, providing an original contribution to the relevant scholarly 

literature. 

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Qur’ān, Sūrat al-Mu’minūn, Rhetoric, Style, 

Semantic Analysis. 

 

 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 823 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

GİRİŞ 

Mü’minûn sûresi, toplamda 118 âyetten oluşan mekkî bir sûredir. Sûre, adını birinci 

âyette geçen "المؤمنون" (Mü’minûn) kelimesinden almaktadır. İlk âyetinde, kurtuluşa 

ermiş müminlerin özellikleri sıralanmakta olup, bu müminlerin namazlarını huşu içinde 

kıldıkları, faydasız ve anlamsız davranışlardan kaçındıkları, zekâtlarını verdikleri, 

iffetlerini korudukları, emanetlerine ve verdikleri sözlere sadık kaldıkları belirtilmektedir. 

Sûrede bu niteliklere sahip olan kimselerin, Firdevs cennetine kavuşacaklarına dair 

müjdeler yer almaktadır.1 Bu çerçevede sûrenin, bireysel ve toplumsal değerler açısından 

rehberlik eden bir anlam taşıdığını söylememiz mümkündür. 

Mü’minûn sûresi, insanın yaratılışını ve Yüce Allah’ın kudretini derinlemesine ele alır. 

İnsan, çamurdan alınan bir özden yaratılır, ardından nutfe haline gelir, kemikler 

oluşturulup adalelerle donatılır ve sonunda bambaşka bir varlık haline gelir. Bu yaratılış 

süreci, tamamen Allah’ın iradesiyle gerçekleşir. Sûre, insanın geçici bir varlık olduğunu 

vurgulayarak, ölüm gerçeğiyle yüzleşeceğini ve kıyamet gününde diriltileceğini hatırlatır. 

Ayrıca, her anın ilahi denetim altında olduğu ve Allah’ın yaratılanlardan habersiz 

olmadığına dikkat çekilir. Bu, insanın dünyadaki sorumluluklarını ve ahiret hayatına dair 

bilinci artırmaya yönelik bir uyarıdır. 

Sûrede ayrıca Yüce Allah’ın gökyüzünden su indirdiği ve bu suyun, yer yüzünde birçok 

meyvenin yetişmesine vesile olduğu anlatılır. Bu, hem insanın hem de diğer canlıların 

yaşamlarını sürdürebilmesi için hayati öneme sahip bir ihsandır. Ancak bu ilahi ihsanın, 

Allah’ın dilediği zaman ve şekilde ortadan kaldırılabileceği de belirtilir. Yüce Allah’ın 

kudreti, tüm yaratılmışlara yönelik iyilik ve yardımda bulunma kapasitesini sonsuz bir 

biçimde barındırmaktadır. 

Bununla birlikte, sûrede suyun sadece bitkiler için değil, insanın hayatı ve eğitimi 

açısından da önemli bir araç olduğuna dikkat çekilir. İnsan için, hayvanlardan alınacak 

birçok ders olduğu ifade edilerek, doğanın ve hayvanların insanlara öğrettiği bilgiler 

üzerinde düşünmeye teşvik edilir. Su üzerinde yüzen gemilerin, insanlık için sayısız 

kolaylık ve menfaat sağladığı da belirtilir. Bu gemiler, deniz yolculuklarını mümkün 

kılmakta, ticaretin ve ulaşımın sağlanmasında büyük rol oynamaktadır.2 

 

1 el-Mü’minûn 23/1-11. 
2 el-Mü’minûn 23/12-22. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 824 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

Mü’minûn sûresinin ilerleyen bölümlerinde, peygamberlerin hak ve batıl arasındaki 

mücadelesi ele alınır. Peygamberler, insanın yalnızca Yüce Allah’a ibadet etmesi 

gerektiğini ve Allah dışında başka varlıklara saygı göstermenin anlamsız olduğunu 

savunmuşlardır. Ancak, toplumdaki varlıklı kişiler, peygamberleri yalanlamış ve onların 

insan olmalarını bir eksiklik olarak görerek, melek olmaları gerektiğini ileri sürmüşlerdir. 

Bu tutum, insanların peygamberleri kabul etme noktasında dar bir görüşlülük 

sergilediklerini ve dini mesajları kendi çıkarları doğrultusunda reddettiklerini gösterir.3 

Mü’minûn sûresi, Hz. Peygamber’in tebliğ vazifesi ile görevlendirildiği toplumdaki 

inkârcılara dair önemli tespitlerde bulunur. Sûrede, Peygamber’in Allah’ın elçisi olarak 

insanları doğru yola davet etme görevini üstlendiği ancak bu davete karşı koyan toplum 

kesimlerinin varlığına da değinilir. İnkârcılar, peygamberin getirdiği ilahi mesajı 

reddederken, toplumsal yapılarındaki güç ve otoritelerini koruma çabası içerisindedirler. 

Bu inkâr tutumu, Peygamber’e ve onun tebliğine karşı duydukları direncin temelinde, 

hem dünyevi çıkarlarını hem de mevcut toplumsal düzeni savunma arzusu yatmaktadır.4 

Mü’minûn sûresi'nin son bölümünde, âhiret hayatına dair uyarılar yer alır. Allah inancını 

reddeden ve peygamberlerin mesajlarına karşı çıkan kişiler, kıyamet günü suçlarını itiraf 

ederek yaptıkları yanlışları kabul edeceklerdir. Bu durum, dünyadaki tutumların 

ahiretteki sonuçlarına dair önemli bir uyarı niteliği taşır. 

Mü’minûn sûresi, başta beyân ilmi olmak üzere meânî ve bedi’ ilmi açısından pek çok 

edebî özelliği içinde barındıran bir sûre olarak dikkat çekmektedir. Sûre, iman, ahlâk, 

sosyal yaşam gibi çok önemli konuları kapsamlı bir şekilde ele alırken, aynı zamanda 

insanları uyarmak ve onları tevhidî düzene yönlendirmek amacıyla kullandığı edebî 

yöntemler de büyük bir öneme sahiptir. Bu bağlamda, sûrenin içerdiği eğitici ve öğretici 

üslubun anlaşılması, onun derin anlam katmanlarının ve etkili anlatım tarzının daha iyi 

kavranabilmesi için oldukça gereklidir. Mü’minûn sûresi, sadece dini öğretileri sunmakla 

kalmaz, aynı zamanda bu öğretileri edebî bir dille sunarak, insan ruhunu ve zihnini 

etkileme amacını taşır. Bu sebeple, sûrenin âyetlerinde yer alan edebî inceliklerin 

araştırılması, hem dil bilimi hem de tefsir alanlarında önemli bir inceleme konusu 

oluşturmaktadır. Bu yazıda, Mü’minûn sûresinin âyetlerinde gizli olan edebî nüanslar ve 

 

3  el-Mü’minûn 23/23-44. 
4 el-Mü’minûn 23/54-92. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 825 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

kullanılan retorik teknikler üzerinde durulacak ve bu tekniklerin sûrenin verdiği mesajları 

nasıl daha etkili bir şekilde ilettiği incelenecektir.  

Literatürde, Mü’minûn sûresini belâgat açısından ele alan bazı makaleler ve akademik 

çalışmalar bulunmaktadır. Özellikle belâgat disiplininin Kur’ân’ı anlama ve açıklama 

yönüne dair yapılan araştırmalar, İslami ilimlerin çeşitli alt disiplinleriyle de 

ilişkilendirilmiştir. Bu çerçevede, Serdar Günler tarafından hazırlanan “Mü’minûn 

Sûresi’nin Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi” başlıklı yüksek lisans tezi, sûrenin 

eğitimsel boyutunu ele alarak farklı bir perspektif sunmaktadır. Ayrıca sûreyle ilgili 

olarak yayımlanan bilimsel makaleler de dikkat çekicidir. Musa Güler’in “el-Mü’minûn 

Sûresi 12-14. Âyetlerin Tefsiri Bağlamında İnsanın Yaratılış Merhaleleri Üzerine Bir 

İnceleme” başlıklı makalesi, yaratılış sürecini tefsirî bir yaklaşımla ele alırken; Murat 

Özokudan ve Eyüp Yaka’nın “Mü’minûn Sûresi Bağlamında İdeal Mümin Özellikleri” 

adlı çalışması, mü’min tipolojisini incelemektedir. Lachın Gulıyev ve Mehmet Efe’nin 

kaleme aldığı “Mü’minûn Sûresi’ndeki Kıraat Farklılıkları ve Tefsire Etkisi” başlıklı 

makale ise, kıraat farklılıklarının anlam ve yorum üzerindeki etkilerine odaklanmaktadır. 

Dahası, klasik dönem belâgat eserleri -özellikle Cürcânî, Sekkâkî, Zemahşerî gibi 

âlimlere ait metinler- bu alanda temel kaynaklar arasında yer almaktadır. Bu eserler, 

belâgat tekniklerinin teorik temellerini oluşturmakta ve Kur’ân’ın edebî özelliklerinin 

anlaşılmasında vazgeçilmez bir kaynak teşkil etmektedir  

Bu bağlamda mevcut literatür, hem sûrenin edebî yönüne özel olarak yönelen 

incelemeleri hem de belâgat ilmi bağlamındaki teorik altyapıyı kapsamaktadır. Mevcut 

çalışmalar, belâgat tekniklerinin keşfi ve yorumlanmasında önemli temeller sunarken; 

hâlâ belirli sûrelerde bu unsurların bütünsel bir analizine ve karşılaştırmalı örneklere 

ihtiyacı bulunmaktadır. 

1. Belâgat İlmi ve Mü’minûn Sûresinde Belâgat 

Kelime anlamı “varmak”, “ulaşmak” demek olan belâgat, terim olarak doğru bir mânayı 

kendisine uygun olan ifâdelerle anlatmak anlamına gelir.5 Belâgat hem kelâm hem de 

 

5 Ebû Osmân ‘Amr b. Bahr el-Câhız, el-Beyân ve’t-tebyîn (Beyrut: y.y., 2004), 26; Ebu Ali Hasan el-

Kayrevânî el-Ezdî İbn Râşik,  el-‘Umde fî mehâsini’ş-şi’r ve âdâbih ve nakdih (Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 

1988), 1/418-431); Muhammed b. Ali b. Ali et-Tehânevi, Keşşâfü Istılâhati’-l Fünûn (Beyrut: Dârü’l- 

kütübi’l-‘ilmiyye, 1999), 1/187; Ebû’l-Fadl Muhammed b. Mükrîm  b. Ali b. Ahmed İbn Manzûr, Lisânü’l-

‘arab (Beyrut: y.y., t.y.), 8/419-420; Eyyûb b. Bekâ el- Hüseynî Ebû’l Bekâ, el-Külliyyât, (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1993), 236. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 826 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

mütekellim, yani konuşanın niteliği olarak kullanılır. Bu ilim beyân, meânî ve bedî‘ 

olmak üzere üç bölüme ayrılır. 

1.1. Mü’minûn Sûresi’nde Beyân İlmi Uygulamaları 

 Beyân kelimesinin lügât anlamı “ortaya koymak”, “bir şeyi açık ve anlaşılır haline/ البيان

getirmek”  anlamlarına gelir.6 Beyân terim olarak bir manayı farklı söz ve usûllerle ifade 

etmeyi öğreten ve belirli üsûl ve kuralları olan bir ilim  olarak tanımlanır.7 Beyân belâgat 

ilmini meydana getiren meânî, beyân ve bedi’   ilminin içeresinde yer alır. İlm-i beyân, 

teşbîh, istiâre, mecâz ve kinâye olmak üzere dört bölüme ayrılır.8 Kur’ân-ı Kerîm’de 

beyân şöyle buyurulur: 

  هٰذاَ بيََانٌ لِلنَّاسِ وَهُدىً وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّق۪ين   

“İşte bu, insanlara bir açıklama ve Allah’tan korkanlar için bir hidâyet rehberi ve bir 

öğüttür.”9 Bu âyette beyân kelimesi açıklama, tafsîl etme anlamında kullanılmıştır. 

Bakara sûresinde ise bu kelimeden türeyen “tebeyyene” kelimesi yer alır.    وَكُلوُا وَاشْرَبوُا

الْخَ  الَْْبْيَضُ مِنَ  الْخَيْطُ  لَكُمُ  يَتبَيََّنَ  الْفَجْرِ حَتّٰى  مِنَ  الْْسَْوَدِ  يْطِ   “Şafağın aydınlığı gecenin karanlığından 

ayırt edilinceye (tan yeri ağarıncaya) kadar yiyin, için.”10 Bu âyette ise  َيتَبَيََّن  muzari fiili 

açığa çıkmak, ayrılmak, ayırt edilmek anlamına gelir.11 

Beyân ilminin önde gelen şahıslarından bir kaçı şunlardır: Ebû ‘Ubeyde Ma’mer b. 

Müsennâ et- Temîmî (öl. 210/825).  Müsennâ’dan sonra el-Câhız (ö. 255/869), Ebû Hilâl 

el-‘Askerî (ö. 400/1009) ve Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078) bu ilmin önder 

şahsiyetleri arasında yer alırlar.12 Beyân ilmi teşbîh, istiare, kinâye ve mecâz olarak dört 

bölüme ayrılır. 

 

 

 

6 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘arab, 13/67; Mecduddin Muhammed b. Ya’kûb  Firûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît  

(Beyrut: Mektebetü tahkiki’t-türâs fî müesseseti  er-Risâle, 1987), 1526; Ebû Ya’kûb  Yusuf b. Ebî Bekr 

Muhammed b. Ali es-Sekkâkî, Miftâhü’l-‘Ulûm (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1407/1987), 162; 

Seyyid Ahmed el-Hâşimî, Cevâhirü’l-Belâğa fi’l-Meânî ve’l-Beyân ve’l-Bedi’, thk. Yusuf es-Sameylî 

(Beyrut: el-Mektebetü’l-‘Asrıyye, 1999), 216; Nasrullah Hacımüftüoğlu, “Beyan”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, (Erişim 25 Aralık 2024); İrfân Matrâcî, el-Câmi’ li Funûni-Lügati’l-‘Arabiyye  ve’l-

‘arûz, (Beyrut: y.y.t.y.), 105. 
7 Sekkâkî, Miftâhü’l- ‘Ulûm, 162; Abdü’l-Fettâh Feyud Besyûnî, ‘İlmü’l-Beyân (Kahire: y.y.2004), 11-12.  
8 Besyûnî, ‘İlmü’l-Beyân, 11-12. 
9 Âl-i ‘İmrân 3/138. 
10 el-Bakara 2/187. 
11 el-Bakara 2/187. 
12 Seyyid Ahmed Hâşimî, Cevâhirü’l-Belâğa fi’l meânî  ve’l-beyân ve’l bedî‘ (Beyrut: Mektebetü’l-

‘Asrıyye, 1999), 216-217; Abdülazîz ‘Atîk, İlmü’l-Meânî, 13-14. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 827 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

 1.1.1. Teşbîh ve Mü’minûn Sûresi’nde Teşbih Örnekleri 

Teşbîh  َشَبَّه  mâzi fiilinin tef’îl bâbına çevrilen şeklinin mastar formu olup, kelime olarak 

“bir şeyi başka bir şeye benzetmek, teşbih etmek” demektir.13  Terim anlamı ise, belirli 

bir amaç için bir edât (kâf vb.) ile aralarındaki ortak nitelikten dolayı bir şeyi başka bir 

şeye benzetmektir.14  Teşbihte müşebbeh, müşebbeh bih, vech-i şebeh ve teşbih edâtı 

olmak üzere dört unsur bulunur. Bu sanatlarda birçok amaç gözetilir. Örneğin 

müşebbehin durumunu belirtmek, sevilmemesini ve önem verilmemesini sağlamak için 

müşebbehi çirkin göstermek ve müşebbehin durumunun miktarını ortaya koymak vb. 

gayelerle teşbih sanatını başvurulur.15 Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan teşbihî üslûbun 

mahiyet ve hikmeti nihai anlamda yalnızca Yüce Allah’ın ilminde sabittir. Müfessirler bu 

tür âyetler üzerinde çeşitli te’vil ve değerlendirmelerde bulunsalar da, bu anlatımların 

maksad-ı hakikîsini en doğru ve kuşatıcı biçimde bilen ancak Allah Teâlâ’dır. 

İnsan sûresinde şöyle buyurulur: 

مَنْثوُرًا  ا  لؤُْلؤًًُ۬ حَسِبْتهَُمْ  رَايَْتهَُمْ   Onları gördüğünde kendilerini, etrafa dağılmış inciler“ اِذاَ 

sanırsın.”16  Âyette “etrafa dağılmış inciler” ibaresinde teşbîh sanatı bulunmaktadır. Bu 

âyet cennet hizmetkârlarının nuranî, saf ve göz kamaştırıcı güzelliklerini okuyucunun 

hayalinde canlandırır. İnci imgesi, değer ve nezâketi de ima eder; böylece âyet sadece 

görsel değil, duygusal bir yücelik de aktarır. Âyetteki “etrafa dağılmış inciler” ifadesi, 

açık teşbîh sanatının klasik bir örneğidir. Hem beyân ilminin (teşbîh) hem de bedîʿ ilminin 

(tasvîr ve hayal güzelliği) unsurlarını bir araya getirerek cennet sahnesine parlak ve zarif 

bir estetik kazandırmaktadır. 

Bir başka âyette ise şöyle buyurulur: 

ِ كَمَثلَِ حَبَّةٍ انَْبَتتَْ سَبْعَ سَنَابِلَ ف۪ي كُل ِ سُنْبلَُ  اءٍُۜ مَثلَُ الَّذ۪ينَ ينُْفِقوُنَ امَْوَالهَُمْ ف۪ي سَب۪يلِ اللّّٰٰ ُ يضَُاعِفُ لِمَنْ يشَََٓ ةٍ مِائةَُ حَبَّةٍٍۜ وَاللّّٰٰ

ُ وَاسِعٌ عَل۪ي مٌ وَاللّّٰٰ  

“Mallarını Allah yolunda harcayanların durumu, yedi başak bitiren ve her başakta yüz 

tane bulunan bir tohum gibidir. Allah, dilediğine kat kat verir. Allah, lütfu geniş olandır, 

 

13 İbn Râşik, el-‘Umde fî mehâsini’ş-şi’r ve âdâbih ve nakdih,1/488-190; Abdülkâhir el-Cürcânî, Esrârü’l- 

Belâğa  (Kâhire: Matbaatü’l-Medenî, 1992), 90. 
14 İbnü Râşık,‘Umde, 1/488-490; Hatip Muhammed b. Abdurrahmân el- Kazvînî, el-İzâh fî ‘ulûmi’l-belâğa, 

(Beyrut: y.y., 1400/1980), 2/328; Abdurrahmân Habenneke el-Meydânî, el-Belâğatü’l-‘arabiyye, usûsuhâ 

ve funûnuhâ  (Beyrut: Dârü’l-Kalem, 1996), 2/161. 
15   Sekkâkî, Miftâhü’l-‘Ulûm, 340-342. 
16 el-İnsan 76/19 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 828 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

hakkıyla bilendir.”17  Bu âyette geçen  ٍكَمَثلَِ حَبَّة ibâresinde teşbihi anlatım vardır. Bu teşbîh, 

infakın sonucundaki ilâhî bereketi, çiftçinin tanıdığı bir olgu (tohum/başak/çoğalma) 

üzerinden anlatır. Böylece soyut sevap kavramı, somut bir tarla manzarasıyla zihinde 

canlanır. Bu, hem didaktik hem de duygusal etkiyi güçlendirir. Âyette Allah yolunda 

yapılan infakın sınırsız bereketi güçlü ve etkileyici biçimde ifade edilmiştir. 

المكانِ  عُلوُ   في  كيوانَ  وَزتَ  جا***  وإنْ  ياءِ  الضِ  في  كالش مسِ   Sen her ne kadar makamının“/ أنتَ 

yüceliğinde Zühal’i geçmişsen de ışıkta ve parlaklıkta güneş gibisin.”18 Bu beyitte  َأنْت 

müşebbeh, الشمسِ, كا teşbih edâtı, في الضياء ise teşbih yönüdür. 

Sûredeki teşbih sanatına dair âyetler şunlardır: 

ِ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثََٓاً فبَعُْداً لِلْقوَْمِ الظَّالِمِينَ  يْحَةُ بِالْحَق    فَاخََذتَهُْمُ الصَّ

“Nitekim kaçınılmaz bir âkıbet olarak onları o korkunç ses yakalayıverdi. Böylece sel 

süprüntüsüne çevirdik onları! Zâlimlerin canı cehennme.”19   

Âyette geçen  ًغُثََٓاء  .Sel süprüntüsüne çevirdik cümlesinde teşbih-i belîğ vardır /فَجَعَلْنَاهُمْ 

Çünkü âyette vech-i şebeh (benzetme) yönü ile teşbih edâtı zikredilmemiştir. Buna göre 

cümle hızlı yok olma ve değersizlik konusunda onları çer-çöp gibi yaptık  anlamına 

gelir.20 Bu teşbîh, azabın hem ani hem de aşağılayıcı mahiyetini vurgular. Bahsi geçen 

kavim, tarihte iz bırakmaksızın sürüklenip giden çer-çöp gibi anlatılarak, ilâhî kudretin 

karşısındaki mutlak acziyet, zulmün sonuçta getirdiği değersizlik güçlü ve sarsıcı bir 

üslupla dinleyiciye aktarılır. 

1.1.2. İstiâre ve Mü’minûn Sûresi’nde İstiâre Örnekleri 

Kelime olarak  استعارة /istiâre “bir şeyi kaldırmak ve onu bir yerden alıp başka bir yere 

koymak” veya “bir şeyden faydalanmak üzere onu birisinden ödünç olarak istemek” 

anlamına gelir.21 Terim anlamı ise hakîkî anlam ile mecâzî anlam arasındaki benzerlik 

alakasından dolayı bir kelimenin anlamını geçici olarak alıp başka bir kelime için 

kullanmak demektir.22 Örneğin  ِكالبَحْرِ في العطَاء دٌ   ”Muhammed bağışta deniz gibidir“ مُحَمَّ

 

17 el-Bakara 2/261. 
18 Hâşimî, Cevâhirü’l-Belâğa, 221. 
19   el-Mü’minûn 23/41. 
20  Muhammed Ali Sâbûnî, Safvetü’t- Tefâsîr (Beyrut: Dârü’l-Kur’ani’l-Kerîm, 1986), 2/311. 
21  İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, 4/618/619; Firûzâbâdî, el-Kâmûs, 573; İnam Fevvâl Akkâvî, el-Mu’cemü’l-  

Mufassal fî ‘ulumi’l-Belâğa (Beyrut: y.y, 1996), 90. 
22 Tahirü’l-Mevlevî, Edebiyat Lügatı (İstanbul: Enderun Kitabevi, 1994), 71; Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat 

Bilgisi Belâgat, (İstanbul: Gökkubbe, 2010), 118; Ali Bulut, Belâgat-Meânî-Bedî’ (İstanbul: İFAV., 2015), 

236; Cemal Sandıkcı, Muhammed Ali Sâbûnî ve Safvetü’t-Tefâsir’de  Belâgat İlmi (Samsun: Üniversite 

Yayınları, 2015), 73. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 829 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

cümlesinde istiâre vardır. İstiâre, tasrîhiyye, mekniyye gibi bölümlere ayrılır. Kur’ân’da 

bir âyette şöyle buyurulur: 

ُ عَلٰى قلُوُبهِِمْ وَعَلٰى سَمْعِهِمٍْۜ وَعَلَٰٓى ابَْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌٌۘ وَلهَُمْ عَذاَبٌ عَظ۪يمٌ     Allah onların kalplerini ve“ ختم اللّّٰٰ

kulaklarını mühürlemiştir, gözlerinde de kalın bir perde bulunmaktadır ve onlar için 

büyük bir azap vardır.”23 Yüce Allah bu âyette hakkı kabul etmeyenlerin kalplerini, 

kurtuluşa çağıran Allah elçilerini dinlemedikleri için kulaklarını, hidâyet nurunu görmek 

istemedikleri için de gözlerini kapatmış üzeri örtü ile örtülmüş ve mühürlenmiş bir kaba 

benzetmiştir. Âyet hakkı bile bile reddeden kimselerin kalbî ve ruhî durumunu tasvir eder. 

Buradaki “mühürleme” ve “perde” ifadeleri, hakikati kabul etmeye yönelik içsel 

kabiliyetlerin kendi iradî inatları sebebiyle işlevsiz hâle geldiğini anlatır. Âyet, Allah’ın 

mühürlemesini keyfî bir cezalandırma değil, kulun ısrarlı inkârının bir sonucu olarak 

sunar. Yani insanın sürekli reddedişi, sonunda kendi iradî tutumunun mühürlenmesine 

yol açar anlamını taşır. 

Âyetteki metaforlar, kalp-kulak-göz üçlüsünü manevî idrak kapasitelerinin sembolü 

olarak kullanır. Yine âyette hakikati duymak, görmek ve hissetmek istemeyen kimselerin 

ruh hâli, mühürlenmiş kap ve kalın perde benzetmeleriyle, kalıcı bir gaflet ve ilâhî azaba 

mahkûmiyet şeklinde özetlenmiştir. 

ِ جَمِيعًا  Hep birlikte Allah’ın ipine sımsıkı yapışın.”24  Bu âyette Kur’ân-ı“ وَاعْتصَِمُوا بِحَبْلِ اللّّٰٰ

Kerîm istiare yoluyla ipe benzetilmiştir. 

Sûredeki istiâre sanatına dair âyetler şunlardır: 

1. Örnek 

ائقََِۗ وَمَا كُنَّا عَنِ الْخَلْقِ غَافِل۪ينَ     .Andolsun biz üstünüzde yedi yol yarattık“    وَلقََدْ خَلقَْنَا فوَْقكَُمْ سَبْعَ طَرََٓ

Biz yaratılanlardan habersiz değiliz.”25  Yüce Allah bu âyette “yedi yol” kavramından 

bahsetmektedir. Burada yedi gök istiare yoluyla üstüste konulan takunyaların bağlarına 

benzetilmiştir.26 Bu âyette Yüce Allah göklerin yaratılışındaki kudretini hatırlatmakta ve 

yaratılan her şeyden haberdar olduğunu vurgulamaktadır. Âyet, “yedi yol” ifadesiyle yedi 

kat gökleri ima eder; bu tabir istiare yoluyla günlük hayattaki katmanlı, üst üste bağlanmış 

nesnelere benzetilerek Allah’ın yaratışındaki kudret ve düzen vurgulanır. 

 

23   el-Bakara 2/7. 
24 Âl-i ‘İmrân 3/103. 
25 el-Mü’minûn 23/17. 
26 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 2/306. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 830 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

2. Örnek 

اءَ امَْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُُۙ فَاسْلُ  كْ ف۪يهَا مِنْ كُل ٍ زَوْجَيْنِ اثنْيَْنِ وَاهَْلكََ الَِّْ مَنْ  فَاوَْحَيْنََٓا اِليَْهِ انَِ اصْنَعِ الْفلُْكَ بِاعَْينُنَِا وَوَحْينَِا فَاِذاَ جََٓ

 :Bunun üzerine  ona şöyle vahyettik“ سَبقََ عَليَْهِ الْقوَْلُ مِنْهُمْْۚ وَلَْ تخَُاطِبْن۪ي فِي الَّذ۪ينَ ظَلمَُواْۚ انَِّهُمْ مُغْرَقوُنَ 

“Bizim gözetimimiz altında ve bildirdiğimiz şekilde  gemiyi yap. Buyruğumuz geldiğinde 

sular coşup yükselmeye başlayınca her cinsten birer çift hayvan ile kendileri aleyhinde 

hükmü kesinleşmiş olanların dışındaki aileni  gemiye al, ama o haksızlığa  sapmış olanlar 

konusunda sakın bana bir şey söyleme. Onlar kesinlikle boğulacaklar!.”27 Âyette     ِاصْنَع

 ,Gözetimimiz altında gemiyi yap buyurulmaktadır.  Nûh’a hitap edilen bu âyet" /الْفلُْكَ بِاعَْينُنَِا

tufan öncesi gemi yapım emrini aktarır. Ana vurgu ise Allah’ın doğrudan gözetimi ve 

koruması altında yürüyen bir ilâhî projedir. Allah Teâlâ koruma ve gözetme konusuna 

aşırı derecede önem verildiğini vurgulamak üzere “gözlerimiz” kelimesini kullanarak 

bütün varlığın tamamiyle kendisinin koruma ve güvencesi altında olduğunu ifade 

etmektedir. Zira bir şeyi koruyan koruma fiilini sürekli olarak gözüyle gerçekleştirir. 

Yüce Allah istiâre yoluyla koruma ve kollama anlamında “göz önünde bulundurma”  

ifadesini kullandığı anlaşılmaktadır.28  Sonuç olarak Allah’ın Nûh’a verdiği emri ilâhî 

koruma ve gözetim metaforuyla kuvvetlendirir. 

3. Örnek 

 فَذرَْهُمْ ف۪ي غَمْرَتهِِمْ حَتّٰى ح۪ينٍ  

“Şimdi sen onları bir süre için gaflet ve delâletleri içinde kendi hallerine bırak.!”29 Âyette 

hitap Hz. Peygambere olup, Hz. Peygamberin müşrikleri içinde bulundukları gaflet ve  

cehalet içinde bırakması emredilmektedir. Zamir, Mekke kâfirlerini ifâde eder. Ölünceye 

kadar onları böyle bırak. Bu âyet, Rasulullah (s.a.v.) için bir teselli, müşrikler için ise bir 

tehdittir.30  Âyetteki belâğî duruma gelince; âyette geçen  ْغَمْرة kelimesi kişiyi baştan ayağa 

ıslatan bol su anlamındadır. Kâfirlerin içinde bulundukları cehâlet ve sapıklık istiâre 

yoluyla insanı tepeden tırnağa ıslatan bol suya benzetilmiştir. Âyet anlam bakımından 

istiare sayesinde müşriklerin durumunun derinliği ve kapsamı daha çarpıcı biçimde ortaya 

çıkar. Sonuç olarak âyetteki “غُمرة” ifadesi, müşriklerin gaflet ve sapıklık hâlini bol su 

metaforuyla tasvir ederek, bu durum hem anlamın yoğunluğunu arttırmakta hem de 

 

27 el-Mü’minûn 23/27. 
28 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 2/331 
29 el-Mü’minûn 23/54. 
30 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 2/312. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 831 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

okuyucunun zihninde canlı bir imge oluşturur. Peygamber için sabır ve teselli, düşmanlar 

için ise uyarı niteliği güçlenir. 

4. Örnek 

ِ وَهُمْ لَْ يظُْلَمُونَ    وَلَْ نكَُل ِفُ نَفْسًا الَِّْ وُسْعهََا وَلَديَْنَا كِتاَبٌ ينَْطِقُ بِالْحَق 

 “Biz hiç kimseyi gücünün yettiğinden fazlasıyla yükümlü kılmayız. Katımızda hakkı 

söyleyen bir kitap vardır., onlara haksızlık edilmez.”31  Âyet, Allah’ın kullarına güçlerinin 

üstünde sorumluluk yüklemeyeceğini ve O’nun katındaki “kitabın” (ilâhî kayıt defteri, 

amel defteri ya da Levh-i Mahfûz) her şeyi hak ile ortaya koyduğunu bildirir. Âyette 

adalet vurgusu ön plandadır. Şöyle ki âhiretti hiç kimseye haksızlık edilmeyecektir. 

Âyette   ِ بِالْحَق ينَْطِقُ   hakkı söyleyen, konuşan kitap cümlesi yer almaktadır. Zira söz /كِتاَبٌ 

söylemek, sadece dili ile konuşan kimselere mahsustur. Halbuki kitabın dili yoktur. Yüce 

Allah, kitabın son derece açıklayıcı ve delillerini ortaya koyucu olduğunu vurgulamak ve 

onu konuşan dile benzetmek maksadıyla istiare yoluyla kitabı "Konuşma" sıfatı ile 

nitelemiştir.32 Bu anlatım, ilâhî adaletin şaşmazlığını ve Allah katındaki kayıtların 

kesinliğini güçlü biçimde hissettirir. Âyette kitap sanki mahkemede konuşan bir şahit gibi 

tasvir edilerek, inkâr edilemez bir delil ortaya konur. Âyet, Allah’ın adaletini ve kayıtların 

kesinliğini, “konuşan kitap” metaforu ile son derece etkili ve canlı bir biçimde yansıtır.  

Kur’ân-ı Kerîm’de Necm sûresinde Yüce Allah Hz. Peygamberi kastederek şöyle der: 

الْهَوٰي   ,O kendi hevasından konuşmaz.”33 ifadesinde “nutk” (konuşma) fiili“ وَمَا ينَْطِقُ عَنِ 

istiâre yoluyla anlam genişlemesine uğramış ve bu yönüyle mecazî bir mahiyet 

kazanmıştır. 

1.1.3. Kinâye ve Mü’minûn Sûresi’nde Kinâye Örnekleri 

Bir şeyi açıkça söylemek gizlemek anlamına gelen كني   fiilinin masdar şeklidir. Terim 

anlamı ise bir sözü, gerçek anlamına gelebilecek şekilde, onun dışında başka bir anlamda 

kullanmaktır.34  Kinâye, telvîh, remz, îmâ, ta’rîz gibi bölümlere ayrılır. Telvîh, kinâyede 

asıl mana ile kinâye yoluyla kastedilen mâna arasındaki vasıtaların çok olmasına  

 

31 el-Mü’minûn 23/62. 
32 Sâbûni, Safvetü’t-Tefâsîr, 2/316. 
33   en-Necm 53/3. 
34 Abdülkâhir Cürcânî, Delâilü’l-İ’câz  (Kâhire: Matbaatü’l- Medenî,1992), 306; Sekkâkî, Miftâhü’l-

‘Ulûm, 402-412; Celâlüddin es-Suyûtî, Mu’terekü’l-akrân fî İ’câzi’l-Kur’ân  (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1988), 2/216; Ahmed Mustafa el-Merâği, ‘Ulûmu’l-Belâğa (Beyrut: y.y. 1984), 279-291; M. 

Kaya Bilgegil, Edebiyat Bilgi ve Teorileri Belâgat  (Ankara: y.y., 1980), 175. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 832 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

denilir.35 هو كثير الرماد “Onun külü çoktur” cümlesinde telvîh sanatı vardır. Bu cümledeki 

külün çok olması için çok odun yakmayı, çok odun yakmak da çok miktarda yemek ve 

ekmek pişirmeyi zorunlu kılar. Yemek ve ekmeğin çokluğu da yiyen kimselerin fazla 

oluşuna delâlet eder. Bu durum da misâfirlerin çokluğuna, eğer misafir çok ise bu durum 

bahsi geçen kişinin cömert bir kişi olduğuna delil olur. Remz ise bir kelimenin yakın ve 

uzak mânâları arasındaki az veya kupalı olması halinde buna remz denilir.36   ُعَظِيم هو 

أسِْ   O kafası büyüktür” Bu cümledeki kafası büyüktür ifadesi, koca kafalı. Yani kafası“الرَّ

pek çalışmaz demektir.37 Îmâ ise uzak ve yakın anlamlar arasındaki araçların az olması 

ya da hiç aracı olmazsa bu duruma îmâ denilir.38  Ta’rîz ise söylenin bir sözü üstün bir 

yetenekle anlamından başka bir yere çevirmek demektir.39  

Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle buyurulur:  

ا انَْفَقَ ف۪يهَا وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلٰى عُرُوشِهَا   Sahibi, çardakları yere çökmüş haldeki“اصَْبَحَ يقَُل ِبُ كَفَّيْهِ عَلٰى مََٓ

bağı uğruna yaptığı masraflardan ötürü çırpınmaya başladı.”40 Âyette geçen  ِكَفَّيْه  يقَُل ِبُ 

cümlesi pişmanlık ve üzüntüden kinayedir. Çünkü pişman olan kişi genellikle sağ elini 

sol elinin üzerine koyar. 

Bir başka âyette Yüce Allah şöyle buyurur: 41  ٍمُب۪ين غَيْرُ  الْخِصَامِ  فِي  وَهوَُ  الْحِلْيَةِ  فِي  ا  ينُشََّؤًُ۬  اوََمَنْ 

“Mücadelede başarısız olarak ömrünü süslenmekle geçirecek olan kız çocuğu mu?” diye 

öfkeyle sorar.”42 Âyette zikri geçen  ِالْحِلْيَة فِي  ا   süs içinde yetişen” ibâresiyle kadın“ ينُشََّؤًُ۬

kastedilmiştir.  

Sûrede kinaye sanatına örnek 

Örnek 1 

اءَ امَْرُنَا وَفَارَ   مِنْ كُل ٍ زَوْجَيْنِ اثنَْيْنِ وَاهَْلكََ الَِّْ  فيِهَافَاسْلكُْ  التَّنُّورُ فَاوَْحَيْنََٓا اِليَْهِ انَِ اصْنَعِ الْفلُْكَ بِاعَْينُنَِا وَوَحْيِنَا فَاِذاَ جََٓ

انَِّهُمْ مُغْرَقوُن الَّذِينَ ظَلمَُواوَلَْ تخَُاطِبْن۪ي فِي  مِنْهُمْ مَنْ سَبقََ عَليَْهِ الْقوَْلُ     

“Bunun üzerine ona şöyle vahyettik: “Bizim gözetimimiz altında ve bildirdiğimiz şekilde 

gemiyi yap.  Buyruğumuz geldiğinde sular coşup yükselmeye başlayınca her cinsten birer 

hayvan ile kendileri aleyhinde hüküm kesinleşmiş olanların dışında  aileni gemiye al, ama 

 

35 İbnü Râşık, el-‘Umde, 1/517-518; Sekkâkî, Miftâhü’l-‘Ulûm, 411. 
36 Sekkâkî, Miftâhü’l-‘Ulûm, 411. 
37 Teftâzânî, Muhtasârü’l-Meânî, 380. 
38 İbnü Râşık, el-‘Umde, 1/513-515. 
39 Abdurra’uf  Feyzü’l-Kadîr el-Münavi, Şerhü’l-Câmi’s-sağîr (Beyrut: y.y., 1938), 3/481 (No: 4044) 
40 el-Kehf 18/42. 
41 ez-Zuhruf 42/18. 
42 ez-Zuhruf 42/18. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 833 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

o haksızlığı sapmış olanlar konusunda sakın bana bir şey söyleme! Onlar kesinlikle 

boğulacaklar.”43   Âyette Yüce Allah Hz. Nuh'a hitaben "Gözümüzün önünde ve 

kontrolümüz altında gemiyi yap" şeklinde bir emir verildiğinden ve bunun O’nun 

öğrettiği şekilde yapılması gerektiği anlatılmakta, ekmek pişirilen tandırdan su 

fışkırdığında ifâdesi ise kinâye babında bir anlatım vardır. Müfessirlere göre bu anlatım 

Yüce Allah’ın Hz. Nûh’a kavminin helâk olacağına dair bir işaret verdiğinin kanıtıdır. 

Sonuç olarak âyetteki anlatım, istiâre ve kinâye sanatlarının bir arada kullanıldığı bir 

örnektir. “Gözümüzün önünde gemiyi yap” ifadesi, Allah’ın mutlak denetimini 

vurgulayan canlı bir metafor sunarken, tandırdan su fışkırması benzetmesi, helâkin 

önceden işaret edilmiş olmasını güçlü bir biçimde ima eder. Bu sayede hem ilâhî kudret 

hem de peygamberin rehberliğine dikkat çekilmiş olur. Âyette geçen  ُالتَّنُّور  cümlesi وَفَارَ 

şiddetten kinâyedir. Araplar savaş başladı ifadesi için  ُحمِيَ الوَطيس ibâresini kullanırlar.44  

1.1.4. Hakikât ve Mecâz kavramı ve Sûredeki Mecâzî Anlatımlar 

 Bir lafzın konulduğu anlamda kullanılmasına hakikat denilir.45 Mecâz ise جاز fiilinin ism-

i zaman, ism-i mekân ve mimli masdar) şekli olup, gelip geçilen yer, zaman veya gelip 

geçmek  demektir.46 Belâgat ilminde mecâz hakîkî ve mecâzî anlam arasında bir alaka 

olduğu ve hakiki anlamı kastetmeye engel olan bir karîne bulunduğu için vazedildiği 

manadan ayrı bir manaya kullanılan kelimedir.47 Mecâz-ı Mürsel ise hakiki anlamın 

dışında kullanılan ve alâkası benzerlik dışında bir şey olan lafza  denir.48 Mecâz-ı mürseli 

meydana getiren alâkalardan bazıları şunlardır: sebebiyyet, müsebbebiyet, cüziyyet, 

külliyyet, mahalliyyet vb.49  

Ğâfir sûresinde Yüce Allah şöyle buyurur:  

اءِ رِزْقًا وَمَا يتَذَكََّرُ الَِّْ مَنْ ينُيِبُ    لُ لكَُمْ مِنَ السَّمََٓ  هوَُ الَّذِي يرُِيكُمْ اٰيَاتِهِ وَينَُز ِ

“Size işaretlerini gösteren, sizin için gökten rızık (yağmur) indiren O’dur. Ama Allah’a 

yönelenden başkası (bundan) ders çıkarmaz.”50  Yüce Allah bu âyette kâinatta câri bir 

takım hâdiselere dikkat çekmek üzere yağmurun yağmasının sebebinin kendisi olduğunu 

 

43 el-Mü’minûn 23/27. 
44 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 2/311. 
45 Nâyif Ma’rûf, el-Mu’cezü’l-Kâfî fî ‘Ulûmi’l-Belâğa (Beyrut: y.y., 1997), 10. 
46 Sadruddun Teftâzâni, el-Mutavvel ‘ale’t-Telhîs  (İstanbul: Matbaa-i amire, 1891.), 352-354. 
47 İbn Reşîk, el-‘Umde, 1/456-460; el-Merâği,‘Ulûmu’l-Belâğa, 229. 
48 Bulut, Belâgat-Beyân-Bedi’, 227, Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi Belâgat, 110; Tahirü’l-Mevlevî, 

Edebiyat Lügatı, 91. 
49 Kazvînî, el-İzâh, 2/397; Mevlevî, Edebiyat Lügatı, 96. 
50 el-Ğâfir 40/13. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 834 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

ve bundan dolayı bundan ancak inancı güçlü mü’minlerin ibret ve ders alacaklarını ifade 

ediyor. Âyette ayrıca Allah (c.c) rızkı zikretmiş, ama yağmuru kastetmiştir. Bu neticeyi 

söyleyip sebebi kastetme durumuna işâret eder.51  

Nûh sûresinde ise şöyle buyurulur: 

ي كُلَّمَا دعََوْتهُُمْ لِتغَْفِرَ لهَُمْ جَعَلَُٓوا اصََابعِهَُمْ فَ۪ٓي اٰذاَنهِِمْ وَاسْتغَْشَوْا ثيَِابهَُمْ وَاصََرُّ  اسْتِكْبَارًاوا وَاسْتكَْبَرُوا  وانِ ۪  “Kendilerini 

bağışlaman için ben onları ne zaman çağırdıysam, parmaklarını kulaklarına tıkadılar; 

elbiselerini başlarına bürüdüler, ayak dirediler, kibirlendikçe kibirlendiler.”52 Yüce 

Allah bu ayette insanları iman etmeye davet eden elçilerin davet sırasında  muhataplarının 

parmaklarını kulaklarına tıkayarak hakkı duymalarına engel olduklarından 

bahsetmektedir. Âyetteki “parmaklar” ibâresinden maksat parmak uçlarıdır. Burada 

parmaklar zikri kül, fakat kastedilen irâde edilen ise biri kastedilir. Ve burada mecâz-ı 

Mürsel söz konusu olmuştur. 

 Nisâ sûresinde ise 

امَْوَالهَُمْ    ى  الْيتَاَمَٰٓ  Yetimlere mallarını verin.”53 âyeti yer alır. Âyette Yüce Allah“ وَاٰتوُا 

yetimlere haklarının tam olarak verilmesini emir uslûbuyla talep etmektedir.  Belâgat 

âlimleri âyet daha evvel yetim kalıp da buluğ çağına erenlere mallarının verilmesi 

emredildiğini, bunun da geçmişi gözönünde bulundurma kabilinden bir duruma işâret 

ettiğini, sonuçta bu âyette mecâz-ı Mürsel bulunduğu kanaatindedirler.54 

Mü’minûn suresinde mecaz-ı Mürsel ile ilişkilendirilebilecek âyet: 

Örnek 1 

ائهِِمْ بَرْزَخٌ اِلٰى يوَْمِ   ٍۜ انَِّهَا كَلِمَةٌ هوَُ قََٓائِلهَُاٍۜ وَمِنْ وَرََٓ يبُْعَثوُنَ لعلي اعَْمَلُ صَالِحًا ف۪يمَا ترََكْتُ كَلََّّ   

“Rbbim beni geri gönder de geride bıraktığım dünyada iyi işler yapayım” der. Hayır 

onun söylediği bu söz boş laftan ibarettir. Önlerinde yeniden diriltilecekleri güne kadar 

bir berzâh vardır.”55 Âyet insanoğlunun ömrümün boşa harcadığı bölümlerinde iyi 

davranışlar yapması için Yüce Allah’tan tekrar dönüş talep ettiği anlatılmaktadır. Bu ifâde 

dünya hayatında gerek ibâdet gerekse sosyal ilişkiler ve pratikler bağlamında insaoğluna 

ihsân edilen vakti iyi değerlendirmeyenlerin pişmanlıklarına dair bir açıklama ifade eder.  

Dolayısıyla böyle bir pişmanlık ve nedâmet yaşamamak için dünyada iken en güzel, en 

 

51 Tehanevî, Keşşâfu Islahâti’l-Fünûn, 1/296. 
52 en-Nûh 71/7. 
53 en-Nisâ 4/2. 
54 Kazvînî, el-İzâh, 2/402. 
55 el-Mü’minûn 23/100. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 835 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

anlamlı davranışlarla meşgul olmak mecburiyeti vardır. Bu âyette انَِّهَا كَلِمَةٌ هوَُ قََٓائِلهُا/ bu söz 

boş laftan ibarettir cümlesinde mecâz-ı Mürsel vardır. Buna zikri cüz irâdetü’l- kül yani 

parçayı zikredip bütün kastetmek denilir. Âyette “kelime” zikredilerek ederek onu 

söyleyen kastedilmiştir. Âyetteki mecâz-ı mürsel kullanımı, insanın pişmanlığını 

somutlaştırırken, aynı zamanda eylemsizlik ve boş söz ile ibret alınması gereken sonucu 

etkili bir şekilde aktarır. Bu, hem anlam yoğunluğu hem de belâğî incelik açısından dikkat 

çekici bir örnektir. Sonuç olarak âyet, insanın dünya hayatında ihsan edilen zamanı iyi 

değerlendirmemesi hâlinde, ölüm sonrası pişmanlık ve nedâmet yaşayacağını anlatır.  

1.2. Mü’minûn Sûresinde Meânî İlmi Uygulamaları 

‘İlmü’l-Meânî kendisi aracılığıyla muktezâ-yı hâl’e (durum ve yerine) göre söylenen 

cümlelerin durumunu inceleyen bir ilim dalıdır. Durum değiştiği taktirde sözün şekilleri 

de değişim gösterir.56 Arapçada cümleler ya haber nitelikli veya inşâî olarak söylenirler.  

Haber herhangi bir cümleyi irâd eden kimse için doğrulama ya da yanlışlama yapma 

imkanı olan cümleler kastedilmektedir. İnşâi cümleler ise haber cümlelerinin aksine bir 

sözü söyleyen kimseye doğru ya da yanlış deme imkanı olmayan cümlelerdir.57  Bunlar 

emir, nehiy, istifhâm, temenni, nidâ, kasr, vasl ve fasl, İcâz, itnâb, musavât, takdim ve  

te’hir ile zikir ve haziftir. 

1.2.1. Emir 

Emir, isti’lâ yoluyla bir işin yapılmasını istemektir.58 Bu bazen emir fiil kalıbıyla, bazen 

emr-i gaip kalıbıyla, bazen emir anlamına gelen ism-i fail ile bazen de emir fiil yerine 

kullanılan masdar aracılığıyla gerçekleşir. Örneğin bir âyette şöyle buyurulur: 

ةٍ وَاٰتيَْنَاهُ الْحُكْمَ صَبيًِّا    Ey Yahyâ! Kitaba var gücünle sarıl!” dedik ve ona“يَا يَحْيٰى خُذِ الْكِتاَبَ بقِوَُّ

henüz çocukken hikmeti verdik.”  buyurulmaktadır.59  

Bir başka âyette ise Yüce Alla şöyle buyurur: 60  ِسَعتَِه مِنْ  سَعَةٍ  ذوُ   Varlıklı olan“ لِينُْفِقْ 

varlığından harcasın.”61 Âyette imkânı yerinde olanların imkânı nisbetinde infâk etmesi 

emr-i gaib kipiyle talep edilmektedir. 

Mâide sûresinde ise şöyle buyurulur:  

 

56 Behâuddin Ahmed b. Ali es-Subkî, ‘Arûsu’l-efrâh, thk. Abdulhamid Hindâvi (Beyrut: y.y. 2003), 1/96. 
57 Sekkâkî, Miftâhü’l-‘Ulûm, 318. 
58 Sekkâkî, Miftâhü’l-‘Ulûm, 302-307. 
59 Meryem 19/12. 
60 et-Talâk 657. 
61 et-Talâk 657. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 836 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

ِ مَرْجِعُ  كُمْ مَنْ ضَلَّ اِذاَ اهْتدَيَْتمُْ اِلَى اللّّٰٰ كُمْ جَم۪يعًا فيَنُبَ ِئكُُمْ بمَِا كُنْتمُْ تعَْمَلوُنيََٓا ايَُّهَا الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا عَليَْكُمْ انَْفسَُكُمْ لَْ يَضُرُّ  “Ey 

iman edenler! Siz kendi sorumluluklarınıza dikkat edin. Siz doğru gittiğiniz takdirde 

yanlış yola sapanlar size zarar veremez. Hepinizin dönüşü Allah’adır ve yapmakta 

olduğunuz her şeyi o zaman Allah size bildirecektir.”62 Âyette gerçek iman sahiplerinin 

hak yolda istikamet aldıkları taktirde asla hiç kimsenin kendilerine zarar veremeyecekleri 

anlatılmaktadır. Âyette  ْانَْفسَُكُم   ,ibâresi emir anlamı ifade eder. Mülk sûresinde ise عَليَْكُمْ 

 فسَُحْقًا لَِْصْحَابِ السَّع۪يرِ 

“O alevli ateşin mahkûmları artık rahmetten mahrumdurlar.”63 buyurulur. Âyette  ًفسَُحْقا 

emir ifade eden mastar bir kelimedir. 

Arap gramerinde emir fiiller siyâk ve sıbâk münasebetiyle anlaşılan başka anlamlarda da 

kullanılırlar. Bu durumda emir fiil asıl konumundan çıkarak sözün gelişinden 

anlaşılabilecek başka anlamlara bürünür. Bu anlamlar bazen irşâd, bazen dua, bazen de 

iltimâs anlamlarında kullanılır. Buna ilâveten emir fiil  temennî, tahyîr, ihânet, teshîr, 

tehdîd, tesviye ve taaccüp gibi anlamlar da ifâde eder. Duâ Allah’tan bir işin olmasını 

talep etmek anlamındadır.64  Bir âyette şöyle buyurulur: 

رْ لِي امَْري  وَاحْللُْ عُقْدةًَ مِنْ لِسَاني ِ اشْرَحْ لي صَدْري    وَيسَ ِ  Mûsâ “Rabbim!” dedi, “Gönlüme“ قَالَ رَب 

ferahlık ver.”65 ; “İşimi bana kolaylaştır.”66 ; Dilimden düğümü çöz.”67 Bu âyetlerde emir 

fiiller duaya yönelik anlamlar ifade eder. İltimâs seviye itibariyle birbirine yakın olanların 

birbirlerine iş talebinde bulunması demektir.  İmruü’l-Kays (ö. 545) bir şiirinde şöyle der: 

 Arkadaşlar ikiniz durun, Sevgiliyi ve“ قفَِا نبَْكِ مِنْ ذِكْرَى حَبيِبٍ ومَنْزِلِ  بسِِقْطِ اللِ وَى بيَْنَ الدَّخُول فَحَوْملِ 

onun Dehûl ile Havmel arasında bulunan sıktü’l-Livâ’daki yurdunu anıp ağlayalım.”68 

Bu beyitte geçen “arkadaşlar durun” şeklindeki ibâre aynı seviyedekilere olan emir 

anlamındadır. 

Tehdît amaçlı emir ise bir şeyin meydana gelmesi durumunda o işi yapanın zarar 

göreceğinin anlatılmasıdır.  Örneğin Zümer sûresinde şöyle buyurulur: 

 

62 el-Mâide 5/105. 
63 el-Mülk 67/11. 
64 Muhammed Said İsbir-Bilâl Cüneydî, eş- Şâmil (Beyrut: y.y.,1998), 181. 
65 Tâhâ 20/25. 
66 Tâhâ 20/26. 
67 Tâhâ 20/27. 
68 ez- Zevzenî, Şerhu’l- Muallkati’l-‘Aşr  (Beyrut: y.y., 1918), 7. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 837 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

 De ki ona: “İnkârcı tutumunla biraz eğlenedur bakalım!”69 Bu âyette“ قلُْ تمََتَّعْ بكُِفْرِكَ قَلِيلًَّ 

 emir fiili tehdit anlamını ifade eder.Ta’accup demektir. İsrâ sûresinde Yüce Allah تمََتَّعْ 

şöyle buyurur: 

   انُْظُرْ كَيْفَ ضَرَبوُا لكََ الْْمَْثاَلَ فَضَلُّوا فلَََّ يسَْتطَ۪يعوُنَ سَب۪يلًَّ 

“Bak işte, senin hakkında ne türlü benzetmeler yapıyorlar! Böylece yoldan saptılar, bir 

daha da doğru yolu bulamıyorlar.”70 Bu âyette  ْانُْظُر emir emr-i hâzır kipi 

ta’accup/şaşkınlık anlamında kullandığı anlaşılmaktadır. 

1.2.2. İstifhâm  

İstifhâm  َفهَِم/anlamak fiilinin istifâl babına aktarılmış  َاسِْتفَْهَم fiilinin masdar şeklidir. Genel 

olarak anlamı bilinmeyen bir şey hakkında bazı soru edâtlarıyla kurulan cümlelerdir. 

Bunlardan en çok kullanılanı هل ile أ (hemze)’dir.  

Hemze ile tasavvur ya da tasdik ile ilgili iki şeyden biri hakkında bilgi talep edilir. 

Tasavvurda müfred  bir şeyi öğrenmek arzu edilir. Örneğin   َْأم مُسافر  دٌ  امَُحَمَّ

 Muhammed mi yolcu, yoksa Ahmed mi? cümlesinde olduğu gibi. Hemze ile tasdik“محمود؟

sorusu ise bir hükmün sabit olup olmadığının tespitini yapmak üzere sorulur.  Örneğin 

Enbiyâ sûresinde Yüce Allah şöyle buyurur: 71 ُيََٓا  ابِْراهيِم بِاٰلِهَتنَِا  هٰذاَ  فعََلْتَ  ءَانَْتَ   Bunu“ قالوا 

ilâhlarımıza sen mi yaptın, ey İbrâhim?” diye sordular.”72 Âyet-i celîlede putları kıranın 

Hz. İbrâhim olduğunu bildikleri halde bu soruyu tekrar sordukları anlaşılmaktadır. 

Burada nasıl olur! anlamında taaccüp söz konusudur. 

  soru edatı sadece tasdik amaçlı olarak kullanılır.73    Mü’minûn sûresindeki (Hel) هل

istifhâm muhtevâlı âyetler şunlardır: 

Örnek 1 

وَبنَِينَ  مَالٍ  مِنْ  بِهِ  نمُِدُّهُمْ  انََّمَا   Sanıyorlar mı ki, onlara verdiğimiz servet ve oğullar“ ايَحْسَبوُنَ 

ile…”74   Âyet, inkâr edenlerin sahip oldukları servet ve çocukları bir lütuf olarak görüp 

şımarmalarını eleştirir. Bunların aslında birer sınama olduğu vurgulanır. “Sanmak” 

eyleminin kendisi, bir karşılığı olmayan, gerçek değer taşımayan bir varsayımı ifade eder. 

Böylece Âyet, dünyevi nimetlerin kişiye aidiyet iddiası taşımadığını ve yalnızca sınama 

 

69 ez-Zümer 39/8. 
70   el-İsrâ 17/48. 
71 el-Enbiyâ 21/62. 
72 el-Enbiyâ 21/62. 
73 Sekkâkî, Miftâhü’l-‘Ulûm, 308. 
74 el-Mü’minûn 55. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 838 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

olduğunu güçlü biçimde vurgular.Yüce Allah âyette inkâr edenlere verilen dünyevi servet 

ve çocukların kendilerine verilen bir ihsan ve lütuf olmadığını anlamaları gerektiğini, 

bütün bunların sınama kabilinden hususlar olduğu anlatılmaktadır. Âyet soru edâtı( 

 ile başlamaktadır. Bu cümle inkâr anlamında bir soru cümlesidir.75 Buna belâgat (ايََحْسَبوُنَ 

ilminde istifhâm inkârî denilir. Bundan maksat bir şeyin kabul edilmemesidir. Âyette 

sanmak eyleminin karşılığı bulunmadığı, hiçbir anlam ifade etmediği anlatılmaktadır. 

Sonuç olarak âyetteki istifhâm inkârî, inkâr edenlerin yanlış algılarını çarpıcı biçimde 

ortaya koyar. Bu ret soru biçimi, hem anlamı yoğunlaştırır hem de okuyucuda 

düşündürücü bir etki bırakır. 

1.2.3. Kasr/Tahsis etmek 

Kasr lügatte “hapsetmek, “tahsis etmek” vb. anlamlara gelir. Terim anlamı ise bir şeyin 

başkalarında bulunmayıp ancak bir şeyde bulunduğunu ifade etmektir.76 Yani kasr bir 

şeyin başkalarında bulunmayıp ancak bir şeyde olduğunu tescil etmektir. Tahsîs edilen 

maksûr olarak adlandırılır. Başka bir şeyin kendisine tahsis edildiği şeye de maksûrun 

‘aleyh denilir. 77 Kasr bazen nefy ile, bazen إنَّما ile bazen ْل atıf edâtı ile, bazen de لكن/ بل 

atıf edâtı ile yapıldığı gibi, sonradan gelmesi gereken bir ifâdeyi öne almakla veya 

zamirü’l fasl ile de yapılır. Nefy için örnek şu âyet verilebilir: 

َ ثاَلِثُ ثلَٰثةٍٍَۢ وَمَا مِنْ اِلٰهٍ الََِّْٓ اِلٰهٌ وَاحِدٌ   ”Andolsun ki “Allah üç unsurdan biridir“ لقََدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالَُٓوا انَِّ اللّّٰٰ

diyenler de kâfir olmuşlardır.”78   Âyetteki مَا nefiy harfidir. انما, ancak anlamına gelir. Bu 

edatla da kasr yapılır. Kur’ân-ı Kerîm’de انما edatının geçtiği bir çok âyet bulunmaktadır. 

Örneğin; 

ا اِلٰهُكُمْ اِلٰهٌ وَاحِدٌْۚ فهََلْ انَْتمُْ مُسْلِمُون ى اِلَيَّ انََّمََٓ  قلُْ انَِّمَا يوُحَٰٓ

“De ki:“Bana ilâhınız bir tek ilâhtır diye vahyediliyor;siz hâlâ teslim olmayacak 

mısınız?”79  

Bir cümlede bir kelimenin normal olarak zikredilmesi gereken yerden önce 

zikredilmesiyle de kasr yapılır. Örneğin; 

 

75 Ali Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Marmara Üniversitesi Yayınları, 2015), 216. 
76 Ebû’l-Hüseyin Ahmed b. Fâris ez-Zekeriyya İbnü Fâris, Mu’cemü’l-mekâyıs fi’l-Luğa (Beyrut: Dârü’l-

Fikr, 1998), 891-892. 
77 Nâyif Ma’rûf, el-Mu’cezü’l-Kâfî fî ‘Ulûmi’l-Belâğa  (Beyrut: y.y., 1997), 61. 
78 el-Mâide 5/73. 
79 el-Enbiyâ 21/ 108. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 839 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

َ فَاعْبدُْ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ   Hayır! Yalnız Allah’a kulluk et ve şükredenlerden ol!” Âyetinde“ بَلِ اللّّٰٰ

 َ  lafzı cümlede mef’ûl olmasına rağmen emir fiilden önce zikredilmiş, anlam اللّّٰٰ

bakımından sadece Allah’a ibâdet et anlamında tahsisve kasr olmuştur. 

Arap dilinde bir de zamiru’l fasl ile kasr yapılır. Örneğin mâide sûresinde şöyle 

buyurulur: 

قيِبَ عَليَْهِم ا توََفَّيْتنَِي كُنْتَ انَْتَ الرَّ  Fakat sen beni vefat ettirdikten sonra onların halini bilip“ فَلمََّ

gören sadece sensin.”80  Âyette zikri geçen  َانَْت munfasıl zamiri zamirü’l-fasl vazifesi ifâ 

eder. Zâriyât sûresinde ise şöyle buyurulur: 

ةِ الْمَتين اقُ ذوُ الْقوَُّ زَّ َ هوَُ الرَّ  اِنَّ اللّّٰٰ

Sûrede bulunan kasr muhtevâlı âyetler şunlardır: 

Örnek 1 

واُۙ انََّهُمْ هُمُ الْفََٓائِزُونَ  ي جَزَيْتهُُمُ الْيوَْمَ بِمَا صَبَرَُٓ  انِ ۪

“Bugün de ben onlara sabretmelerinin karşılığını veriyorum. Onlar hakikaten 

muratlarına ermişlerdir.”81 Âyet, mü’minlerin sabır ve fedakârlıklarının karşılığını 

Allah’ın ahirette vereceğini ifade eder. Mü’minler, zorluklara göğüs germeleri sebebiyle 

emellerine ulaşacak ve gerçek başarıyı elde edeceklerdir. Âyet kâfirlere yönelik olarak 

âhirette Yüce Allah’ın sabretmeleri, eziyetlerine göğüs germeleri sebebiyle mü’minleri 

ödüllendireceğinden söz etmektedir. Âyette geçen  َانََّهُمْ هُمُ الْفََٓائِزُون cümlesinde  ُهُم  zamiri yer 

almaktadır. İ’râb bakımından âyetteki  ََّان fiile benzeyen harf,  ُهُم zamiri o’nun ismi, ise  

 zamiri ile âyet zamirü’l-fasl ile kasr olmuştur. Anlam هُمُ  .ise haberi durumundadır الْفََٓائِزُونَ 

olarak cümleye “sadece ve sadece kurtuluşa erenler onlardır” şeklinde tahsis anlamı 

vermektedir. Sonuç olarak âyet, hem dilbilgisel yapısı hem de belâgatî unsurlarıyla 

mü’minlerin sabır ve itaatlerinin ödüllendirileceğini ve kurtuluşun yalnızca onların hakkı 

olduğunu net bir biçimde vurgular.  ُهُم zamiriyle yapılan tahsis, mesajın kesinliğini ve 

etkisini artıran önemli bir belâgat aracıdır. 

1.2.4. İtnâb 

İtnâb  ََاطَْنب fiilinin mastar şeklidir. Lügat anlamı “sözü uzatmak” anlamındadır.82 Terim 

anlamı ise herhangi yeni bir fayda için maksadı alışılagelmiş ibâreden fazla ibâre ile ifade 

 

80   el-Mâide 5/117. 
81 el-Mü’minûn 23/111. 
82 Mehmet Rıfat, Mecâmi’ul edeb, ilmi meânî (İstanbul: Dersaadet, 1890), 221-222. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 840 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

etmek demektir.83  İtnâb sanatı birkaç şekilde olur: Zikrü’l-Hâss ba’del ‘Amm (Umuma 

delalet eden lafızdan sonra hususa delâlet eden lafzı söylemek), Zikrü’l-‘Amm ba’de’l-

Hass (Hususa delâlet eden kelimenin şânına önem vererek, ondan sonra umuma delâlet 

eden bir kelimeyi söylemek ve izâh ba’de’l-ibhâm (Manayı dinleyicinin zihnine 

yerleştirmek için üstü kapalı anlatımdan sonra konuyu açıklamak suretiyle yapılır.84  

Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyurulur: 

قَانتِيِنَ   ِ لِِلّّٰ وَقوُمُوا  الْوُسْطٰى  لٰوةِ  وَالصَّ لوََاتِ  الصَّ عَلَى   Namazları ve orta namazı aksatmadan“ حَافظُِوا 

kılın, huşû içinde Allah’ın huzurunda durun.”85 Bu yapı, zikrü’l-hâs baʿde’l-ʿâm 

(genelden sonra özeli anma) sanatının tipik bir örneğidir. Bu sanatın amacı, genel hüküm 

içinde yer alan bir unsurun önemini özellikle vurgulamak, muhatabın dikkatini oraya 

yöneltmektir. Dolayısıyla, Allah Teâlâ burada tüm namazların kılınmasını emretmiş, 

ardından “orta namaz”ı ayrıca zikrederek onun diğerlerinden ayrı bir fazilet ve 

ehemmiyete sahip olduğunu beyan etmiştir. Âl-i İmrân sûresinde şöyle buyurulur: 

ِ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِديََّ وَلِمَنْ دخََلَ بيَْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِن۪ينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلَْ تزَِدِ الظَّالِمِ  ينَ الَِّْ تبََارًارَب   “Rabbim! Beni, 

annemi babamı, inanmış olarak evime girenleri, mümin erkekleri ve mümin kadınları 

bağışla, zalimleri ise daima helâk et.”86 Nûh Sûresi 28. âyetinde, duanın kapsamı 

bireyselden evrensele doğru genişleyen bir tertip içerisinde sunulmuştur. Bu tertip, 

belâgat ilminde zikrü’l-ʿâm baʿde’l-hass sanatıyla ifade edilir. Âyette önce özel olan (dua 

edenin kendisi, anne ve babası), ardından genel olan (tüm müminler) zikredilmiştir. Bu 

yapı, hem anlam genişliği hem de duygusal yoğunluk açısından metne güçlü bir ifade 

zarafeti kazandırmaktadır. Böylece dua, şahsî bir talep olmaktan çıkıp evrensel bir rahmet 

niyazına dönüşmektedir. 

Bir başka itnâb çeşidi de bir kelimenin tekrar etmesi şeklinde gerçekleşir. Örneğin inşirâh 

suresinde şöyle buyurulur: 

  Evet, doğrusu her güçlüğün yanında bir kolaylık var.”87“ فَاِنَّ مَعَ الْعسُْرِ يسُْرًا  اِنَّ مَعَ الْعسُْرِ يسُْرًا

“ Evet, doğrusu her güçlüğün yanında bir kolaylık var.”88 Bu âyetlerde Yüce Allah zorluk 

hadisesinin ebedi olmayacağını, kolaylığın da daim olmadığı, zorlukla kolaylık kolaylıkla 

 

83 Ali el-Cârim-Mustafa Emîn, el-Belâğatü’l-Vâzıha  (Mısır: y.y., 1959), 250-251; el-Hâşimî, Cevâhirü’l-

Belâğa, 201. 
84 Hâşimî, Cevâhirü’l-Belâğa, 201-206. 
85 el-Bakara 2/238. 
86 Nûh 71/28. 
87 el-İnşirâh 94/5. 
88 el-İnşirâh 946. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 841 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

zorluğun hayatta birbirine takip eden sıfatlar kapsamında olduğun beyân eder. Görüldüğü 

üzere âyette يسُْرًا -kelimeleri tekrar etmektedir. Buna belâgat ilminde itnâb bi’t الْعسُْرِ 

tekrâr89 denilir. Amaç muhatabın zihnine mesajı iyice yerleştirmektir. 

İtnâb bazen de mu’tariza (ara söz) cümleleri ile de tahakkuk eder. Örneğin Vâkı’a 

sûresinde şöyle buyurulur: 

لقَرُْاٰنٌ كَريمٌ  انَِّهُ  لقَسََمٌ لوَْ تعَْلَمُونَ عَظِيمٌ  وَانَِّهُ   Bakın! Yıldızların yerlerine yemin“ فلَّ اقُْسِمُ بمَِوَاقِعِ النُّجُومِ 

ederim, Ki bilseniz, bu gerçekten pek büyük bir yemindir. Kuşkusuz o, değeri çok yüce 

Kur’an’dır.”90  Bu âyetlerin ana teması Yüce Kur’andır.  Âyette  gök cisimlerinden en 

dikkat çekici olan yıldızlara dikkat çekilmektedir.  Bu âyette    َعَظِيمٌ وَانَِّهُ لقَسََمٌ لوَْ تعَْلَمُون  cümlesi 

yemin cümlesi  ُلََْٓ اقُْسِم ile cevabı  ٌانَِّهُ لقَرُْاٰنٌ كَريم arasına girmiştir. 

Sûrede bulunan itnâb muhtevâlı âyetler şunlardır: 

Örnek 1 

ا  وَقَالَ الْمَلََُ مِن قوَْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبوُا بِلِقَاءِ الْْخِرَةِ وَأتَْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَ  ثْلكُُمْ يَأكُْلُ مِمَّ ذاَ إلَِّْ بشََرٌ م ِ ا مَا هَٰ

ا تشَْرَبوُنَ   تأَكُْلوُنَ مِنْهُ وَيشَْرَبُ مِمَّ

“Bu elçinin kavminden olup da inkâra sapan, âhirete ulaşmayı yalan sayan, dünya 

hayatında kendilerine refah verdiğimiz hatırlı kişiler halka şöyle dediler: “Bu da olsa 

olsa sıradan sizin gibi bir insan. Sizin yediğinizden yemekte, içtiğinizden içmektedir.”91  

Âyet, elçilere karşı inkâr ve yalan uyduran toplumun ileri gelenlerinin davranışlarını 

anlatır. Kâfirler, elçinin sıradan bir insan olduğunu iddia ederek halkı yanıltmaya 

çalışmış, böylece Allah’ın gönderdiği mesajı reddetmişlerdir. Âyette âhiret hayatını inkâr 

eden toplumun ileri gelenleri ile kendilerine rızık verilip şımaran kâfirler kendi halklarına 

gönderilen elçilerin kendileri gibi yiyip içen bir insan olduğu yalanını uydurarak onları 

yanılttıklarından söz edilmektedir. Âyette الَّذِينَ كَفَرُوا/inkâr edenler,  ِوَكَذَّبوُا بِلِقَاءِ الْْخِرَة/ âhirete 

kavuşmayı inkâr edenler ve  الدُّنْيَا الْحَيَاةِ  فِي   Dünya hayatında kendilerine refah/ وأتَْرَفْنَاهُمْ 

verdiğimiz…cümleleri arasında itnâb sanatı bulunmaktadır.92 Söz konusu âyette üç ayrı 

unsurun ardışık olarak zikredilmesi, itnâb sanatı çerçevesinde değerlendirilir. “İnkâr 

edenler”, “âhireti yalanlayanlar” ve “dünya hayatında kendilerine refah verilenler” 

ifadeleri, kâfirlerin davranışlarının çok yönlülüğünü ve tehlikesini detaylı ve vurgulu bir 

 

89     Bulut, Belâgat Meânî Beyân- Bedî’, 177. Bir şeyi iki defa ya da daha fazla tekrar etmek. 
90 el-Vâkıa 75-77. 
91 el-Mü’minûn 23/33. 
92 Sâbunî, Safvetü’t- Tefâsîr, 2/311. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 842 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

biçimde sunar. Bu yapı, hem anlatımın akıcılığını artırır hem de mesajın şiddetini ve 

etkisini güçlendirir; elçiyi reddeden ve halkı yanıltan kâfirlerin eylemleri, okuyucu veya 

dinleyici üzerinde daha çarpıcı bir etki bırakır. 

1.3. Mü’minûn Sûresinde Bedî‘ İlmi Uygulamaları 

Bedî‘/بديع kelimesi,  بدع mazi fiilinin فعيل kalıbında yapılan  mübâlağa siygası olup, örneği 

ve benzeri olmadan yaratıp icâd eden anlamındadır.93 Kur’ân-ı Kerîm’de bu kelime şöyle 

geçer:  ِوَالَْْرْضِ بَد۪يعُ السَّمٰوَات  

Belâgat terimi olarak bedi‘, muktezâyı hâle uygun sözlerin lafız bakımından kusursuz , 

anlam yönünden makul olup aynı zamanda bir âhenge sahip olmasının usûl ve kâidelerini 

inceleyen bir ilimdir.94  Bu ilk kurucusu el-Câhız (öl. 255/869) sayılır. Ondan sonra 

Abbâsi halifesi Abdullah b. Mu’tezz (ö. 296/908) gelir. O’nun bu alanda kaleme aldığı 

en önemli eser “Kitabü’l- Bedî’ "dir. 95  

Bedi‘ ilmi belâgat âlimleri tarafından iki kısma ayrılmıştır. 

1.3.1. Muhassinâtı Lafzîyye (Lafızla İlgili Süsleme Sanatları) 

Muhassinât-ı lafzîyye, belâgat ilminin bedîʿ dalında yer alan ve sözün lafız yönünden 

güzelleştirilmesini amaçlayan sanatlardır.96 Bu tür süslemelerde anlamdan çok, 

kelimelerin ses uyumu, ahenk, tekrar, seci, cinas ve tekrîr gibi ses ve yapı özellikleri öne 

çıkar. Amaç, metne estetik bir değer kazandırmak ve dinleyici veya okuyucuda hoş bir 

etki bırakmaktır. Lafzî süslemeler özellikle hitabet, şiir ve Kur’an belâgati gibi alanlarda 

sıkça kullanılmıştır. 

Mü’minûn sûresinde bu kapsamda yalnızca cinas ve seciʿ sanatları tespit edildiğinden, 

çalışmada sadece bu iki sanat üzerinde durulacak; her birine dair bilgi verilecek ve 

örneklerle değerlendirme yapılacaktır. 

1.3.1.1. Cinâs 

Cinâs lügatte “iki şeyin birbirine benzemesi”  demektir.97 Terim anlamı ise anlamları 

farklı, yazılış ve söylenişleri aynı veya benzer olan iki veya daha fazla kelimenin nazım 

 

93 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, 8/6. 
94 Fahruddin Râzi, Nihâyetü’l-i’câz fî Dirâyeti’l-i’câz (Beyrut: Dârü’l-‘İlm li’l-Melâyîn, 1985), 114. 
95 Hâşimî, Cevâhirü’l-Belâğa, 298-299; İrfan Matrâci, el-Câmi’, 175. 
96   Ahmed Matlub, Mu’cemü’l-mustalahati’l-belâğıyye, 222; Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 41. 
97 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, 6/43; Habenneke, el-Belâğatü’l-‘Arabiyye,  2/485. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 843 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

veya nesirde bir arada kullanılması demektir.98 Cinâs-ı İştikâk kök harfleri itibariyle iki 

lafzın aynı olmasıdır.99  Bakara sûresinde şöyle buyurulur: 

ا انُْزِلَ اِليَْهِ مِنْ رَب ِهِ وَالْمُؤْمِنوُنَ  سُولُ بمََِٓ  Allah’ın elçisi ve müminler, rabbinden ona indirilene“ امَنَ الرَّ

iman ettiler.”100  Söz konusu âyetteki  َاٰمَن fiili ile  َوَالْمُؤْمِنوُن ismi aynı kökten türetilmiş olup, 

bu durum Cinâs-ı İştikâk sanatının tezâhürü olarak değerlendirilebilir. Bu sanat 

sayesinde, iman eylemi ile eylemi gerçekleştiren özne arasındaki ilişki hem anlam hem 

de ses yönünden vurgulanmış; metnin ritmi, akıcılığı ve estetik değeri artırılmıştır. 

Böylece hem okuyucu hem de dinleyici üzerinde derin bir etki yaratılmıştır. Bir başka 

âyette şöyle buyurulur: 

يؤُْفكَُونَ  كَانوُا  كَذٰلِكَ  سَاعَةٍ  غَيْرَ  لبَثِوُا  مَا  الْمُجْرِمُونَُۙ  يقُْسِمُ  السَّاعَةُ  تقَوُمُ   Günaha saplanmış olanlar“ وَيوَْمَ 

kıyamet koptuğu gün (dünyada) sadece çok kısa bir süre kaldıklarına yemin ederler. İşte 

onlar haktan (oradayken de) böyle saptırılıyorlardı.”101  Âyette inkârcıların âhiret 

hayatında dünyada çok kısa bir süre kaldıklarını söyleyecekleri anlatılmaktadır. Bu âyette 

geçen ilk  ُالسَّاعَة kelimesi “kıyâmet günü”, ikincisi ise kısa bir zaman parçası 

anlamındadır.102  

Mü’minûn sûresindeki cinâs-ı iştikâk sıfatına dair âyetler: 

Örnek 1 

الْمُنزِلِينَ  خَيْرُ  وَأنَتَ  بَارَكًا  مُّ مُنزَلًْ  أنَزِلْنِي   ِ رَب   konuk/الْمُنزِلِينَ  beni indir fiili ile/أنَزِلْنِي Bu âyette وَقلُ 

edenler ismi aynı kökten türemişlerdir.103  

سُلُ كُلوُا مِنَ الطَّي بَِاتِ وَاعْمَلوُا صَالِحًا انِ ِي بمَِا تعَْمَلوُنَ عَليمٌ   يا ايَُّهَا الرُّ

Bu âyette zikri geçen  وَاعْمَلوُا/yapınız, ediniz emir fiili ile /ٌتعَْمَلوُنَ عَليم   kelimeleri de aynı 

kökten-علم den türemiştir. Bunun için cinâs-ı iştikâk olmuştur.104  

احِم۪ينَ  ِ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَانَْتَ خَيْرُ الرَّ  وَقلُْ رَب 

Bu âyette geçen  ْوَارْحَم emir fiili ile  َاحِمِين  türemiştir. Ve bu رحم cemi kelime aynı kökten الرَّ

durum cinâs-ı iştikâk diye isimlendirilir. Cinâs-ı Nâkıs ise iki lafız arasında harflerin türü, 

sayısı, hareke ve sükûnu ve sırası gibi benzerliklerinden birisinin olmamasıdır.105  

 

98 İbnü Râşık, el-‘Umde, 1/453/454.; Mecdi Vehbe Kâmil el-Mühendis, Mu’cemü’l-Mustalahati’l-

‘Arabiyye (Beyrut: Mektebetü Lübnân en-Nâşirûn, 1984), 138. 
99 Bulut, Belâgat Meâni-Beyân- Bedi’, 361. 
100 el-Bakara 2/285. 
101 er-Rûm 30/55. 
102 Kazvînî, Telhîs, 237. 
103 Sâbunî, Safvetü’t-Tefâsîr, 311. 
104 Sâbunî, Safvetü’t-Tefâsîr, 316. 
105 Kazvînî, İzâh, 2/385; Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 55. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 844 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

Mü’minûn sûresinde cinâs-ı nâkıs âyetleri şunlardır: 

Örnek 1 

 ismi arasında kök itibariyle bir benzerlik رُسُلنََا fiili ile  ارْسَلْنَا Âyette geçen  ثمَُّ ارَْسَلْنَا رُسُلنََا تتَْرَا

bulunmasına rağmen şekil bakımından değişiklik söz konusu olmuştur. Bundan dolayı 

cinâs-ı nâkıs denilmiştir.106  

1.3.1.2. Seci‘ 

Seci‘ lügat olarak güvercin ve kumru gibi kuşların nağmelerini tekrarlamak suretiyle 

ötmelerine  denilir.107 Belâgat ilminde ise, nesirde iki fasılanın son harflerinin birbirinin 

aynı olması  anlamını ifade eder. 108 Bedi’ ilminde seci’ dört kısma ayrılır: Mürassa’, 

mutarraf, mutevâzî ve mütevâzin seci’. Seci’ murassa’ iki beyitteki kelimelerin kafiye ve 

vezin bakımından birbirine eşit olması  anlamına gelir.109 İnfitâr sûresindeki şu âyetler 

buna delâlet eder. 

جَحِيمٍ  لفَي  ارَ  الْفجَُّ وَاِنَّ  نعَِيمٍ  لفٍَي  الْْبَْرَارَ   ,Buna göre kuşkusuz erdemliler cennette olacaklar“ اِنَّ 

Kötüler ise kesinlikle cehenneme gireceklerdir.”110  Bu âyette ebrâr (iyilik sahibi) 

olanların nimetler içerisinde, fuccâr (kötü davranışlarda bulunanlar) olanların da 

cehennemde olacakları anlatılmaktadır. Âyetteki  ٍنعَِيم ve  ٍجَحِيم kelimelerinde seci’ sanatı 

mevcuttur. Yine Ğaşiye sûresindeki şu âyetlerde seci’ vardır: 

 Kuşkusuz onların dönüşü ancak bizedir, Daha sonra onları“ اِنَّ اِليَْنََٓا ايَِابهَُمْ  ثمَُّ اِنَّ عَليَْنَا حِسَابهَُمْ 

sorgulamak da ancak bize aittir.”111  Yüce Allah bu iki âyette inkârcıların dönüşünün ve 

muhâsebe edilmelerinin kendisine mahsus olduğunu beyân buyuruyor. Ayet sonlarında 

geçen  ْايَِابهَُم ve حسابهم kelimelerinde seci’ murassa’  sanatı vardır. 

Seci’ mutarraf ise iki cümle arasında vezih bakımından uygunluk bulunmamakla birlikte, 

fasıla sonlarındaki harfte aynılık bulunması durumunda seci’  mutarraf  denilir.112  

Örneğin Nûh suresindeki şu âyet buna örnektir. 

 ِ وَقَدْ خَلقَكَُمْ اطَْوَارًا  وَقَارًاما لكَُمْ لَْ ترَْجُونَ لِِلّّٰ    

 

106 Sâbunî, Safvetü’t-Tefâsîr, 311 
107 İbnü Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, 8/150. 
108 Râzi, Nihâyetü’l-İcâz, 142; Abdülazîz ‘Atîk, ‘İlmü’l-Bedi’ (Beyrut: Dâru’n-Nahdati’l-‘Arabiyye,1985), 

215; İsmail  Durmuş, “Seci”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Erişim 26 Aralık 2024) 
109 Kazvînî, el-Îzâh, 2/551; Habenneke, el-Belâğatü’l-‘Arabiyye, 2/505. 
110 el-İnfitâr  82/13-14. 
111 el-Ğâşiye  88/25-26. 
112 Teftâzânî, el-Mutavvel, 453. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 845 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

“Ne oluyor size de Allah’ın büyüklüğünü hesaba katmıyorsunuz?. Oysa O sizi türlü 

evrelerden geçirerek yaratmıştır.”113  Bu âyet fasılalarındaki وَقَارًا  ve اطَْوَارًا kelimelerinde 

mutarraf seci’ vardır.  

Müvevâzî seci de, bir ibârede fasılalarda ve vezin yönünden birbirine uygunluk olması 

halinde buna müvevâzî seci’ denilir.114  Örneğin Ğâşiye sûresindeki şu âyet fasılaları buna 

delildir. 

 
  فيِهَا سُرُرٌ مَرْفوُعَةٌ  وَاكَْوَابٌ مَوْضُوعَةٌُۙ

“Orada yüksek tahtlar, önlerine konmuş kadehler vardır.”115  Âyette Yüce Allah cennet 

tasviri yapmaktadır.  Âyet sonlarındaki  َ ٌمرْفوُعَة  ile  
 .arasında mütevâzî seci vardırمَوْضُوعَةٌُۙ

Dördüncü seci’, mütevâzîn seci’ dir. Bu da fasılalardaki harflerin sayısının birbirine eşit 

olması  ve son harfinin değişik olmasıdır.116  Ğâşiye sûresindeki bu iki âyet örnek olarak 

verilebilir. 

   وَزَرَابِيُّ مَبْثوُثةٌَ 
  Orada yüksek tahtlar, önlerine konmuş kadehler vardır.”117“ فيِهَا سُرُرٌ مَرْفوُعَةٌُۙ

Âyet sonlarında yer alan  ٌمَصْفوُفَة ve  ٌَمَبْثوُثة kelimeleri, vezin ve kafiye bakımından birbirine 

denk olup mütevâzîn seciʿ sanatının en güzel örneklerinden birini teşkil eder. Bu seciʿ 

sayesinde hem ses ahengi hem de anlamdaki karşıtlık (tezâd) etkili biçimde yansıtılmış, 

böylece anlatım hem estetik hem de manevî derinlik kazanmıştır. 

Mü’minûn sûresinde seci’ vasıflı kelimeler 

Örnek 1 

Sûrede âyet sonlarındaki118خاشعون119,حاقظون120,عادونkelimelerinde seci sanatı vardır.121 

Ayrıca تتقون 122 تشربون 123 تخرجون fiilerinde de seci sanatı bulunmaktadır. 

 

 

 

113 Nûh 71/13-14. 
114 Râzî, Nihâyetü’l-İcâz, 142. 
115 el-Ğâşiye  88/13-14. 
116 Muhammed b. Ali Tehânevî, Keşşâfü Istılâhati’l-Fünûn. Thk. Ahmed Hasan Besec. Beyrut: Dâru’l-

kütübi’l-‘ilmiyye, 1999.2/377; Ahmed Matlûb, Mu’cemü’l-Mustalahati’l-Belâğıyye (Beyrut: Mektebetü 

Lübnân en-Nâşirûn, 1996), 315. 
117 el-Gâşiye  88/15-16. 
118 el-Mü’minûn  23/7. 
119 el-Mü’minûn  23/2. 
120 el-Mü’minûn  23/5 
121 Sâbunî, Safvetü’t-Tefâsîr, 306. 
122 el-Mü’minûn  23/33. 
123 el-Mü’minûn  23/32. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 846 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

1.3.2. Muhassinatı Ma’neviyye (Mana ile İlgili Süsleme Sanatları) 

Muhassinât-ı ma‘neviyye, sözün mânâ yönünden güzelleştirilmesini sağlayan bedî‘ 

sanatlarıdır. Bu sanatlardaki amaç, ifade edilen düşünceye derinlik, incelik ve 

etkileyicilik katmaktır. Tezat (tezâd), mukabele, hüsn-i ta‘lîl, irsâl-ı mesel, kinaye gibi 

mânâya dayalı sanatlar bu gruba girer. Bu tür süslemeler, sözün sadece biçimsel değil, 

içerik açısından da dikkat çekici ve çarpıcı olmasını sağlar. Özellikle edebî metinlerde, 

vaaz, nasihat ve Kur’ân tefsirlerinde önemli bir yer tutar.  

1.3.2.1. Mukâbele 

Mukâbele sözlükte  َقابَل fiilinin masdar formu olup, bir şeyi başka bir şeyle karşılaştırmak 

ve yüzyüze getirmek  anlamındadır.124 Belâgat ilmindeki karşılığı ise önce iki veya daha 

fazla manayı bir araya getirmek, sonra sırasıyla bunların karşılıklarını zikretmektir.  

Mü’minûn sûresinde mukâbele örnekleri şunlardır: 

Örnek 1 

وا  انَْفسَُهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالِدوُنَ فمََنْ ثقَلُتَْ مَوَازِينهُُ فَاؤُلَٰٓئكَِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينهُُ فَاؤُلَٰٓئكَِ الَّذِينَ خَسِرَُٓ  

Mü’minûn Sûresi’nin 102–103. âyetlerinde, amellerin tartılması bağlamında kullanılan 

ifadeler, anlam bakımından birbirine tam zıt iki tabloyu sunar. “ ُُثقَلُتَْ مَوَازِينهُُ / خَفَّتْ مَوَازِينه” 

ve “ ْأنَْفسَُهُم خَسِرُوا   /  karşıtlığı, tam mukâbele sanatının Kur’an’daki en berrak ”الْمُفْلِحُونَ 

örneklerinden birini teşkil eder. Bu üslup, ilahi adalet fikrini hem lafız hem anlam 

dengesiyle vurgulayarak Kur’an’ın belâgî kudretini açıkça ortaya koyar. 

1.3.2.2. Tıbâk 

Tıbâk  ََطابق fiilinin masdar şekli olup “bir şeyi diğerine uygun hale getirmek, iki şeyi 

birbirine eşit hale getirmek veya onları aynı hizaya getirerek yapıştırmak, dört ayaklı 

hayvanların yürürken ön ayaklarının izine basması”  anlamlarını taşır.125 Bedî’ ilminde 

ise hakikât olsun mecâz olsun iki zıt manayı bir araya zikretmek  demektir.126 Tıbâk-ı selb 

ve tıbâk-ı manevi gibi kısımları ayrılır.  Tıbâk-ı selb aynı cinsten iki kelimenin bir defa 

olumlu, bir defa da olumsuz olarak  veya aynı kelimenin bir defa olumlu, bir defa da 

olumsuz olarak bir arada zikredilmesidir. Tıbâk-ı manevî ise lafız bakımdan değil anlam 

yönünden bir mutabakatın olmasıdır. 

Mü’minûn sûresinde tıbâk sanatı ile ilgili örnekler 

 

124 İbnü Râşık, el-‘Umde, 1/950;  Fazl Hasan Abbâs, el-Belâğa Funûnuhâ ve Efnânuhâ, ‘İlmü’l-Meânî 

(Ammân: y.y. 2004),  282. 
125 İbnü Fâris, Mu’cemü’l-Mekâyıs fî’l-Luğa, 631; İbnü Manzûr,  Lisânü’l-‘Arab, 10/209-211. 
126 İrfân Matrâcî, el-Câmi’, 178. 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 847 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

Örnek 1 

 إِنْ هِيَ إلَِّْ حَيَاتنَُا الدُّنْيَا نمَُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعوُثِينَ 127

Bu âyette geçen نَمُوتُ وَنَحْيَا muzari fiilleri “ölürüz” ve “yaşarız” anlamında iki zıt kavram 

olarak yer almaktadır, bu sebeple tıbâk sanatı ortaya çıkmıştır. 

Örnek 2 

ةٍ أجََلهََا وَمَا يسَْتأَخِْرُونَ 128   مَا تسَْبقُِ مِنْ أمَُّ

Bu âyette ise  ُِتسَْبق öne geçmek muzari fiili ile  َوَمَا يسَْتأَخِْرُون geç kalmak muzari fiili arasında 

anlam bakımından zıtlık söz konusudur ve böylece tıbâk sanatı zâhir olmuştur. 

Örnek 3 

 وَالَّذِينَ هُم بِآيَاتِ رَب هِِمْ يؤُْمِنوُنَ 129

 وَالَّذِينَ هُم بِرَب هِِمْ لَْ يشُْرِكُونَ 130        

Bu iki âyette geçen  َيؤُْمِنوُن muzari fiili ile  َيشُْرِكُون muzari fiili anlama bakımından 

birbirlerine zıt kavramlar olup tıbâk sanatı ortaya çıkmıştır. 

Örnek 4 

  ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أحَْسَنُ السَّي ئِةََ ْۚ نَحْنُ أعَْلَمُ بمَِا يَصِفوُنَ 

“Sen kötülüğü en güzel tutumla sav, Onların yakıştırdıkları şeyi çok iyi biliyoruz.”131  

Müfessir Sâbûnî’ye göre bu âyette tıbâk-ı manevî sanatı vardır. Zira burada anlam 

"kötülüğü iyilikle defet" demektir. Bu bakımdan  mânâ ile tibâktır, lafızla değildir.132  

Örnek 5 

 قلُْ مَن بيَِدِهِ مَلكَُوتُ كُل ِ شَيْءٍ وَهوَُ يجُِيرُ وَلَْ يجَُارُ عَليَْهِ إِن كُنتمُْ تعَْلَمُونَ 133 

Âyette geçen  ِوَهوَُ يجُِيرُ وَلَْ يُجَارُ عَليَْه cümlesinde tıbâk-ı selb sanatı vardır. Çünkü aynı kökten 

gelen  ُيجُِير  muzari fiili olumlu olarak gelmiş, bir de  ُيجَُار  şeklinde olumsuz olarak وَلَْ 

gelmiştir. Bu duruma belâgat âlimleri tıbâk-ı selb adını vermişlerdir. 

 

 

 

 

 

127 el-Mü’minûn  23/37. 
128 el-Mü’minûn  23/43. 
129 el-Mü’minûn  23/58. 
130 el-Mü’minûn  23/59. 
131 el-Mü’minûn  23/96. 
132 Sâbunî, Safvetü’t-Tefâsîr, 323. 
133 el-Mü’minûn  23/88. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 848 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

SONUÇ 

Bu çalışmada, Kur’ân-ı Kerîm’in 23. sûresi olan Mü’minûn Sûresi, belâgat ilminin temel 

disiplinleri çerçevesinde ele alınmış; teşbîh, istiâre, mecâz ve kinâye gibi beyân 

sanatlarının yanı sıra, meânî ve bedîʿ ilmine dair unsurların sûre içerisindeki yansımaları 

analiz edilmiştir. Müfessirlerin ve belâgat âlimlerinin yorumları ışığında gerçekleştirilen 

bu inceleme neticesinde, sûrenin yüksek bir edebî derinlik taşıdığı ve söz konusu 

sanatların anlam zenginliğini pekiştirdiği açık biçimde ortaya konmuştur. 

Sûrenin ilk on âyetinde mü’minlerin nitelikleri detaylı şekilde ortaya konmakta; 

ibadetlerinde huşû sahibi olmaları, ahlâkî sorumluluk bilinciyle hareket etmeleri ve dinî 

yükümlülüklere karşı duyarlılıkları vurgulanmaktadır. Bu vasıflar, Kur’ânî perspektifle 

ideal bir mü’min tipolojisini yansıtmaktadır. Bu bağlamda sûrede yer alan edebî sanatlar, 

söz konusu ahlâkî ve itikadî derinliğin etkili bir biçimde aktarılmasına katkı 

sağlamaktadır. 

Bu çalışmada, Mü’minûn Sûresi’nde beyân ilmi kapsamında en çok istiâre, kinâye, teşbîh 

ve mecâz sanatlarının belirgin bir biçimde yer aldığı tespit edilmiştir. Ayrıca meânî ilmi 

çerçevesinde kasr, istifhâm ve itnâb sanatlarına dair örnek âyetlerin bulunduğu, bedîʿ ilmi 

açısından ise mukâbele, seciʿ, cinâs ve tıbâk sanatlarına ait çeşitli örneklerin sûrede yer 

aldığı belirlenmiştir. Bu durum, Mü’minûn Sûresi’nin sadece anlam boyutunda değil, 

üslûp ve yapı açısından da Kur’ân’ın i‘câz yönünü destekleyen bir örnek olduğunu 

göstermektedir. 

Sonuç olarak, Mü’minûn Sûresi hem muhtevâsı hem de üslûbu itibariyle Kur’ân’ın edebî 

i‘câzını yansıtan güçlü örneklerden biridir. Mü’minlerin vasıflarına dair yapılan 

tanımlamaların günümüz toplumsal yapısı içerisinde daha görünür ve etkili kılınması, 

Kur’ân’ın hedeflediği ahlâkî inşanın gerçekleşmesi açısından büyük önem arz etmektedir. 

Bu yönüyle sûre, sadece tefsirî değil, aynı zamanda belâgat ilmi açısından da çok yönlü 

tahlillere açık olup; bu tür incelemelerin hem dilsel hem de toplumsal bilinçlenme adına 

kıymetli katkılar sunacağı kanaatine varılmıştır. 

 

 

 

 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 849 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

KAYNAKÇA 

Abdurrahmân Hasan Habenneke el-Meydânî. el-Belâğatü’l-‘arabiyye, usûsuhâ ve 

funûnuhâ, 2  Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kalem, 1996.  

Abdülazîz ‘Atîk,‘İlmü’l-Bedî‘.  Beyrut: Dâru’n-Nahdati’l-‘Arabiyye. 1985 

Ahmed Matlûb. Mu’cemü’l-Mustalahâti’l-Belâğıyye. Beyrut: Mektebetü Lübnân en-

Nâşirûn, 1996. 

Besyûnî, Abdü’l-Fettâh Feyud. ‘İlmü’l-Beyân. Kahire: y.y. 2004. 

Bilgegil, M. Kaya. Edebiyat Bilgi ve Teorileri Belâgat. Ankara: y.y., 1980. 

Bulut, Ali. Belâgat Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Marmara Üniversitesi Yayınları, 1. 

Basım, 2015. 

Bulut, Ali. Belâgat-Meânî-Beyân-Bedi’. İstanbul: İFAV., 4. Basım, 2015. 

Cârim, Ali el-Emîn, Mustafa. el-Belâğatü’l-Vâzıha. Mısır: y.y., 1959. 

Cürcânî, Abdü’lkâhir. Esrârü’l-Belâğa.  Kâhire: Matbaatü’l-Medenî, 1992. 

Cürcânî, Abdülkâdir, Delâilü’l-İ’câz. Kâhire: Matbaatü’l-Medenî, 1992. 

Durmuş, İsmail, “Seci”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 1 Ocak 

2025) 

ez-Zevzenî, Ebû Abdillâh Hüseyin b. Ahmed. Şerhu’l-Muallkati’l-‘Aşr.  Beyrut: y.y., 

1918. 

Fazl Hasan Abbâs, el-Belâğa Funûnuhâ ve Efnânuhâ ‘İlmü’l-Meânî. Ammân: y.y. 2004. 

Firûzâbâdî, Mecduddin Muhammed b. Ya’kûb, el-Kâmûsu’l-Muhît. Beyrut: Mektebetü 

tahkiki’t-türâs fî müesseseti  er-Risâle.ts. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah, “Beyan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 

31 Aralık 2024). 

Hâşimî, Seyyid Ahmed. Cevâhirü’l-Belâğa fi’l-Meânî ve’l-Beyân ve’l-Bedî’. thk. Yusuf 

es- Sameylî Beyrut: el-Mektebetü’l-‘Asrıyye, 1999. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fadl Muhammed b. Mükrîm. Lisânü’l-‘Arab. 15 Cilt. Beyrut: y.y., ts. 

İbn Râşik, Ebu Ali Hasan el-Kayravânî el-Ezdî. el-‘Umde fî mehâsini’ş-Şi’r ve âdâbih ve 

nakdih. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 1988. 

İbnü Fâris, Ebû’l-Hüseyin ez-Zekeriyya. Mu’cemü’l-mekâyıs fi’l-Luğa. 2. Basım, Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 1998. 

İnam Fevvâl Akkâvî. el-Mu’cemü’l-Mufassal fî ‘Ulumi’l-Belâğa. Beyrut: y.y,. 1. Basım, 

1996. 



JOURNAL OF YOUNG INTELLECTUALS 
December- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 850 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

İrfân Matrâcî. el-Câmi’ li Funûni-Lügati’l-‘Arabiyye  ve’l-‘arûz. Beyrut: y.y., ts. 

İsbir, Muhammed Said-Cüneydî, Bilâl. eş-Şâmil. Beyrut: y.y.,1998. 

Kazvînî, Hatip Muhammed b. Abdurrahmân. el-İzâh fî ‘Ulûmi’l-belâğa. Beyrut: y.y., 5. 

Basım, 1980. 

Kur’an Yolu Meâli. çev. Hayrettin Karaman-Mustafa Çağrıcı-İbrâhim Kâfi Dönmez-

Sadrettin Gümüş. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2. Basım, 2014. 

Mecdi Vehbe Kâmil el-Mühendis. Mu’cemü’l-Mustalahati’l-‘Arabiyye. Beyrut: 

Mektebetü Lübnân en-Nâşirûn, 2. Basım, 1984 

Mehmed Zihnî Efendi. el-Kavlü’l-Ceyyid. İstanbul: Dersaadet, 1327. 

Mehmet Rıfat, Mecâmi’ul-Edeb ‘İlmi meânî. İstanbul: Dersaadet, 1890. 

Merâği,  Ahmed Mustafa.‘Ulûmu’l-Belâğa. Beyrut: y.y. 1984. 

Münavi, Abdurrauf. Feyzü’l-Kadîr Şerhü’l-Câmi’s-sağîr. 6. Cilt. Beyrut: y.y.,1938. (No: 

4044) 

Nâyif Ma’rûf, el-Mu’cezü’l-Kâfî fî ‘Ulûmi’l-Belâğa.  Beyrut: y.y., 1997. 

Râzi, Fahruddin, Nihâyetü’l-i’câz fî Dirâyeti’l-i’câz. Beyrut: Dârü’l-‘İlm li’l-Melâyîn, 

1985. 

Sâbûnî, Muhammed Ali. Safvetü’t-Tefâsîr. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l- Kur’âni’l-Kerîm, 1986. 

Sandıkcı, Cemal. Muhammed Ali sâbûnî ve Safvetü’t-Tefâsir’de Belâgat İlmi. Samsun: 

Üniversite Yayınları, 2015. 

Saraç, Yekta. Klâsik Edebiyat Bilgisi Belâgat. İstanbul: Gökkubbe, 8. Basım, 2010. 

Sekkâkî,  Ebû Ya’kûb  Yusuf . Miftâhü’l-‘Ulûm. Beyrut: Dârü’l- Kütübi’l-‘İlmiyye, 

1407/1987. 

Subkî, Behâuddin Ahmed. ‘Arûsu’l-efrâh. thk., Abdulhamid Hindâvi, 2 Cilt. Beyrut: y.y. 

2003. 

Suyûti, Celâlüddin. Mu’terekü’l-akrân fî İ’câzi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l 

‘İlmiyye, 1988. 

Tâhirü’l-Mevlevî. Edebiyat Lügatı. İstanbul: Enderun Kitabevi, 1994. 

Teftâzâni, Sadruddîn. el-Mutavvel ‘ale’t-Telhîs. İstanbul: Matbaa-i amire, 1891. 

Tehânevî, Muhammed b. Ali, Keşşâfü Istılâhati’l-Fünûn. thk. Ahmed Hasan Besec. Beyrut: 

Dâru’l-kütübi’l-‘ilmiyye, 1999. 

 

 

 



GENÇ MÜTEFEKKİRLER DERGİSİ 
Aralık- 2025 

 

GEMDER  Sayfa: 851 Cilt: 6 Sayı: 4  Yıl: 2025 

 

Etik Beyan / Ethical Statement 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 

çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 

It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and 

writing this study and that all the sources used have been properly cited. 

Yazar(lar) / Author(s) 

Cemal Sandıkçı 

Finansman / Funding 

Yazar bu araştırmayı desteklemek için herhangi bir dış fon almadığını kabul eder. 

The author acknowledges that received not external funding support of this research. 

Çıkar Çatışması / Competing Interests 

Yazar, çıkar çatışması olmadığını beyan ederler. 

The author declares that he have no competing interests. 


