
 

 

ilahiyatname 24 (Aralık 2025) 
ilahiyatname 24 (December 2025) 

 

Araştırma Makalesi | Research Article 
DOI: 10.59536/ilahiyatname.1801288 

	
	
	

Dînî, Fıkhî ve Hukukî Bir Kavram Olarak Teşrîʿ Teriminin Serencamı 

The	Trajectory	of	the	Term	Tashrīʿ	as	a	Religious,	Jurisprudential,	and	Legal	
Concept 

	

	

	

	

Remzi Akyel 
Dr. Öğr. Üyesi, Manisa Celal Bayar Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Hukuku 

Asst. Prof., Manisa Celal Bayar University, Faculty of Theology, Department of Islamic Law 
Manisa/Türkiye 

akyelremzi@hotmail.com 
orcid.org/0000-0002-5684-6043 

 

 

 

 

 

 

Makale Bilgisi/Article Information 
Geliş Tarihi/Received: 10 Ekim / October 2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 1 Aralık / December 2025 
Yayın Tarihi/Published: Aralık / December 2025 
Atıf/Cite as: Akyel, Remzi. “Dînî, Fıkhî ve Hukukî Bir Kavram Olarak Teşrîʿ Teriminin Serencamı”. 
ilahiyatname 24 (Aralık 2025), 59-88. https://doi.org/10.59536/ilahiyatname.1801288 
 

https://doi.org/10.59536/ilahiyatname.1801288
https://orcid.org/0000-0002-5684-6043
https://doi.org/10.59536/ilahiyatname.1801288


ilahiyatname 
 

60 
 

ÖZ 
Bilgiye ulaşma ve onu sistematik biçimde yorumlama çabasının ürünü olan ilmî disiplinlerin sağlıklı bir şekilde 
işleyebilmesi, kullanılan kavramların doğru anlaşılmasına ve bu kavramların ifade ettikleri anlam dünyasının 
belirginleştirilmesine bağlıdır. Bu da kavramların tarihsel olarak geçirdiği değişim ve dönüşümlerin tespitiyle 
mümkündür. Örneğin İslam hukukunun temel kavramlarından biri olan teşrîʿ lafzı, tarihsel süreçte farklı anlam 
katmanlarına bürünmüş ve bu farklılıklar hem yasama faaliyetinin mahiyetine hem de yasama yetkisinin kime ait 
olduğu meselesine dair tartışmaları doğrudan etkilemiştir. Özellikle modern dönemde devletin kanun koyma 
faaliyetindeki yoğunlukla birlikte belirginleşen teşrîʿ kavramı, klasik dönemdeki sahip olduğu fıkhî ve şerʿî 
anlam alanından uzaklaşarak siyasî ve hukukî bir içeriğe bürünmüştür. Bu durum, İslam hukukunda yasama 
faaliyetinin mahiyetine ilişkin çeşitli yorum ve tartışmaların ortaya çıkmasında etkili olmuştur. Teşrîʿ kavramının 
tarihsel analizini konu edinen bu çalışma, İslam hukukunda yasama faaliyetini karşılamak üzere kullanılan teşrîʿ 
lafzının tarihsel süreçte hangi anlamlarda kullanıldığını, ne tür anlam geçişleri yaşadığını ve bu geçişlerin 
ardında hangi entelektüel tavırları barındırdığını incelemektedir. Klasik dönemden başlayarak teşrîʿ kelimesinin 
anlam serüvenini ele alan bu çalışma özellikle Tanzimat sonrası Osmanlı aydınlarının kullanımına 
yoğunlaşmaktadır. Araştırmanın önemi, İslam hukuk düşüncesinde yasama olgusuna ilişkin mevcut tartışmaların 
önemli bir kısmının bu lafzın taşıdığı anlam kapalılıklarından kaynaklandığı yönündeki tespitten ileri 
gelmektedir. Bununla birlikte çalışma, bir kavramın semantik evriminin hukuk düşüncesindeki zihniyet 
dönüşümlerini anlamada nasıl bir işlev gördüğünü ortaya koyması bakımından da önemlidir. Bu çerçevede 
çalışma, teşrîʿ lafzının klasik dönemden modern döneme kadar sözlüklerde ve fıkıh literatüründe nasıl 
kullanıldığını tarihsel yorum yöntemiyle analiz etmektedir. Ulaşılan sonuçlar teşrîʿ lafzının modern dönem ve 
öncesinde farklı anlamlarda kullanıldığını göstermektedir. Modern dönem öncesindeki kullanımıyla teşrîʿ şâriʿin 
emrî iradesini temsil etmekte olup bir şeriat vazetmek anlamındadır. Bu kullanımda bir yorum faaliyeti olan 
içtihadın, teşrîʿ kapsamında değerlendirilmediği tespit edilmiştir. Buna karşılık modern dönemde ise bir anlam 
kayması yaşayan terim, devletin emrî iradesini temsil etmek üzere kanun koymak anlamında kullanılmaya 
başlanmıştır. Kelimeyi bu anlamda kullananların zihninde şeriat ve kanun özdeşliğinin bulunmadığı görülmüştür. 
Yani teşrîʿ farklı bağlamlarda ya şeriat vazetmek ya da kanun koymak anlamında kullanılan eş sesli bir terim 
haline bürünmüştür. Sonraki süreçte ise kelime bir anlam genişlemesi yaşayarak hem şeriat vazetmeyi hem de 
kanun koymayı kapsayacak şekilde kullanılmaya başlanmıştır. Bu kullanımda bütün bir içtihat faaliyeti de teşrîʿ 
kapsamında değerlendirilmiştir. Dahası mezkûr kullanımların, hem kanun koyma faaliyetini fıkıh geleneğinden 
bağımsız bir şekilde yapmak isteyenlerin hem bu gelenek doğrultusunda yapılması gerektiğini savunanların hem 
de gelenekten bağımsız yeni bir tür içtihat faaliyetiyle kanun koymak gerektiğini düşünenlerin kendi beklenti ve 
uygulamalarını meşrulaştırma kaygısıyla ilişkili olduğu tespit edilmiştir. 
Anahtar Kelimeler: İslam Hukuku, Teşrîʿ, Yasama, Şeriat, Kanun, Kavram Tarihi. 

 
ABSTRACT 
The proper functioning of scientific disciplines, which are the product of the human endeavor to attain and 
systematically interpret knowledge, depends on the accurate understanding of the concepts they employ and the 
clarification of the semantic world these concepts signify. This, in turn, is only possible through identifying the 
historical changes and transformations that such concepts have undergone. For example, the term tashrīʿ, one of 
the key concepts of Islamic law, has acquired various semantic layers throughout history, and these semantic 
differences have directly influenced debates on the nature of legislative activity and the authority entitled to 
exercise legislative power. Particularly in the modern period, with the increasing prominence of the state’s law-
making function, the concept of tashrīʿ has shifted from its classical juridical—sharʿī meaning toward a political 
and legal sense. This semantic shift has played a significant role in the emergence of various interpretations 
concerning the nature of legislation in Islamic law. This study, which focuses on the historical analysis of the 
concept of tashrīʿ, examines the different meanings in which the term has been used throughout history, the 
semantic transitions it has undergone, and the intellectual attitudes underlying these transitions. Starting from the 
classical period, it traces the semantic trajectory of tashrīʿ, with particular emphasis on its usage among Ottoman 
intellectuals after the Tanzimat reforms. The significance of this research lies in the observation that many 
ongoing debates on legislation in Islamic legal thought stem from the semantic ambiguities embedded in this 
term. Moreover, the study is significant in demonstrating how the semantic evolution of a single concept can 
reveal underlying shifts in legal and intellectual paradigms. Within this framework, the study analyzes, through a 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

61 
 

historical-hermeneutical approach, how the term tashrīʿ was employed in dictionaries and legal literature from 
the classical to the modern period. The findings indicate that the term tashrīʿ was used with different meanings 
in the modern period and earlier times. In its pre-modern usage, tashrīʿ represented the commandig will of the 
Divine Lawgiver and signifies the act of instituting a sharīʿah. In this sense, ijtihād, as an interpretive activity, is 
not considered part of tashrīʿ. By contrast, in the modern period, the term underwent a semantic shift and came 
to represent the commanding will of the state, signifying the act of enacting laws. It has been observed that, in 
the minds of those who used the term in this sense, sharīʿah and qānūn (state law) were not regarded as 
identical. In other words, tashrīʿ became a homonymous term used in different contexts to mean either the 
instituting of sharīʿah or the enactment of laws. In the subsequent period, however, the word underwent a 
semantic expansion and came to be used in a way that encompassed both the instituting of sharīʿah and the 
making of laws. In this broader usage, the entire activity of ijtihād was also considered part of tashrīʿ. Moreover, 
the uses of the term in this period appear to be connected to the attempts of different intellectual and political 
actors to legitimize their own positions—whether those who sought to conduct lawmaking independently of the 
fiqh tradition, those who insisted it should follow that tradition, or those who argued for a new form of ijtihād 
distinct from the classical one as the basis for legislation. 
Keywords: Islamic law, Tashrīʿ, Legislation, Sharīʿah, Law, Conceptual History. 



ilahiyatname 
 

62 
 

Giriş 

Bilgiye ulaşma ve onu sistemli bir şekilde yorumlama çabasının ürünü olan ilmî 

disiplinlerin sağlıklı bir şekilde işleyebilmesi, kullanılan kavramların doğru anlaşılmasına ve 

tanımlanmasına bağlıdır. Çünkü ilmî düşüncenin temel yapı taşları olan kavramlar olmadan; 

kavramların anlam dünyası belirginleştirilmeden herhangi bir ilmî disiplin içerisinde teorik 

çerçeve inşa edilemez ve yapılan analizler derinleştirilemez. Aynı şekilde bu anlam dünyası 

muayyen bir terim ile ifade edilmediğinde kavramın, o ilmî disiplin üzerine düşünen kişiler 

arasında sağlıklı bir aktarımı mümkün olmaz ve dolayısıyla iletişim kopukluklarının ve yanlış 

anlaşılmaların önü alınamaz. Diğer taraftan üretilen terimlerin farklı zaman dilimlerinde farklı 

anlam dünyalarına işaret etmesi mümkün olduğu için terimlerin kullanımlarındaki kapalılıklar 

da benzer sonuçlar doğurabilmektedir. 

Bu söylenenlerin İslam hukuku açısından da geçerli olduğu izahtan varestedir. Bu 

sebeple günümüzde İslam hukukunda kilit öneme sahip bazı kavramların anlam dünyasını 

tespite yönelik önemli çalışmaların yapıldığı ve belirlenen anlam dünyasının hangi lafızla 

ifade edilmesinin anlam ve yorum kargaşasına engel olacağına yönelik tekliflerde 

bulunulduğu görülmektedir.1 Bu bağlamda teşrîʿ lafzının da benzer çalışmaların yapılmasını 

hak eden terimlerden olduğu söylenmelidir. Zira teşrîʿ lafzına yüklenen farklı anlamların, 

devletin egemenlik unsurundan kaynaklanan bir fonksiyon olarak yasama faaliyetinin 

mahiyeti ve yasama yetkisinin kime ait olduğu hususundaki tartışmalarda farklı görüşlerin 

ortaya çıkmasında önemli bir etkiye sahip olduğu görülmektedir. Bu sebeple biz 

çalışmamızda, teşrîʿ kavramının anlam evrimini tarihsel yöntemle inceleyerek, bu evrimin 

ardındaki zihniyet dönüşümlerini ortaya koymayı amaçlıyoruz.  

İslam kamu hukukunda devlet yapısını inceleyen ve bu arada devletin egemenlik 

unsurundan kaynaklanan fonksiyonlarını araştıran çalışmalarda yasama fonksiyonunun teşrîʿ 

lafzıyla karşılandığı bilinmektedir. Bu çalışmalarda çoğu araştırmacı, genelde, teşrîʿi 

tanımlarken Abdülvehhâb Hallâf’ın (ö. 1956) yapmış olduğu tanıma referansta bulunur. 

Hallâf yasama, yürütme ve yargı fonksiyonlarını incelediği çalışmasında teşrîʿi “ya ilkten yeni 

bir şeriat vazetmek ya da mevcut şeriatın gerektirdiği bir hükmü açıklamak” şeklinde 

tanımlamakta ve bu tanımdan hareketle İslam hukukunda yasama yetkisinin sivil fukahaya ait 

 
1  Yunus Apaydın, “Fıkıh, Dînin ve Şerîatin Nesi Olur?: Din, Şerîat, İslam ve Fıkıh Kavramları üzerine bir 

Değerlendirme”, Bilimname 52 (2024). 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

63 
 

olduğunu iddia etmektedir.2 Bu çıkarımın bir benzerinin Hayrettin Karaman tarafından da 

yapıldığı görülmektedir. Karaman’a göre diğer hukuk sistemlerinde teşrîʿ salahiyeti, yani 

yasama yetkisi, anayasanın tayin ettiği bir heyete ait olduğu halde İslam hukukunda Allah’a 

aittir ve insanların kanun yapma bakımından işlevleri, bilim adamlarının tabiat kanunlarını 

keşfetmesinden farklı bir şey değildir. İnsanların yapabileceği tek şey, Allah tarafından 

konmuş olan kanunları vahiy kaynağına başvurup onun ışığında içtihat ederek ortaya 

çıkarmaktır.3 

Bu yaklaşımda bir devlet fonksiyonu olan yasamanın bir açıdan şeriat vazetmeyle diğer 

açıdan da sivil içtihatlarla aynılaştırıldığı görülmektedir. Halbuki mutlak anlamda şeriat ve 

içtihat, yasamayı diğer kural koyma faaliyetlerinden ayıran temel iki özelliği taşımamaktadır. 

Bilindiği üzere hukuk mantığı açısından yasama noktasında kuralın içerdiği hükmün yani 

değer yargısının kaynağı ve muhtevası değil, pozitif nitelik taşıyıp taşımaması önem arz 

etmektedir. Bu husus yasamayı diğer norm oluşturma mekanizmalarından ayıran iki kriteri 

belirlemektedir. Bunlardan birincisi yasama faaliyetinin bir devlet fonksiyonu oluşudur. 

İkincisi ise normun uygulanmasını ilzam edecek bir maddî yaptırımla temin edilmiş 

olmasıdır.4 Bu sebeple söz konusu özellikleri taşımayan herhangi bir kural belirleme 

faaliyetini yasama olarak değerlendirmek mümkün gözükmemektedir.  

Bir devlet fonksiyonu olan yasamanın özü itibariyle muhtelif hukuk anlayışlarına göre 

değişiklik göstermesinin düşünülemeyeceğini belirten Talip Türcan, hukuk mantığına uygun 

düşmeyen bu çıkarımın, teşrîʿ lafzının şerʿî anlamının siyasî ve hukukî alana taşınmasından 

kaynaklandığını ima etmektedir.5 Diğer taraftan Türkiye’nin hukuk serüveni üzerine 

araştırmalar yapan Taha Akyol, bu yorumların teşrîʿ lafzının taşıdığı farklı anlamları dikkate 

almamaktan kaynaklandığını açıkça ifade etmektedir. Hayrettin Karaman’ın yukarıdaki 

iddiasını eleştiren Akyol, fıkıh kitaplarında “dinî hüküm koymak” anlamında kullanıldığını 

belirttiği teşrîʿ lafzının özellikle Meşrutiyet devrinden itibaren parlamentonun kanun koyması 

anlamında kullanıldığına dikkat çekerek şunları söyler: “Onun için ‘şeriat’ kökünden gelen 

 
2  Abdulvehhâb Hallâf, es-Sultâtü’s-selâs: et-teşrîʿ el-kadâ et-tenfîz (b.y.: Daru’l-Kalem, 1980), 81. 
3  Hayrettin Karaman, Mukayeseli İslam Hukuku (İstanbul: İz Yayıncılık, 2003), 31. Benzer iddialar için bk. 

Muhammed Hamidullah, İslam’ın Hukuk İlmine Katkıları (İstanbul: Beyan Yayınları, 2005), 24; 
Muhammed Faruk en-Nebhan, İslam Anayasa ve İdare Hukukunun Genel Esasları, çev. Servet Armağan 
(İstanbul: Sönmez Neşriyat, 1980), 17-22; Dav Miftah Gamak, es-Sultatu’t-teşrîʻiyye fî nizâmi’l-hükmi’l-
İslâmî ve’n-nuzumi’l-muʻâsıra (el-vazʿiyye) (Malta: Elga Menşûrât, 2002), 17-21. 

4  Hukukî bağlamda yasamanın ne olduğuna dair bk. Talip Türcan, Devletin Egemenlik Unsuru ve 
Egemenlikten Kaynaklanan Yetkileri (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2001), 173. 

5  Türcan, Devletin Yetkileri,169-170. 



ilahiyatname 
 

64 
 

teşri kelimesinin ikili anlamı gözden kaçırılmamalı, hangi bağlamda kullanıldığına dikkat 

edilmelidir.”6 

Bu durumda söz konusu kelimenin hangi anlamlarda kullanıldığını tespit etmenin, 

yasama faaliyetine ilişkin hakikate tekabül etmeyen farklı çıkarımların yapılmasına engel 

olacağı söylenebilir. Teşrîʿ kelimesinin semantik dönüşümünü tespit etmeyi amaçlayan 

çalışmamızın, bu itibarla, güncel bir öneme sahip olduğu söylenebilir. Fakat yasama 

fonksiyonuna ilişkin tartışmalardaki farklı iddiaların sadece teşrîʿ lafzının sahip olduğu farklı 

anlamları dikkate almamaktan kaynaklandığını söylemek meseleyi eksik bırakmak olur. Bu 

farklı anlamlar arasında ilişki kurmak bilinçli bir zihniyetin ürünü de olabilir. Dolayısıyla, söz 

konusu farklı kullanımların ardındaki entelektüel arka planı anlamak büyük öneme sahiptir. 

Bu sebeple biz çalışmamızda hem teşrîʿ lafzının hangi anlamlarda kullanıldığını ve ne tür 

anlam geçişleri yaşadığını tespit etmeyi hem de bu anlam geçişlerinin ortaya çıkmasına sebep 

olan zihniyet yapılarını çözümlemeyi amaçlıyoruz. Bu bağlamda çalışmamızın temel 

iddiasını, şu şekilde ifade edebiliriz: İslam hukukunda yasama fonksiyonunun mahiyetine ve 

yasama yetkisinin sahibine ilişkin farklı iddiaların ortaya çıkmasında teşrîʿ lafzının farklı 

anlamlarda kullanılmasının etkisi olmakla birlikte bu kullanımların ardında önemli zihniyet 

farklılıkları vardır ve teşrîʿ lafzının tarihi süreçteki anlam geçişlerinin tespit edilmesi bu 

farklılıkları göstermeyi mümkün kılmaktadır. 

Burada belirtilen temel amaç ve iddia, çalışmanın sınırını da belirlemiştir. Bu 

doğrultuda, teşrîʿ kavramının yaşadığı semantik dönüşümün ardındaki zihniyet yapılarını 

tespit etmeyi amaçlayan çalışma, esas itibariyle Meşrutiyet dönemine odaklanmıştır. Yukarıda 

Akyol’un da belirttiği gibi fıkıh kitaplarında dinî hüküm koymak, daha doğru bir ifadeyle 

şerʿî hüküm koymak anlamında kullanılan kavram mezkûr dönemde kanun koymak 

anlamında kullanılmaya başlamıştır. Şemseddin Sâmi (ö. 1904) ve Mustafa Sabri Efendi (ö. 

1954) gibi dönemin önemli şahsiyetlerinin bazı ifadeleri de bunu doğrulamaktadır. Bu 

ifadelere göre “Osmanlı hukuk uzmanları ve mütercimleri” teşrîʿ lafzını, Arapçada yani klasik 

kullanımda böyle bir içeriğe sahip olmamasına rağmen, kanun koymak anlamında kullanmaya 

başlamışlardır.7 Hatta Manastırlı İsmail Hakkı’nın (ö. 1912) ifadesine göre kanun koyma 

 
6  Taha Akyol, Türkiye’nin Hukuk Serüveni: Fıkıhtan Hukuka ve Demokrasiye Geçiş Sorunları (İstanbul: 

Doğan Kitap, 2015), 102-103. 
7  Bk. Şemseddin Sâmi, Kâmûs-i Türkî (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1978), 406; Mustafa Sabri, “Kuvve-i 

Teşrîʿiyye: Cevabım”, Beyanülhak 1/17 (12 Kânunusani 1324), 382. Ayrıca bk. Mustafa Sabri, “Kuvve-i 
Teşrîʿiyye Tabirine Dair: Cevabım”, Beyânülhak 1/21 (9 Şubat 1324), 477. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

65 
 

anlamındaki teşrîʿ kullanımını bizzat kendileri üretmiştir.8 Bu veriler, çalışmanın odağını 

modern döneme yönlendirmiştir. Bununla birlikte modern dönemdeki bu kullanımın daha net 

anlaşılabilmesi için, terimin modern-öncesi dönemlerdeki kullanımına da temas edilmiştir. Bu 

bağlamda çalışmanın iddia ve kapsamı gözetilerek klasik dönemdeki tüm örneklere değil, 

anlam dönüşümünü izlemeye imkân tanıyan seçilmiş bazı kullanımlara yer verilmiştir.  

İslam dünyasında teşrîʿ olgusunun mahiyetine ve işleyişine dair önemli çalışmalar 

mevcut olmakla birlikte, bu eserler daha çok mezkûr olgunun tarihini, kurumsal geçmişini 

veya kaynaklarını ele almakta, terimin kendisinin tarihsel süreçte hangi anlamlarda 

kullanıldığına odaklanmamaktadır. Bu sebeple, söz konusu çalışmaları kapsamlı olmalarına 

rağmen, araştırmamızın doğrudan ilgi alanını teşkil eden teşrîʿ lafzının anlam serüvenine 

ilişkin bir literatür olarak değerlendirmek mümkün gözükmemektedir.9 Meşrutiyet dönemi 

âlimlerinden Mustafa Sabri Efendi ve Manastırlı İsmail Hakkı’nın yasama faaliyetini ifade 

etmek üzere teşrîʿ lafzının kullanılıp kullanılmayacağına dair yaptıkları tartışma bu bağlamda 

dikkat çekicidir. Zira Mustafa Sabri Efendi mezkûr lafzın İslam hukuk literatüründe hangi 

anlamlarda kullanıldığına değinmiş fakat bu değiniyi detaylandırmamıştır. Yakın zamanda III. 

Türkiye Lisansüstü Çalışmalar Kongresi’nde bu tartışmayı ele alan bir çalışma yapılmış fakat 

çalışma mezkûr tartışmayı tasvir etmekle sınırlı kalmıştır.10 Çalışmamız ise hem bu 

tartışmaları hem de klasik ve modern literatürdeki diğer kullanımları dikkate alarak teşrîʿ 

lafzının tarihsel seyrini takip etmekte ve bu kullanımların ardındaki farklı kavramsal ve teorik 

bakış açılarını ortaya koymaktadır. Bu itibarla çalışmamızın alanda önemli bir boşluğu 

doldurduğu ifade edilebilir. 

Yasama olgusunun mahiyetini yahut farklı zaman dilimlerindeki çeşitli tezahürlerini 

tespit ve tahlil etmek çalışmanın amacı kapsamında değildir. Bunun yerine çalışmada, çağdaş 

İslam kamu hukuku eserlerinde yasama olgusunu ifade etmek üzere kullanılan teşrîʻ lafzının 

hangi anlamlarda kullanıldığını ve bu kullanımların ardındaki zihniyet dönüşümlerini tespit ve 

tahlil etmek amaçlanmaktadır. Bu sebeple çalışmada kavram tarihi yaklaşımından ve tarihsel 

yorum yönteminden yararlanılmaktadır. Bu çerçevede, kavramın klasik dönemden modern 

döneme kadar farklı kaynaklarda hangi bağlamlarda, hangi anlam katmanlarıyla kullanıldığını 

 
8  Manastırlı’nın ifadesi şu şekildedir: “Çünkü mahzâ bizim ihtirâʿ etmiş olacağımız bir istiʿmâle 

muhâlefetin ne kadar uğraşılsa (da) dince mübâlâtsızlık olmasını isbâta imkân olmayacağı meydandadır.” 
Bk. Manastırlı İsmail Hakkı, “Kuvve-i Teşrîʿiyye Tabirine Dair”, Beyânülhak 1/21 (9 Şubat 1324), 476. 

9  Bununla birlikte söz konusu eserler, modern dönemde teşrîʿ lafzının literatürde hangi anlamlarda 
kullanıldığını tespit ederken başvurduğumuz temel kaynaklar arasında yer almaktadır.  

10  Elif Çal, “Meşrutiyet Devri Kuvve-i Teşrîʿiyye Tartışmaları”, III. Türkiye Lisansüstü Çalışmalar 
Kongresi Bildiriler Kitabı – I, ed. Nuriye Kayar - Ümit Güneş (İstanbul: İLEM, 2014), 221-231. 



ilahiyatname 
 

66 
 

tespit etmek üzere öncelikle sözlükler ve temel fıkıh literatürü taranmıştır. Ardından Tanzimat 

ve Meşrutiyet dönemlerinde kaleme alınan metinlerde kavramın siyasî ve hukukî bağlamda 

nasıl yeniden anlamlandırıldığı analiz edilmiştir. Kavramın semantik dönüşümü incelenirken 

yalnızca lafzî anlam değişiklikleriyle yetinilmeyip bu değişimleri mümkün kılan entelektüel 

ve sosyo-politik zemin de dikkate alınmıştır. Takip edilen yöntem, çalışmanın yapısını da bu 

doğrultuda şekillendirmiştir: Giriş kısmının ardından birinci bölümde teşrîʿ kavramının 

sözlüklerdeki anlam alanı ele alınmış, ikinci bölümde ise literatürdeki kullanımları tarihsel bir 

seyir içinde incelenmiştir. Bu bağlamda modern dönem öncesi ve modern dönem ayrımı 

temelinde kavramın geçirdiği anlam değişiklikleri gösterilmiş; modern dönemdeki “hukukî-

siyasî” ve “dinî-hukukî” kullanımlar arasındaki geçişkenlik, dönemin zihniyet yapılarıyla 

ilişkilendirilerek analiz edilmiştir. Bu analiz, Meşrutiyet döneminin önemli yazarlarından 

Halim Sabit Şibay (ö. 1946) etrafında gerçekleştirilmiştir. 

1. Teşrîʿ Kelimesinin Sözlüklerdeki Kullanımı 

“Şeraʿa” kökünden türetilen teşrîʿ, “yolu açık ve vâzıh eylemek” anlamına gelmektedir. 

Farklı dönemlerde farklı ıstılahî içeriklerde kullanılan kelime, ileride görüleceği üzere, 

modern dönemde hem dinî hem de siyasî ve hukukî bir terim olarak tanımlanırken klasik 

sözlüklerde sadece edebî bir sanat olarak tanımlanmıştır. Mesela Cevherî (ö. 393/1002), İbn 

Manzûr (ö. 711/1311) ve Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415) gibi sözlük yazarlarının çalışmalarında 

teşrîʿ kelimesinin tanımlanmayıp sadece eş-şer‘ maddesi altında, “(Hayvanı) sulamanın en 

kolay yolu, (onu) suyun kaynağına götürmektir. (التشّريع السّقي  أهون   ifadesi içerisinde ”(إنّ 

kullanılmıştır.11 Tespit edebildiğimiz kadarıyla ilk defa Suyûtî (ö. 911/1505), söz konusu 

kelimeyi tanımlamıştır. Fakat bu tanım edebî sanatlara ilişkindir. Bu tanıma göre teşrîʿ, “Beyti 

iki kafiye üzerine bina etmektir.”12 

Mu‘cem türü eserlerde, teşrîʿin şerʿî içerikle kullanımının oldukça geç bir döneme denk 

geldiği söylenebilir. 11/17. yüzyıl Osmanlı müelliflerinden Ebu’l-Bekâ el-Kefevî (ö. 

1095/1684), özellikle Kur’an ve hadis olmak üzere temel İslam bilimlerinde kullanılan 

kavramları açıklamak üzere kaleme aldığı meşhur eserinde, teşrîʿ için ayrıca bir madde 

 
11  Ebû Nasr İsmail b, Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh: Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, thk. Ahmed 

Abdulgafûr Attâr, (Beyrut, Dâru’l-‘İlm, 1987), 3/1236; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem 
İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, (Beyrut: Dâr Sâdır, 1414/1993), 8/175; Mecdüddîn Ebû Tâhir Muhammed b. 
Ya‘kûb el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Muhammed Naîm el-Araksûsî (Beyrut: Mektebetü 
Tahkîki’t-Turâs fî Müesseseti’r-Risâle, 2005), 733. 

12  Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Suyûtî, Mu‘cemu mekâlîdi’l-‘ulûm fi’l-hudûd ve’r-rusûm, thk. Muhammed 
İbrahim Abbâde (Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 1424/2004), 1/202. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

67 
 

oluşturmamıştır. Fakat mezkûr kelimeyi hem Allah’a13 hem de Hz. Peygamber’e nispetle 

kullanmıştır.14 Aynı şekilde teşrîʿ kelimesini Hz. Peygamber’e nispetle kullanan bir başka 

müellif Muhammed et-Tehânevî (ö. 1158/1745) de ıstılahlara ilişkin eserinde kelimeyi dil 

sanatları bağlamında açıklamış, ancak fıkhî bir tanım yapmamıştır.15 Istılahlar üzerine 

hazırlanmış her iki eserde de söz konusu kelimenin fıkhî bağlamda kullanılmasına rağmen, 

fıkıhta ne anlama geldiğinin izah edilmeyişi başka bir ifadeyle fıkhî anlamıyla müstakil bir 

tanım yapılmayışı onun modern döneme kadar yaygın kullanılmadığına işaret olabilir.  

Modern döneme gelindiğinde bu dönemde hazırlanan sözlüklerde artık teşrîʿ lafzı için 

müstakil başlık açıldığı görülmektedir. Bu durumu göstermek için, kuvvetler ayrılığı 

tartışmalarının başlangıcı olması hasebiyle, Meşrutiyetin ilanından sonraki süreçte hazırlanan 

birkaç sözlüğü örnek göstermekle yetineceğiz.  

1889’da hazırlanan Lugat-i Remzî’de “Yolu açık ve vâzıh eylemek; şerîʿata isnâd ve 

nisbet eylemek; bir mahalde kânûn vazʿ ve tenfîz eylemek”16 şeklinde tanımlanarak kelimenin 

hem sözlük anlamı hem de dinî ve hukukî ıstılahî anlamı verilmiştir. 1892’de hazırlanan 

Lugat-i Nacî’de ise sadece hukukî ıstılahî anlamı verilmiştir.17 Şemseddin Sâmi’nin 1900’ün 

başında hazırladığı Kâmûs-i Türkî’de de teşrîʿ kelimesi bu doğrultuda açıklanmaktadır. 

Şemseddin Sâmi’nin açıklamada düştüğü bir not, modern dönemde, mezkûr kelimeye yeni bir 

ıstılahî anlam yüklendiğini göstermektedir. Açıklama şu şekildedir: “Teşrîʿ: Taraf-ı eşref-i 

hazret-i Peygamberîden mezhebe (amele) müteʿallik olan evâmir ve nevâhî beyân 

buyurulmak(tır). [Nazariyyât-ı hukûk-i idârece bu kelime vazʿ-ı kânûn maʿnâsıyla 

kullanılmak istenmiş ise de, ʿArabîde böyle bir maʿnâsı yoktur.]”18 Buradan anlaşılacağı üzere 

Osmanlı idare hukuku uzmanları teşrîʿ kelimesini, Arapçada böyle bir kullanım olmamasına 

karşın kanun koyma anlamında kullanmaya başlamışlardır. 

Sonuç olarak teşrîʿ kelimesi klasik dönem sözlüklerinde edebiyat alanına ait bir terim 

olarak tanımlanmış fakat şeriat vazetmek anlamında kullanılmasına rağmen, kendisine 

yönelik fıkhî/dinî bir tanım yapılmamıştır. Buna karşılık modern dönemde ise hem şeriat 

vazetmek anlamında fıkhî bir terim olarak hem de kanun vazetmek anlamında hukukî bir 
 

13  Ebu’l-Bekâ el-Kefevî, el-Külliyyât, thk. Adnan Derviş - Muhammed el-Mısrî (Beyrut: Müessesetü’r-
Risâle, 1419/1998.), 163, 420. 

14  Kefevî, el-Külliyyât, 497. 
15  Muhammed b. Ali et-Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm (Beyrut: Mektebetü Lübnân Nâşirûn, 

1996), 1/445, 982, 1087.  
16  Doktor Hüseyin Remzi, Lügat-i Remzî, haz. Ali Birinci, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2018), 1/278. 
17  Muallim Naci, Lügat-i Nâcî, (b.y.: y.y., ts.), 243. 
18  Şemseddin Sâmi, Kâmûs-i Türkî, 406. 



ilahiyatname 
 

68 
 

terim olarak tanımlanmıştır. Bu durum söz konusu kelimenin özellikle siyasî ve hukukî 

anlamdaki kullanımının modern dönemde yaygınlık kazandığını göstermektedir.19  

2. Literatürde Teşrîʿin Istılah Anlamları 

Bu başlık altında İslam hukuk geleneğinde teşrîʿ lafzının kullanım örneklerini ve 

yaşadığı kavramsal evrimi inceleyip bunun ardındaki zihniyet dönüşümünü çözümlemeye 

çalışacağız. Modern dönemdeki kullanımlar, büyük oranda meşrutiyet dönemindeki dergiler 

taranmak suretiyle elde edilmiştir. Modern-öncesi kullanımlara ulaşabilmek için, çalışmanın 

sınırı dikkate alınarak, bütün bir fıkıh külliyatı değil sadece fıkıh usulü külliyatı ve siyaset-i 

şeriyye külliyatı taranmıştır. Bu iki alanın seçilmesinin nedeni, teşrîʿ kavramının hem hüküm 

koyma süreçleriyle hem de bu hükümlerin siyasal düzlemde uygulanmasıyla doğrudan 

ilişkilendirilmiş olmasıdır. Taramada el-Mektebetü’ş-Şâmile programının 4 Kasım 2025 

tarihli güncel versiyonu kullanılmıştır. Fıkıh usulü eserleri üzerindeki taramada toplam 2715 

sonucun çıktığı, Attâr Haşiyesi dönüm noktası kabul edildiğinde bunların 595’inin modern 

öncesi kitapların baskısında yer aldığı tespit edilmiştir. Fakat bu kullanımların sadece 115’inin 

müelliflere geri kalanlarının ise eseri tahkik eden muhakkiklere ait olduğu görülmüştür. 

Siyaset-i şerʿiyye eserleri üzerindeki taramada ise toplam 793 sonucun çıktığı, bunların 

sadece 10 tanesinin klasik dönem müelliflerine ait olduğu tespit edilmiştir. Yapılan 

taramaların amacı, teşrîʿ kavramına ilişkin tüm örnekleri belgelemek değil, dönemin 

kavramsal yönelimlerine dair genel bir çerçeve sunmaktır. Bu sebeple yapılan tespit ve 

analizlerin belli bir ihtiyat payı taşıdığı söylenmelidir. 

2.1. Modern Dönem Öncesinde Teşrîʿ Kavramının Kullanımı 

Klasik fıkıh literatüründe teşrîʿ terimi, şeriat koymak yani insanları bağlayıcı nitelikte 

şerʿî hükümler tesis etmek anlamında kullanılmaktadır. Bu bağlamda, istihsan yöntemine 

başvurmanın yeni bir şeriat vazetmek anlamına geleceği yönündeki görüşler, bu kullanıma 

örnek teşkil etmektedir. Örneğin, Tâcüddin es-Sübkî (ö. 771/1370) usul eserinde istihsan 

konusunu ele alırken, “من قال به فقد شرع (Kim istihsan ile hüküm verirse yeni bir şeriat koymuş 

olur)” ibaresini kullanmış ve son kelimedeki “ر” harfinin şeddeli okunması gerektiğini 

belirtmiştir. Sübkî burada, “ر ع  harflerinden müteşekkil olan kelimenin sülâsî mücerred ”ش 

formunda değil tefʻîl babında olduğunu söylemek istemektedir. Konuya dair tartışmaları 
 

19  Yunus Apaydın din, şeriat, İslam ve fıkıh kavramlarının anlam dünyasını netleştirmeyi amaçladığı 
çalışmasında et-teşrîʿin klasik literatürde kullanımına pek rastlanmayan ve genelde çağdaş yazarlar 
tarafından yasama anlamında kullanılan bir kavram olduğunu belirtmektedir. Bk. Apaydın, “Fıkıh, Dînin 
ve Şerîatin Nesi Olur?”, 31. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

69 
 

aktaran Hasan el-Attâr (ö. 1250/1834) Zerkeşî ve diğer bazı âlimlerin de kelimeyi aynı şekilde 

şeddeli okuduğunu belirtmiştir.20 Söz konusu açıklamalar dikkate alındığında teşrîʿ lafzının 

geçmiş zamanlı fiil formunda şeriat vazetmek anlamında kullanıldığı anlaşılmaktadır.  

Hz. Peygamber’in tasarruflarının hüküm değeri tartışılırken de teşrîʿ lafzına yer 

verilmiştir. Örneğin Âmidî (ö. 631/1233) Hz. Peygamber’in fiillerinin teşrîʿ kapsamında 

değerlendirildiğini ve bu sebeple kendisine tabi olunmayı gerektiğini belirtir.21 Burada fiillerin 

teşrîʿ kapsamında olması, onların vahye dayanmasından dolayıdır. Nitekim o, Hz. 

Peygamber’in vahiyden bağımsız bir teşrîʿ faaliyetinde bulunamayacağını vurgular.22 Bu 

sebeple olsa gerek vahiyle bağı olmayan fiillerin teşrîʿ kapsamında görülemeyeceğine dikkat 

çekilir.23 Bu çerçevede, klasik fıkıh usulünde teşrîʿ kavramının vahiyle irtibatlı bir yetki 

alanını ifade ettiği dikkate alındığında, vahiy dışındaki beşerî tasarrufların bu terimle 

nitelendirilmesinin hakikî değil, mecazî bir kullanım olacağı sonucuna varılabilir.24 

Aklın şeriat karşısındaki konumu ele alınırken de teşrîʿ kelimesinin kullanıldığı 

görülmektedir. Klasik fıkıh usulünde, aklın şeriat karşısındaki rolü tartışılırken teşrîʿ kavramı 

merkezî bir öneme sahiptir. Karâfî (ö. 684/1285), Safiyyüddin el-Urmevî (ö. 715/1315) ve 

Şâtıbî (ö. 790/1388) gibi usul âlimleri, şeriatın temel esaslarını belirleme, yeni bir ibadet ihdas 

etme veya bağlayıcı şerʿî bir küllî kaide inşa etme gibi eylemleri teşrîʿ olarak isimlendirmiş ve 

bu süreçte aklın doğrudan bir rolünün bulunmadığını vurgulamışlardır.25 Şâtıbî’nin yaklaşımı, 

bu bağlamda özellikle dikkat çekicidir. Ona göre, helalin haram, haramın helal kılınması gibi 

hükümler koyma, tamamen Allah’a ait bir yetkidir, zira bunlar yeni bir teşrîʿ yani insanları 

bağlayıcı nitelikte şerʿî bir esasın tesis edilmesi anlamına gelir. Kulların böyle bir yetkiye 

sahip olmadığını belirten Şâtıbî, ayrıca şeriatın temel esaslarının zan yoluyla 

belirlenemeyeceğini, çünkü bunun bir tür teşrîʿ faaliyeti olduğunu ifade edip26 zan ve 

 
20  Hasan b. Muhammed b. Muhammed el-Attâr, Hâşiyetü’l-ʻAttâr ʻalâ Şerhi’l-Celâli’l-Mahallî ʻalâ 

Cemʻi’l-cevâmiʻ (b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 2/395. 
21  Ebu’l-Hasan Seyfeddin Ali b. Ali b. Muhammed b. Sâlim el-Âmidî, el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm, thk. 

Abdurrezzak Afîfî (Beyrût: el-Mektebetü’l-İslâmî, ts.), 1/176. 
22  Âmidî, İhkâm, 2/229. 
23  Alaaddin Ebu’l-Hasan Ali b. Süleyman ed-Dımeşkî es-Sâlihî el-Hanbelî el-Merdâvî, et-Tahbîr şerhu’t-

Tahrîr fî usûli’l-fıkh (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2000), 3/1455. 
24  Benzer bir tespit için bk. Türcan, Devletin Yetkileri, 169. 
25  Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî el-Karâfî, Nefâisu’l-usûl fî şerhi’l-

Mahsûl, thk. Adil Ahmed (b.y.: Mektebetü Nizâr Mustafa el-Bâz, 1995), 6/2595; Ebû İshâk eş-Şâtıbî, el-
Muvâfakât, thk. Ebû Ubeyde (b.y.: Dâr İbn Affân, 1997), 1/20, 3/103; Safiyyüddin Muhammed b. 
Abdurrahim el-Urmevî, Nihâyetü’l-vusûl fî dirâyeti’l-usûl, thk. Salih b. Süleyman el-Yûsuf - Said b. 
Salim (Mekke: el-Mektebetü’t-Ticâriyye, 1996), 7/3230. 

26  Şâtıbî, Muvâfakât, 3/103. 



ilahiyatname 
 

70 
 

içtihadın ancak ferʿî meselelerde ve bireysel kulluk çerçevesinde geçerli olacağını belirtir.27 

Şâtıbî’nin bu ayrımı oldukça önemlidir. Buradan anlaşılacağı üzere klasik usul 

geleneğinde teşrîʿ, vahye dayalı, bağlayıcı ve normatif hüküm koyma yetkisini ifade ederken; 

insan aklının ürettiği içtihatlar, bu kapsamın dışında tutulmaktadır. 

Klasik İslam düşüncesinde teşrîʿ teriminin, Allah’ın emredici (emrî) iradesini ifade 

etmek üzere kullanıldığı görülmektedir. Şâtıbî, bu kavramı irade teorisi bağlamında ele 

alırken, şerʿî hükümlerin kaynağı olan ilahî iradeyi iki kategoride değerlendirir: 1) Tekvînî 

(kaderî) İrade: Bu irade, varlık âlemindeki her şeyi kuşatan ve onların gerçekleşmesini 

sağlayan fıtrî bir nitelik taşır. 2) Teşrîʿî (emrî) İrade: Bu ise, doğrudan şerʿî hükümlerle 

ilgilidir; emredilenin yapılmasını, yasaklananın da terk edilmesini talep eden bağlayıcı bir 

iradedir.28 Celaleddin ed-Devvânî (ö. 908/1502) de benzer şekilde insanların sorumlu 

tutulmasını ve onlara sevap ve cezanın bağlanmasını mümkün kılan emrin, teşrîʿî emir 

olduğunu ve bunun da bağlayıcı bir otoriteyi ifade ettiğini belirtir.29 

Bu bağlamda, siyaset-i şerʿiyye literatürüne mensup müelliflerden bir örnek olarak 

Endülüslü âlim İbnü’l-Ezrak el-Gırnâtî (ö. 896/1491) zikredilebilir. Müellif, siyasî otoritenin 

mevcudiyetini zorunlu kılan içtimaî maslahat meselesini tartışırken teşrîʿî kast kavramını 

kullanır. Ona göre mezkûr maslahatın beraberinde getirdiği bazı olumsuzluklar, onun 

meşruiyetini ortadan kaldırmaz. Zira toplumsal düzeni sağlayan zorlayıcı otoritenin 

baskısından intaç eden kötülükler, umumî düzenin muhafazası gibi üstün bir maslahat 

karşısında tali önemde kalır. Dolayısıyla, düşük bir kötülükten kaçınmak için üstün bir hayrı 

terk etmek, daha büyük bir kötülük anlamına gelir. Bu değerlendirmenin filozofların 

görüşleriyle karıştırılmaması gerektiğini belirten Gırnâtî, onların görüşlerinin Allah’ın 

yaratma iradesine ilişkin olduğunu, şeriat âlimlerinin görüşlerinin ise Allah’ın hüküm koyma 

iradesine ilişkin olduğunu söyler. Gırnâtî yaratma iradesini “el-kasdü’l-halkıyyü’t-tekvînî” 

ifadesiyle hüküm koyma iradesini ise “el-kasdü’t-teşrîʿî” ifadesiyle karşılar.30 

Bu çerçevede, teşrîʿ teriminin klasik literatürde, özellikle Allah’ın emredici iradesini ve 

bu iradenin somutlaşmış hali olan şerʿî hükümleri ifade etmek üzere kullanıldığı ve bu haliyle 

teşrîʿ kavramının, müminlerin bağlayıcı şerʿî hükümlere muhatap olmasını sağlayan ilahî 

hitabın bir sonucu olduğu anlaşılmaktadır. Fıkıh usulünde içtihadın da şerʿî hitap kapsamında 

 
27  Şâtıbî, Muvâfakât, 1/20. 
28  Şâtıbî, Muvâfakât, 3/370, 373. 
29  Celaleddîn ed-Devvânî, Şerhu’l‘Akâ’idi’l-‘Adudiyye, (b.y.: y.y., ts.), 87. 
30  İbnü’l-Ezrak el-Gırnâtî, Bedâʾiʿu’s-silk fî tabâʾiʿi’l-mülk, thk. Ali Sâmi en-Neşşâr (Irak: Vizâretu’l-İʿlâm, 

2010), 68.  



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

71 
 

değerlendirildiği iddiası31 dikkate alındığında bu dönemde içtihat faaliyetinin, bu anlamda, 

teşrîʿ kapsamında görüldüğü söylenebilir. Yaptığımız taramada bir içtihat yöntemi olan 

kıyasın şerʿî değeri tartışılırken onun bir teşrîʿ olmasa da teşrîʿin bir uzantısı olduğunu 

belirten bir görüşe denk geldik.32 Bununla birlikte döneme ilişkin farklı bir yorum yapmayı 

mümkün kılan veriler de vardır. 

Safiyyüddin el-Urmevî Hz. Peygamber’in içtihatta bulunup bulunmadığını tartışırken 

konuyu bir yerde içtihatta hata meselesiyle ilişkilendirir ve onun içtihadında hata yapma 

ihtimalini tartışmaya açar. Hz. Peygamber’in hata yapma ihtimalini imkân dışı gören Urmevî, 

bu noktada “Hata üzerine bırakılmayacağı için Hz. Peygamber’in hata etmesi caizdir.” demeyi 

doğru bulmaz. Ona göre bu durum, makamının yüceliğine halel getirir. Zira onun içtihadı 

hüküm teşrîʿi makamındadır ve eğer bu konuda hata etme ihtimali varsa, Allah’ın teşrîʿ kıldığı 

hükümleri tebliğ ederken de hata ihtimali söz konusu olabilir. Bu ise kabul edilebilecek bir 

şey değildir.33 Şu durumda eğer Hz. Peygamber’in içtihadı hata yapma ihtimali söz konusu 

olmadığı için teşrîʿ konumunda ise, hata yapma ihtimali her zaman için söz konusu olan 

müçtehitlerin içtihatlarının, teşrîʿ kapsamında değerlendirilmesi doğru olmayacaktır. 

Son olarak burada şu hususa da dikkat çekmek gerekiyor: Klasik siyaset-i şerʿiyye 

kitaplarında teşrîʿ kavramının fıkıh usulündeki anlam dünyasıyla kullanılması ve bunun kamu 

otoritesinin tasarruflarıyla ilişkilendirilmemesi, bu dönemde teşrîʿ kavramının kanun koyma 

faaliyetiyle ilişkilendirilmediğini gösterebilir. 

2.2. Modern Dönemde Teşrîʿ Kavramının Kullanımı 

Bir önceki başlıkta klasik fıkıh usulü eserlerinde şeriat vazetmek anlamında kullanıldığı 

tespit edilen teşrîʿ teriminin modern döneme gelindiğinde, başta salt hukukî ve siyasî bir terim 

olarak, devamında ise aynı bağlamda hem hukukî ve siyasî hem de dinî ve fıkhî bir terim 

olarak kullanılmaya başlandığı görülmektedir. 

2.2.1. Hukukî ve Siyasî Bir Terim Olarak Teşrîʿ Kavramı 

Klasik İslamî literatürdeki kullanımları itibariyle esasında Allah’ın emrî iradesini ve bu 

iradenin somut tezahürü olarak şeriat vazetme olgusunu ifade etmek üzere kullanılan teşrîʿ 

lafzının, Osmanlı modernleşmesi döneminde, devletin emrî iradesini temsil eden kanun 

 
31  Bk. Temel Kacır, “Şerʻî Hükmün Hitabullah Üzerinden Tanımlanması”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 22/2 

(2028).  
32  Bk. Bedreddin ez-Zerkeşî, el-Bahru’l-muhît fî usûli’l-fıkh (b.y.: Dâru’l-Kütübî, 1994), 7/35. 
33  Urmevî, Nihâyetü’l-vusûl, 8/3811. 



ilahiyatname 
 

72 
 

koyma faaliyetini ifade etmek üzere kullanılmaya başlandığı görülmektedir. Bu dönüşümün, 

Batıdaki hukukî ve siyasî gelişmelerin etkisiyle devlet yapısının yeniden şekillendirilmesi 

gerektiğini ve bu arada kuvvetler ayrılığı fikrini savunan Osmanlı aydınları tarafından 

gerçekleştirildiği söylenebilir. Dönemin önde gelen isimlerinden Kâmûs-i Türkî yazarı 

Şemseddin Sâmi’nin teşrîʻ kavramını açıklarken düştüğü not, bu durumu doğrulamaktadır. 

Hatırlanacağı üzere Şemseddin Sâmi’nin ifadesine göre teşrîʻ, Arapçada böyle bir manası 

olmadığı halde idare hukuku uzmanlarınca kanun koymak manasında kullanılmak 

istenmiştir.34 Yine Mustafa Sabri Efendi ve Manastırlı İsmail Hakkı arasında geçen teşrîʿ 

teriminin kullanımına ilişkin tartışma da kanun koyma anlamındaki kullanımın bu dönemde 

ortaya çıktığını göstermektedir. Zira Mustafa Sabri Efendi bu yeni kullanımın Avrupa 

dillerinden tercüme yapan hukuk mütercimlerinin marifetiyle dilimize sokulduğunu 

belirtmekte, Manastırlı da bu kullanımın ilk defa kendileri tarafından üretildiğini ileri 

sürmektedir. Önemine binaen tartışmanın ayrıntılarını vermeyi yerinde buluyoruz. 

Söz konusu tartışma, 17 Aralık 1908’de, II. Meşrutiyetin ilanını müteakiben Ayân 

Meclisi’nin açılış konuşmasına verilen cevapta parlamentonun “kuvve-i teşrîʿiyye” diye 

isimlendirmesinin sonucunda ortaya çıkmıştır. Bu isimlendirmeyi doğru bulmayan Mustafa 

Sabri Efendi, söz konusu kullanımı eleştirmiştir. Ona göre parlamentonun “kuvve-i teşrîʿiyye” 

diye isimlendirilmesi dinen mahzurludur. Zira şeriat vazetmek anlamına gelen teşrîʿin 

parlamentonun kanun yapması anlamında kullanılması, Allah’ın bir vasfının -muhtemelen 

burada irade sıfatı kastedilmektedir- kullara verilmesi gibi bir kapalılığı barındırmaktadır.35 

Diğer taraftan bu kullanım, beşerî yasamaya haddinden fazla değer yüklemesi yaptığı için de 

problemlidir. Söz konusu ifadenin Avrupa dillerinden tercüme edilmek suretiyle 

Müslümanların ıstılahlarına girdiğini düşünen Mustafa Sabri Efendi’ye göre mütercimler 

teşrîʿ lafzının, şerʿî manasındaki üstünlüğünden etkilenmişlerdir.36 

Bu etkiyi somut bir örnekle açıklamak üzere Mustafa Sabri Efendi, yaşadığı bir olayı 

aktarır. Anlattığına göre, tanınmış Osmanlı yazarlarından biri, dönemin matbaalarında yaygın 

olarak kullanılan birtakım serlevhaları meşhur bir hattata yazdırmak üzereyken, bunlar 

arasında “kuvve-i teşrîʿiyye” ibaresini görünce Mustafa Sabri Efendi, buna itiraz ederek “Bu 

tabiri değiştirseniz, zira bunun uygun olup olmadığı henüz tartışma konusudur” demiştir. 

Ancak söz konusu yazar, bu uyarıya karşılık olarak “Hayır, kuvve-i teşrîʿiyye tabirini 

 
34  Şemseddin Sâmi, Kâmûs-i Türkî, 406. 
35  Mustafa Sabri, “Edeb-i Tahrir”, Beyânülhak 1/15 (29 Kânunuevvel 1324), 327. 
36  Bk. Mustafa Sabri, “Kuvve-i Teşrîʿiyye: Cevabım”, 382. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

73 
 

değiştiremem, biz Montesquieu’nun Rûhu’l-kavânîn’ine de Rûhu’ş-şerâʾiʿ diyoruz” cevabını 

vermiştir.37 

Mustafa Sabri Efendi, bu kavramsal benzeştirmeye karşı çıkarak, mevcut hukuk 

terminolojisinde tanzim ve taknin gibi terimlerin yasama faaliyetini ifade etmek için yeterli ve 

daha uygun olduğunu savunmaktadır.38 Ona göre, ilâhî hükümler ile beşerî hükümler arasında 

ontolojik bir ayrım bulunmaktadır. Şerʿî hükümler, ibadât ve muamelât alanlarını düzenleyen 

ilâhî davranış kuralları iken; beşerî hükümler, devlet otoritesi tarafından konulan ve uyulması 

zorunlu olan hukukî normlardır. Her iki norm türünün de bağlayıcılık gücü bulunmakla 

birlikte, bunların kaynakları ve meşruiyet zeminleri farklıdır. Mustafa Sabri Efendi’ye göre, 

bu ayrımı korumak ve her bir norm türünü kendi kavramsal çerçevesi içinde değerlendirmek 

esastır. Bu nedenle, ilâhî yasama ile beşerî yasama faaliyetlerini aynı terminolojik çatı altında 

ifade etmek, kavramsal bir kapalılığa yol açmaktadır. Özellikle, teşrîʿ gibi kökeni itibarıyla 

dinî ve metafizik çağrışımlara sahip bir terimin beşerî yasama süreçlerini tanımlamak üzere 

kullanılması, kabul edilebilecek bir şey değildir.39 Anlaşılacağı üzere Mustafa Sabri Efendi’ye 

göre şeriat vazetmek ve kanun koymak kaynak ve mahiyet itibariyle farklı iki gerçeklik 

olduğu için bunlara verilen isim de farklı olmalıdır. 

Ayân Meclisi üyesi Manastırlı İsmail Hakkı ise terminolojik tartışmaya dilbilimsel 

argümanlarla katılarak teşrîʿ kullanımının çok anlamlılık ilkesi çerçevesinde değerlendirilmesi 

gerektiğini savunur. Ona göre teşrîʿ lafzının şeriat vazetme anlamıyla etimolojik bağı bulunsa 

bile, bu kelimenin beşerî yasama faaliyetini ifade etmek üzere kullanımı dilbilimsel açıdan 

mümkündür. Aynı şekilde ilâhî sıfat ve fiillere ait terminolojinin, beşerî eylemleri 

tanımlamakta kullanılması da dinen sakıncalı değildir.40 Ve en önemlisi de dinî ıstılahî 

anlamından değil de sözlük anlamından hareketle “kanun vazetmek” anlamında sırf 

kendilerinin üretmiş olduğu bu kullanımın, dinen mahzurlu olduğunu ispatlamak mümkün 

değildir.41 Anlaşılacağı üzere Manastırlı’ya göre de şeriat vazetmek ve kanun koymak, kaynak 

ve mahiyet itibariyle farklı iki gerçekliktir fakat bu farklı iki gerçekliği, aralarındaki niteliksel 

farklılık korunarak, tek bir lafız ile ifade etmek mümkündür. Fakat Manastırlı’nın diğer 

yazıları dikkate alındığında farklı bir durumun da söz konusu olduğu anlaşılmaktadır. İleride 

bu husus açıklığa kavuşacak.  

 
37  Mustafa Sabri, “Kuvve-i Teşrîʿiyye Tabirine Dair: Cevabım”, 478. 
38  Mustafa Sabri, “Edeb-i Tahrir”, 327. 
39  Mustafa Sabri, “Kuvve-i Teşrîʿiyye: Cevabım”, 383. 
40  Manastırlı İsmail Hakkı, “Kuvve-i Teşrîʿiyye”, Beyânülhak 1/17 (12 Kânunusani 1324), 381-382. 
41  Manastırlı İsmail Hakkı, “Kuvve-i Teşrîʿiyye Tabirine Dair”, Beyânülhak 1/21 (9 Şubat 1324), 476. 



ilahiyatname 
 

74 
 

Netice itibariyle bu tartışma, söz konusu teşrîʿ lafzının, modern dönemde, yeni bir 

anlamda kullanıldığını ve dahası Manastırlı’nın ifadesiyle yeni bir üretim olduğunu; bu 

kullanımı savunan kişilerin zihin dünyasında şeriat ve kanun özdeşleştirmesinin 

bulunmadığını göstermektedir. Yani klasik literatürdeki kullanımlar da dikkate alındığında 

teşrîʿ lafzı, bu bağlamda, farklı iki olguya işaret eden eş sesli bir lafızdan başka bir şey 

değildir.  

Bu dönemde teşrîʿ lafzının kanun koymak anlamında kullanıldığını gösteren birkaç 

örnek daha vermek yerinde olur. Osmanlı modernleşmesinde önemli etkileri bulunan Yeni 

Osmanlılar Cemiyetine mensup aydınlardan Kayazâde Reşad’ın (ö. 1902) 1868 ilâ 1869 

yılları arasında kaleme aldığı yazılarında teşrîʿ lafzını kanun koymak anlamında kullandığı 

görülmektedir. Kuvvetler ayrılığı ilkesini savunan Kayazâde’ye göre kanun yapmak devletin 

iradesi, bunu yürütmek ise devletin fiilidir. Eğer bu iki kuvvet tek bir elde toplanırsa zulüm 

ortaya çıkar. Bundan kurtulmanın yolu ise teşrîʿ yetkisine sahip bir istişare meclisi 

kurmaktır.42 Kayazâde meşveret usulü olarak isimlendirdiği bu düzeni şu şekilde izah 

etmektedir: “(Meşveret usulü) kudret-i teşrî‘i erbâb-ı hükûmetin (yürütmeyi yapanların) 

elinden almaktır.”43 Kayazâde’nin teşrîʿi devletin iradesi olarak değerlendirmesi vurgulanması 

gereken bir husustur. Zira klasik İslam hukuk literatüründe şeriat vazetmek anlamında 

kullanılan ve dolayısıyla Allah’ın iradesini ifade eden teşrîʿin, modern dönemde devletin 

iradesini ifade eden bir kavram haline dönüştüğü görülmektedir. 

Yeni Osmanlılar Cemiyeti’nin bir başka mensubu olan Nâmık Kemal’in (ö. 1306/1888 

de 1872 tarihli birçok yazısında teşrîʿ lafzını, “kanun koymak” anlamında kullandığı 

görülmektedir. Yasama, yürütme ve yargı diye bilinen devlet yetkilerini sırasıyla teşrîʿ, tenfiz 

ve hüküm44 şeklinde isimlendiren, parlamentoyu teşrîʿ merkezi olarak niteleyen45 ve Şurâ-yı 

Devlet kurumunun teşrîʿ göreviyle sorumlu olduğunu46 belirten Nâmık Kemal’in şu ifadesi 

artık Osmanlı aydınları nazarında teşrîʿ lafzının, devletin kanun koyması anlamında 

kullanıldığını gösteren çok güzel bir örnektir: “Her memlekette bulunan kudret-i teşrîʿin 

vazifesi memleketin halini layıkıyla takdir ederek orada muzır olabilecek efkâr ve efâle 

kanunu sed etmektir.”47 Görüldüğü üzere meşrutiyet aydınları, devletin iradesini başka bir 

 
42  Kayazâde Reşad, “el-Hakku Yaʿlû velâ Yuʿlâ”, Hürriyet Gazetesi 1 (Haziran 1868), 4. 
43  Kayazâde Reşad, “Ve Şâvirhum fi’l-Emr”, Hürriyet Gazetesi 4 (Temmuz 1868), 1. 
44  Nâmık Kemal, Osmanlı Modernleşmesinin Meseleleri: Bütün Makaleleri 1, ed. İsmail Kara - Nergiz 

Yılmaz Aydoğdu (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2019), 114. 
45  Nâmık Kemal, Makaleler, s. 213. 
46  Nâmık Kemal, Makaleler, s. 404. 
47  Nâmık Kemal, Makaleler, s. 524. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

75 
 

ifadeyle beşerî iradeyi ortaya koyan yasama faaliyetini teşrîʿ diye isimlendirmişler ve ona 

klasik dönemdeki içeriğinden farklı bir ıstılahî anlam yüklemişlerdir. 

Osmanlı entelektüellerinin, özellikle de hukukçuların ve mütercimlerin, teşrîʿ 

kavramını, aslında “kanun koyma” anlamı taşımadığı halde, yasama karşılığında 

kullanmalarının arka planı sorgulanabilir. Zira Osmanlı devlet geleneği, şerʿ-i şerîf’e 

bağlılıkla birlikte, töre ve örfî hukuk temelinde yasama faaliyetlerini sürdürmüş, bu süreç 

genellikle “kanun vazʿı, tanzim veya kanunnâme tahrîri” gibi terimlerle ifade edilmiştir.48 

Nitekim kanun hazırlama meclisine “Meclis-i Âli-i Tanzîmât” adı verilmiştir. Buna rağmen 

Osmanlı aydınlarının niçin teşrîʿ lafzını tercih ettiklerinin soruşturulması, makalenin temel 

iddiasının anlaşılmasını kolaylaştıracaktır. Burada, bazı varsayımlardan hareketle, teşrîʿ 

kavramının bu yeni kullanımının ardındaki düşünsel gerekçeler ortaya konulmaya 

çalışılacaktır. 

1. Bu tercihin, Batı’daki yasama anlayışı ile Osmanlı devletinin geleneksel hukuk 

düzeni arasındaki epistemolojik farktan kaynaklandığı söylenebilir. Modern Batı’da yasama 

faaliyeti, Aydınlanma düşüncesinin etkisiyle, salt hukuki düzenlemenin ötesinde epistemik bir 

otorite iddiasını da beraberinde taşımaktaydı. Zygmunt Bauman’ın ifade ettiği üzere, 

entelektüeller kendilerini evrensel hakikatin keşfedicileri olarak konumlandırmış ve yasamayı 

bu hakikati topluma dayatmanın bir aracı haline getirmişlerdi. Bauman bu durumu, “bilgi-

iktidar sendromu” diye kavramlaştırmaktadır.49 

Buna karşılık Osmanlı hukuk geleneğinde kanun koyma eylemi, esas itibarıyla dini ve 

toplumsal düzeni muhafaza amacı taşıyan sultanın siyasî ve örfî tasarrufundan ibaretti. Kanun 

koyucuların mutlak hakikati temsil ettiği yönünde bir iddia mevcut değildi. İşte bu temel 

farklılık, Osmanlı mütercimlerini “legislation” kavramını çevirirken gelenekteki “kanun 

vazʿı” veya “tanzim” gibi terimler yerine, epistemik bir derinlik ve kutsallık çağrışımı 

barındıran “teşrîʿ” kavramını tercih etmeye yöneltmiş olabilir. Bu tercih, modern yasamanın 

taşıdığı iddiayı karşılayabilecek kavramsal bir çerçeve arayışının sonucu olarak 

değerlendirilebilir. Mustafa Sabri Efendi’nin Avrupa dillerinden tercüme yapan Osmanlı 

 
48  Yasama olgusunun klasik dönemde hangi lafızlarla karşılandığı için bk. Remzi Akyel, İslam Hukuk 

Düşüncesinde Yeni Bir Arayış: Cevaz Düşüncesi (Yasama Yetkisi Bağlamında) (Ankara: İlâhiyât 
Yayınları, 2022), 27-37. 

49  Zaygmunt Bauman, Yasa Koyucular ile Yorumcular, çev: Kemal Atakay (İstanbul: Metis Yayınları, 
2018), 7-13, 50. 



ilahiyatname 
 

76 
 

hukuk mütercimlerinin teşrîʿ lafzının şerʿî manasındaki ihtişamdan etkilendiğini söylemesi ve 

bu bağlamda aktardığı anekdot, yaptığımız bu değerlendirmeyi desteklemektedir.50 

2. Modern dönemdeki yasama faaliyetlerinde kanunların şerʿî hukuka göre vazedilmesi 

beklentisi de kanun koyma faaliyetinin teşrʿî olarak isimlendirmesinde etkili olmuş olabilir. 

Tanzimat öncesi dönemde Osmanlı devleti, mer’î hukukun şekillenmesinde önemli rol 

oynamakla birlikte, bu müdahale hukukî muamelelerin tümünü kapsamamaktaydı. Kamu 

otoritesi, zorunlu olmadıkça mahkemelerin karar verme süreçlerine müdahale etmemekteydi. 

Tanzimat döneminde ise çağın gereklilikleri, çeşitli alanlarda kapsamlı kanunlaştırma 

çalışmalarını zorunlu kılmıştır. Bu süreçte iki temel yaklaşım belirginleşmiştir: 1) Batı hukuk 

sistemlerinin tercüme yoluyla iktibası, 2) Geleneksel fıkıh birikiminin esas alınarak kanun 

yapılması. Yeni Osmanlılar ikinci yaklaşımı benimseyerek kanunların şerʿî hukuka uygun 

hazırlanmasını savunmuşlardır. Anayasa maddelerinin müftüler tarafından incelenmesi ve 

onayına sunulması gerektiğini öne sürmüşlerdir.51 Teşrîʿ teriminin yasama anlamında 

kullanılması, bu yaklaşımın terminolojik yansıması olarak değerlendirilebilir. 

Nâmık Kemal’in terminolojik tercihleri bu durumu açıkça yansıtmaktadır. Siyasî 

yazılarında halkın anlayabileceği bir üslup kullanan Nâmık Kemal, yasama fonksiyonunu 

“ifta tabir-i âharla teşrîʿ” şeklinde tanımlamıştır.52 Bu ifadenin, fetva verme ile kanun koyma 

faaliyetleri arasında kavramsal bir bağ kurmaya yönelik olduğu söylenebilir. Fıkhî hükümlerin 

üstünlüğüne vurgu yapan; adalet ve mutluluğun ancak fıkha dayalı bir yasamayla mümkün 

olacağını savunan Nâmık Kemal, bu terminolojik tercihle yasama faaliyetinin şerʿî temellere 

uygun olarak yapılması gerektiğini göstermek istemiş olabilir.53 

3. Modern dönem Osmanlı hukuk terminolojisinde teşrîʿ kavramının yasama faaliyetini 

ifade etmek üzere kullanılması, büyük ölçüde pozitif hukuk normlarının şerʿî temellerle 

uyumluluğunu vurgulama kaygısından da kaynaklanmış olabilir. Bu durum, yukarıda aktarılan 

terminolojik tartışmanın taraflarından Manastırlı İsmail Hakkı’nın yaklaşımında kendisini 

göstermektedir. Parlamento tarafından gerçekleştirilen yasama faaliyetinin teşrîʿ olarak 

isimlendirilmesine ısrarla karşı çıkan Mustafa Sabri Efendi, yukarıda görüldüğü üzere, 

ulemanın bu tür bir kullanıma karşı dikkatli olmaları gerektiğini gerekçeleriyle birlikte izah 

 
50  Bk. Mustafa Sabri, “Kuvve-i Teşrîʿiyye: Cevabım”, 382. 
51  Yeni Osmanlıların tutumları hakkında bk. Halil İnalcık, Osmanlı Tarihinde İslâmiyet ve Devlet (İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2016), 145. 
52  Nâmık Kemal, Makaleler, 124. Nâmık Kemal’in üslubuyla ilgili tespit, Nâmık Kemal’in makalelerini 

latinize ederek yayına hazırlayan Nergiz Yılmaz’a aittir. Bk. Nâmık Kemal, Makaleler, 15. 
53  Nâmık Kemal, Makaleler, 323. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

77 
 

eder. Esasında tutarlı ve anlamlı olan bu gerekçelere rağmen Manastırlı teşrîʿi, yasama 

faaliyeti anlamında kullanmaya devam eder. Bunun gerekçesini sorgulamak bu üçüncü 

maddeyi anlaşılır kılacaktır. 

Mezkûr ısrarın ardındaki temel etkenin, meclisin yasama faaliyetinde etkin bir hal 

almasının meşruluğunu göstermek arzusu olduğunu söylemek mümkündür. Zira bu dönemde 

içinde gayr-i müslimlerin de bulunduğu parlamentonun kanun koymada söz sahibi olması, 

meşrutiyet yönetiminin sorgulanmasına sebep olmuştur.54 Bu sorgulamalara cevap vermek 

isteyen Manastırlı, gayr-i müslimlerin parlamentoda yer almasının adalete uygun olduğunu 

söyler.55 Dahası mevcut kanunlar ile şeriat arasında sıkı bir bağın olduğunu ima eder. İçtihatla 

sabit olan hükümlerin bir taraftan “şerʿ/şeriat” diğer taraftan “kanun” şeklinde 

isimlendirilebileceğini ileri sürer.56 Gayr-i müslimlerin de içinde bulunduğu meclisin koyduğu 

kanunların dine aykırı olmadığını savunur.57 Mevcut durumu meşrulaştırmak adına şeriat ve 

kanun kavramları arasındaki ilişkinin yoğunlaştırıldığı bir zamanda yasama faaliyetinin teşrîʿ 

olarak isimlendirilmesinin de bu meşruiyete hizmet edeceği izahtan varestedir.  

Buraya kadar yazılanlar modern dönemde teşrîʿ lafzına hukukî bağlamda yeni bir anlam 

yüklendiğini, bu anlamı yükleyenlerin zihin dünyasında her ne kadar şeriat ile kanun arasında 

bir ilişki kurulsa da yasama faaliyetini bir beşer organizasyonu olan devletin iradesi olarak 

telakki ettiklerini göstermektedir. Bu durumda, klasik literatürdeki kullanımlar da dikkate 

alındığında, teşrîʿ lafzının farklı bağlamlarda farklı anlam dünyalarına işaret eden eş sesli bir 

lafız olduğu anlaşılmaktadır.  

2.2.2. Hem Hukukî Hem de Dinî Bir Terim Olarak Teşrîʿ Kavramı 

Bir önceki başlıkta klasik İslamî literatürdeki kullanımları itibariyle esasında Allah’ın 

emrî iradesini ve bu iradenin somut tezahürü olarak şeriat vazetme olgusunu ifade etmek 

üzere kullanılan teşrîʿ lafzının, Osmanlı modernleşmesi döneminde, devletin emrî iradesini 

temsil eden kanun koyma faaliyetini ifade etmek üzere kullanılmaya başlandığı ortaya 

konmuştu. Bu başlık altında ise, dönemin önde gelen isimlerinden Kazanlı âlim Halim Sabit 

Şibay’ın (ö. 1946) İslam Mecmuası’ndaki yazılarında, teşrîʿ kavramının tarihsel süreçteki 

 
54  Bk. Manastırlı İsmail Hakkı, “Ahkâm-ı İslâmiyye ve İctihâd [III]”, Sırât-ı Müstakîm [Sebîlürreşâd] 2/30 

(5 Mart 1325), 51. 
55  Manastırlı İsmail Hakkı, “Usûl-i Meşrûtiyete Karşı Husemâ-yı Milletin İʿtirâzâtına Müdâfa-i Muhikka”, 

Sırât-ı Müstakîm [Sebîlürreşâd] 1/14 (13 Teşrinisani 1324), 210. 
56  Manastırlı İsmail Hakkı, “Ahkâm-ı İslâmiyye ve İctihâd [II]”, Sırât-ı Müstakîm [Sebîlürreşâd] 2/29 (26 

Şubat 1324), 33-34. 
57  Manastırlı İsmail Hakkı, “Ahkâm-ı İslâmiyye ve İctihâd [III]”, 51. 



ilahiyatname 
 

78 
 

anlam katmanlarından radikal bir kopuşla yepyeni bir semantik içerik kazanmaya doğru 

evrildiği ortaya konacaktır. 

İslam Mecmuası’nda 1914 ila 1915 yılları arasında fıkıh sosyolojisi hakkında yazılar 

kaleme alan Halim Sabit’in, bu yazılarında teşrîʿi yeni bir anlamda kullandığı görülmektedir.58 

Bu kullanıma göre teşrîʿ, dinin temel ilkelerinin kendi deyişiyle şerʿ-i mücmelin, yaşanılan 

çağın örfüne göre pratiğe geçirilmesinden ibarettir. Bu uygulama, zamanında peygamber 

tarafından vahiy aracılığıyla sonrasında ise müçtehitler tarafından içtihat aracılığıyla 

yapılmaktadır.59 Günümüzde ise devlet tarafından ihtiyaca göre koyulan kanunlar da bu 

kapsamda değerlendirilmelidir. Başka bir ifadeyle bunlar da bir teşrîʿ örneğidir. Çünkü bütün 

bu faaliyetler, fiillerdeki hüsün-kubuh vasfının resmiyet kazanmasından başka bir şey 

değildir.60  

Halim Sabit’in düşüncesinde teşrîʿ kavramının, tarihsel süreçteki anlamından keskin bir 

dönüşümle yepyeni bir içerik kazandığı görülmektedir. Kavramın bu dönüşüm öncesindeki 

durumu incelendiğinde, iki farklı ontolojik düzleme işaret eden müşterek bir lafız olduğu 

görülür: Birincisi ilahî düzlemdir ki burada şeriat vazetmeye işaret eder, ikincisi ise beşerî 

düzlemdir ki burada da kanun koymaya işaret eder. Ancak Halim Sabit’in, kavramı yeniden 

tanımlarken bu dualiteyi aşarak yeni bir epistemolojik çerçeve inşa ettiği söylenebilir. Onun 

teorisinde teşrîʿ artık, tarih-üstü ve evrensel geçerliliğe sahip ilahî hükümlerin, tarihsel 

koşullara uyarlanması sürecinden ibarettir. Bu uyarlamayı yapan vahiy, içtihat ve kanun 

koyma mekanizmalarının hepsi aynı epistemolojik gayeye hizmet eder: İnsan 

fiillerindeki hüsün-kubuh vasfının normatif çerçevesini izhar edip belirlemek. 

Halim Sabit’in yazınsal serüveni de teşrîʿ lafzının bu dönemde kavramsal bir evrim 

geçirdiğini gösterebilir. İslam Mecmuası’ndaki yazılarında içtihadı teşrîʿ kapsamında 

değerlendiren Halim Sabit, bundan takriben altı yıl önce Sırât-ı Mustakîm’de yazdığı 

yazılarında, bu yazılar içtihadın ne şekilde ortaya çıktığını ve ne tür aşamalardan geçtiğini ele 

almasına rağmen, hiçbir surette teşrîʿ lafzını kullanmaz. Tam aksine bu yazılarında 

hükümetlerin kendisiyle amel edilecek hukuk normları ihdas etmesini “kanun vazʿı” ve 

 
58  Halim Sabit’in konuya ilişkin makaleleri, Mustafa Sabri ve Manastırlı İsmail Hakkı arasında cereyan 

eden tartışmadan yaklaşık 5 yıl sonrasına denk gelmektedir. 
59  Halim Sabit, “İctihâd ve İcmâʿ [I]”, İslam Mecmuası 2/24 (1330), 580: Halim sabit, “İcmâʿ [II]”, İslam 

Mecmuası 2/19 (1330), 504. Halim Sabit’in şerʻ-i mücmel ve şerʻ-i mufassal tanımları için bkz. Halim 
Sabit, “İcmâʿ [II]”, 503. 

60  Halim Sabit, “İcmâ‘: Osmanlılar ve Teşrîʿ Salâhiyeti”, İslam Mecmuası 3/27 (1331), 629. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

79 
 

Şeriatın herhangi bir hususta hüküm vermesini de “şerʿ koymak” diye ifade eder. Halbûki 

aynı anlamları ifade etmek için, İslam Mecmuası’ndaki yazılarında, teşrîʿ lafzını tercih eder.61  

Halim Sabit’in bu tercihinin tesadüf eseri olmadığı söylenmelidir. Onun kanunların da 

birer şerʿî hüküm olduğunu belirttikten sonra kullandığı şu ifadeleri bunu göstermektedir. 

“Kanun suretinde tecelli eden bu şerʻ-i mufassalın ebvâb ve fasılları ve usûl-i fıkhı (henüz) 

teessüs etmemiştir. İşte İslam Mecmuası bunun için çalışıyor.”62 Müdürü olduğu derginin 

varlık gerekçesini bu şekilde izah eden birisinin kanun koyma faaliyetini teşrîʿ olarak 

isimlendirmesinin tesadüf eseri olmadığı çok rahat bir şekilde söylenebilir. Bu durum Halim 

Sabit’in genel siyasetine de uygundur. Şimdi bu siyaseti biraz daha yakından tanımaya 

çalışalım. 

Osmanlı Devleti'nin Tanzimat öncesi dönemde, yasama yoluyla mer’î hukukun 

şekillenmesinde önemli bir rolü olmakla birlikte, bu müdahale geleneksel hukuk anlayışının 

bir gereği olarak sınırlı bir alanda kalmıştır. Klasik dönemde devlet, kamu düzenini 

ilgilendiren konularda kanunnâmeler çıkarırken, şahsî ve medenî hukuk alanında fıkıh 

doktrininin otoritesini korumuştur. Ancak modern dönemde, merkezî yönetimin güçlenmesi 

ve devletin sosyal hayatın tüm alanlarını düzenleme eğilimi, hukuk sisteminde köklü bir 

dönüşümü beraberinde getirmiştir. Halim Sabit’in de vurguladığı gibi, Tanzimat reformcuları, 

devletin varlığını sürdürebilmesi için kapsamlı bir yasama faaliyetine girişmesi gerektiğini 

fark etmişlerdir.63 Bu doğrultuda, Osmanlı Devleti, 19. yüzyıl boyunca ceza, ticaret, usul ve 

diğer alanlarda yoğun bir kanunlaştırma hareketine girişmiştir. Ancak bu düzenlemelerin 

toplumsal hayatta beklenen etkiyi yaratmadığı, Ömer Lütfi Barkan’ın da belirttiği gibi, 

“mücerret mefhumlarla” ve toplumsal gerçeklikten kopuk bir şekilde hazırlandığı 

anlaşılmaktadır.64  

Halim Sabit, bu durumu eleştirel bir bakış açısıyla değerlendirir. Ona göre, Tanzimat 

döneminde çıkarılan kanunlar “cansız” ve “işlevsiz”dir, çünkü toplumsal gerçeklikle uyumlu 

değildir ve İslam hukuk geleneğinin dinamiklerinden yoksundur.65 Bu nedenle o, Müslüman 

bir toplumda etkili olabilmesi için kanunların fıkhî içtihatlara dayanması gerektiğini 
 

61  Kanun vazı ifadesi için bk. Halim Sabit, “İctihâda Dair -III: Devr-i Ashab’da İctihâd (mâ-baʿd)”, Sırât-ı 
Müstakîm [Sebîlürreşâd] 3/63 (5 Teşrinisani 1325), 167. Şeriat koyma ifadesi için bk. Halim Sabit, 
“İctihada Dair -IV: Devr-i Ashab'da İctihad (mâ-baʿd)”, Sırât-ı Müstakîm [Sebîlürreşâd] 3/64 (12 
Teşrinisani 1325), 180. 

62  Halim Sabit, “Velâyet-i Hukûkiyye [II]”, İslâm Mecmuası 3/33 (1331), 729 
63  Halim Sabit, “İcmâʿ: Osmanlılar ve Teşrîʿ Salahiyeti”, 630-632. 
64  Ömer Lütfi Barkan, İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi Mecmuası, 2/1, 308-314’ten naklen Ebul’ulâ 

Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa (Ankara: TDV Yayınları, 2009), 201. 
65  Halim Sabit, “Örf-Maruf [II]”, İslam Mecmuası 1/11 (1330), 324.  



ilahiyatname 
 

80 
 

savunur.66 Ancak o burada nass merkezli klasik fıkhî içtihattan bahsetmez. Onun burada 

bahsettiği modern bir içeriğe sahip olan ve örfü merkeze alan bir fıkhî içtihattır.67 

Karşılaşılan bütün sorunları sadece nass aracılığıyla çözmeye kalkışmanın Allah’ın 

Kudret ve Tekvin gibi sıfatlarının gereğini anlamamaktan kaynaklandığını düşünen Halim 

Sabit, örf ve marufu dikkate alan bir içtihat faaliyeti önerir.68 Ne var ki böyle bir içtihat 

faaliyetine karşı çıkılır. Devletin, modern dünyanın dayattığı ihtiyaçları gidermek amacıyla 

örf ve marufa uygun çözüm bulma çabası, dine mugayir bir durum olarak 

değerlendirilmektedir. Örneğin caiz olan çok evliliğin -zamanın örfüne aykırı olması 

gerekçesiyle- tekle sınırlandırabilmek için atılan adımlar ve bu adımları mümkün kılacak ilmî 

yazılara getirilen eleştiriler “Müdafaâ-yı Diniyye” serlevhası altında yazılmıştır. Bu çabalar 

dine saldırı olarak telakki edilmiştir. Aynı şekilde bu durumun Kitap ve Sünneti reddetmek 

anlamına geldiği, helali haram yaptığı, Allah’ın hükmünü neshetmek olduğu söylenmiştir.69 

Devlet otoritesinin sadece yürütmeden sorumlu olduğu yani müçtehitlerin izhar ettiği şerʿî 

hükümleri uygulamakla yükümlü olduğu; dolayısıyla hükümlerin belirlenmesine katılmayıp 

bu sorumluluğu âlimlere bırakması gerektiği vurgulanmıştır.70 

Halim Sabit, bu ve benzeri eleştiriler karşısında örfî hükümlerin meşruiyetini 

temellendirmek ve yeni çözüm imkânları sunabilmek amacıyla bir dizi teorik adım atmıştır. 

Bu bağlamda, en dikkat çekici girişimi, içtimaî usul-i fıkıh olarak adlandırılan metodolojik bir 

yaklaşımı savunmasıdır. Bu yöntem, şeriat ile toplumsal hayat arasındaki dinamik ilişkiyi 

sistematik bir çerçevede ele almayı hedeflemekte; değişen sosyal şartlara paralel olarak şerʿî 

hükümlerin de evrilebileceğini ortaya koyarak, çağın ihtiyaçlarına cevap verecek yeni hukukî 

formülasyonların geliştirilmesine zemin hazırlamaktadır. Halim Sabit, bu usul sayesinde 

şeriatın bireyler nezdindeki bağlayıcılığının güçleneceğini ve geleneksel fıkıh disiplininin 

canlılık kazanacağını öngörmektedir.71 Halim Sabit’in attığı bir diğer önemli adım, içtimaî 

usul-i fıkıh perspektifi doğrultusunda örfî hükümlere kutsallık atfetmesidir. Ona göre örf, ilahî 

 
66  Halim Sabit, “Mecelle Cemiyeti Hakkında Bir Muhtıra-i Âcizâne [I]”, Sırât-ı Müstakîm [Sebîlürreşâd] 

2/33 (26 Mart 1325), 102-106. 
67  İçtihat anlayışı için bk. Halim Sabit, “İctimaî Usul-i Fıkıh”, İslam Mecmuası 1/5 (1330), 149. Halim 

Sabit, “Örf-Maruf II”, 323-325. 
68  Halim Sabit, “Örf- Maruf [II]”, 325. 
69  Bk. Babanzâde Ahmed Naim, “Mudâfeʻât-ı Dîniyye: Teʿaddüd-i Zevcât İslamiyette Menʻ Olunabilir mi 

imiş?: Mansûrîzâde Said Beyefendi’ye”, Sebîlürreşâd [Sırât-ı Müstakîm] 11/298 (15 Mayıs 1329 [1330]), 
216-221; Babanzâde Ahmed Naim, “Mudâfeʻât-ı Dîniyye: Teʿaddüd-i Zevcât İslamiyette Menʻ Olunabilir 
mi imiş? Yine Mansûrîzâde Said Beyefendi’ye”, Sebîlürreşâd [Sırât-ı Müstakîm] 11/300 (29 Mayıs 1329 
[1330]), 248-250. 

70  İzmirli İsmail Hakkı, “Cevazın Hükm-i Şerʻi Olup Olmadığı [IV]”, Sebîlürreşâd [Sırât-ı Müstakîm] 
12/306 (10 Temmuz 1329 [1330]), 351. 

71  Halim Sabit, “İctimâʻî Usûl-i Fıkıh”, 145-150. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

81 
 

kaynaklı bir esas olup, bu temele dayanan hükümler de mukaddes bir nitelik taşımaktadır.72 

Buradan hareketle, örfî esaslara göre tanzim edilen pozitif hukuk normlarının özü itibarıyla 

şerʿî hükümler kategorisinde değerlendirilmesi gerektiğini savunmuştur.73 Ayrıca, meclis 

tarafından incelenip padişahın onayıyla yürürlüğe giren kanunları icmâ kavramı içerisinde 

konumlandırarak, devletin akıl eksenli yasama faaliyetlerinin meşruiyetini vurgulamıştır.74 Bu 

çerçevede Halim Sabit’in, Allah’ın şeriatı vazetmesini, Hz. Peygamber’in tebliğ görevini, 

fakihlerin şerʿî deliller çerçevesinde içtihat yapmasını ve nihayet devletin kanun koyma 

yetkisini ortak bir teşrîʿ sürecinin parçaları olarak tanımlaması, yukarıda zikredilen hedeflerle 

uyumlu bir teorik strateji olarak değerlendirilebilir. 

Özetle, Halim Sabit, kamu otoritesinin değişen sosyo-politik şartlara uygun yasal 

düzenlemeler yapmasını meşrulaştırmak amacıyla, devletin yasama faaliyetini teşrîʿ kavramı 

içerisinde konumlandırmıştır. Bu yaklaşım, dönemin ihtiyaçları göz önüne alındığında makul 

bir çaba olarak değerlendirilebilir. Ancak, bu meşruiyeti temin etmek için yasama eylemine 

öyle bir kutsal nitelik atfedilmiştir ki, bu durum yasamanın mahiyetini dönüştüren yeni bir 

boyut kazanmasına yol açmıştır. Bu aşamada yasama artık yalnızca toplumsal düzeni 

sağlamaya yönelik pozitif bir hukukî düzenleme süreci değil, aynı zamanda her bir yasal 

meselenin ardında yatan ilahî hakikatlerin bir tezahürü olarak görülmüştür. Bu perspektif, 

yasaların sadece hukukî bağlayıcılığını değil, aynı zamanda din otoritesiyle de 

desteklenmesini beraberinde getirmiştir. Dolayısıyla, kanunlara itaat etmek yalnızca siyasal 

bir zorunluluk değil, dinen de gerekli bir vecibe haline gelmiştir. Bu tavır, Bauman’ın ifade 

ettiği modern yasa koyucuların tavrına benzemektedir. 

Teşrîʿ kavramının Arap dünyasında da benzer bir anlam evrimi geçirdiğini söylemek 

mümkündür. Reşid Rıza (ö. 1935) yasama fonksiyonunu tartışırken, teşrîʿ lafzının 

dönemindeki kullanımına dair önemli bir tespitte bulunur. Ona göre, bu terim bazı âlimler 

tarafından yalnızca şeriat vazetmek anlamında kullanılırken, diğerleri tarafından hem içtihat 

ve istinbat sürecini hem de şeriatın yorumlanarak kanunlaştırılmasını kapsayacak şekilde 

geniş bir anlamda kullanılmıştır.75 Bu durum, teşrîʿ kavramının Arap coğrafyasında da hem 

dar hem de geniş anlamlarda kullanıldığını göstermektedir. Mesela ilk baskısı 1905’te 

 
72  Halim Sabit, “Örf-Maruf II”, 322. 
73  Halim Sabit, “İcmâʿ: Osmanlılar ve Teşrîʻ Salahiyeti”, 629. 
74  Halim Sabit, “Velâyet-i Hukûkiye [I]”, İslâm Mecmuası 3/31 (1331), 697-698. 
75  Reşid Rıza, el-Hilâfe evi’l-imâmetu’l-uzmâ (Kahire: Matbaʿatu’l-Menâr, 1923), 471. 



ilahiyatname 
 

82 
 

gerçekleşen fıkıh usulü eserinde teşrîʿ lafzını şeriat vazetmek anlamında kullanan76 

Muhammed el-Hudarî (ö. 1927), fıkıh tarihini ele aldığı ve 1920 yılında yayınladığı Târîhu’t-

teşrîʿi’l-İslâmî adlı eserinde vahyi ve içtihadı teşrîʿî sürecin parçaları olarak 

değerlendirmiştir.77 Bu eserinde kanunlaştırma dönemine ilişkin herhangi bir değerlendirmede 

bulunmadığı için kanun koyma faaliyetini de aynı sürece dahil edip etmediğini tespit etme 

imkânımız yok. Bununla birlikte öğrencisi Abdülvahhâb Hallâf’ın Hülâsatu’t-târîhi’t-teşrîʿi’l-

İslâmî isimli eserinde kanun koyma faaliyetini de bu lafızla karşıladığı yani teşrîʿî sürece 

dahil ettiği görülmektedir.78 Hallâf söz konusu eserinde teşrîʿe ilişkin olarak şu açıklamaları 

yapmaktadır: 

Şerʿî ve kanunî ıstılahta teşrîʿ, mükelleflerin fiillerine ve karşılaşacakları dava ve olaylara 

ilişkin hükümlerin kendilerinden öğrenileceği kanunların vazedilmesidir. Eğer bu teşrîʿin 

kaynağı Allah’ın kendisi olup bunu peygamberleri ve kitapları vasıtasıyla bildirmişse 

buna “ilâhi teşrîʿ” denir. Kaynağı insanlar olup birey veya topluluklar tarafından 

konulursa buna da “vazʿî teşrîʿ” denir. İslâmî kanunlar iki kısımdır: (1) Allah’ın Kurʾân 

ayetleriyle vazettiği, Resûlüne ilham edip onayladığı hükümler. Bunlar tamamen ilahî 

teşrîʿdir. (2) Sahabe, tâbiʿîn ve müctehid imamların, ilâhî teşrîʿin nasslarından, onların 

ruhundan, gerekçesinden ve işaret ettiği kaynaklardan istinbat yoluyla vazettikleri 

hükümler. Bunlar ise kaynak ve dayanak bakımından ilâhî teşrîʿ sayılmakla birlikte, 

müctehidlerin çaba ve içtihatlarıyla elde edildikleri için vazʿî teşrîʿ olarak kabul 

edilirler.79 

Hallâf’ın bu terminolojik tercihi, Arap dünyasında yaygınlık kazanmış ve pek çok 

müellif içtihat faaliyetini teşrîʿ kavramıyla ifade etmiştir.80 Bu bağlamda yasama fonksiyonu 

da içtihat ve istinbat süreçleriyle özdeşleştirilerek, salt pozitif bir hukukî düzenleme olmaktan 

çıkmış ve ilahî hakikatin keşfedilerek hukukî forma büründürülmesi şeklinde metafizik bir 

anlam kazanmıştır. Bu yaklaşımın doğal sonucu olarak, farklı İslâmî gruplar, kendi 

 
76  Kullanımlar için bk. Muhammed el-Hudarî, Usûlü’l-Fıkh (Mısır: el-Mektebetü’t-Ticâriyyeti’l-Kübrâ, 

1969), 6, 12, 13, 17, 18, 20, 25, 26, 64,71, 121, 146, 156, 173-176, 186, 192, 198, 226, 260, 263, 289, 
298, 318, 320-324, 333, 359, 369. 

77  Muhammed el-Hudarî, Tarîhu’t-teşrîʿi’l-İslâmî (Kahire: Dâru’t-tevzîʿ ve’n-Neşri’l-İslâmî, 2006), 12-13. 
78  Abdülvahhâb Hallâf, Hülâsatu’t-târîhi’t-teşrîʿi’l-İslâmî (Kahire: Dâru’l-Kalem, ts.), 103. 
79  Hallâf, Hülâsa, 7. 
80  Süleyman Muhammed et-Tamâvî, es-Sultâtü’s-Selâs fi’d-Desâtîri’l-Arabiyyeti’l-Muâsıra ve fi’l-Fikri’s-

Siyâsiyyi’l-İslami (Kahire: Darü’l-Fikri’l-Arabî, 1996), 331-350; Nebhan, İslam Anayasa ve İdare 
Hukukunun Genel Esasları, 371-397; Dav Miftah Gamak, es-Sultâtü’t-teşrîʻiyye, 17-21. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

83 
 

içtihatlarını ve yorumlarını sadece birer hukukî görüş olarak değil, aynı zamanda din adına 

dayatılmayı hak eden normlar olarak algılamaya başlamışlardır.81 

Buraya kadar yazılanlar dikkate alındığında teşrîʿ teriminin anlam dünyasına ilişkin 

olarak Arap dünyasında da benzer bir kırılmanın yaşandığını söylemek mümkündür.82 Fakat 

bu söylem, sonraki süreçte teşrîʿ lafzının hep bu şekilde kullanıldığı anlamına gelmemektedir. 

Zira Hudarî ve Hallâf’tan sonra İslam hukuk tarihini ele alan kimi araştırmacılar şeriat ve 

kanunun mahiyetine ilişkin önemli tespitlerde bulunup teşrîʿ teriminin hangi anlamda 

kullanılabileceğine dair dikkat çekici açıklamalarda bulunmuştur. Mesela insan ilişkilerini 

adalet ve eşitlik üzerine kuracak sınırlayıcı kuralların kendi ifadesiyle kanun sisteminin 

zorunlu olduğunu kabul eden Mennâʿ Halîl el-Kattân (ö. 1999) Târihu’t-teşrîʿi’l-İslâmî adlı 

eserinde pozitif bağlamda kanunun ne anlama geldiğini açıkladıktan sonra kanun ve şeriatın 

farklı mahiyetlere sahip olduğuna, Müslüman âlimlerin şeriat ve şerʿî hükümleri kanun 

anlamında kullanmadıklarına ve aynı şekilde şâriʿ veya müşerriʿ kelimeleriyle de kanun 

koyucuyu ifade etmediklerine dikkat çeker ve beşer ürünü olan kanun koyma faaliyetlerinin 

teşrîʿ diye isimlendirilmesinin doğru olmayacağını savunur.83 Muhtemelen böyle bir zihniyet 

yapısına sahip olduğu için de İslam hukuk tarihini dönemlendirirken vahyin nazil olduğu 

dönemi “ʿAsru’t-Teşrîʿ” başlığı altında sonraki dönemleri ise “el-Fıkhu fî ʿAsri…” başlığı 

altında ele almaktadır.84 Bu durum teşrîʿ lafzının kullanımındaki farklılıkların gerisinde 

dikkate değer zihniyet ayrışmalarının bulunduğunu ortaya koymakta olup makalemizin temel 

tezini de teyit etmektedir.  

Sonuç 

Bu çalışma, teşrîʿ teriminin dinî, fıkhî ve hukukî kullanımları arasındaki geçişleri 

tarihsel perspektifle analiz ederek, kavramın semantik ve zihinsel dönüşümlerini ortaya 

koymuştur. Araştırmamızın bulguları, teşrîʿin İslam hukuk geleneğinde, yaygın olmamakla 

birlikte, şeriat vazetme anlamını ifade ederken, modernleşme sürecinde beşerî yasama 

faaliyetini ifade etmek üzere kullanıma sokulduğu ve devamında hem şeriat vazetmek hem 

kanun koymak hem de içtihat yapmak anlamlarını kapsayacak şekilde genişlediğini 

göstermektedir. 

 
81  Yasama yoluyla din adına hakikat dayatmasının mümkün olup olmadığını inceleyen bir çalışma için bk. 

Remzi Akyel, “İslam Hukukunda Yasama Yoluyla Hakikat Dayatmasının İmkanı Meselesi” Balıkesir 
İlahiyat Dergisi 17 (Haziran 2023), 279-303. 

82  Arap dünyasındaki bu kırılmanın tam olarak ne zaman gerçekleştiğini ve bu kırılmanın ardındaki zihniyet 
yapılarının ne olduğunu tespit etmek müstakil bir çalışmayı hak etmektedir. 

83  Mennâʿ Halîl el-Kattân, Târîhu’t-teşrîʿi’l-İslâmî (Kahire: Mektebetü Vehbe, ts.) 11-14. 
84  Kattân, Târihu’t-teşrîʿi’l-İslâmî, 25, 181, 395. 



ilahiyatname 
 

84 
 

Çalışmada ulaşılan temel sonuçlar şu şekilde özetlenebilir: 

1. Teşrîʿ lafzı, klasik dönem İslam hukuk literatüründe esas olarak Allah’ın şeriat 

vazetmesi anlamında kullanılıp O’nun iradesinin bir tezahürü olarak değerlendirilmiştir. 

2. Modern dönemde, özellikle Tanzimat sonrası Osmanlı hukuk düşüncesinde, teşrîʿ 

kavramı giderek beşerî yasama faaliyetini ifade edecek bir anlam dünyasına evrilmiştir. Bu 

aşamada salt hukukî siyasî bir kavram olarak kullanılmış ve devletin iradesinin bir tezahürü 

olarak değerlendirilip Allah’ın iradesiyle ilişkilendirilmemekle birlikte kelimenin şerʿî 

anlamını çağrıştıracak şekilde kullanılmıştır. Fakat en nihayetinde farklı iki anlam dünyasına 

işaret eden eş sesli bir lafız olarak görülmüştür. 

3. Sonraki süreçte ise artık çağrışımdan öteye gidilerek, kelimenin yeniden şeriat 

vazetmek ile ilişkisi kurulup teşrîʿ hem Şâriʻin iradesinin hem de devletin iradesinin bir 

tezahürü olarak görülmeye başlanmıştır. Bu aşamada teşrîʿ lafzı aynı anda şeriat vazetmek, bu 

şeriatı yorumlamak ve kanun koymak anlamlarını kapsar olmuştur. Devletin iradesi şâriʿin 

iradesinin bir tezahürü olarak görülünce, yasama yetkisinin de bu iradeyi keşfetme 

yeterliliğine sahip olan fukahaya ait olması gerektiği düşünülmüştür. 

4. Kavramın yaşadığı bu anlam genişlemesi, sadece dilsel bir olgu değil aynı zamanda 

hukuk ve siyaset alanındaki zihniyet farklılıklarının bir yansımasıdır. Bu bağlamda hem kanun 

koyma faaliyetini fıkıh geleneğinden bağımsız bir şekilde yapmak isteyenler, hem bu gelenek 

doğrultusunda yapılması gerektiğini savunanlar, hem de gelenekten bağımsız yeni bir fıkıh 

faaliyetiyle kanun koymak isteyenler, kendi amaç ve eylemlerini meşru göstermek amacıyla 

dinî ve fıkhî bir anlam dünyasına sahip olan teşrîʿ lafzına hukukî bir anlam dünyası 

kazandırmak istemiş olabilirler. 

Bu çalışmanın önemli bir katkısı, teşrîʿ kavramındaki bu dönüşümü sistematik bir 

şekilde ortaya koyarken, aynı zamanda bu dönüşümün arkasındaki entelektüel ve sosyopolitik 

dinamikleri analiz etmesidir. Özellikle Osmanlı modernleşmesindeki tartışmaların 

incelenmesi, İslam hukuk geleneği ile modern hukuk sistemleri arasındaki gerilimleri anlamak 

açısından aydınlatıcı olmuştur. Bununla birlikte çalışma, diğer coğrafyalardaki modern 

kullanımları araştıran başka çalışmalarla zenginleştirilmeye açıktır. Bu tür çalışmalar farklı 

hukuk-fıkıh havzalarının benzer bir süreci yaşayıp yaşamadığını göstermesi açısından büyük 

bir öneme sahiptir. 

 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

85 
 

 

Hakem Değerlendirmesi: Çift taraflı kör hakemlik. 
Benzerlik Taraması: iThenticate 
Çıkar Çatışması: Yazar(lar) çıkar çatışması bildirmemiştir. 
Etik Beyan: Bu makale, yazarın “İslam Hukukunda Yasama Yetkisi ve Şer'î Cevaz Düşüncesiyle İlişkisi” isimli 
doktora tezinden üretilmiştir. 
Finansal Destek: Yazar(lar) bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir. 

Peer-review: Double-blind. 
Plagiarism Checks: iThenticate 
Conflict of Interest: The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Ethical Statement: This article is derived from the author’s PhD thesis entitled “Legislative Authority in 
Islamic Law and its Relation to the Thought of Lawful Permissible”. 
Grant Support: The author(s) declared that this study has received no financial support. 
 

Kaynakça 

Akyel, Remzi. “İslam Hukukunda Yasama Yoluyla Hakikat Dayatmasının İmkanı Meselesi”. 
Balıkesir İlahiyat Dergisi 17 (Haziran 2023), 279-303. 

Akyel, Remzi. İslam Hukuk Düşüncesinde Yeni Bir Arayış: Cevaz Düşüncesi (Yasama Yetkisi 
Bağlamında). Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2022. 

Akyol, Taha. Türkiye’nin Hukuk Serüveni: Fıkıhtan Hukuka ve Demokrasiye Geçiş Sorunları. 
İstanbul: Doğan Kitap, 2. Basım, 2015. 

Âmidî, Ebu’l-Hasan Seyfeddin Ali b. Ali b. Muhammed b. Sâlim. el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm. 
thk. Abdurrezzak Afîfî. 4 Cilt. Beyrût: el-Mektebetü’l-İslâmî, ts. 

Apaydın, Hacı Yunus. “Fıkıh, Dînin ve Şerîatin Nesi Olur?: Din, Şerîat, İslam ve Fıkıh 
Kavramları üzerine bir Değerlendirme”. Bilimname 52 (2024), 1-65. 
https://doi.org/10.28949/bilimname.1493702 

Attâr, Hasan b. Muhammed b. Muhammed. Hâşiyetü’l-ʿAttâr ʻalâ Şerhi’l-Celâli’l-Mahallî 
ʻalâ Cemʻi’l-cevâmiʻ. b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Babanzâde Ahmed Naim. “Mudâfeʻât-ı Dîniyye: Teʻaddüd-i Zevcât İslâmiyette Menʿ 
Olunabilir mi imiş?: Mansûrîzâde Said Beyefendi’ye”. Sebîlürreşâd [Sırât-ı Müstakîm] 
11/298 (15 Mayıs 1329 [1330]), 216-221. 

Babanzâde Ahmed Naim. “Mudâfeʻât-ı Dîniyye: Teʻaddüd-i Zevcât İslamiyette Menʿ 
Olunabilir mi imiş? Yine Mansûrîzâde Said Beyefendi’ye”. Sebîlürreşâd [Sırât-ı 
Müstakîm] 11/300 (29 Mayıs 1329 [1330]), 248-250. 

Bauman, Zaygmunt. Yasa Koyucular ile Yorumcular. çev: Kemal Atakay. İstanbul: Metis 
Yayınları, 2018. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd. es-Sıhâh: Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye. thk. 
Ahmed Abdulgafûr Attâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ʿİlm, 1987. 

Çal, Elif. “Meşrutiyet Devri Kuvve-i Teşrîʿiyye Tartışmaları”. III. Türkiye Lisansüstü 
Çalışmalar Kongresi Bildiriler Kitabı – I. ed. Nuriye Kayar ve Ümit Güneş. 221-231. 
İstanbul: İLEM, 2014. 



ilahiyatname 
 

86 
 

Dav Miftah Gamak. es-Sultâtü’t-teşrîʿiyye fî nizâmi’l-hükmi’l-İslâmî ve’n-nuzumi’l-muʻâsıra 
(el-vazʻiyye). Malta: Elga Menşûrât, 2002. 

Devvânî, Celaleddîn. Şerhu’l-ʿAkâ’idi’l-ʿAdudiyye. b.y.: y.y., ts. 

Doktor Hüseyin Remzi. Lügat-i Remzî. haz. Ali Birinci. 2 Cilt. İstanbul: Türkiye Yazma 
Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018. 

Ebülʻulâ Mardin. Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa. Ankara: TDV Yayınları, 
2009. 

Fîrûzâbâdî, Mecdüddin Ebû Tâhir Muhammed b. Yakûb. el-Kâmûsu’l-muhît. thk. Muhammed 
Naîm el-Araksûsî. Beyrut: Mektebetü Tahkîki’t-Turâs fî Müesseseti’r-Risâle, 2005. 

Gırnâtî, İbnü’l-Ezrak. Bedâʾiʿu’s-silk fî tabâʾiʿi’l-mülk. thk. Ali Sâmi en-Neşşâr. Irak: 
Vizâretu’l-İʿlâm, 2010. 

Halim Sabit, “Velâyet-i Hukûkiye [I]”. İslâm Mecmuası 3/31 (1331), 696-699. 

Halim Sabit. “İcmâʿ: Osmanlılar ve Teşrîʿ Salâhiyeti”. İslam Mecmuası 3/27 (1331), 628-632. 

Halim Sabit. “İctihâd ve İcmâʿ [I]”. İslam Mecmuası 2/24 (1330), 580-582. 

Halim Sabit. “İctihâda Dair [III]: Devr-i Ashab’da İctihâd (mâ-baʿd)”. Sırât-ı Müstakîm 
[Sebîlürreşâd] 3/63 (5 Teşrinisani 1325), 166-167.  

Halim Sabit. “İctihâda Dair [IV]: Devr-i Ashab’da İctihâd (mâ-baʿd)”. Sırât-ı Müstakîm 
[Sebîlürreşâd] 3/64 (12 Teşrinisani 1325), 180-182. 

Halim Sabit. “İctimaî Usul-i Fıkıh”. İslam Mecmuası 1/5 (1330), 145-150. 

Halim Sabit. “Mecelle Cemiyeti Hakkında Bir Muhtıra-i Âcizâne [I]”. Sırât-ı Müstakîm 
[Sebîlürreşâd] 2/33 (26 Mart 1325), 102-106. 

Halim Sabit. “Örf-Maruf [II]”. İslam Mecmuası 1/11 (1330), 322-325. 

Halim Sabit. “Velâyet-i Hukûkiyye [II]”. İslâm Mecmuası 3/33 (1331), 727-729. 

Halim Sabit. İcmâʿ [II]. İslam Mecmuası 2/19 (1330), 502-505. 

Hallâf, Abdülvahhâb. Hülâsatu’t-târihi’t-teşrîʿi’l-İslâmî. Kahire: Dâru’l-Kalem, ts. 

Hallâf, Abdülvehhâb. es-Sultâtü’s-selâs: et-teşrîʿ el-kadâ et-tenfîz. b.y.: Daru’l-Kalem, 1980. 

Hamidullah, Muhammed. İslam’ın Hukuk İlmine Katkıları. İstanbul: Beyan Yayınları, 2005. 

Hudarî, Muhammed. Tarîhu’t-teşrîʿi’l-İslâmî. Kahire: Dâru’t-tevzîʿ ve’n-Neşri’l-İslâmî, 2006. 

Hudarî, Muhammed. Usûlü’l-Fıkh. Mısır: el-Mektebetü’t-Ticâriyyeti’l-Kübrâ, 1969. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-Arab. 15 Cilt. 
Beyrut: Dâr Sâdır, 3. Basım, 1414/1993. 

İnalcık, Halil. Osmanlı Tarihinde İslâmiyet ve Devlet. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, 2016. 

İzmirli İsmail Hakkı. “Cevâzın Hükm-i Şerʿi Olup Olmadığı [IV]”. Sebîlürreşâd [Sırât-ı 
Müstakîm] 12/306 (10 Temmuz 1329 [1330]), 345-351. 



Teşrîʻ Teriminin Serencamı 
 

87 
 

Kacır, Temel. “Şerʻî Hükmün Hitabullah Üzerinden Tanımlanması”. Cumhuriyet İlahiyat 
Dergisi 22/2 (2018), 1221-1247. https://doi.org/10.18505/cuid.451916 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî. Nefâisu’l-usûl fî 
şerhi’l-Mahsûl. thk. Adil Ahmed. 9 Cilt. b.y.: Mektebetü Nizâr Mustafa el-Bâz, 1995. 

Karaman, Hayrettin. Mukayeseli İslam Hukuku. 3 Cilt. İstanbul: İz Yayıncılık, 2003. 

Kattân, Mennâʿ Halîl, Târihu’t-teşrîʿi’l-İslâmî. Kahire: Mektebetü Vehbe, ts. 

Kayazâde Reşad. “el-Hakku Yaʿlû velâ Yuʿlâ”. Hürriyet Gazetesi 1 (Haziran 1868), 2-4. 

Kayazâde Reşad. “Ve Şâvirhum fi’l-Emr”. Hürriyet Gazetesi 4 (Temmuz 1868), 1-4. 

Kefevî, Ebü’l-Bekâ. el-Külliyyât. thk. Adnan Derviş - Muhammed el-Mısrî. Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 1419/1998. 

Manastırlı İsmail Hakkı. “Ahkâm-ı İslâmiyye ve İctihâd [II]”. Sırât-ı Müstakîm 
[Sebîlürreşâd] 2/29 (26 Şubat 1324), 33-34. 

Manastırlı İsmail Hakkı. “Ahkâm-ı İslâmiyye ve İctihâd [III]”. Sırât-ı Müstakîm 
[Sebîlürreşâd] 2/30 (5 Mart 1325), 50-52. 

Manastırlı İsmail Hakkı. “Kuvve-i Teşrîʿiyye Tabirine Dair”. Beyânülhak 1/21 (9 Şubat 1324), 
476-479. 

Manastırlı İsmail Hakkı. “Kuvve-i Teşrîʿiyye”. Beyânülhak 1/17 (12 Kânunasani 1324), 381-
382. 

Manastırlı İsmail Hakkı. “Usûl-i Meşrûtiyete Karşı Husemâ-yı Milletin İʿtirâzâtına Müdâfa-i 
Muhikka”. Sırât-ı Müstakîm [Sebîlürreşâd] 1/14 (13 Teşrinisani 1324), 209-210.  

Merdâvî, Alaaddin Ebu’l-Hasan Ali b. Süleyman ed-Dımeşkî es-Sâlihî el-Hanbelî. et-Tahbîr 
şerhu’t-Tahrîr fî usûli’l-fıkh. 8 Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2000. 

Muallim Naci. Lügat-i Nâcî. b.y., y.y., ts. 

Mustafa Sabri. “Edeb-i Tahrîr”. Beyânülhak 1/15 (29 Kânunuevvel 1324), 326-328. 

Mustafa Sabri. “Kuvve-i Teşrîʿiyye Tabirine Dâir: Cevabım”. Beyânülhak 1/21 (9 Şubat 
1324), 476-479. 

Mustafa Sabri. “Kuvve-i Teşrîʿiyye: Cevabım”. Beyanülhak 1/17 (12 Kânunusani 1324), 382-
384. 

Nâmık Kemal. Osmanlı Modernleşmesinin Meseleleri: Bütün Makaleleri 1. ed. İsmail Kara - 
Nergiz Yılmaz Aydoğdu. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2019. 

Nebhan, Muhammed Faruk. İslam Anayasa ve İdare Hukukunun Genel Esasları. çev. Servet 
Armağan. İstanbul: Sönmez Neşriyat, 1980. 

Reşid Rıza. el-Hilâfe evi’l-imametu’l-uzmâ. Kahire: Matbaʿatu’l-Menâr, 1923. 

Suyûtî, Abdurrahmân b. Ebî Bekr. Mu’cemu mekâlîdi’l-ulûm fi’l-hudûd ve’r-rusûm. thk. 
Muhammed İbrahim Abbâde. Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 1424/2004. 



ilahiyatname 
 

88 
 

Şâtıbî, Ebû İshâk. el-Muvâfakât. thk. Ebû Ubeyde. 7 Cilt. b.y.: Dâr İbn Affân, 1997. 

Şemseddin Sâmi. Kâmûs-i Türkî. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1978. 

Tamâvî, Süleyman Muhammed. es-Sultâtü’s-Selâs fi’d-Desâtîri’l-Arabiyyeti’l-Muâsıra ve fi’l-
Fikri’s-Siyâsiyyi’l-İslami. Kahire: Darü’l-Fikri’l-Arabî, 1996. 

Tehânevî, Muhammed b. Ali. Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm. Beyrut: Mektebetü Lübnân 
Nâşirûn, 1996. 

Türcan, Talip. Devletin Egemenlik Unsuru ve Egemenlikten Kaynaklanan Yetkileri. Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2001. 

Urmevî, Safiyyüddin Muhammed b. Abdurrahim. Nihâyetü’l-vusûl fî dirâyeti’l-usûl. thk. 
Salih b. Süleyman el-Yûsuf - Said b. Salim. 9 Cilt. Mekke: el-Mektebetü’t-Ticâriyye, 
1996. 

Zerkeşî, Bedreddin. el-Bahru’l-muhît fî usûli’l-fıkh. 8 Cilt. b.y.: Dâru’l-Kütübî, 1994. 

 


