
İNSANLARIN İTİRAZ ETMEKSİZİN UYGULAMA ÜZERİNDE 

İTTİFAK ETMELERİ OLGUSU VE BUNUN ŞER‘Î HÜKME 

DELALETİNİN TEORİK VE UYGULAMALI TEMELLERİ 

ا  تأصيلا  الشرعي الحكم على ودلالته نكير دون الناس إطباق  وتطبيقا  

Doç. Dr. Muhammed Reşit VAROL 
          Şırnak Üniversitesi 

                      muhammedresitvarol@gmail.com 

ORCID: 0000-0001-8616-3721 

Atıf Gösterme: VAROL, Muhammet Reşit, “İnsanların İtiraz Etmeksizin Uygulama Üzerinde İttifak 

Etmeleri Olgusu ve Bunun Şer‘î Hükme Delaletinin Teorik ve Uygulamalı Temelleri” Ağrı İslami 

İlimler Dergisi (AGİİD), Aralık 2025 (17), s. 26-45 

Geliş Tarihi: 

13 Ekim 2025 

Kabul Tarihi: 

22 Aralık 2025 

                        

 ©2024 AGİİD  

Tüm Hakları Saklıdır. 

Abstract: Bu araştırma, insanların belirli hususlarda uzun bir dönem boyunca 

uygulama birliği içinde olmaları ve bu uygulamalara âlimler tarafından herhangi bir 

itiraz yöneltilmemesi durumunun, söz konusu fiillerin meşruiyetine delalet ettiği 

şeklindeki usûlî bir delili ele almaktadır. Çalışmanın önemi, bu delilin klasik usûl 

literatüründe yeterince incelenmemiş ve hak ettiği ilgiyi görmemiş olmasından 

kaynaklanmaktadır. Bu nedenle araştırmada, söz konusu delilin mahiyetinin, diğer 

usûlî delil ve kavramlarla ilişkisinin, onunla istidlalin geçerlilik şartlarının, 

uygulanma alanlarının ve çağdaş dönemdeki istidlal değeri ve işlevinin tahlil 

edilmesi amaçlanmıştır. Araştırmacı, konuyu ele alırken istikrâî ve tahlilî yöntemi 

benimsemiş; âlimlerin “insanların üzerinde ittifak edip itirazsız sürdürdükleri” 

uygulamalara dair aktardıkları örnekleri derleyip incelemiş, bunları çözümleyerek 

değerlendirmelerde bulunmuştur. Çalışmanın ulaştığı sonuçlar arasında şu hususlar 

öne çıkmaktadır: Bu delil, amelî icmâın bir türünü teşkil etmektedir. Delilin 

geçerliliği, söz konusu uygulamanın mutlaka sahâbe veya tâbiîn döneminde ortaya 

çıkmış olmasına bağlı değildir. Bu delil, ictihadî meselelerde kullanılabilir nitelikte 

olup, bu durumda zannî bir hüccet değerindedir. Ayrıca bu delil aracılığıyla vücûb, 

nedb ve ibâha hükümleri tespit edilebilir. Bununla birlikte, istidlal alanı dînî 

meselelerle sınırlı olup, örfî ve dünyevî alışkanlıklar bu kapsama dahil değildir. 

Araştırmada ayrıca, bu delilin günümüzde insanların üzerinde ittifak ettikleri birçok 

hususun meşruiyetine delil teşkil edebileceği sonucuna ulaşılmıştır. Ancak bu delilin 

uygulanabilirliğini sınırlayan bazı engeller de mevcuttur. Bunların başında, bid‘at 

ehli veya modernist çevreler gibi, İslâm ümmetinin mâsumiyetine inanmayan 

grupların bu delili reddetmeleri gelmektedir. Ayrıca günümüzde fetva ve ictihad 

makamlarında ehil olmayan kişilerin bulunması sebebiyle, “itirazına değer verilen 

kişi” ile “görüşüne itibar edilmeyecek kişi”yi ayırt etmenin güçleşmesi de önemli bir 

problem olarak tespit edilmiştir. 

Keywords: Fıkıh Usûlü, Deliller, Şer’î Hüküm, Ümmetin Uygulaması, Kötülüğü 

Engelleme. 

الملخص  :يتناول البحث دليلاً أصولياً مضمونه أن جريان التعامل بين الناس على أمور معينة دون  

أن ينكر عليهم العلماء عبر العصور يدلُّ على مشروعيتها. وتكمن أهمية البحث في أن هذا الدليل لم  

بالأدلة   وصلته  طبيعته،  لبيان  بالتحليل  تناوله  اقتضى  مما  والاعتناء،  الدراسة  من  حقه  ينل 

والمصطلحات الأصولية الأخرى، وشروط صحة الاستدلال به، ونطاق العمل به، ومصير الاستدلال  

به في الواقع المعاصر. وقد استخدم الباحث المنهج الاستقرائي التحليلي من خلال استقراء ما ذكره  

العلماء من مسائل أطبق عليها الناس دون نكير، وتحليلها والتعليق عليها. وانتهى البحث إلى نتائج  

منها أن هذا الدليل صورة من صور الإجماع العملي، وأنه لا يشترط أن يكون العمل قد جرى به في 

عصر الصحابة والتابعين، وأنه يصح الاستدلال به في المسائل الاجتهادية، ويكون حينئذٍ حجةً ظنيةً، 

وأنه يثبت به الوجوب والندب والإباحة، وأن الاستدلال به يقتصر على المسائل الدينية دون العادات  

الدنيوية، وأنه يمكن الاستدلال به الآن على مشروعية أمور كثيرة تعارف الناس عليها؛ مع وجود  

عقبات تقف في طريقه، أهمها عدم تسليم المخالف به إذا كان من الفرق المبتدعة أو من الحداثيين؛  

لِعدم تسليم هؤلاء بعصمة الأمة الإسلامية، يضاف إلى ذلك صعوبة التمييز بين من يؤُبهَ بإنكاره ومن  

لا يلُتفَتَ إلى رأيه في واقعنا؛ لأن المناصب المتعلقة بالإفتاء والاجتهاد كثيراً ما يشغلها من ليس أهلاً  

 .لها

 الكلمات المفتاحية: أصول الفقه، الأدلة، الحكم الشرعي، عمل الأمة، النهي عن المنكر 



 مقدمة 

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه سيدنا محمد وعلى  

آله وصحبه أجمعين وبعد: فإن ثمة عبارات موجزة تدور على ألسنة الفقهاء في معرض التعليل والتدليل  

ويستكشف  أغوارها  يسبر  من  تنتظر  عميقة  معاني  طياتها  في  تحمل  إيجازها  على  وهي  آرائهم،  على 

خباياها، ومن هذه العبارات قولهم في الاستدلال على مشروعية معاملة أو عادة منتشرة: إن الناس أطبقوا  

عليها دون نكير. والفقهاء لا يعلقّون على هذا الدليل بأكثر مما قلناه، كما أن معظم الأصوليين لم يفصلوا  

هذا   أتناول  أن  البحث  هذا  في  أحببت  وقد  مقتضبة.  وجمل  بإشارات سريعة  بيانه  في  واكتفوا  فيه،  القول 

التأصيل والتطبيق، مع الإكثار من ذكر الأمثلة والتطبيقات،   بين  بالشرح والتمثيل والتحليل جامعاً  الدليل 

 وردّ ما يتعلق به من شبهات، وحاولت بيان كيفية توظيفه واستعماله في الواقع المعاصر. 

ولم أر من أفرد هذا الدليل بالشرح والتفصيل، إذ إن معظم من تناوله من القدماء والمعاصرين سواء  

كانوا فقهاء أو أصوليين اكتفوا بإيجاز القول فيه، وقد كتب الأستاذ أيمن رجب بحثاً بعنوان: "ما تلقته الأمة  

الناحية الأصولية، فلم يتناوله من حيث كونهُ دليلاً أصولياً، بل   بالقبول"، لكنه لم يتعرض للموضوع من 

الأولى؛  بالدرجة  حديثياً  بحثه  فكان  الأحاديث،  قبول  في  بالقبول  الأمة  تلقي  أثر  على  اهتمامه   1انصب 

 بخلاف بحثنا الذي هو أصولي فقهي يجمع بين التأصيل والتطبيق.    

وسأحاول في هذه البحث الإجابة على أسئلة ملحة تتعلق بالموضوع أبرزها: ما معنى هذا الدليل؟  

بهذا  الاستدلال  يشترط لصحة  الذي  وما  أخرى؟  ومفاهيم أصولية  أدلة  وبين  بينه  وتداخل  ثمة صلة  وهل 

الدليل؟ وما المجال الذي يمكن الاستدلال به فيه؟ وما مصير الاستدلال به في واقعنا المعاصر؟ وأسأل الله  

 تعالى أن يعينني فيما أنا بصدده، وأن يوفقني إلى الصواب. إنه خير مسؤول.

1 ً  . معنى إطباق الناس دون نكير ووجه كونه دليلاً شرعيا

 . معنى إطباق الناس دون نكير 1.1

يستخدم الفقهاء والأصوليون مصطلح "إطباق الناس من غير نكير" أو "عمل الأمة دون نكير" أو  

ما شابه ذلك في معرض الاستدلال على حكم شرعي معينّ، وذلك عندما ينتشر بين الناس عبر العصور  

أمر معين يتعلق به الحكم الشرعي؛ كمعاملة مالية معينة، أو شروط محددة يتقيدون بها في تصرفاتهم، أو  

عادات متأصلة في تعاملاتهم وعلاقاتهم، أو أطعمة وأشربة معينة يتناولونها، أو أشكال معينة يؤدون بها  

عباداتهم ... وذلك كله دون أن ينكر عليهم العلماء عبر العصور، فيكون سكوتهم عن الإنكار دليلاً على  

المشروعية، لأن ذلك الفعل الذي أطبق عليه الناس لو كان فيه شائبة منكر لـَمَا سكت العلماء عن الإنكار  

  2عليه عبر العصور. 

ومن الأمثلة على ذلك ما ذكره الأصوليون والفقهاء من جواز دخول الحمّام للاستحمام ودفع الأجرة 

مقابل ذلك؛ مع جهالة المقدار المستعمل من الماء، وجهالة المدة التي سيمكث فيها في الحمام، وهذه الجهالة  

 3هي في الأصل مفسدة لعقد الإجارة، ولكن الناس تسامحوا في ذلك، ولم ينكر عليهم العلماء عبر العصور. 

 
 .  105İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi ,(Ekim2020) 36-129.  “ما تلقته الأمة بالقبول”أيمن رجب،  1
 . 4/248  (،1994-1414، 2)الكويت: وزارة الأوقاف، ط  الفصول في الأصولأحمد بن علي الجصاص،   2
 . 40/ 2،  الفصول في الأصولالجصاص،   3



الناس   أنَّ  العصور، مع  بينهم عبر  فيما  الناس تعارفوه  السقاّء مقابل أجرٍ، فإن  يد  الماء من  وكذلك شُرب 

الماء،   المقدار المشروب من  العقد؛ لجهالة  الذي يشربونه، وذلك من شأنه أن يبطل  المقدار  يتفاوتون في 

 4لكن الناس تركوا المشاحّة فيه، وتعاملوا بذلك دون نكير من العلماء، مما دلّ على مشروعية ذلك الفعل. 

السلف   لأن  طاهرة،  الإنْفحََة  أن  من  الشافعية  من  والفقهاء  الأصوليون  ذكره  ما  أيضاً  الأمثلة  ومن 

ينكر أحد من   بها، ولم  المعمول  الجبن  أكل  يتورعون عن  يكونوا  الجبن، ولم  كانوا يستعملونها في صنع 

العلماء على المسلمين تناولهم للجبن مع علمهم باستعمال الإنفحة فيها، ومعلوم أنّ الإنفحة تؤخَذ من معدة 

الخروف الذي لم يطعم إلا اللبن بعد ذبحه، ويصُنعَ بها الجبن، ومقتضى القواعد أن تكون نجسة؛ لأن ما  

على   دليل  ذلك  العلماء  إنكار  وعدم  الجبن  في صنع  استعمالها  على  الناس  إطباق  لكن  نجس،  المعدة  في 

    5طهارتها. 

رغم كونه بيع معدوم، إذ العميل يحدد للصانع    6ومنه ما ذكره الحنفية من مشروعية عقد الاستصناع 

واستدل   عليها.  المتفق  المواصفات  على  بناء  طلبه  ما  البائع  له  يصنع  ثم  يريدها،  التي  السلعة  مواصفات 

على   فدل  نكير،  غير  من  النبوة  عصر  منذ  بالاستصناع  يتعاملون  الناس  بأن  المشروعية  على  الحنفية 

 7مشروعيته، ولو كان عقداً باطلاً لأنكر العلماء على المتعاملين به. 

2.1 ً  . وجه كون إطباق الناس دون نكير دليلاً شرعيا

من المعلوم أنّ مجرد انتشار أمرٍ بين الناس وإطباقهم عليه لا يدل على المشروعية، لأن الشرع لا 

يؤُخذ من عادات الناس، بل هو الحاكم عليها، وعلى هذا فمجرد إطباق الناس على شيء ليس دليلاً شرعياً،  

وإنما جاز الاستدلال على المشروعية هنا من جهة سكوت العلماء عن الإنكار على الناس عبر العصور،  

انتشرت   فإذا  المنكر،  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  هو  العصور  عبر  العلماء  واجب  أن  المعلوم  من  إذ 

فيها   كان  إذا  عنها  الناس  ينهوا  أن  الأمة  علماء  واجب  فإن  بها  التعامل  على  وأطبقوا  الناس  بين  معاملة 

محذور شرعي، وإلا كانوا آثمين مقصرين في واجبهم الذي أناطه الله تعالى بهم، ولا سيما علماء العصور  

أعني عصر الصحابة والتابعين وتابعي التابعين، فإن العلماء كانوا يؤدون   8الأولى المشهود لهم بالخيرية، 

واجبهم في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على أكمل وجه، ولا تأخذهم في الله لومة لائم، وكانوا لا  

يأبهون بالإنكار على الناس إذا أتوا محرماً مهما علا شأنهم، وذاك الذي أشار الله تعالى إليه عندما مدحهم  

﴿ وَتؤُۡمِنوُنَ بقوله:  ٱلۡمُنكَرِ  عَنِ  وَتنَۡهَوۡنَ  بِٱلۡمَعۡرُوفِ  تأَۡمُرُونَ  لِلنَّاسِ  أخُۡرِجَتۡ  ةٍ  أمَُّ خَيۡرَ  ِه  كُنتمُۡ  عمران بِٱللَّ آل   ﴾

3/110 

ثم إن سكوت العلماء قاطبة عن النهي عن المنكر لا يمكن وقوعه من الناحية الشرعية؛ لأن العلماء  

حمَلة الشريعة، وسكوتهم عن المنكر عبر العصور يعني أنهم اتفقوا على ضلالة، وقد وصلت النصوص  

كما    9التي نفت اتفاق الأمة على خطأ وضلالة إلى حدّ التواتر المعنوي كما ذكر غير واحد من الأصوليين.

أنَّ سكوت العلماء جميعاً عن المنكر من شأنه أن يؤدي إلى تحول الباطل إلى حق، فيظن عامة الناس أن  

 
  شرح جمع الجوامع ؛ محمد بن أحمد المحلي،  115/ 7)بيروت: دار الفكر(،    شرح فتح القديرمحمد بن عبد الواحد المعروف بالكمال بن الهمام،    4

 . 2/395)بيروت: دار الكتب العلمية(،  
 . 53/ 8(، 1994-1414،  1)بيروت: دار الكتبي، ط البحر المحيط في أصول الفقهمحمد بن عبد الله الزركشي،    5
،  شرح فتح القديرالاستصناع هو أن يقول لصانعٍ: اصنع لي كذا ويصفه له ويعطيه الثمن المسمى أو لا يعطيه، فيعقد الآخر معه. ابن الهمام،    6

7/114 . 
 . 115/ 7، شرح فتح القديرابن الهمام،   7
 . 249/ 4،  الفصول في الأصولالجصاص،   8
 . 149 (،1993-1413،  1)بيروت: دار الكتب العلمية، ط  المستصفى من علم الأصولمحمد بن محمد الغزالي،    9



الحرام قد انقلب حلالاً لإقرار العلماء له، لأن السكوت علامة الرضا، وهذا يعني تحريف دين الله تعالى  

 وتغييره، وهو الذي تكفل الله تعالى بعدم وقوعه.  

 . مناقشة شبهة حول إطباق الناس دون نكير 3.1

يسُتعَمَل هذا الدليل كثيراً لبيان مشروعية ما تعامل به الناس عبر العصور دون نكير من المعاملات  

التي تقتضي العمومات والقواعد الكلية في الشريعة أن تكون باطلة، كعقد الاستصناع الذي جرى التعامل  

)ت.   شلبي  محمد مصطفى  الشيخ  وقد شكك  المعدوم.  بيع  بالنهي عن  النصوص  ورود  مع  نكير  دون  به 

العامة  1997 القواعد  بمقتضى  العمل  فيها  ترُِك  الفقهية  الفروع  بعض  أن  من  الأصوليون  قاله  فيما   )

استحساناً للإجماع؛ لجريان التعامل عبر العصور من غير نكير، كما في الاستصناع وشرب الماء من يد  

التي   الحاجة هي  الشيخ شلبي على الأصوليين أن  الحمام وأمثال ذلك. وملخص اعتراض  السقاء ودخول 

ترُِكَ من أجلها القياس وليس الإجماع العملي أو التعامل كما يقول الحنفية، لأن الاستصناع وما شابهه إما  

أن يكون جرى التعامل به في عصر النبوة وبمرأى من النبي صلى الله عليه وسلم أو بعد عصر النبوة،  

فالحجة في فعله   فإن كان التعامل جرى في عصر النبوة أو تعامل به النبي صلى الله عليه وسلم شخصياً 

بالنص،   قبيل الاستحسان  أنها من  أي  بالسُّنَّة،  شُرِعت  الفروع  فتكون هذه  وتقريره صلى الله عليه وسلم، 

وإن كان التعامل جرى بها بعد عصر النبوة فلا يعُقلَ أن يقُبِل الناس عليها دفعة واحدة؛ لأن هذه الأمور  

ليست من الحاجات الأساسية للناس كالأكل والشرب حتى يقُبلوا عليها معاً، فلم يبق إلا أنها تعارف الناس  

ثبتت   فمتى  كذلك  الأمر  كان  فإذا  عنها،  وسكتوا  تدريجياً  عليها  المجتهدون  واطلع  فشيئاً  شيئاً  عليها 

مشروعية الاستصناع ومثيلاته؟ لا يعُقلَ أن تثبت بسكوت المجتهد الأول أو الثاني أو الثالث عن الإنكار  

لأن سكوت المجتهد الأول ليس دليلاً بالاتفاق، وإذا قيل إن المشروعية ثبتت بسكوت جميع المجتهدين فإن 

الشيخ شلبي يتساءل: ماذا عن حكم هذه العقود قبل انعقاد الإجماع العملي عليها؟ هل الذين تعاملوا بها قبل  

انعقاد الإجماع آثمون؟ وهل المجتهدون الأوائل الذين سكتوا عن الإنكار قبل انعقاد الإجماع العملي آثمون؟  

المجتهدين  يؤثمّون  ولا  العامة،  من  العقود  بهذه  المتعاملين  يؤَثِّمون  لا  الأصوليين  بأن  الشيخ  ويجيب 

الساكتين قبل انعقاد الإجماع، وبحسب رأي الشيخ شلبي فلا محيد من القول: إن المجتهد الأول ومن تبعه  

سكتوا عن الإنكار لأنهم رأوا أن هذه العقود تلبي حاجة الناس، وأن الشريعة لا تقف في طريق الناس ولا  

استحُسِن   مما  هي  العقود  فهذه  هذا  وعلى  الإنكار،  عن  سكتوا  ولذلك  حاجاتهم،  تحقيق  وبين  بينهم  تحول 

 10للحاجة شأنها في ذلك شأن الحكم بطهارة آبار الفلوات مع ما يقع فيها من النجاسات. 

استحساناً   الأصوليون:  سماه  مما  يوجد شيء  ألّا  مقتضاه  أنّ  علمت  الكلام  هذا  في  دققت  إذا  وأنت 

العملي الإجماع  أو  والضرورة.  بالتعامل  للحاجة  استحُسِن  وما  بالإجماع  استحُسِن  ما  بين  فرق  لا  وأنه   ،

الاستصناع   لتشريع  سبباً  المشقة  ورفع  الحاجة  كون  ينكرون  لا  الأصوليين  وعامة  الحنفية  أن  والجواب 

فرقاً    11ولإباحة دخول الحمام مع ما في ذلك من غرر، لكن بين هذه الفروع وفروع استحسان الضرورة

أما   المتفق عليه،  العصور، وهي من  المجتهدين عبر  فيها إلا سكوت  الفروع ليس  واضحاً، وهو أن هذه 

سرى   وربما  آراؤهم،  فيها  تختلف  وقد  المجتهدين،  من  عديدة  فتاوى  ففيها  الضرورة  استحسان  فروع 

دواعيه   له  الفروع  من  الطائفتين  بين  فالتفريق  هذا  وعلى  الواحد،  المذهب  علماء  إلى  فيها  الاختلاف 

 المنهجية وثمراته الفقهية، فالأولى ليست محل خلاف؛ بخلاف فروع استحسان الضرورة. 

 
 . 352-350(،  1947)القاهرة: مطبعة الأزهر،  تعليل الأحكام في الشريعة الإسلاميةمحمد مصطفى شلبي،   10
السرخسي،    11 أحمد  بن  الناس. محمد  لعامة  المحوجة  للضرورة  الجلي  القياس  مقتضى  ترك  هو  الضرورة  دار    الفقه  أصولاستحسان  )بيروت: 

 . 203/ 2المعرفة(، 



أن    -إن سلمّنا به -أما عدم تأثيم من تعامل بالاستصناع ودخول الحمام قبل استقرار التعامل به فسببه  

فيه   يتنازع  مما  ليس  لأنه  العقد  به  يبطل  لا  التافه  الحقير  والشيء  الشريعة،  إليه  تلتفت  لا  اليسير  الغرر 

الناس، ومن هنا ساغ للناس التعامل بهذه العقود مع جريانها على خلاف القياس، وساغ للمجتهدين الأوائل 

التي   العقود  وأما  كالعدم،  اليسير  الغرر  لأن  أصلاً،  محرمة  عقوداً  يرونها  لا  لأنهم  الإنكار  عن  السكوت 

أن   نسلم  فلا  كالاستصناع  الشريعة  عمومات  في  الوارد  المنع  يشمله  مما  وهي  خاصة  حاجة  إليها  دعت 

المتعامل بها قبل جريان التعامل بها غير آثم، بل يكون آثماً حتى يستقر التعامل به، ولا شك أن المجتهدين 

الأوائل سينكرون على آحاد الناس تعاملهم بتلك العقود قبل جريان التعامل بها واستقرار الإجماع العملي  

عليها، ونذكّر هنا بما يقوله الحنفية من أن الاستصناع إنما يجوز فيما جرى به التعامل، فما لم يجرِ التعامل  

فاستصناعه غير مشروع، أمر محرم    12به  والباطلة  الفاسدة  العقود  تعاطي  به حرام، لأن  التعامل  أن  أي 

 13شرعاً.

وثمة وجه آخر في الجواب؛ وهو أن بعض الأصوليين قرروا أن الإجماع قد ينعقد بعد الخلاف إذا  

وعلى هذا قد ينشأ عقد وينكر عليه مجتهد أو    14لم يستقر، وقرر بعضهم أنه قد ينعقد بعد الخلاف مطلقاً، 

فيتفقون   المنكرين  دليل  الآخرين ضعف  للمجتهدين  ويظهر  الناس  بين  العقد  بذلك  التعامل  ينتشر  ثم  اثنان 

على ترك الإنكار تعبيراً عن رضاهم بتلك المعاملة، وعلى هذا يصح أن يقال في هذه الصورة إن الناس قد  

ذكره  ما  هذا  وقريب  ضعفه.  بان  قد  لأنه  بإنكاره  يعتدّ  لم  أنكر  من  لأن  نكير؛  دون  العمل  على  أطبقوا 

وابن    490السرخسي )ت.   أثرين عن عمر  ثمة  أن  العلم  مع  الحِلّ،  إلى  الحرم  تراب  نقل  هـ( من جواز 

عباس رضي الله عنهم يمنعان ذلك، وعقب السرخسي على ذلك قائلاً: إن عمل الناس ظهر بخلاف ذلك،  

 15وكل أثر يظهر عمل الناس بخلافه فلا يكون حجة بل شاذاً. 

إذ ليس   الشيخ مصطفى شلبي،  التي أوردها  بالإجابة على الأسئلة  ينشغلون  على أن الأصوليين لا 

شأن الأصولي إبداء الحكم الشرعي فيمن تعامل بالاستصناع قبل جريان التعامل العام به، أو إبداء الحكم  

الشرعي في حق المجتهد الأول الذي سكت عن الإنكار عند أول ظهور للاستصناع؛ إذ هذه فروع فقهية 

 يدخل البحث عن حكمها الشرعي في صميم عمل الفقيه. 

التعامل دون نكير ليس مساوياً من كل  الناس دون نكير أو جرى به  والخلاصة أن ما أطبق عليه 

 وجه لِـما دعت إليه الضرورة أو الحاجة حتى يسُتغنىَ بأحدهما عن الآخر، فبينهما فروق واضحة.        

 . علاقة إطباق الناس دون نكير بالأدلة والمفاهيم الأصولية ذات الصلة2

يتبين  الناس من غير نكير"  النظر فيما أطلق عليه بعض الأصوليين والفقهاء: "إطباق  لدى إمعان 

التعامل،   به  وما جرى  العملي،  كالإجماع  الأخرى  والمصطلحات  الأدلة  بعض  مع  متداخل  بل  قريب  أنه 

هذا   بين  الصلة  حدود  هنا  نتبين  أن  ونريد  الأمة،  عمل  عليه  وما  العملي،  والعرف  السكوتي،  والإجماع 

 الدليل وما يقرب منه من الأدلة والمفاهيم الأخرى. 

 . إطباق الناس دون نكير والإجماع العملي 1.2

 
 . 6/185(، 2)بيروت: دار الكتاب العربي، ط  البحر الرائق شرح كنز الدقائقزين الدين بن إبراهيم بن نجيم،   12
 . 6/184،  البحر الرائقابن نجيم،   13
،  شرح جمع الجوامع؛ المحلي،  95/ 3  (، 1987-1407،  1)بيروت: مؤسسة الرسالة، ط  شرح مختصر الروضة سليمان بن عبد القوي الطوفي،    14

2/218 . 
 . 30/161(،  1993-1414)بيروت: دار المعرفة،  المبسوطمحمد بن أحمد السرخسي،   15



وإطباق الناس من غير نكير، ومن الأصوليين من صرح بأن   16ثمة صلة وثيقة بين الإجماع العملي 

هو الإجماع العملي بذاته، ومن ذلك قول ابن    -أو ما يسميه الحنفية بالتعامل-إطباق الناس من غير نكير  

)ت.   عمليّ"   861الهمام  إجماعٌ  "التعاملُ  "جوزناه    17هـ(:  الاستصناع:  عقد  عن  الحديث  أثناء  وقوله 

بلا   اليوم  إلى  وسلم  عليه  الله  صلى  الله  رسول  لدَنُ  من  العملي  الإجماع  إلى  الراجع  للتعامل  استحساناً 

ويبدو أن إطباق الناس على عمل دون نكير صورة من صور الإجماع العملي، فالإجماع العملي    18نكير".

الخفين   على  المسح  على  كاتفاقهم  معين  فعل  على  المجتهدين  اتفاق  أيضاً  يشمل  لأنه  وأشمل،  منه  أوسع 

وعلى أداء صلاة التراويح، وهكذا فالإجماع العملي يشمل اتفاق المجتهدين على عمل شيء معين، ويشمل 

هذين   بين  الدقيقة  الفروق  ومن  العصور.  عبر  الناس  به  تعامل  ما  على  النكير  ترك  على  اتفاقهم  أيضاً 

القسمين أنّ اتفاق المجتهدين على فعل شيء معين في عصر معين كافٍ لانعقاد الإجماع عليه، أما إطباق  

الناس من غير نكير فيطُلق على ما توارد المجتهدون على ترك الإنكار عليه عبر العصور، أي أنه ليس  

 مجرد ترك للإنكار في عصر معين. 

 . إطباق الناس دون نكير والإجماع السكوتي2.2

السكوتي  الإجماع  بين   19ليس  لكن  نكير"،  غير  من  الناس  "إطباق  سميناه:  الذي  الدليل  عن  بعيداً 

الدليلين فوارق مهمة لا ينبغي إغفالها، فالإجماع السكوتي دليل مختلف فيه بين الأصوليين، فمنهم من يعتد 

به كالإجماع الصريح، ومنهم من لا يعتد به ولا يعده حجة لأن سكوت المجتهد لا يعني بالضرورة موافقته  

أما إطباق الناس من غير نكير فليس محل خلاف بين الأصوليين من حيث    20على الرأي الذي أبداه غيره،

الجملة، إذ الكل يقبلونه ويستدلون به. ومن الفروق المهمة بين الدليلين أن الإجماع السكوتي يتمثل في إبداء  

بعض المجتهدين رأيهم في مسألة مطروحة وسكوت الباقين مما يدل على موافقتهم له، بمعنى أنهم لو كان 

المسألة   في  رأيه  المجتهدين  بعض  إبداء  عماده  السكوتي  الإجماع  أن  أي  لأوضحوه،  مخالف  رأي  لهم 

في   رأيه  المجتهدين  من  أحد  إبداء  يشترط  فلا  نكير  دون  عليه  الناس  أطبق  فيما  أما  الآخرين،  وسكوت 

المسألة، بل يكتفى بتركهم الإنكار على الناس، مما يدل على أنهم لم يروا في ذلك الأمر محذوراً شرعياً.  

ومن الفوارق أيضاً ما ذكرناه قبل قليل من أن الإجماع السكوتي ينعقد في عصر معين أما ما أطبق عليه  

يتم   حتى  أحد  من  عليها  الإنكار  يتم  ولا  المعاملة  فيها  تظهر  متعاقبة  أزمنة  إلى  فيحتاج  نكير  دون  الناس 

 الاعتداد به. 

 . إطباق الناس دون نكير والعرف العملي 3.2

الفرق الجوهري بين العرف العملي وبين ما أطبق عليه الناس دون نكير أن العرف سواء كان قولياً  

أي أنه لا يشترط فيه أن يكون عادة لجميع الناس، فمخالفة آحاد الناس    21أو عملياً هو عادة جمهور قوم،

جميعاً   المجتهدين  ترك  من  فيه  بد  فلا  نكير  غير  من  الناس  عليه  أطبق  ما  أما  فيه،  قادحة  ليست  للعرف 

الإنكار على ذلك الفعل الذي أطبق عليه الناس، أي أنه لو أنكر قلة من المجتهدين عبر العصور على ما  

تعارفه الناس فلا يسوغ لأحد أن يدعي أن ذلك الفعل مما تعارفه الناس وأطبقوا عليه من غير نكير. ثم إن  

 
قرة  الإجماع العملي هو أن يقع العمل بشيء من كل واحد من جماعة المجتهدين كإجماعهم على المسح على الخفين. محمد بن محمد الحطاب،    16

 . 109)القاهرة: دار الفضيلة(، العين لشرح ورقات إمام الحرمين 
 . 464/ 9، شرح فتح القديرابن الهمام،   17
 . 115/ 7، شرح فتح القديرابن الهمام،   18
الإجماع السكوتي أن يقول بعض أهل الاجتهاد بقول وينتشر في المجتهدين من أهل ذلك العصر فيسكتون ولا يظهر منهم اعتراف ولا إنكار.    19

 .  1/223(،  1999-1419،  1)بيروت: دار الكتاب العربي، ط  إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول محمد بن علي الشوكاني، 
 . 2/221،  شرح جمع الجوامعالمحلي،   20
 . 2/873(،  2004-1425، 2)دمشق: دار القلم، ط المدخل الفقهي العاممصطفى أحمد الزرقا،   21



العرف قولياً كان أو عملياً قد يكون عاماً يعم الناس جميعاً في جميع البلدان، وقد يكون خاصاً ببلد معين أو 

المختلفة،  الحِرف  وأهل  والصّنّاع  التجّار  بين  السائدة  كالأعراف  معينّين  بالعرف    22بأناس  الاعتداد  وفي 

أما ما أطبق عليه الناس دون نكير فلا يطُلق إلا على ما تعارفه    23الخاص كلام طويل وخلاف بين الفقهاء، 

الناس جميعاً وفي شتى الأعصار والأمصار، ولذلك فهو أقوى من العرف العملي، والاعتداد به محل اتفاق  

 عند الأصوليين والفقهاء خلافاً لِـما عليه الأمر في الاعتداد بالعرف العملي. 

 . إطباق الناس دون نكير وما جرى عليه العمل4.2

ما يقول عنه بعض الأصوليين والفقهاء إنه "عليه العمل" أو "جرى عليه العمل" أو ما شابه ذلك لا  

يعني بالضرورة أنه مما أطبق الناس عليه من غير نكير، لأن الفقيه قد يقصد بقوله: "عليه العمل" عملَ  

أتباع مذهب معين، بمعنى أن في المذهب قولين أو أكثر في مسألة واحدة؛ وأن أحد هذه الأقوال هو الذي  

جرى عليه عمل أهل المذهب عبر العصور وأفتى به المفتون، وعلى هذا فما عليه العمل من الآراء هو  

لكنه ليس مما أطبق الناس عليه دون نكير كما    24الراجح في المذهب غالباً، وهو الذي ينبغي أن يفُتى به، 

هو واضح، لأن ما جرى عليه العمل يكون في مقابله قول ضعيف أو مهجور، أما ما أطبق عليه الناس من  

المذاهب كالمالكية يطلقون اسم ما  غير نكير فليس في مقابله رأي مخالف ولو كان ضعيفاً. ثم إن بعض 

بالمشهور،   الفتوى تكون  القول المشهور في المذهب، فالأصل عندهم أن  قابل  جرى عليه العمل على ما 

المذهب أو وافق   في  به ولو كان قولاً مرجوحاً  يفُتى ويحُكَم  الناس  يقولون إن ما جرى عليه عمل  لكنهم 

وواضح أن المالكية لا يقصدون بما جرى عليه العمل ما أطبق عليه الناس عبر    25قولاً في خارج المذهب. 

العصور دون نكير، بل يقصدون ما جرى عليه عمل أتباع المذهب مما يخالف القول المشهور في المذهب  

 فإنه يمُضَى ولو لم يكن موافقاً للمشهور. 

 . شروط الاستدلال بإطباق الناس دون نكير 3

لا يستقيم الاستدلال على مشروعية شيءٍ بإطباق الناس عليه من غير نكير إلا إذا توافرت شروط  

 عديدة أهمها:

 . اشتراط كون إطباق الناس دون نكير في عصر الصحابة أو التابعين 1.3

اشترط بعض الأصوليين لصحة الاستدلال بهذا الدليل على مشروعية أمرٍ أن يكون الناس قد أطبقوا  

هـ(، ودليله أن الصحابة    794عليه دون نكير في عصر الصحابة أو التابعين، ومن هؤلاء الزركشي )ت.  

والتابعين كانوا وقافين عند حدود الله تعالى، آمرين بالمعروف ناهين عن المنكر، فسكوتهم عن النكير على  

شيء رغم انتشاره بين الناس دليل على مشروعيته، أما مَن بعدهم فلا يعُتدّ بسكوتهم عن الإنكار، إذ كم من 

بدعة شاعت في العصور المتأخرة دون أن ينكرها أحد من العلماء. وذكر الزركشي أنّ عبد الله بن الحسن 

حفيد السبطين كان يجالس ربيعة، فتناقشا يوماً في مسألة فقال رجل: ليس العمل على هذا، فقال عبد الله:  

أرأيت إن كثرُ الجهّال حتى يكونوا هم الحُطام فهم الحجة على الناس؟ فقال ربيعة: أشهد أن هذا الكلام لا 

 26يقوله إلا أبناء الأنبياء. 

 
 . 873/ 2، المدخل الفقهي العامالزرقا،    22
الهمام،    23 القديرابن  فتح  نجيم،  ؛  429/ 6،  شرح  بن  إبراهيم  بن  الدين  والنظائرزين  العلمية، ط   الأشباه  الكتب  دار    (،1999-1419،  1)بيروت: 

 . 95(،  1947)القاهرة: مطبعة الأزهر،    العرف والعادة في رأي الفقهاء؛ أبو سنة، 103
 . 1/72(،  1992-1412،  2)بيروت: دار الفكر، ط  رد المحتار على الدر المختارمحمد أمين بن عمر بن عابدين،    24
 . 3/174(،  1339،  1)تونس: المطبعة التونسية، ط  توضيح الأحكام شرح تحفة الحكامعثمان بن مكي التوزري،   25
 . 53/ 8، البحر المحيطالزركشي،    26



الهدى  أئمة  كانوا  الأولى  القرون  علماء  أن  نسلمّ  ونحن  عليه،  دليل  لا  الشرط  هذا  أن  أراه  والذي 

آمرين بالمعروف ناهين عن المنكر، لكن ذلك لا يعني أن مَن بعدهم من العلماء تركوا هذا الواجب، بل في 

كل عصر علماء أجلاء زاهدون في الدنيا راغبون فيما عند الله تعالى، يسارعون إلى النكير على الناس إذا  

تؤيد هذا  أحاديث  بذلك  ينقطع، وقد وردت  الأمة لا  فالخير في هذه  تعالى،  أمر لا يرضي الله  بينهم  شاع 

ولا شك    27المعنى، منها قوله صلى الله عليه وسلم: "إن مثلَ أمتي مَثلَ المطر لا يدُرى أوله خير أو آخره" 

أن أفضلية الأولين ثابتة لكن المقصود أن في اللاحقين من يسير على خُطا السابقين من هذه الأمة، وكذلك  

قال صلى الله عليه وسلم: "لا تزال طائفة من أمتي ظاهري على الحق لا يضرهم مَن خذلهم حتى يأتي  

عن   28أمر الله".  والنهي  بالمعروف  الأمر  واجب  أهملوا  المتأخرة  العصور  في  العلماء  أن  افترضنا  ولو 

للدلالة على   الناس على عمل  بإطباق  نكتفي  لا  أننا  هنا  ونذكّر  الأمة؟  من  يرُتجَى  فأي خير  تماماً  المنكر 

أن ينضم إلى ذلك إطباق العلماء على السكوت عنه، وصحيح أن المنكرات شاعت   مشروعيته، بل لا بدّ 

بين المسلمين كثيراً في العصور المتأخرة إلا أن العلماء في شتى الأصقاع لا يتهاونون في الإنكار عليها،  

وعلى هذا فيحق للزركشي أن ينتقد شيوع المنكرات مؤخراً، ونحن نوافقه على ذلك، لكن لا يحق له أن  

 ينسب السكوت عن المنكر إلى العلماء المتأخرين قاطبة. 

على   يقتصر  ولا  عصر،  كل  في  حجة  الإجماع  أن  الأصوليين  جمهور  عليه  الذي  الراجح  إن  ثم 

الظاهرية،  قال  كما  الصحابة  كل    29عصر  في  دليلاً  نكير  غير  من  الناس  إطباق  يكون  أن  هذا  ومقتضى 

عصر لأنه نوع من الإجماع العملي كما سبق، فلماذا يقُتصَر به على عصر الصحابة والتابعين؟ ومن هنا  

البنود: "العادة إن جرت في زمنه صلى الله عليه وسلم أو بعده من غير إنكار منه ولا من  جاء في نشر 

 فلمْ يقيِّد ذلك بعصر الصحابة والتابعين.  30الأئمة عمل بها إجماعاً"، 

على   الإسلامية  الأمة  اجتماع  احتمال  نفت  المعنوي  التواتر  حدّ  بلغت  التي  الأحاديث  أن  ومعلومٌ 

ضلالة، وهذا يستلزم عصمة الأمة ممثلةً بعلمائها أن يجتمعوا على السكوت عن إنكار المنكر رغم شيوعه 

 بين الناس في شتى الأصقاع، لأن سكوتهم في هذه الحالة يعني اجتماعهم على الضلالة. 

بعض   في  الناس  بعض  بين  التي شاعت  المنكرات  في حق  إنما يصدق  الزركشي  منه  اشتكى  وما 

في   مقصرين  العصر  ذلك  في  الناحية  تلك  علماء  يكون  قد  الحالة  هذه  ففي  الأوقات،  بعض  وفي  البلدان 

بالتقعر   ووصمهم  عنهم  الناس  انصراف  من  أو  مستبدّ  جبار  من  خوفاً  المنكر  عن  يسكتون  وقد  واجبهم، 

المسلمين في شتى الأعصار   والتشدد أو غير ذلك من الاحتمالات، لكن ذلك لا يصدق على ما شاع بين 

والأمصار، فإن علماء ناحية إذا سكتوا فسرعان ما يبادر علماء البلاد الأخرى إلى إنكار ذلك المنكر، وإذا  

من   الموانع  أو  الخوف  لزوال  الإنكار  إلى  يليه  الذي  العصر  علماء  يبادر  ما  فسرعان  أهل عصر  سكت 

 الإنكار عامةً. 

 . اشتراط ثبوت إطباق الناس دون نكير في جميع البلاد 2.3

يتمثل الشرط الثاني لصحة الاستدلال بهذا الدليل على المشروعية في أن يكون ما أطبق عليه الناس  

لا مجرد عادة ألِفها أناس في بلد معين أو إقليم معين، ووجه اشتراط    31عاماً منتشراً في جميع الأصقاع، 

 
. وقال عنه الحافظ ابن حجر العسقلاني: هو حديث حسن وله طرق قد  13/31؛ المعجم الكبير للطبراني،  12327رقم    334/ 19مسند أحمد،    27

 . 6/ 7(، 1379)بيروت: دار المعرفة،  فتح الباري شرح صحيح البخارييرتقي بها إلى الصحة. أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، 
 1920رقم    1523/ 3مسلم "الإمارة"؛  7311رقم    9/101البخاري "الاعتصام بالكتاب والسنة"    28
 . 453/ 6، البحر المحيطالزركشي،    29
 . 2/262)المغرب: مطبعة فضالة(،   نشر البنود على مراقي السعودعبد الله بن إبراهيم العلوي الشنقيطي،   30
 . 54/ 8، البحر المحيطالزركشي،    31



هذا الشرط واضح؛ وهو أن إطباق الناس من غير نكير نوع من الإجماع العملي، والإجماع لا يكون حجة  

وعلى هذا فسكوت جميع المجتهدين القاطنين في    32إلا إذا كان اتفاق بين جميع المجتهدين في عصر معين،

إقليم معينّ عن الإنكار على أمر أطبق عليه الناس في ذلك الإقليم لا يعد حجة ودليلاً على المشروعية، لأن 

الحجة في سكوت جميع المجتهدين، وهؤلاء بعض المجتهدين، ومن هنا قال الأصوليون: إن عادة قومٍ لا 

 33تكون حجةً على غيرهم إلا بدليل.

والذي أراه أن المسألة تحتمل وجهاً آخر من النظر؛ فقد اختلف الحنفية في العرف الخاص هل يقُدمّ 

على القياس أو لا مع اتفاقهم على أنّ القياس يتُرَك بالتعامل، وقد سبق أن نقلنا عن ابن الهمام أن التعامل  

هو الإجماع العملي، وعلى هذا فالتعامل إذا كان جارياً في جميع البلاد بلا نكير فهو حجة بالاتفاق ويقدَّم  

على القياس، أما إذا جرى في إقليم معين أو بين فئة مخصوصة من الناس ففي الاحتجاج به وتقديمه على  

وعلى هذا فإذا أطبق الناس في إقليم معين على فعل شيء وسكت علماء ذلك    34القياس خلاف بين الحنفية، 

يعتدوّن  الذين  الحنفية  بعض  عند  المشروعية  على  دليل  فذلك  العصور  عبر  عليهم  الإنكار  عن  الإقليم 

بالعرف الخاص ويقدمونه على القياس، لكن من الواضح أن هذا الدليل لا يكتسب حينئذٍ صفة القطعية، بل  

 يكون حجة ظنية لأن ليس إجماعاً. 

ولدى الرجوع إلى ما ذكره الأصوليون والفقهاء من مختلف المذاهب حول هذا الموضوع يتبين لنا  

أنهم يحتجون أحياناً بعمل الناس في بلد معين مع ترك الإنكار عليهم، أي أنه لا يلتزمون بالضرورة بأن  

 يكون ما أطبق عليه الناس دون نكير عاماً في كل الأوطان والأزمان، ومن الأمثلة على ذلك ما يأتي:

استدل ابن الهمام على أن خرء الحمام لا يفسد الماء بالإجماع العملي، لأنها مقيمة في المسجد الحرام من    -

فقد استدل بما جرى عليه العمل في المسجد    35غير نكير من أحد من العلماء، مع علمهم بما يخرج منها. 

 الحرام، وليس ذلك مما أطبق عليه الناس.

يبيعون    - يزالوا  فلم  العصور،  عبر  ذلك  تعارفوا  الناس  بأن  مكة  أرض  بيع  جواز  على  الحنفية  استدل 

 36الأرض ويشترون دون أن ينكر عليهم أحد. قالوا: وهذا من أقوى الحجج. 

اثنين من أصحاب    - أن  بمشروعيته، وذكروا  وقالوا  الصلاة  الإمام في  التسميع خلف  المالكية عن  وتكلم 

هـ( تناقشا في حكمه فقال القائل بالمشروعية لخصمه في المناظرة: إن العلماء تركوا    240سحنون )ت.  

الإنكار على أهل مكة مع أن عادة التسميع جارية في المسجد الحرام من قديم، وكذلك قال المازري )ت.  

ينكر عليهم   536 أن  يسمّعون من غير  فرآهم  الجامع الأزهر في مصر  إن بعض شيوخه صلى في  هـ( 

 وهذا استدلال بما أطبق عليه الناس في بلد معين من غير نكير كما لا يخفى.  37أحد. 

استدل بعض الشافعية على استحسان تعليم الصبيان في المساجد وعدم كراهيته بأنهم لم يزالوا يدخلون    -

 38المسجد النبوي بغرض التعليم منذ عصر الصحابة إلى العصور المتأخرة من غير نكير. 

 
32  Matlab Adlı Eserlerde -Kebîr ve Nihâyetü’l-Hâvi’l-Mâverdî ve Cüveynî’ye Göre Icmâ elShavish MURAD, 

Ferâ’iz Bölümünde Icmânın Uygulanması (Ankara: Sonçağ, 1. bs., 2025), s. 68. 
 . 54/ 8، البحر المحيطالزركشي،    33
 . 95، العرف والعادة؛ أبو سنة، 103، الأشباه والنظائر؛ ابن نجيم، 429/ 6، شرح فتح القديرابن الهمام،   34
 . 100/ 1، شرح فتح القديرابن الهمام،   35
 . 320/ 1)القاهرة: دار إحياء الكتب العربية(،  درر الحكام شرح غرر الأحكام مع حاشية الشرنبلاليمحمد بن فرامرز منلا خسرو،   36
 . 2/691أحمد بن علي المنجور، شرح المنهج المنتخب إلى قواعد المذهب )دار عبد الله الشنقيطي(،    37
 . 186/ 1)بيروت: دار الكتاب الإسلامي(،  حاشية الرملي على أسنى المطالب محمد بن أحمد الرملي،   38



ذكر الحنابلة أن مساكن بغداد مملوكة بأراضيها وأبنيتها، وأنها منذ عصور قديمة تباع وتوهب وتوقف    -

 وهذا أيضاً استدلال بما جرى عليه العمل في بلد معين. 39دون أن ينكر ذلك أحد على أهلها. 

قال الحنابلة بجواز تغيير حجارة الكعبة إن احتيج إلى ذلك، واستدلوا بأن العمل قد جرى على ذلك في    -

  40كل عصر، فكلما احتاجت الكعبة إلى تجديد حجارتها فعل أولو الأمر ذلك من غير أن ينكر عليهم أحد. 

وبناء على ما سبق يمكن القول: إن الاستدلال بعمل أهل إقليم معين دون نكير إنما هو حجة ظنية أو 

إلى أدلة أخرى أيضاً، فيأتي الاستدلال بما   دليل استئناسي يلجأ إليه المجتهد لتقوية رأيه الذي يستند غالباً 

 أطبق الناس في بلد معين ليقوي ذلك الرأي ويسانده دون أن يكون دليلاً وحيداً عليه. 

وكما أن الإطباق ينبغي أن يكون في جميع البلاد فسكوت العلماء عن الإنكار ينبغي أن يعم جميع 

(  1932المجتهدين، فلو وافق الأغلب وخالف الأقل لم تقم الحجة، ومن هنا قال الشيخ عبد الله دراز )ت.  

إن ما جرى عليه العمل في عصر الصحابة لا يكون حجة إلا إذا اتفقوا عليه، فإذا كان خلاف بين الصحابة  

على رأيين وجرى العمل على أحدهما فلا يكون ما جرى عليه العمل حجة شرعية ولا يلزم المجتهدَ التقيدُ  

  41بها. 

 . مجال الاستدلال بإطباق الناس دون نكير4

 . الاستدلال بما أطبق عليه الناس دون نكير في المسائل القطعية والظنية 1.4

يفُترََض من حيث المبدأ أن يقتصر الاستدلال بهذا الدليل على المسائل القطعية التي لا خلاف فيها  

بين الفقهاء، وذلك لأن تعامل الناس عبر العصور دون نكير إجماعٌ عمليٌ، ومسائل الإجماع لا خلاف فيها  

على  يستدلون  ما  كثيراً  الفقهاء  فإن  هنا  ومن  الإجماع،  وجود  ينفي  الخلاف  وقوع  لأن  معلوم؛  هو  كما 

المسائل المتفق عليها بأن عمل الناس جرى عليها دون نكير، ومن الأمثلة على ذلك ما ذكرناه سابقاً من  

جواز دخول الحمام بأجرة مع جهالة المقدار المستعمل من الماء وجهالة مدة المكوث في الحمام، وكذلك  

الماء،   من  يشربونه  الذي  المقدار  في  الناس  واختلاف  الثمن  تساوي  مع  السقاء  يد  من  الماء  جواز شرب 

 وغير ذلك من الأمثلة الكثيرة التي لا يعسر الوصول إليها في كتب الفقه. 

لكن الملاحَظ أن الفقهاء كثيراً ما يستدلون بإطباق الناس دون نكير لإثبات وجهة نظرهم في المسائل 

الاجتهادية التي نشأ فيها خلاف بين الفقهاء واستقر منذ القديم، وهذه الظاهرة لا ينبغي أن تسُتغَرَب؛ لأن  

نوع من   نكير  الناس دون  بالإجماع، وإطباق  الخلافية  المسائل  آرائهم في  يستدلون على  ما  كثيراً  الفقهاء 

الإجماع العملي كما سلف، ولكن دعوى الإجماع في المسائل الخلافية لا قيمة لها، فهي لا تردّ الفقهاء من  

فإننا   هذا  ومع  فيها.  الإجماع  انتفاء  على  دليلٌ  مسألةٍ  معتبر حول  الوفاق، لأن وجود خلاف  إلى  الخلاف 

المسائل   في  أقوالهم  على  المذاهب  مختلف  من  فيها  الفقهاء  استدل  التي  الأمثلة  من  مجموعة  نستعرض 

 الخلافية بجريان التعامل دون نكير:

الناس في شتى    - بين  العمل  بما جرى عليه  المجهولة  الحقوق  الصلح عن  الحنفية على جواز  استدل  فقد 

ولو لم يكن هذا الاستحلال    42الأصقاع من غير نكير من أن الإنسان عند دنوّ أجله يستحل مَن تعامل معهم، 

 
 . 22/ 3(، 1994-1415،  2)بيروت: المكتب الإسلامي، ط  مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهىمصطفى بن سعد الرحيباني،   39
 . 29/ 3)بيروت: دار المعرفة(،  الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل موسى بن أحمد الحجاوي،   40
 . 457/ 4(، 1997-1417،  1)مصر: دار ابن عفان، ط التعليقات على الموافقات عبد الله دراز،    41
 . 398/ 6، ، شرح فتح القديرابن الهمام  42



مشروعاً لأنكر العلماء ذلك عبر العصور، مما دلّ على جواز الصلح عن المجهول. ونحن نعلم أن الصلح  

    43على المجهول مسألة خلافية بين مجيز لذلك ومانع منه يشترط أن يكون الصلح عن حق أو مال معلوم.

والاستصناع الذي يعد أبرز الأمثلة على التعامل أو الإجماع العملي في مشروعيته خلاف مشهور بين   -

دون  العصور  عبر  به  التعامل  على  الناس  بإطباق  مستدلين  به  التعامل  جواز  الحنفية  يرى  إذ  المذاهب، 

 44نكير، بينما ترى المذاهب الأخرى امتناع التعامل به إلا إذا توافرت فيه شروط عقد السَّلمَ. 

بها عبر العصور    - الناس  الوجوه وشركة الأبدان، ويستدلون بجريان تعامل  الحنفية جواز شركة  ويرى 

   45من غير نكير، بينما يرى الشافعية بطلانهما، ولا يسلمّون بإطباق الناس عليهما دون نكير.

وإذا أقعد الصانع كتاجر الأقمشة معه رجلاً في دكانه كخياطٍ على أن يعمل الخياط وتكون الأجرة بينهما    -

نكير. غير  من  بذلك  يتعاملون  يزالوا  لم  الناس  لأن  استحساناً  بجوازه  الحنفية  قال  هذه   46فقد  أن  ومعلوم 

 الشركة فاسدة عند الشافعية. 

بينما يرى غيرهم من   - والقبول،  الإيجاب  لركن  لفقدانه  المعاطاة  بيع  الشافعية في الأصح بطلان  ويرى 

يتلفظ   قلما  إذ  نكير،  غير  من  العصور  عبر  عليه  الناس  بإطباق  ويستدلون  صحته،  الأخرى  المذاهب 

البضاعة   ثمن  البائع  يسلمون  ثم  السعر  عن  يسألون  الناس  من  وكثير  والقبول،  بالإيجاب  المتعاقدان 

لدلالته   بل  لذاته  مقصوداً  ليس  والقبول  بالإيجاب  التلفظ  أن  هؤلاء  ويرى  وقبول،  إيجاب  دون  ويأخذونها 

لا   كالطائر  والقبول؛  بالإيجاب  التلفظ  إلى  يحُتج  لم  وعرفهم  الناس  بتعامل  الرضا  عُلِم  فإذا  الرضا،  على 

 47يحتاج إلى السُّلَّم للصعود إلى السطح لاستغنائه عنه بوجود جناحين له. 

التلبية مع    - أطبقت على  الأمة  إحرامه لأن  ينعقد  لم  يلُبِّ  ولم  نوى  إذا  الحاج  أن  الشافعية  وفي وجه عند 

تكفي.  النية  أن  والأصح  اشتراطه،  على  دلّ  مما  الناس    48الإحرام  عليه  أطبق  بما  الاستدلال  رأينا  وهكذا 

على وجه مرجوح في المذهب، فلم يقتصر الاستدلال به على المسائل الخلافية بين المذاهب بل امتد إلى  

 المسائل الخلافية في المذهب الواحد.  

لكان    - الواجب  الكسرَ  كُسِرَت  لو  بحيث  كانت  إذا  الملاهي  آلات  بيع  في  وجهان  الشافعية  مذهب  وفي 

ومقابل   اللهو،  آلات  بيع  استنكار  على  الناس  إطباق  بدليل  البيع  بطلان  والأصح  به،  منتفعَاً  رضاضها 

بيعها.  في    49الأصح جواز  مسألة خلافية  في  قولٍ  نكير على  دون  الناس  بإطباق  استدلال  ترى  كما  وهذا 

 المذهب الواحد.

دون   - ذلك  على  الناس جرى  عمل  بأن  السعر  عليه  ينقطع  بما  البيع  جواز  على  الحنابلة  بعض  واستدل 

نكير، فيصح عندهم أن يأخذ المشتري السلعة كل يوم بسعر ذلك اليوم دون حاجة إلى مماكسة أو تحديد  

 
 . 4/413، المحتاج  نهايةالرملي،    43
 . 2/66،  الإقناع؛ الحجاوي، 6/517 (، 1992-1412،  3)بيروت: ط   مواهب الجليل في شرح مختصر خليلمحمد بن محمد الحطاب،   44
نهاية المحتاج إلى  ؛ محمد بن أحمد الرملي،  3/11(،  1994-1414،  2)بيروت: دار الكتب العلمية، ط  تحفة الفقهاءمحمد بن أحمد السمرقندي،    45

 . 5/4(،  1984-1404)بيروت: دار الفكر، الطبعة الأخيرة،  شرح المنهاج
 . 11/159، المبسوطالسرخسي،    46
 . 84/ 3، شرح مختصر الروضةالطوفي، ؛ 3/375 ،نهاية المحتاج إلى شرح المنهاجالرملي،    47
 . 3/269، نهاية المحتاجالرملي،    48
 . 5/496(،  2007-1428،  1)جدة: دار المنهاج، ط  نهاية المطلب في دراية المذهبعبد الملك بن عبد الله الجويني،   49



مرة، كل  عليه  اتفاق  أو  هنا    50للسعر  الثمن  أن  غيرهم  يرى  بينما  الحنابلة،  مذهب  في  رأي  الحكم  وهذا 

 51مجهول، فلا يصح العقد للجهالة، ولا شك أن هؤلاء لا يسلمّون بجريان التعامل بهذه المعاملة دون نكير.

أنّ  والملاحَظ  الاستقصاء،  لا  التمثيل  سبيل  على  منها  طرفاً  ذكرنا  وقد  كثيرة،  هذا  على  والأمثلة 

المخالِف في مثل هذه الحالات لا يسلمّ بجريان التعامل دون نكير، بل يعدّ ذلك عرفاً فاسداً شاع لدى بعض 

الناس أو في بعض البلدان، والأعراف الفاسدة ليست حاكمة على الشريعة، أو أنه لا يسلمّ جريان التعامل  

بالشكل الذي يدعيه الطرف الآخر كما في عقد الاستصناع، فإن الجمهور يقولون إن التعامل جرى بالتعاقد  

سلمَاً. ثم إن ثمة أمراً آخر لا بدّ من التنبه إليه؛ وهو أنّ السكوت عن الإنكار قد لا يكون دليلاً على الرضا  

أن   ما يكون سببه  الإنكار غالباً  فالسكوت عن  المذاهب،  انتشار  بعد  أي  المتأخرة،  العصور  ولا سيما في 

المخالف يرى المسألة اجتهادية، ومن المعلوم أنه لا حسبة في مسائل الخلاف، أي أنها لا يدخلها النهي عن  

استقرار   بعد  السكوت  أن  من  السكوتي  الإجماع  بحث  في  الأصوليون  ذكره  بما  يذكّرنا  وهذا  المنكر، 

وهكذا فإن جريان التعامل بمعاملة معينة فيها خلاف    52المذاهب لا يدل على موافقة العالم على رأي غيره،

بين المذاهب ليس حجة على القائل بالبطلان، وسكوته ليس دليلاً على الموافقة على تلك المعاملة، كما أنه  

 ليس سكوتاً عن منكر، لأن المسألة اجتهادية.   

 . الأحكام التي يسُتدل عليها بإطباق الناس دون نكير2.4

إجماع   ذلك هو  العلماء على  إنكار من  دون  العصور  عبر  ذلك  وتعارفهم  معين  بأمر  الناس  تعاملُ 

بل   الأخص،  بمعناها  الإباحة  هنا  بالجواز  المقصود  وليس  والجواز،  المشروعية  على  دليل  وهو  عملي، 

المقصود الجواز بمعناه العامّ الذي يشمل ما سوى الحرام، ومن هنا فإننا نجد الأصوليين والفقهاء يستدلون 

كلامهم  من  ذلك  على  والأمثلة  نكير،  دون  عليه  أطبقوا  الناس  بأن  إباحته  أو  ندبه  أو  شيء  وجوب  على 

 كثيرة:

فقد استدل الإمام الشافعي على وجوب ركعتي الطواف بإطباق الناس عليهما عبر العصور، ورأى الإمام    -

لأن المندوب يتردد الناس عادةً في الإتيان به، فيأتي    53أن هذا الإطباق يدل على الوجوب لا مجرد الندب، 

 به كثيرون ويهمله بعض الناس، وهذا في كل عصر. 

واستدل بعضهم على سنِّيَّة الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في مقدمة الرسائل والكتب بجريان    -

عمل الأمة عليه مع أنه لم يكن معهوداً في الزمن الأول، لكنه شاع في زمن ولاية بني هاشم، وتلقى الناس  

 54ذلك بالقبول من غير نكير.

كما استدل الفقهاء على سنيّةّ صلاة التراويح بإطباق الناس عليه منذ عصر سيدنا عمر إلى أيامنا هذه،    -

 55وقد حكي الإجماع عليه. 

على    - واستدلوا  أكبر،  الله  الله  بسم  الذابح:  يقول  أن  الذبيحة  على  التسمية  في  يستحب  الفقهاء:  وقال 

 56الاستحباب بأن ذلك هو الذي مضى عليه الناس دون نكير.

 
علي بن سليمان المرداوي،  ؛  5/631  (،2003-1424،  1)الرياض: مكتبة الرشد، ط   التنبيه على مشكلات الهداية علي بن علي بن أبي العز،    50

 . 4/310)بيروت: دار إحياء التراث العربي(،  الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف
 . 3/375، نهاية المحتاجالرملي،    51
 . 3/129(،  1998-1418، 1)القاهرة: مكتبة قرطبة، ط تشنيف المسامع بجمع الجوامعمحمد بن عبد الله الزركشي،   52
 . 4/294،  نهاية المطلبالجويني،    53
 . 1/18،  مواهب الجليلالحطاب،   54
 . 2/17،  البحر الرائقابن نجيم،   55



وقال الحنابلة: إن الأذان قبل دخول الفجر إن كان عادةً فلا يكُره، واستدلوا بأن عمل الناس عليه من غير    -

 نكير، وهذا استدلال بالتعامل على نفي الكراهة، أي على الإباحة. 

نقلناه عنهم من   - للتدليل على الإباحة ونفي الإثم، ومن ذلك ما  التعامل  الفقهاء بجريان  ما يستدل  وكثيراً 

مسألة دخول الحمّام والشرب من يد السقّاء والتعامل بالاستصناع، ويستدلون بذلك أيضاً على صحة العقد  

للمحقرّات   الصبي  شراء  صحة  على  الشافعية  استدلال  في  كما  وأركانه،  لشروطه  واسيفائه  وإجزائه 

نكير، غير  من  به  التعامل  بجريان  البسيطة  بالأذان    57والحوائج  العمل  جواز  على  الحنابلة  واستدلال 

والاعتماد عليه لمعرفة دخول الوقت بأن الناس ما زالوا يعملون بالأذان من غير نكير، ولو لم يوثقَ بقول  

 58المؤذن لـَمَا كان للأذان معنى. 

يدل من حيث   إنما  الإنكار عليها  العلماء عن  الناس على معاملة وسكوت  إطباق  أن  إلى  هنا  وننبه 

الأصل على مجرد الإباحة ونفي الإثم، أما وجوب ذلك أو استحبابه فيؤخَذ من أدلة أخرى؛ كما سبق أن  

نقلنا عن الإمام الشافعي أنه استدل على وجوب ركعتي الطواف بإطباق الناس وعدم تركهم لهما؛ مما يدل  

على الوجوب، ولو كان مندوباً فقط لتركهما بعض الناس. ونلاحظ أيضاً أن الفروع التي قيل بوجوبها مما  

أطبق عليه الناس عبر العصور لا يشترط فيها ترك العلماء النكير عليها؛ لأنها بطبيعة الحال مترددة بين 

على   بالنكير  العلماء  قيام  يتصور  لا  وهذان  بندبها،  يقول  وجوبها  في  المخالف  أن  أي  والندب،  الوجوب 

 فاعلهما.  

 . مدى إمكان الاستدلال بإطباق الناس في العادات الدينية أو الدنيوية 3.4

في   اختلفوا  الأصوليين  أن  ومعلوم  العملي،  الإجماع  في  داخل  نكير  غير  من  الناس  إطباق  إن  قلنا 

الزراعة   في  المتبعة  والعادات  والملابس  والمشارب  كالمطاعم  الدنيوية  الأمور  على  بالإجماع  الاحتجاج 

والصناعة والأساليب المتَّبعة في التطبيب وأمثال ذلك، والراجح عند أكثر الأصوليين أن الإجماع إنما يعُتدَّ 

الشرعية،  الأمور  في  قوة    59به  يعطيه  لا  معين  دواء  استعمال  على  المسلمين  الأطباء  فاتفاق  هذا  وعلى 

من   الناس  فإطباق  عملي  إجماع  التعامل  الخطأ، ولأن  عن  اتفاقهم معصوماً  يكون  أن  يلزم  ولا  الإجماع، 

غير نكير إنما يحُتجَّ به في الأمور الدينية، أي في التدليل على مشروعية شيء، أو صحته وإجزائه وترتب  

الحياتية   أمورهم  وسائر  وملبسهم  ومشربهم  مأكلهم  في  عليه  الناس  أطبق  ما  أما  عليه،  الشرعية  الثمرة 

ولا    60)العادية أو الدنيوية( فلا معنى للاستدلال عليها بإطباق الناس عليها، إذ هي في الأصل على الإباحة، 

 يمُنع الناس منها إلا بدليل مقبول شرعاً.    

والذي أراه أن إطباق المسلمين على اتباع عادات معينة في أمور حياتهم وإن كان لا يسُتدلَ به على  

مسدَّدة  أمة  تكون  أن  يقتضي  للناس  أخرجت  أمة  خير  الأمة  هذه  كون  أنّ  إلا  الشرعية  الناحية  من  شيء 

مؤيدة بتوفيق الله تعالى في سائر شؤونها، ومن أدرك معنى كون الأمة الإسلامية خير أمة أخرجت للناس  

الحياتية،   فإنه بلا شك يعتز بعادات أمته  لأمّته  قلبه اعتزازاً وحباً  الغربية؛ بل امتلأ  ينبهر بالحضارة  ولم 

ويرى أنها أقرب للكمال من عادات الأمم الأخرى التي لم تعرف ربها، وكما قيل سابقاً: "عادات السادات  

 ساداتُ العادات". 

 
 . 17/618(، 1988-1408،  2)بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط  البيان والتحصيلمحمد بن أحمد بن رشد،    56
 . 296/ 2(، 1985-1405،  2)الكويت: وزارة الأوقاف، ط  المنثور في القواعد الفقهيةمحمد بن عبد الله الزركشي،    57
 1/145(، 1993-1414،  1)بيروت: عالم الكتب، ط  شرح منتهى الإراداتمنصور بن يونس البهوتي،    58
 . 140، المستصفىالغزالي،   59
 . 54/ 8، البحر المحيطالزركشي،    60



 . الاستدلال بإطباق الناس دون نكير في الواقع المعاصر5

 . نماذج من استخدام هذا الدليل في بعض القضايا المعاصرة 1.5

والجامع  العصر،  هذا  في  كثيرة  أمور  مشروعية  على  نكير  دون  الناس  بإطباق  الاستدلال  يمكن 

من   أحد  يرى  أن  غير  من  بها  التعامل  على  البقاع  شتى  في  المسلمين  تعارفُ  الأمور  هذه  بين  المشترك 

رفع   أثناء  الصوت  مكبرات  استعمال  على  البقاع  شتى  في  المسلمين  إطباق  ذلك  ومن  بأساً،  فيها  العلماء 

الأذان وإقامة الصلوات، وإطباقهم على مشروعية التوضؤ والاغتسال من صنابير المياه )الحنفيات( دون  

أن ينكر ذلك أحد من العلماء، وعلى إرسال رسائل التهنئة بالجُمَع والأعياد عبر الهاتف ووسائل التواصل  

الدينية، وإطباقهم على جواز الاعتماد في  الاجتماعي، وكذا إطباقهم على التعطيل وترك العمل في الأعياد  

ل على الهاتف الجوال إذا كانت صادرة عن جهات   معرفة دخول أوقات الصلوات على التطبيقات التي تنُزَّ

رسمية معتمدة، وإطباقهم على جواز إجراء عقود البيع والشراء عبر الهاتف أو وسائل الاتصال الحديثة  

أخرى   بأدلة  مشروعيتها  على  الاستدلال  يمكن  شابهها  وما  الفروع  هذه  أن  وصحيحٌ   ... معينّة  بشروط 

كالإباحة الأصلية أو المصلحة المرسلة لكن إطباق الناس دون نكير بمنزلة الإجماع، وهو أقوى بكثير من  

آنفاً، فضلاً عن أن الاستدلال بإطباق الناس محل اتفاق بخلاف غيره من الأدلة   الأدلة الأخرى المذكورة 

يختلف بشأنها العلماء، ثم إنه لا مانع من الاستدلال على الحكم بدليلين بدلاً من دليل واحد، وأخيراً    التي قد

فإن إطباق الناس على شيء يقطع الطريق أمام أدعياء الاجتهاد، فلا يجرؤون على إبداء رأي مخالف لِـما  

لِـما جرى عليه العمل فلا   أطبق عليه عامة الناس وعلماؤهم، وإذا أصد هؤلاء فتاوى وآراء شاذة مخالفةً 

 يلتفت إليهم أحدٌ.

ولا ينبغي التوسع في الاستدلال بهذا الدليل كما يفعل بعض الناس حيث يستدلون به على رأي من 

بين رأيين أو عدة آراء في مسائل خلافية، إذ لا جدوى من الاستدلال به حينئذٍ؛ لوضوح أن إطباق الناس  

 على شيء دون نكير لو ثبت فعلاً لـَما كانت مشروعيته من المسائل الخلافية بين العلماء. 

الناس دون نكير لكن   وكثير من القضايا المعاصرة يخُيَّل للمرء بادئ ذي بدء أنها مما أطبق عليه 

بعد التعمق فيها يتبين أنها ليست كذلك، بل إن ثمة علماء ولو قلة في بعض الأصقاع ينكرون عليها، وخذ  

مثالاً على ذلك التصوير الفوتوغرافي، فإن المسلمين في أصقاع الأرض لا يرون به بأساً ولا يعدوّنه من  

مضاهاة خلق الله، وهكذا كاد الخلاف يطُوَى بعد أن كان شديداً في أول الأمر، لكن تبين للمسلمين أن مفتي  

( كان مصيباً في فتواه التي أباح فيها هذا التصوير لأنه  1935الديار المصرية محمد بخيت المطيعي )ت.  

 تعالى، وسار معظم المسلمين على هذا النهج، لكننا نرى في  مجرد حبسٍ للظل وليس فيه مضاهاة لخلق الله

إذا   إلا  يبيحونه  التصوير ولا  يمتنعون عن  يزالون  ما  العلم والفضل  قليلين من ذوي  أناساً  المختلفة  البلاد 

دعت إليه حاجة معتبرة كما في الوثائق الرسمية. وكذلك ثمة مسائل كانت في الأصل خلافية بين المذاهب  

لكن الخلاف فيها كاد يطُوى في عصرنا، كما في بيع الأجهزة الإلكترونية مع شرط الكفالة والصيانة إن  

بيع   باب  من  ويعدونه  ذلك  يمنعون  قديم  من  الفقهاء  من  فريق  كان  فقد  معينة،  زمنية  فترة  تعطلت ضمن 

ال النوع من  التعامل بهذا  إباحة  البقاع جرى الآن على  الناس في شتى  عقود، ومع ذلك وشرط، لكن عمل 

بالمنع من هذه العقود لاشتمالها على محظور   فإننا نرى قلة من العلماء في بلاد مختلفة لا يزالون يفتون 

شرعي، وهكذا فإننا ينبغي أن لا نسارع إلى دعوى إطباق المسلمين دون نكير على معاملة معينة؛ إذ كثيراً  

ما يكون ثمة قلة من أهل العلم في صف المانعين لها والمنكرين عليها، لكن من الواضح أن ما جرى عليه  

العمل هو الرأي الراجح في مثل هذه الصور، والاستدلال بما جرى عليه عمل الناس على مشروعية هذا 

 النوع من العقود والمعاملات سائغ لكنه حجة ظنية ولا يرتقي إلى درجة القطع لأنه ليس إجماعاً. 



 .  صعوبات في طريق الاستدلال بهذا الدليل في الواقع المعاصر 2.5

ليس الاستدلال على مشروعية شيء بإطباق الناس عليه دون نكير أمراً سهلاً سائغاً في هذا الزمان،  

بل ثمة عقبات في طريقه تجعل تصوره وإمكانه في هذا الزمان أمراً عسيراً، بل ربما يرى بعض الناس  

استحالة إثبات إطباق الناس على أمر من غير نكير في هذا الزمان، وسأكتفي بذكر عقبات ثلاث في طريق  

 هذا الدليل في عصرنا: 

فأما العقبة الأولى فتتمثل في أن أساس هذا الدليل قائم على مفهوم عصمة الأمة، فالأمة الإسلامية  

علماء   الأمة  لهذه  تعالى  الله  يقيضّ  عصر  كل  وفي  الخطأ،  على  الاجتماع  عن  مصونةٌ  مسدَّدةٌَ  مباركةٌ 

ولا   الجاهلين،  وتأويل  المبطلين  وانتحال  الغالين  تحريف  عنه  وينفون  تعالى،  دين الله  يخدمون  مخلصين 

يرضون بالسكوت عن المنكر، ومن هنا كان سكوتهم جميعاً دليلاً على المشروعية، ولكن الأمة الإسلامية  

يكون  أن  تعالى  الله  حكمة  شاءت  بل  واحد،  فكري  اتجاه  على  ليست  عصر  كل  وفي  العصر  هذا  في 

المسلمون على اتجاهات ومشارب ومذاهب اعتقادية مختلفة، وصحيح أن الخط العام للأمة في هذا العصر  

نفسها على الحق وتستأثر به ولا  وفي كل عصر يمثلّه أهل السُّنَّة والجماعة إلا أنّ كل فرقة خالفتهم تعدّ 

تسلِّم بأن ما عليه عامة المسلمين عبر العصور هو الحق، بل ترى أن الغالبية ضلت الطريق، وأن الأقلية  

هي التي تمسكت بالمذهب الحق، ومن هنا فإن فرق المبتدعة لا تقيم أي وزن لِـما نسميه نحن إطباق الأمة  

على شيء دون نكير، لأن الأمة في نظر هؤلاء ضلت طريقها منذ عصر الصحابة؛ فلا حجة في عملها  

ولا عصمة لها ولا عبرة بسكوت علمائها، ولهذا فإن الواقع يفرض علينا أن نقول: إن هذا الدليل لا يسلمّ به  

تمنع   المبتدع هل  السُّنَّة والجماعة، وللأصوليين كلام طويل حول مخالفة  أهل  إذا كان من غير  المخالف 

الموغل في بدعته واتباع هواه والداعي إلى بدعته   المبتدع  انعقاد الإجماع أو لا، والذي عليه الحنفية أن 

الإجماع،  انعقاد  تمنع  فمخالفته لا  العقول  الصبيان وضعاف  يقبلها  لا  بأفكار  يأتي  هنا    61حتى صار  ومن 

ولم يقيموا وزناً لخلاف    62حكى الحنفية الإجماع العملي على استحباب أداء التراويح جماعة في المسجد، 

الشيعة الذين يعدون الجماعة في التراويح والمسح على الخفين وغيرهما من البدع العمَُرية التي غيرّ بها  

المبتدع لا تقدح في دليل   إليه الحنفية فإن مخالفة  سيدنا عمر دين المسلمين بزعمهم، وبناء على ما ذهب 

المخالف لا يسلمّ بذلك بل يرى الأمة كلها ضالة إلا هو   إطباق الناس على شيء من غير نكير وإن كان 

 وشيعته.   

يكون  ما  كثيراً  فيه  المخالف  أن  في  الدليل  بهذا  الاستدلال  في وجه  تقف  التي  الثانية  العقبة  وتتمثل 

ممن لم يتبلور في ذهنه مفهوم الأمة الإسلامية، ولم يتصور قدسية الأمة الإسلامية ومكانتها عند الله تعالى،  

فالأمم كلها في نظره سواء، والمسلمون عنده لا يختلفون في تعاملاتهم وعاداتهم عن الأمم التي تلحد بالله  

أمة عند هؤلاء، وهذا ما   الخطأ، ولا قدسية لأي  أمة معصومة عن  تعبد الأصنام والأبقار، ولا  أو  تعالى 

يصرح به الحداثيون والمتأثرون بالأفكار والقيم الغربية من الباحثين المسلمين في العقود الأخيرة، فهؤلاء  

لذلك، ولا   أيضاً لا يسلمّون بشيء جرى عليه عمل المسلمين عبر العصور دون نكير، ولا يقيمون وزناً 

سيما إذا كان يتنافى مع ما هو سائد من القيم والأعراف في البلاد الغربية. وهذا الفريق من الناس لا يأبه  

بإجماع المسلمين، ولا يستمع إلى الأدلة التي يبديها علماء المسلمين في المسائل المطروحة للنقاش، بل هو  

عاجز عن فهمها، ولذلك فإنه يتهرب من مناظرة العلماء الربانيين ومواجهتهم، ويكتفي بنشر أفكاره السامة  

بين عامّة الناس وبسطائهم وغير المختصين في العلوم الشرعية، وعلى كل حال فمجرد الاستدلال بإطباق  

 
 . 3/239(،  1932-1351)مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي،   تيسير التحريرمحمد أمين بن محمود أمير بادشاه،   61
 . 71/ 2، البحر الرائقابن نجيم،   62



من حشد الأدلة الأخرى، ويكون عمل  بدّ  الناس، بل لا  للرد على هؤلاء  كافياً  ليس  نكير  الناس من غير 

الناس وإطباقهم دليلاً مسانداً لغيره من الأدلة، وليست الغاية من حشد الأدلة إقناع هؤلاء الحداثيين؛ لأنهم 

يغتر   لا  أن  الغاية  بل  الدقيقة،  بأدلتها  العلمية  المسائل  يفهموا  أن  يستطيعون  ولا  يقتنعوا،  أن  يريدون  لا 

 بكلامهم البسطاء وعامة المثقفين من غير المختصين. 

وتتمثل العقبة الثالثة التي تقف في وجه الاستدلال بهذا الدليل في تشتت المسلمين في البلاد وصعوبة  

فأفتى   أهلية  بلا  الإفتاء  منصب  تبوأ  الذي  والمتعالم  ودراية  علم  عن  الناس  يفتي  الذي  العالم  بين  التمييز 

الناس بغير علم، وإنما كانت هذه عقبة لأن انتفاء النكير من العلماء جزء من هذا الدليل، فلا بد من معرفة  

بإنكاره لكونه متعالماً متطفلاً على الفتوى وإن كان   بإنكاره من العلماء لكونه عالماً ومَن لا يعُتدّ  مَن يعُتدّ 

يحمل ألقاباً علمية رنانة، إذ اللقب العلمي لا يدل على أن صاحبه مؤهَّل للفتوى والاجتهاد، ثم إن الإنكار  

أمور أخرى  على ما تعام أحياناً  فيه  تتدخل  بحتاً، بل  دافعه علمياً  قد لا يكون  العصر  الناس في هذا  به  ل 

قلّت   إذا  العالم  اجتهاد  في  يؤثر  مما  ذلك  وغير  والمنفعة  والهوى  السياسية  والدوافع  الحزبية  كالمصالح 

خشيته لله تعالى، وبالنتيجة فإن التمييز بين من يعُتدَّ بإنكاره ومن لا يعُتدَّ أمر عسير في هذا الزمان كما لا  

 يخفى. 

 الخاتمة 

إطباق الناس على شيء من غير نكير صورة من صور الإجماع العملي، ولا خلاف بين العلماء في  

كالإجماع   الأخرى  الأصولية  والمفاهيم  بالأدلة  وثيقة  صلة  الدليل  ولهذا  الجملة،  حيث  من  به  الاستدلال 

السكوتي والعرف العملي وما جرى عليه العمل مع وجود فوارق بينه وبينها تمت الإشارة إليها في البحث.  

وهذا الدليل يستمد قوته من مفهوم عصمة الأمة الإسلامية عن الاجتماع على الخطأ، وأن العلماء حرّاس  

الدين وحُماتهُ، فسكوتهم عن معاملة منتشرة بين الناس دليل على مشروعيتها. ويشترط لصحة الاستدلال 

في جم منتشراً  الناس  أطبق عليه  ما  يكون  أن  الدليل  النكير بهذا  يع الأصقاع والأعصر، وأن يسكت عن 

عليه جميع العلماء، وقد تبين بعد استعراض بعض الأمثلة أن ما أطبق عليه الناس في إقليم معين دون نكير  

لا   أنه  ورجحنا  استئناسياً.  دليلاً  أو  ظنية  حجة  حينئذٍ  ويكون  أمر،  مشروعية  على  العلماء  به  يستدل  قد 

الإسلامية   الأمة  والتابعين، لأن  الصحابة  نكير في عصر  دون  الناس على شيء  إطباق  يثبت  أن  يشُترط 

مباركة، ولا يمكن أن يجتمع علماؤها في أي عصر على السكوت عن منكر. وتبين أيضاً أن إطباق الناس  

من غير نكير دليل على المشروعية، أما وجوب ما أطبقوا عليه أو ندبه فيؤخَذ من أدلة أخرى، وأن هذا 

يسُتدَل به في المسائل القطعية وذلك إذا ثبت كونه إجماعاً عملياً، كما يستدل به الفقهاء على المسائل  الدليل  

الظنية وذلك إذا لم تتوافر فيه شروط الإجماع العملي، فيكون حجة ظنية أو دليلاً استئناسياً. وأثبت البحث  

إمكانية الاستدلال بهذا الدليل في القضايا المعاصرة والتعاملات التي انتشرت الآن بين المسلمين من غير 

نكير، لكن لا بدّ من التنبه إلى أن كثيراً من المسائل التي يخُيَّل إطباق الناس عليها دون نكير ليست كذلك؛  

بل ثمة قلة من العلماء ما يزالون ينكرونها، كما تم التنبيه في ختام البحث إلى صعوبات تعترض طريق  

في الواقع المعاصر؛ أهمها عدم التسليم به من قِبلَ أناس لا يسلمّون بعصمة الأمة،    الاستدلال بهذا الدليل

من  لكونهم  أو  الصحابة،  عصر  منذ  طريقها  ضلت  الأمة  أن  ترى  التي  المبتدعة  الفرق  من  لكونهم  إما 

الحداثيين المفتونين بالحضارة الغربية ممن يدعّون أن لا فضل للأمة الإسلامية على غيرها ولا عصمة  

بإنكاره من بين   يعُتدَّ  يعُتدَُّ بإنكاره ومن لا  التمييز من  ولا مزية لها، وثمة عقبة أخرى تتمثل في صعوبة 

 المعاصرين؛ إذ كثيراً ما يتصدى للفتوى ويتبوأ المناصب العليا في هذا العصر مَن ليس كفئاً لها.    

  



 فهرس المصادر

 .2003-1424، 1. الرياض: مكتبة الرشد، ط التنبيه على مشكلات الهدايةابن أبي العز، علي بن علي. 

 . بيروت: دار الفكر.شرح فتح القديرابن الهمام، محمد بن عبد الواحد. 

 . 1988-1408، 2. بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط البيان والتحصيلابن رشد، محمد بن أحمد.  

 .1992-1412، 2. بيروت: دار الفكر، ط رد المحتار على الدر المختارابن عابدين، محمد أمين بن عمر. 

 .1999-1419، 1. بيروت: دار الكتب العلمية، طالأشباه والنظائرابن نجيم، زين الدين بن إبراهيم. 

 . 2. بيروت: دار الكتاب العربي، ط البحر الرائق شرح كنز الدقائقابن نجيم، زين الدين بن إبراهيم. 

 .1947 . القاهرة: مطبعة الأزهر،العرف والعادة في رأي الفقهاءأبو سُنة، أحمد فهمي. 

 .1993-1414، 1. بيروت: عالم الكتب، ط شرح منتهى الإراداتالبهوتي، منصور بن يونس. 

 .1339، 1. تونس: المطبعة التونسية، ط توضيح الأحكام شرح تحفة الحكامالتوزري، عثمان بن مكي.  

 .1994-1414 ،2. الكويت: وزارة الأوقاف، ط الفصول في الأصولالجصاص، أحمد بن علي.  

 .2007-1428، 1. جدة: دار المنهاج، ط نهاية المطلب في دراية المذهبالجويني، عبد الملك بن عبد الله. 

 . بيروت: دار المعرفة. الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبلالحجاوي، موسى بن أحمد.  

 . القاهرة: دار الفضيلة. قرة العين لشرح ورقات إمام الحرمينالحطاب، محمد بن محمد. 

 .1992-1412، 3. بيروت: ط . مواهب الجليل في شرح مختصر خليلالحطاب، محمد بن محمد

سعد.   بن  مصطفى  المنتهىالرحيباني،  غاية  شرح  في  النهى  أولي  الإسلامي،  مطالب  المكتب  بيروت:   .

 .1994-1415، 2ط 

 . بيروت: دار الكتاب الإسلامي.  حاشية الرملي على أسنى المطالب الرملي، محمد بن أحمد. 

أحمد.   بن  محمد  المنهاجالرملي،  إلى شرح  المحتاج  الأخيرة،  نهاية  الطبعة  الفكر،  دار  بيروت:   .1404-

1984. 

 .2004-1425،  2دمشق: دار القلم، ط . المدخل الفقهي العام الزرقا، مصطفى أحمد.

 .1994-1414، 1. بيروت: دار الكتبي، ط البحر المحيط في أصول الفقهالزركشي، محمد بن عبد الله. 

 . 1998-1418، 1. القاهرة: مكتبة قرطبة، ط . تشنيف المسامع بجمع الجوامعالزركشي، محمد بن عبد الله

 .1985-1405، 2. الكويت: وزارة الأوقاف، ط المنثور في القواعد الفقهيةالزركشي، محمد بن عبد الله. 

 . بيروت: دار المعرفة. أصول الفقهالسرخسي، محمد بن أحمد. 

 .1993-1414. بيروت: دار المعرفة، المبسوطالسرخسي، محمد بن أحمد. 

 .1994-1414، 2. بيروت: دار الكتب العلمية، ط تحفة الفقهاءالسمرقندي، محمد بن أحمد. 

 المغرب: مطبعة فضالة.  نشر البنود على مراقي السعود.الشنقيطي، عبد الله بن إبراهيم. 



. بيروت: دار الكتاب العربي،  إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصولالشوكاني، محمد بن علي.  

 .1999-1419، 1ط 

 .1987-1407 ،1. بيروت: مؤسسة الرسالة، ط شرح مختصر الروضة الطوفي، سليمان بن عبد القوي. 

 . 1379 . بيروت: دار المعرفة،فتح الباري شرح صحيح البخاريالعسقلاني، أحمد بن علي. 

 .1993-1413، 1. بيروت: دار الكتب العلمية، ط المستصفى من علم الأصولالغزالي، محمد بن محمد. 

 . بيروت: دار الكتب العلمية. شرح جمع الجوامعالمحلي، محمد بن أحمد. 

 . بيروت: دار إحياء التراث العربي. الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف المرداوي، علي بن سليمان. 

 . دار عبد الله الشنقيطي. شرح المنهج المنتخب إلى قواعد المذهبالمنجور، أحمد بن علي. 

 .1932-1351. مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي، تيسير التحريرأمير بادشاه، محمد أمين بن محمود. 

 .1997-1417، 1. مصر: دار ابن عفان، ط التعليقات على الموافقاتدراز، عبد الله. 

-İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 36 (Ekim2020), 105.  “ما تلقته الأمة بالقبول ”رجب، أيمن. 

129. 

 .1947 . القاهرة: مطبعة الأزهر،تعليل الأحكام في الشريعة الإسلاميةشلبي، محمد مصطفى. 

القاهرة: دار إحياء    درر الحكام شرح غرر الأحكام مع حاشية الشرنبلالي.منلا خسرو، محمد بن فرامرز.  

 الكتب العربية.

KAYNAKÇA 

Asḳalânî, Ahmed b. Alî. Fetḥu’l-Bârî Şerḥu Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. Beyrut: Dârü’l-Maʿrife, 1379. 

Behûtî, Mansûr b. Yûnus. Şerḥu Müntehe’l-İrâdât. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1. bs., 

1414/1993. 

Cessâs, Ahmed b. Alî. el-Fuṣûl fi’l-Uṣûl. Kuveyt: Veẓâretü’l-Evkâf, 2. bs., 1414/1994. 

Cüveynî, ʿAbdülmelik b. ʿAbdullah. Nihâyetü’l-Maṭleb fî Dirâyeti’l-Mezheb. Cüdde: Dârü’l-

Minhâc, 1. bs., 1428/2007. 

Derrâz, ʿAbdullah. et-Taʿlîḳât ʿalâ’l-Muvâfaḳât. Mısır: Dâru İbn ʿAffân, 1. bs., 1417/1997. 

Ebû Sünne, Ahmed Fehmî. el-ʿUrf ve’l-ʿÂdet fî Raʾyi’l-Fukahâʾ. Kahire: Matbaʿatü’l-Ezher, 

1947. 

Emîr Pâdişah, Muhammed Emîn b. Mahmûd. Teysîrü’t-Taḥrîr. Kahire: Mektebetü el-Babî el-

Halebî, 1932. 

Gazzalî, Muhammed b. Muhammed. el-Müstaṣfâ fî ʿilmi’l-uṣûl. Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-

‘ilmiyye, 1. bs., 1993. 



Ḥaccâvî, Mûsâ b. Ahmed. el-İḳnâʿ fî Fıkhi’l-İmâm Ahmed b. Ḥanbel. Beyrut: Dârü’l-Maʿrife. 

Hattâb, Muhammed b. Muhammed. Kurretu’l-ayn li-şerhi verakâti İmâmi’l-Haremeyn. 

Kahire: Dârü’l-Fazîle 

Hattâb, Muhammed b. Muhammed. Mevâhibü’l-celîl fî şerhi muhtasari Halîl. Beyrut: Dârü’l-

Fikr, 3. bs., 1412/1992. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer. Reddü’l-muhtâr ‘ale’d-Dürri’l-muhtâr. Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 2. bs., 1412/1992. 

İbn Ebî’l-ʿİzz, Alî b. Alî. et-Tenbîh ʿalâ Meşkilâti’l-Hidâye. Riyad: Mektebetü’r-Ruşd, 1. bs., 

1424/2003. 

İbn Neccîm, Zeynüddîn b. İbrâhîm. el-Baḥrü’r-Râik Şerḥü Kenzi’d-Dekâik. Beyrut: Dârü’l-

Kitâbi’l-ʿArabî, 2. bs. 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm. el-Eşbâh ve’n-nezâir. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1. bs., 1419/1999. 

İbn Rüşd, Muhammed b. Ahmed. el-Beyân ve’t-Taḥṣîl. Beyrut: Dârü’l-Ğarbü’l-İslâmî, 2. bs., 

1408/1988. 

İbnü’l-Hümâm, Muhammed b. Abdilvâhid. Fetḥu’l-ḳadîr li’l-ʿâcizi’l-faḳīr. Beyrut: Dârü’l-

Fikr, b.s.y, t.s. 

Mahallî, Muhammed b. Ahmed. Şerhu Cemʿi’l-cevâmi. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Meḥmed b. Ferâmurz (Molla Ḫusrav). Dürrü’l-Ḥükkâm Şerḥu Ğareri’l-Aḥkâm maʿa 

Ḥâşiyetü’ş-Şernbelâlî. Kahire: Dâru İḥyâʾi’l-Kütübi’l-ʿArabiyye. 

Menğûr, Ahmed b. Alî. Şerḥu’l-Minhâci’l-Münteḫab ilâ Ḳavâʿidi’l-Mezheb. Dâru Abdullah 

eş-Şinḳīṭî. 

Merdâvî, Ali b. Süleyman. el-İnṣâf fî maʿrifeti’r-râciḥ mine’l-ḫilâf ʿalâ meẕhebi’l-İmâmi’l-

mübeccel Aḥmed b. Ḥanbel. Beyrut: Dâru İhyâi et-Turâs el-Arabî, 2. bs., t.s. 

Muḥammed b. Ahmed er-Ramlı. Ḥâşiyetü’r-Ramlı ʿalâ Esnâ’l-Maṭâlib. Beyrut: Dârü’l-

Kitâbi’l-İslâmî. 

Muḥammed b. Ahmed er-Ramlı. Nihâyetü’l-Muḥtâc ilâ Şerḥi’l-Minhâc. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 

son bs., 1404/1984. 



Mustafa b. Saʿd er-Raḥîbânî. Maṭâlibü Uli’n-Nühâ fî Şerḥi Ğâyeti’l-Müntehâ. Beyrut: el-

Mektebü’l-İslâmî, 2. bs., 1415/1994. 

Murad, Shavish. Mâverdî ve Cüveynî’ye Göre Icmâ el-Hâvi’l-Kebîr ve Nihâyetü’l-Matlab 

Adlı Eserlerde Ferâ’iz Bölümünde Icmânın Uygulanması, Ankara: Sonçağ, 1. bs., 

2025. 

Racâb, Eymen. “Mâ Taleḳḳethu’l-Ümme bi’l-Ḳabûl.” İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 36 

(Ekim 2020), 105–129. 

Semerḳandî, Muḥammed b. Ahmed. Tuḥfetü’l-Fuḳahâʾ. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2. 

bs., 1414/1994. 

Serahsî, Muḥammed b. Ahmed. el-Mebsûṭ. Beyrut: Dârü’l-Maʿrife, 1414/1993. 

Serahsî, Muhammed b. Ahmed. Usûlü’l-fıkh. Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife 

Şelebi, Muhammed Mustafa. Ta’lilü’l-ahkâm. Kahire: Matbaatu’l-Ezher, 1947. 

Şevkânî, Muhammed b. Ali. İrşâdu’l-fuhûl ilâ tahkîki’l-hakk min ‘ilmi’l-usûl. Beyrut: Dârü’l-

Kitâbi’l-Arabî, 1. bs, 1419/1999. 

Şinkîtî, Abdullah b. İbrâhîm. Neşrü’l-bünûd ‘ala Merâki’s-su‘ûd. Mağrib: Matbe‘atu Fedâle, 

b.s.y, t.s. 

Tûfî, Süleymân b. Abdilkavî. Şerḥu Muḫtaṣari’r-Ravża. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1. bs., 

1987. 

Tûzirî, ʿUthmân b. Mekkî. Tavżîḥu’l-Aḥkâm Şerḥu Tuḥfeti’l-Ḥukkâm. Tunus: el-Maṭbaʿatü’t-

Tûnisiyye, 1. bs., 1339. 

Zerḳā, Mustafa Ahmed. el-Medḫalü’l-Fiḳhiyyü’l-ʿÂmm. Dımaşk: Dârü’l-Kalem, 2. bs., 

1425/2004. 

Zerkeşî, Muhammed b. Abdullâh. el-Bahrü’l-muhît fî usûli’l-fıḳh. Ammân: Dârü’l-Kütübî, 1. 

bs., 1414/1994. 

Zerkeşî, Muhammed b. Abdullâh. Teşnîfü’l-mesâmiʿ bi-Cemʿi’l-cevâmiʿ. Mekke: el-

Mektebetü’l-Mekkiyye, 1998. 

Zerkeşî, Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh. el-Mens̱ûr fi’l-ḳavâʿid. Kuveyt: Vizâratü’l-

Evkâf, 2. bs., 1985. 


