
            
 

 

 

 

 

 

Din ve Bilim – Muş Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi 

Region and Science - Journal of Muş Alparslan University Faculty of Islamic Sciences 

e-ISSN:  2667-7717 Aralık/December 2025, 8(2): 299-316. 

 

Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdid 

Conceptual Tajdid in the Context of Reconstructing Fiqhi Thought 

Mesut BAYAR 

Doç. Dr., Dicle Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Hukuku Anabilim Dalı / 

Assoc. Prof., Dicle University, Faculty of Divinity, Department of Islamic Law  

Diyarbakır/Tükiye  

mesalem6@hotmail.com  

ORCID: 0000-0003-0119-7792 

 

Makale Bilgisi | Article Information 

Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi / Research Article 

Geliş Tarihi / Date Received: 15 Ekim / October 2025 

Kabul Tarihi / Date Accepted: 08 Aralık / December 2025 

Yayın Tarihi / Date Published: 31 Aralık/December 2025 

Yayın Sezonu / Pub Date Season: Aralık/December  

DOI: https://doi.org/10.47145/dinbil.1804047 

 

 

Atıf / Citation: Bayar, Mesut. “Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal 

Tecdid”. Din ve Bilim - Muş Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi 8/2 (Aralık 2025): 299-

316. doi: https://doi.org/10.47145/dinbil.1804047 

 

İntihal: Bu makale, iThenticate yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. 

Plagiarism: This article has been scanned by iThenticate. No plagiarism was detected.  

web: https://dergipark.org.tr/tr/pub/dinbil | mailto: dinbil@alparslan.edu.tr 

 

Published by Muş Alparslan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi / Muş Alparslan University, Faculty 

of Divinity, Mus, 49250 Tükiye. 
 

 

 

 

  

https://doi.org/10.47145/dinbil.1804047
https://doi.org/10.47145/dinbil.1804047
https://dergipark.org.tr/tr/pub/dinbil
mailto:dinbil@alparslan.edu.tr


Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

300 

 

                    

Öz 

Tecdid, herhangi bir eşyanın, bir sistemin veya bir hükmün ortadan kaldırılması ve yepyeni bir formata 

dönüştürülmesi faaliyeti değildir. Buna göre İslami hükümlerin tecdidinden bahsedildiğinde de mevcut 

hükümlerin veya fıkıh birikiminin kökten tasfiye edilmesi ve yeni bir sistemin oluşturulması anlamına 

gelmemektedir. Aksine tecdid, tarihsel süreç içerisinde asli anlamını kaybetmeye yüz tutmuş hükümlerin 

veya anlayışların sünnetteki aslına döndürülmesi ve söz konusu hükümlere işlerlik kazandırılması 

faaliyetidir. Bu özelliğiyle tecdid, hükmün tamamen ortadan kalkması anlamına gelen ilga kavramından 

ayrılmaktadır. Tecdid ile ilgili çalışmalara bakıldığında tecdid konusunun genellikle bid’atlerin ortadan 

kaldırılması veya fıkıh usulü ve dini anlayışların yenilenmesi gibi daha genel bir çerçevede ele alındığı 

görülmektedir. Bu araştırmada ise tecdid, lafızların yeni bir bakışla ele alınması anlamını belirtmek üzere 

kavramsal tecdid konusu üzerinden özel bir çerçevede anlatılmaktadır. Kavramsal tecdid ifadesi, klasik 

fıkıh usulü literatüründe tam olarak yer almasa da kavramların anlam açısından yeniden 

konumlandırılması sürecini ifade etmek üzere metodolojik bir çerçevede kullanılması tarafımızca uygun 

görülmüştür. Bilindiği gibi kitap ve sünnette yer alan birçok temel kavram, Hz. Peygamber (s.a.v) 

döneminde asıl anlamlarıyla hükümlere kaynaklık teşkil etmiş ve dönem insanları açısından da bu şekilde 

doğru bir biçimde idrak edilmiştir. Ancak, sonraki zaman dilimleri içerisinde bazı kavramlar çeşitli 

kültürel, siyasi ve sosyal etkenlerle bir araya gelerek anlam daralmasına, kaymasına ve hatta büyük 

ölçüde sapmaya uğramıştır. Bu anlamsal sapmalar, herhangi bir bilim alanında gerçekleştiğinde insanların 

hayatlarını görece daha az etkileyebilirken; dini kavramlarda gerçekleştiğinde bid’at ve hurafelere de 

sebep olmaktadır. Bundan hareketle, kavramların tahrifini tespit etmek ve aslına döndürmek, günümüz 

İslami düşüncesi için elzem bir gereklilik olarak görülmüş ve bu konu çalışmaya değer bulunmuştur. 

Araştırmamız üç ana kısımdan oluşmaktadır: Birinci bölümde tecdid kavramı ve tecdidle ilgili kavramlar 

açıklanmıştır. İkinci bölümde ise genel hatlarıyla tecdidin dini bir gereklilik olduğu, uygulanma şartları ve 

farklı çeşitleri izah edilmiştir. Çalışmanın esasını ve en özgün kısmını oluşturan üçüncü bölümde ise 

şeriat, cihad ve hac örnekliğinde somut bir tecdid denemesi yapılmıştır. Bu amaçla öncelikle ilgili 

kavramların vaz olunan kökeni ve lügavi anlamı ortaya çıkarılmaya gayret edilmiştir. Akabinde bu 

kavramların farklı disiplinlerde ve tarihsel süreçte zaman içinde kazandığı anlamlar incelenmiştir. Bu 

anlam değişimlerinin kavramın lügavi anlamından ne ölçüde bir sapmaya yol açtığını göstermek için 

tarihsel semantik analiz yöntemi uygulanmıştır Kavramın tarihsel süreci bu kapsamlı analiz ile detaylıca 

incelendikten sonra anlamdaki tahrif/sapma tespiti yapılmıştır. Son olarak ele alınan her kavram için 

tecdid kararı, geliştirilen özgün metot esas alınarak belirlenmiştir. Şeriat ve cihad kavramları, toplum 

nezdinde anlam tahrifine yüz tuttuğu düşünülen en çarpıcı iki örnek olarak ele alınmıştır. Hac kavramı 

ise, önemli bir dini kavram olmasına rağmen tahrife maruz kalmamış veya anlamsal kayma yaşamamış bir 

örnek olarak sunulmuştur. 

Anahtar kelimeler: Fıkıh, Tecdid, Kavram, Şeriat, Hac, Cihad.  

Abstract 

The concept of renewal (Tajdīd) is not an activity aimed at completely abolishing an object, a system, or a 

specific ruling, only to replace it with an entirely new format. Accordingly, when speaking of the renewal 

of Islamic rulings, it does not imply a radical purging of existing juristic rulings or the accumulated body 

of fiqh (Islamic jurisprudence), nor does it entail the creation of a brand-new legal system. Conversely, 

Tajdīd is an endeavor to restore rulings or interpretations that have gradually begun to lose their original 

meaning throughout the historical process, bringing them back to their authentic source (Sunnah) and 

reactivating their functionality. This restorative characteristic fundamentally distinguishes Tajdīd from the 

concept of abrogation (Ilgā’), which denotes the complete and final removal of a ruling. Studies related to 

Tajdīd are often framed broadly, focusing on topics such as the eradication of innovations (Bid‘ah) or the 

general renewal of uṣūl al-fiqh (principles of jurisprudence) and religious understanding. However, this 

research specifically narrows the focus to Conceptual Renewal (Kavramsal Tecdīd), signifying the re-

evaluation of specific terms (lafz) with a fresh perspective. Although the term "Conceptual Renewal" may 

not be explicitly found in classical uṣūl al-fiqh literature, its use in a methodological framework to express 

the process of repositioning concepts in terms of their meaning has been deemed appropriate for this 

study. It is well known that many fundamental concepts in the Qur’an and Sunnah functioned as 

authentic sources for rulings during the time of the Prophet (peace be upon him) and were correctly 



Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

301 

 

understood by the people of that era. Nevertheless, over successive periods, certain concepts were exposed 

to various cultural, political, and social factors, leading to semantic narrowing, slippage, and even 

significant distortion. While such semantic deviations may have a lesser impact in other scientific fields, 

their occurrence in religious concepts can lead to innovations (Bid‘ah) and superstitions (Hurāfāt). Hence, 

identifying the corruption of these concepts and restoring them to their original meaning is considered an 

essential necessity for contemporary Islamic thought, justifying the value of this research. Our research is 

structured into three main sections: The first section clarifies the concept of Tajdīd and its related terms. 

The second section broadly explains the religious necessity of Tajdīd, its preconditions (shurūṭ), and its 

different types. The third section, which constitutes the core and most original part of the study, presents a 

concrete attempt at conceptual renewal using the examples of Sharī‘ah, Jihād, and Ḥajj. For this purpose, 

the study first attempts to uncover the original etymology (lughawī ma‘nā) of the concepts. Subsequently, it 

examines the meanings these concepts acquired within different disciplines and throughout the historical 

process. The historical semantic analysis method is applied to demonstrate the extent of deviation between 

these acquired meanings and the original linguistic meanings. Following this comprehensive analysis of 

the concept's historical journey, the presence of corruption/deviation (taḥrīf/ṣapma) in meaning is 

identified. Finally, the decision for renewal (Tajdīd) for each examined concept is determined based on the 

developed original methodology. Sharī‘ah and Jihād are selected as two striking examples believed to 

have suffered significant semantic corruption in the public sphere, while Ḥajj is presented as a 

counterexample—an important religious concept that has remained largely immune to corruption or 

semantic drift. 

Keywords: Fıkh, Concept, Tajdid, Sharia, Hajj 

Giriş 

Kavramsal tecdid, klasik literatürde müstakil bir bahis olarak yer almamakladır. Buna karşın 

usûl-i fıkhın özellikle ‘delâlet’ bahislerinde yer alan vaz‘, hakikat–mecaz, âmm–hâss gibi konularla 

irtibatlıdır. Çünkü kavramsal tecdid faaliyetinde, delilsiz bir şekilde zaman içinde bir kavramın 

anlamının hâssa doğru bir kayma yaşayıp yaşamadığı incelenmektedir.  

Çalışmanın başlarında “lafızların tecdidi” konusunda müstakil bir çalışmaya rastlanmaması 

üzerine bu konu çalışmaya değer görüldü. Öneriler ve yeni araştırmalar doğrultusunda yeni bir 

literatür taraması yapıldığında araştırmamıza yakın bir eser olan, Ahmed Mahmud Bekrî’nin 

“Tecdîdü mefhûmi’l-elfâz fî’s-Sünneti’n-nebeviyye” adlı eserine rastlanmıştır. Bekrî’nin çalışması, Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) bazı kelimelerin anlam alanını dönüştürdüğünü, onları ahlakî ve uhrevî bir 

içerikle yeniden tanımladığını ortaya koymakta; böylece sünnetin bizzat bir kavramsal tecdid 

gerçekleştirdiğini açıklamaktadır.1 Bizim çalışmamız ise bu tarihsel olguyu teorik bir çerçevede ele 

almakta ve anlam daralması veya tahrife uğramış kavramlarda aynı tür bir tecdidin nasıl 

işletilebileceğini tartışmaktadır. İki çalışma, “kavramsal tecdid” olgusunun bir ihtiyaç olduğuna işaret 

etme konusunda ise birleşmektedir.  

Anlam alanının dışında yapılan tecdid ile ilgili çalışmalarda ise metodolojinin 

yenilenmesinden2, anlayışların yenilenmesine3 kadar geniş bir yelpazede konunun incelendiği 

görülmektedir.  

Makalemizin konusu, ahkamın değişimi ile de kısmen ilgilidir. Doğrudan ahkâmın değişimini 

 
1 Ahmed Mahmûd Bekrî, Tecdîdü mefhûmi’l-elfâz fî’s-Sünneti’n-nebeviyye ve eseruh fi’t-terbiyyeti’s-sulûkiyye, Mecelletü 

Külliyyeti'd-Dirâsâti'l-İslâmiyye, 4/4 (Cemâziyelevvel 1443/2021). 
2 Mesela bkz. İdris Türk, Nuh Savaş, Ali Karataş, “İslam Düşüncesinde Tecdit-Meşrûiyyeti, Alanları ve Şartları", Pamukkale 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (Mart2014); Mehmet Selim Aslan,” Fıkıh Usulünde Tecdîd Anlayışı Üzerine Bir 

Değerlendirme”, İslam ve Toplum III, ed. Fikret Karaman (Ankara: İnönü Üniversitesi Yayınevi, 2019); Soner Duman-Shaker 

Jabarı, “Çağdaş Dönemde Usûl-İ Fıkhın Yenilenmesi Tartışmaları”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 20/1 (Mart 2020). 
3 Örneğin bkz. Muammer Esen, “Dini Düşüncede Tecdid”, KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 7/2 (Temmuz 2009); Ebû 

Muhammed Yusuf b. Abdullah el-Karadavî, “Tecdîdü’dîn fî dav’i’s-sünne”, Mecelletü Merkezi buhûsi's-sünne ve's-sîre, 2 (1408-

1987); Cemal Ağırman, “Muhammed Zâhid el-Kevserî’yi Göre “Sünnet-i Hasene” Hadisi Bağlamında Dinde Tecdîd İmkânı, 

Alanı ve Sınırları”, Uluslararası Düzceli M. Zahid Kevseri Sempozyumu Bildirileri (Düzce: Düzce Belediyesi ve İlahiyat Fakültesi, 

2007); Mehmet Çeri, Arap-İslâm Düşüncesinde İhyâ ve Tecdîd (Ağrı: İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2020). 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

302 

 

ele almasa da anlamı değişen kavramların aslına tecdidi, günümüzde bu kavramlar üzerinden 

çıkarılan hükümlerin yeniden incelenmesini gerektirmektedir. Zira bir hükmün meşruiyetini ve 

sıhhatini, üzerine bina edildiği lafızların vaz olunan sahih anlamları belirler. Eğer hükmün kaynağı 

olan kavramlar tarihsel süreçte anlamsal kaymaya veya tahrife uğramışsa, bu kavramlar üzerinden 

yapılan fıkhî istinbatların yeniden gözden geçirilmesini gerekir. Nitekim çağdaş bazı çalışmalarda 

ahkamın değişmesine etki eden faktörlerden biri olarak “kavram gelişmeleri” zikredilmektedir.4 Bazı 

çalışmalarda ise çağdaş tecdid hareketleri, modern fıkıh düşüncesinde ahkamın değişmesi 

kapsamında değerlendirilmiştir.5 

Tüm bunlar göz önünde bulundurularak, çalışmada öncelikle tecdidin İslam hukukundaki 

kapsamı, yöntemi ve yeri özetlenecektir. Ardından, kavramlardaki anlam dönüşümünün kavramsal 

tecdidin gerekliliğini nasıl etkilediğine dair örnekler sunulacaktır. 

1.1. Tecdid  

Tecdid, c-d-d harflerinden oluşan “cedde” mazi fiilinden türemiş tef’îl babında bir kelime olup  

sözlükte yıpranmış, eskimiş olanı yenileme, yeni bir hale getirme anlamına gelmektedir.6 İslam ilim 

geleneğinde ise tecdid; eskiyen, bozulup çürümek suretiyle asıl özünü kaybeden herhangi bir şeyi, 

nesneyi ya da düşünceyi ilk durumundaki taze hâline döndürme çabasıdır.7 Tecditte yenileme, 

kavramı farklı bir kimliğe büründürmek şeklinde değil; ilk kaynaklardaki sahih hüviyetine 

döndürmek suretiyle gerçekleşir.8  

Tecdidin, yukarıda seçtiğimiz tarife benzer ve birbirlerine yakın birçok terimsel tanımı 

yapılmıştır. Tüm tariflerin ortak noktasını çağdaş araştırmacılar şu şekilde açıklamaktadır: ”Birincisi 

silinip giden dinin öğretilerinin canlandırılması, insanlar arasında yaygınlaştırılması ve insanların bunlarla 

amel etmeye yönlendirilmesidir. İkincisi bid’atların ve bid’at ehlinin kontrol altına alınması; dinin kendisine 

yapışan cahiliye kalıntılarından temizlenmesi ve Hz. Peygamber (s.a.v.) ve sahâbe-i kiramın dönemindeki aslına 

döndürülmesidir. Üçüncüsü de şer’î hükümlerin yeni çıkan vâkıâ ve durumlara göre değerlendirilmesi ve bu 

yeni durumların ilahi vahyin yol göstermesine bağlı kalarak çözülmesidir.”9  

Lafızların anlamlarının teşri kılındığı dönemin anlamından farklı bir şekilde anlaşılması da bir 

bid’at türüdür. Bu itibarla anlamlarından sapan lafızları orijinal anlamlarına döndürme faaliyetine 

katkıda bulunmak tecdid açısından önemlidir. 

Tecdid lafzı, Kur’ân-ı Kerîm’de geçmemekle beraber aynı kökten gelen ve yeni anlamına gelen 

cedîd kavramı bazı âyetlerde yer almaktadır. Bu âyetlerdeki ibarelerden ihyâ, diriltme ve dönüş gibi 

anlamlar öne çıkmaktadır. Nitekim tüm âyetlerde halk-ı cedîd kavramı yeni yaratma anlamında 

kullanılmıştır. Mesela Kâf süresi 15. âyette halk-ı cedîd, birinci yaratılış anlamındaki halk-ı evvel ile 

karşılaştırılmalı olarak geçmiştir.10 

Sünnette de tecdide işaret eden birçok rivayete ulaşmak mümkündür.11 Fakat tecdidle ilgili en 

 
4 Mehmet Şener, “Ahkamın Değişmesi ve Buna Etki Eden Faktörler” DE.Ü.İlâhiyat Fakültesi Dergisi 8 (1994), 10. Çalışmada mal 

kavramının giderek gelişmesi sonucunda menfaatlerle mücerred hakları da içine alacak şekilde kapsamının genişlediği 

zikredilmektedir. 
5 İbrahim Hata, İslam Hukukunda Ahkamın Değişmesine Modern Yaklaşımlar (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2024), 113. 
6 Ebû Abdillâh Zeynüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdilkādir er-Râzî, Muḫtârü’ṣ-Ṣıḥâḥ, thk. Yûsuf Şeyh Muhammed (Beyrut: 

el-Mektebetü’l-Asriyye, 1420/1999), “cedde”, 54; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-

Rüveyfi, Lisânü’l-ʿArab (Beyrut: Dârü’s-Sâdır, 1414/1993), “cedde”, 3/111. 
7 Muammer Esen, “Dini Düşüncede Tecdid”, KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 7/2 (Temmuz 2009), 39. 
8 Tahsin Görgün, “Tecdid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011), 40/234. 
9 İdris Türk, Nuh Savaş, Ali Karataş, “İslam Düşüncesinde Tecdit-Meşrûiyyeti, Alanları ve Şartları-", Pamukkale Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (Mart 2014), 105. 
10 Kāf, 50/15.  
11 Mesela bir hadiste: “Bu ilmi her neslin adaletli kimseleri taşır; tahrif edenlerin tahrifini siler, batıl ehlinin yorumlarını geçersiz kılar, 

cahillerin taşkınlıklarını bertaraf eder” buyurulmaktadır. Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, thk. 

Muhammed Abdülkâdir el-Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2003), 10/353 (No. 20911). 



Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

303 

 

net ifade Hz. Peygamber’in (s.a.v): “Allah her yüzyılın başında dinlerini tecdid edecek bir kişiyi gönderir”12 

hadisinde geçmektedir. Bu hadiste tecdid kavramı kullanılmak suretiyle dinin tecdidinden 

bahsedilmiştir. Hadisin zahir anlamına göre bunu bir kişi gerçekleştirecektir. Nitekim her asır için bir 

tane müceddid zatın varlığından bahsedilmiş ve ona göre bazı isimler kaynaklarda zikredilmiştir.13 

Hadis ibaresinde geçen müceddidin bir kişi ile sınırlı olmadığını düşünenler de mevcuttur. 

Bunlardan biri Karadâvî olup görüşünü Zehebî (ö. 748/1348) ve İbnü’l-Esîr (ö. 630/1233) gibi tarih ve 

siyer âlimlerine dayandırmaktadır.14 Aynı şekilde Karadâvî, tecdid edilenin Allah’ın indinde olan din 

değil ümmetin zihninde olan din olduğunu beyan etmektedir.15 Bu son izahı da tecdidin hangi alanda 

gerçekleşmesi gerektiğine dair önemli bir ipucu içermektedir. 

Bazı alimler, etkisi diğerlerinden daha fazla oldukları için her yüzyılda olduğu gibi her bin 

senenin başında da müceddidlerin bulunacağına kanaat getirmişlerdir. Bunlar, birinci bin yıl için 

İmam Şâfiî (ö. 204/820), ikinci bin yıl için ise İmam Rabbânî (ö. 1034/1624) gibi alimleri 

zikretmişlerdir.16 

Hadiste geçen ifade, her ne kadar dinde yenileme olarak geçmekte ise de bunda bir tahsis 

olduğu ve tüm dini hükümleri kapsamadığı anlaşılmaktadır. Bu bağlamda tecdid, İslami düşüncede 

özellikle kelamda ve fıkıhta kullanılan bir kavramdır. 

1.2. İhyâ  

İhyâ, diri anlamına gelen hayy kelimesinden türemiş if’âl babında bir mastar olup lügat olarak 

ölüyü diri hale getirme anlamına gelmektedir.17 Hayy kelimesi bu anlamıyla birçok âyette ve çoğu 

zaman ölülerin durumu anlatılırken geçmektedir.18  

Terim olarak ise ihyâ, fıkıhta tek başına kullanılmamakta, ancak terkip yoluyla farklı anlamlar 

kazanmaktadır. Mesela işlenmemiş arazinin işler hale getirilmesi ihyâi’l-mevât olarak geçmektedir. 

Aynı şekilde kadir gecesi gibi mübarek zamanların ibadetle değerlendirilmesi de “kadir gecesini ihyâ 

etme” şeklinde ifade edilir. Bu terkiplerde geçen ihyânın pasif olanı aktif etme, işlemez olanı işler hale 

getirme gibi anlamları içerdiği görülmektedir. Sünnetin ihyâsı denildiğinde de tekrar sünnete dönme 

ve sünneti bid’atler karşısında işler hale getirme kastedilir. Dini ilimlerin ihyâsı adıyla geçen eserlerde 

de19 ihyâ, dini ilimlere canlılık kazandırma olarak anlaşılmalıdır. 

İhyâ ile tecdid arasındaki anlam ilişkisine gelince; ikisi bir yönüyle eş anlamlıdır. Çünkü 

ikisinde de işlerlik kazandırma anlamı bulunmaktadır. Bununla birlikte ihyâ sadece bir şeye canlılık 

kazandırmayla sınırlı bir anlam ifade ederken, tecdid söz konusu canlılık kazandırmanın yöntemini 

de açıklamaktadır.20  

1.3. Islah 

Islah, sözlükte bozmanın zıddı anlamında olup bozulduktan sonra bir şeyi düzeltme ve onu 

ikame etme  anlamına gelmektedir.21 Kelime hem maddi hem de manevi olarak bozuk olan şeyleri 

düzeltme anlamını içermektedir. Buna göre bir sarık başta eğri durduğunda düzgün hale getirme 

 
12 Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sünen, thk. Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd (Beyrut: el-

Mektebetü’l-Asriyye, ts.), “Melâhım”, 36 (No. 4291). 
13 Bkz. Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, et-Tenbîh (et-Tenbiʾe) bi-men 

yebʿas̱ühullāhü ʿalâ reʾsi külli miʾe, Thk: Abdulhamîd Şânûhe (Beyrut: Dâru’s-Sika li'n-Neşr ve't-Tevzî, ts.), 33-36. 
14 Ebû Muhammed Yusuf b. Abdullah el-Karadavî, “Tecdîdü’dîn fî dav’i’s-sünne”, Mecelletü Merkezi buhûsi's-sünne ve's-sîre, 2 

(1408-1987), 16-18. 
15 Karadavî, “Tecdîdü’dîn fî dav’i’s-sünne”, 27-28. 
16 Bkz. Mehmet Erdem, “Serhendi’nin Tecdit Yönteminde Fıkhın Yeri”, Dini Araştırmalar 9/26 (Aralık 2006), 298. 
17 Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcü’l-

ʿarûs min cevâhiri’l-Ḳāmûs, thk. Heyet (y.y: Dâru'l-Hidâye, ts.), “hayy”, 37/507. 
18 Mesela bkz. el-Bakara, 27/28. 
19 Bkz. Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, İḥyâʾü ʿulûmi’d-dîn (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 

ts.). 
20 İki kavram hakkında Müslüman düşünürlerin kısaca görüşleri için bkz. Esen, Dini Düşüncede Tecdid”, 41. 
21 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab ,“slh”, 2/517. 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

304 

 

fiiline ıslah denildiği gibi iki kavgalı kişinin arasını barıştırmak ve düzeltmek de ıslah kelimesiyle 

ifade edilmektedir.  Dini anlamda kullanımı ise manevi düzeltme kısmı kategorisine girmektedir. 

Mesela toplumun ıslahı ifadesinde manevi ıslah anlamıyla kullanılmaktadır. Nitekim Kur’ân-ı 

Kerîm’de geçen ıslah ifadelerinin çoğu bu anlamdadır.22  

Düzeltmek ve düzgün hale getirmek gibi anlamları içermesi sebebiyle ıslah kavramı, tarihsel 

süreçte tecdid ve ihyâ kavramlarına yakın anlamlarda kullanılmıştır. Ancak ıslahta düzeltmenin bir 

sınırı bulunmamakta, bu yönüyle tecdide değil Batı’daki reform kavramlarına benzemektedir. 

Nitekim reform hareketlerine tecdid ve ihyâ hareketleri değil de ıslahat hareketleri denilmiştir.  

Tecdid asla dönüşü ifade ederken, ıslah aslı dönüştürmeye karşılık gelmektedir. Islah 

başkalaşmak iken tecdid yenilenmektir.23 Tarihsel serüven açısından tecdid, İslam âleminde öze 

dönüşe karşılık gelirken, ıslah ve reform Hristiyan-Batı dünyasında külli değişimi ve ana damardan 

kopuşu temsil etmektedir.24 Başka bir ifadeyle tecditte din hakkındaki yanlış anlama ve sapkın 

uygulamalar “tashih” edilmekte, din, bu anlayış ve uygulamalardan, daha teknik bir ifadeyle 

bid’atlerden, tamamen arındırılmaktadır. Reformda ise tashih edilen dinin kendisi olup bu sayede 

bid’atler dinin bünyesinde içselleştirilmektedir.25  

1.4. Lafız 

Lafız(lafz); lügatte ağızdaki şeyi dışarı atmak26 anlamına gelmektedir. Fıkıh terimi olarak ise 

lafız; anlamlı olsun veya olmasın insanın ağzından çıkan her türlü söz veya bu sözlerin hükmünde 

kabul edilen ifadeler için kullanılmaktadır.27 Tanımda “anlamsız (mühmel) lafız” ile kastedilen, 

“deyz” gibi herhangi bir anlama delalet etmeyen fakat telaffuz edilen ifadelerdir. Bu tür lafızlar, bir 

anlam taşımadıkları halde ağızdan çıktıkları için lafız kategorisine girer.  

Tarifte geçen “lafız hükmünde olanlar”dan maksat; ağızdan çıkmamakla birlikte anlam ifade 

eden işaret, sükût gibi iletişim biçimleridir. Kişi konuştuğu ve anlamını bildiği bir dilde bir kelimeyi 

telaffuz ettiğinde ancak o kelimenin manasını kastetmezse, bu ifade hükmen ‘mühmel lafız’ sayılır. 

Dolayısıyla manası kastedilmeyen böyle bir telaffuza şer‘î veya hukuki herhangi bir hüküm 

bağlanmaz.28 

1.5. Vaz‘ 

Vaz‘, sözlükte bir şeyi bir mekâna koymak demektir.29 Terim olarak ise “bir şeyin başka bir şey 

için tahsis edilmesidir ki ilk şey kullanıldığında yahut hissedildiğinde ondan ikinci şey anlaşılır” 

şeklinde tarif edilmiştir.30 Öyleyse lafzın vaz’ı, lafzın belirli bir anlam için tahsis edilmesidir. Bu 

sayede kelime kullanıldığında ona tahsis edilen anlamın anlaşılmasını sağlar 

Vaż‘, esas itibarıyla lafız ile anlam arasındaki ilk bağı kuran süreç olduğundan, şer‘î metinlerin 

doğru anlaşılmasında merkezî bir konuma sahiptir. Usulcüler, bir kelimenin anlamının hangi 

mekanizma ile belirlendiğini, bu anlamın lafza nasıl yerleştirildiğini ve lafız–mana ilişkisinin yapısını 

incelerler. Bu ilişkinin umûm–husûs, hakikat–mecâz veya mutlak–mukayyed gibi kategorilerden 

 
22 Örneğin bk. el-Bakara 2/228; el-En‘âm 6/48; el-Hucurât 49/9-10. 
23 Merter Rahmi Telkenaroğlu, "M. Hamdi Yazır'da (1878-1942) “Reforma Karşı Tecdit Ya Da Başkalaşmadan Yenileşme 

Tasavvuru". Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/3 (Aralık 2013), 139. 
24 Telkenaroğlu, "M. Hamdi Yazır'da (1878-1942) “Reforma Karşı Tecdit”, 140. 
25 Rasim Özdenören, “Reform ve Tecdit”, Diyanet Aylık Dergi, 242/ (Şubat 2011), 17; Telkenaroğlu, "M. Hamdi Yazır'da (1878-

1942) “Reforma Karşı Tecdit”,140. 
26 Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn, thk. Mehdî el-Mahzûmî vd (y.y. Dâru ve 

Mektebetü’l-Hilâl, ts.), “lefeza”, 8/161. 
27 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, et-Taʿrîfât, thk. Muhammed Sıddîk Minşâvî (Kahire: 

Dâru’l-Fazîle, ts.), “lafz”, 161. 
28 Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kāsım es-Sülemî ed-Dımaşkī, Ḳavâʿidü’l-aḥkâm fî meṣâliḥi’l-enâm 

(Kahire: Mektebetü’l-Külliyâti’l-Ezheriyye, 1414/1991), 2/120. 
29 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî el-Hemedânî, Muʿcemü meḳāyîsi’l-luġa, thk. 

Abdusselâm Muhammed Hârûn (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1399/1979), “vad’”, 6/117. 
30 Cürcânî, Taʿrîfât, “vad’”, 211. 



Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

305 

 

hangisine girdiği, metinden çıkarılacak hükmün belirlenmesinde belirleyici rol oynar. Dolayısıyla vaz‘ 

ilmi, kelimenin doğru anlamını tespite yarayan temel bir araçtır. Bu ilke göz ardı edildiğinde lafızların 

taşıdığı manalar kayabilir veya yanlış yorumlara konu olabilir. Lafızların anlamlarının yenilenmesi 

yahut asıl anlamlarına döndürülmesiyle ilgilenen çalışmalar için, bu vaz‘  ilişkisinin doğru tespiti ve 

dikkate alınması zorunludur. 

1.6. Delâlet 

Sözlükte, kılavuzluk temelli gösterme31 anlamına gelen delâlet, terim olarak ise bir şeyin 

bilinmesiyle ona bağlı bir şeyin de bilinmesi 32 olarak tarif edilmektedir. Lafzın delaleti özelinde “bir 

lafzın kendisiyle ilişkilendirilen bir anlama nasıl işaret ettiğini açıklayan bir kavram”dır. Delâlet, 

lafzın insan zihninde bir anlamı uyandırmasına kılavuzluk eder. Bu süreç, lafzın hangi bağlamda ve 

nasıl kullanıldığına bağlıdır. Bu anlam ilişkisinin mahiyeti, lafzın bağlamı ve kullanım amacı gibi 

unsurlara bağlı olarak şekillenir. 

Usulcüler, delaleti özellikle Kur’an ve sünnetten şer’î hükümler çıkarma yöntemi olarak ele 

alırlar. Delâleti açık olan lafızlarda hüküm doğrudan anlaşılırken, delâleti kapalı, karineye veya 

bağlama ihtiyaç duyan lafızlarda içtihada başvurulur. Lafızların tecdidi bağlamında, delâlet ve vaz‘ 

kavramları belirleyici bir konumdadır. Zira bir lafzın tecdide konu olabilmesi, öncelikle söz konusu 

lafzın hangi anlama vaz‘ edildiğinin (asli anlamının) ve bu anlamın metinlerde hangi yolla delâlet 

ettiğinin doğru tespit edilmesine bağlıdır. Vaz‘daki kayma veya delâletteki daralma/genişleme, 

kavramların zamanla anlam kaybına uğramasına yol açabilir. Bu sebeple tecdid faaliyetlerinde esas 

olan, lafızların asli anlam–delâlet ilişkisini yeniden ortaya koymak ve kullanımın buna uygunluğunu 

değerlendirmektir. 

2. Tecdidin Kapsamı  

Allah, her yüzyılın başında dinlerini tecdid edecek bir kişiyi insanlara gönderir”33 hadisi her asırda 

tecdidin gerekliliğine ve imkanına işaret etmektedir. Tanımlar çerçevesinde de tecdid, dini kendisine 

isabet eden şaibelerden arındırmak, kesin ve değişmez kurallarını aşmamak şartıyla hurafe haline 

gelmiş şeylerde “yeni yorumlar yapmak” anlamına gelmektedir. Zira, dinin sabiteleri üzerinde 

yapılacak köklü ve yeni yorumlar, hükümleri esasından değiştirmeye götüren reformist bir yaklaşım 

olacaktır. Bu durum, tecdidin öze dönüş özelliğinin aksine, dinin özünü tahrif etme riski taşıdığından, 

bid'at ve hurafenin en tehlikeli türlerinden biri haline gelecektir. 

Çağdaş araştırmalara göre tecdid, bir yandan geçerliliği kalmamış eski içtihatların değişmesini, 

diğer yandan dini hayatta meydana gelen bozulmaların düzeltilmesini ifade etmektedir.34 Bazı çağdaş 

araştırmacılara göre ise tecdid, tek alanda gerçekleşmez. Bir âlim fıkıhta, diğeri akidede, üçüncüsü 

davet ve kültürde, dördüncüsü eğitim ve toplumsal ıslah konusunda, beşincisi ekonomi ve siyasette 

vb. alanlarda tecdit yapabilir.35 Ancak kanaatimize göre son üç tasnif ilk ikisinin içinde değerlendirilir. 

Çünkü konuya detaylıca bakıldığında tecdidin biri bid’atleri ayıklama diğeri ise zayıflayan imanı 

güçlendirme görevini gördüğü görülmektedir.  Yüzyılda bir veya bin yılda bir geldiği kabul edilen 

müceddidlerin esas uğraş alanı, Müslümanların hayatında meydana gelen bidat ve hurafeleri ortadan 

kaldırmak olmuştur.  

  

 
31 Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs, “delalet”, 28/398.  
32 Muhammed A‘lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid et-Tehânevî el-Fârûkī, Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm (Beyrut: Mektebetü 

Lübnan, 1417/1996, “delalet”, 1/787. 
33 Ebû Dâvûd, Sünen, “Melâhım”, 36 (No. 4291). 
34 Cemal Ağırman, “Muhammed Zâhid el-Kevserî’ye Göre “Sünnet-i Hasene” Hadisi Bağlamında Dinde Tecdîd İmkânı, Alanı 

ve Sınırları”, Uluslararası Düzceli M. Zahid Kevseri Sempozyumu Bildirileri (Düzce: Düzce Belediyesi ve İlahiyat Fakültesi, 2007), 

683. 
35 İdris Türk, Nuh Savaş, Ali Karataş, "İslam Düşüncesinde Tecdit-Meşrûiyyeti, Alanları ve Şartları”, 111. 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

306 

 

 

2.1. Zayıflayan İmanı Güçlendirme Olarak Tecdid 

Toplumsal dini hayatta bozulma meydana geldiği gibi bireysel dini hayatta da bozulma 

meydana gelebilmektedir. Diğer yandan toplumdaki yaygın anlayışların kişinin hayatını etkilediği 

bilinen bir gerçektir. “İnandığınız gibi yaşamazsanız, yaşadığınız gibi inanırsınız” şeklindeki 

anonimleşmiş söz, bu ilişkinin kaçınılmazlığını veciz bir şekilde dile getirmektedir. Bu sebeple 

kaynaklarda kişinin imanını yenilemesinden bahsedilmektedir. 

 İtikad alanındaki tecdid, imanın yenilenmesi ile ilgilidir ve bunu ifade etmek üzere öteden beri 

tecdîdü’l-iman kavramı kullanılagelmiştir. Kelâm ilminde imanın artıp eksildiği kabul edildiğinden, 

burada kastedilen yenileme imansızlıktan dönüş anlamında değil; imanın güçlendirilmesi, canlı 

tutulması ve zayıflamasına sebep olan etkenlere karşı takviye edilmesi anlamındadır. Nitekim bir 

hadiste müminlerin imanlarını yenilemeleri istenmiş ve bunun yolu olarak da kelime-i tevhidin sıkça 

söylenmesi tavsiye edilmiştir.36 Çalışma alanımız fıkıhtaki tecdid olduğu için imanın tecdidi 

konusunda bu kadar bilgi vermeyi yeterli görüyoruz. 

2.2. Bid’atleri Ayıklama ve Fıkhı Düşüncenin Yeniden Yorumlanması Olarak Tecdid 

Fıkıhta tecdid, klasik dönemde füru’ konularıyla ilgili sınırlı bir alanda kullanılırken modern 

dönemde usulü içine alacak şekilde geniş bir perspektifte kullanılmaya başlanmıştır.37 Mesela tecdid, 

klasik eserlerde niyetin yenilenmesi tecdîdü’n-niyye, abdestin yenilenmesi tecdîdü’l-vudû, tevbenin 

yenilenmesi tecdîdü’t-tevbe, nikâhın yenilenmesi tecdîdü’n-nikâh, yeniden dava açılması tecdîdü’d-

dava gibi furu ibareleriyle ifade edilir. Günümüzde ise İslam anlayışının yenilenmesi için tecdîdü’l-

fikri’l-İslamî, İslam hukuk metodolojisinin yenilenmesi için de tecdîdü usuli’l-fıkıh tamlamaları 

kullanılmaktadır.38  

Çağdaş araştırmacılar, fıkıh ve fıkıh usulü ilmindeki tecdidin değişik maksatlarla yapıldığını 

belirtmektedir. Buna göre günümüzde fıkıh usulü alanındaki tecdid faaliyetleri, “Klasik fıkıh 

usulünün işlevsizliğini ve gereksizliğini”, “fıkıh usûlünü çağa uyarlama”, “fıkıh usulünün şeklî ve tali 

kaynaklarını yenileme” ve “fıkıh usulünü tarihsel açısından yenileme eğilimi”39 şeklinde ortaya 

çıkmaktadır. Araştırmamız, fıkıh usûlünde temel bir yere sahip olan lafızların anlam-delâlet ilişkisinin 

tecdidi konusunu ele almaktadır. Bu yönüyle çalışmamız, yukarıda sayılan eğilimlerden hiçbirine 

doğrudan dâhil olmamaktadır. Bununla birlikte, fıkıh usulünün önemli bir kısmını lafız bahsinin 

oluşturmasından dolayı, çalışmamızı 'fıkıh usulünü yenileme çalışmaları' ile kısmen ilişkilendirmek 

mümkündür. Zira bu çalışma, lafız-delâlet ilişkisine yeni bir bakış açısı sunan somut örnekler 

içermektedir.  

3. Kavramsal Tecdid 

Çalışmanın bu bölümünde, daha önce teorik çerçevesi ve tarihsel dayanakları çizilen 

genel tecdid olgusunun, pratikteki en hayati veçhelerinden biri olan kavramsal tecdid ele alınacaktır. 

Buradan hareketle, öncelikle fıkıh kavramlarında tecdidin neden gerekli olduğu, ardından da bu 

sürecin nasıl işletileceği metodolojik örneklerle ortaya konacaktır. 

3.1. Fıkıh Kavramlarında Tecdidin Gerekliliği 

Kavramların aslî anlamlarını korumak veya yeniden inşa etmek, İslam dininin sağlıklı bir 

 
36 Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî el-Müsned, thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Kahire: 

Dâru’l-Hadis,1416/1995.), 8/395. (No. 8695). 
37 Mehmet Çeri, Arap-İslâm Düşüncesinde İhyâ ve Tecdîd (Ağrı: İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2020), 5. 
38 Mehmet Selim Aslan,” Fıkıh Usulünde Tecdîd Anlayışı Üzerine Bir Değerlendirme”, İslam ve Toplum III, ed. Fikret Karaman 

(Ankara: İnönü Üniversitesi Yayınevi, 2019), 520. 
39 Soner Duman-Shaker Jabarı, “Çağdaş Dönemde Usûl-İ Fıkhın Yenilenmesi Tartışmaları”, Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 20/1 (Mart 2020), 199-200. 



Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

307 

 

şekilde anlaşılması için zaruridir. Bu zarureti ortaya koyan üç temel gerekçe bulunmaktadır: Birincisi, 

Müslümanların kavramların kaynağı olan temel metinleri (Kur’an ve Sünnet) doğru anlama 

mecburiyetlerinin olması; ikincisi, tarihsel süreçte anlam kaymasına uğrayarak bağlamından kopan 

kavramları aslına döndürmenin zorunluluğu; üçüncüsü ise, kavramları istila eden bid’at ve 

yabancılaşmalarla mücadelenin bir gereği olarak onları özüne kavuşturma ihtiyacıdır. Aşağıda bu 

gerekçeler ayrıntılarıyla ele alınacaktır. 

3.1.1. Kur’an ve Sünneti Doğru Anlamak 

Kavramların yeniden inşası faaliyeti, nihai olarak onların dayanağı olan Kur'an ve sünnet 

metinlerinin doğru anlaşılmasına hizmet eder. Nitekim, fıkıh usulünde istinbat çalışmaları da aynı 

gayeye yöneliktir. İstinbatın, usulcüler tarafından "nassta kapalı bulunan bir anlamın ortaya çıkarılıp 

belirgin hale getirilmesi"40 şeklinde tarif edilmesi, lafızların aslî anlamını koruma çabasının, usûl-i 

fıkhın temel amaçlarından biri olduğunu açıkça göstermektedir. Bu tarif, kavramların gerektiğinde 

yenilenmesinin, metnin maksadını kavrama çabasının bir parçası olduğunu göstermektedir. 

3.1.2. Nazil Olduğu Dönemin Anlamından Kopan Kavramların Yeniden Aslî Manasına 

Döndürülmesinin Vücûbu 

Tecdid faaliyeti, şer'î nasların özüne sadık kalarak ve İslam ilim geleneğinin birikimini göz ardı 

etmeden gerçekleştirilmelidir. Nitekim çağdaş araştırmacılar, tecdid ile ilgili şartları zikrederken 

yalnızca içtihad yapılabilir alanlarda gerçekleştirilmesi, uygulanabilir ve pratik sonuçlar doğurması, 

başka kültürlerin etkisi veya baskısı altında şekillenmemesi ve çoğunluğun (cumhurun) benimsediği 

metodolojik ilkelerin esas alınması gerektiğini vurgulamaktadırlar.41 Bu şartlar, sadece inanç ve 

anlayışların tecdidi için değil kavramların tecdidi için de geçerlidir.  

Aradan uzun zamanın geçmesi veya metnin içinde geçen kavramların başka dillere de geçmesi 

gibi sebepler bir metnin ve bu metinde verilen mesajın tam olarak anlaşılmasını engeller. Çünkü 

eldeki tüm imkânlar kullanılsa bile bir metnin mesajının sonradan gelen muhatapları tarafından bu 

mesajın verildiği zamandaki muhatapları gibi doğru anlaşılması aynı netlikte değildir. Fıkıh 

kavramlarında da bu süreç yaşanmıştır. Bunun bir sonucu olarak başlangıçta çok genel bir anlamı 

olan bir kelime, zaman içinde daha spesifik bir anlam kazanmış ve sadece o anlamla ilişkilendirilir 

hale gelmiştir. Anlamı açık olan bir lafız zaman içinde yoruma açık ve tevil edilebilir hale gelmiş 

mecaz anlamlı bir lafız da gerçek anlamlı bir lafız olarak telakki edilmiştir. Nitekim muhatapların 

sadece Araplardan oluştuğu ilk dönemlerde ayet ve hadis metinleri üzerinde anlam ve yorum yapma 

ihtiyacı duyulmamıştır. Ancak İslam coğrafyasının genişlemesi ve Arap olmayanların Müslüman 

olmaları bu kavramları içtihad yoluyla anlama faaliyetlerini hızlandırmıştır. Zira Arap olmayanların 

dil kurallarını öğrenmeden anlam vermeleri mümkün değildi.42  

3.1.3. Bid’atlerle Mücadele Emrinin Gereğinin Yerine Getirmek 

Bid’at, sözlükte başlangıçta olmayan ve yeni ortaya çıkan şeydir. 43 Dini bir terim olarak ise din 

kemale erdikten sonra ortaya çıkan yeni şeyler anlamına gelir. Sözlük anlamı çerçevesinde bidat, iyi 

veya kötü sonradan ortaya çıkan her şeyi kapsayan genel bir adlandırma iken dini terminolojide kötü 

(bid’at-i seyyie)) anlamıyla kullanılmış ve sünnette yeri olmayan yenilikleri ifade etmiştir.44  

Tabiîn döneminden bu yana İslam âlimleri, kavramların anlamlarını korumak için bid’at ehlinin 

nasları tahrif girişimlerine karşı mücadele etmiş ve tahrife karşı tecdid faaliyetlerinde bulunmuşlardır. 

 
40 Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî es-Sem‘ânî, Ḳavâṭıʿu’l-edille fi’l-uṣûl, thk. 

Muhammed Hasan İsmâîl (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1999), 2/92. 
41 Bedri Aslan, İslam Hukukunda Tecdid (Ankara: Sonçağ Akademi, 2023), 51-52. 
42 Muhammed Abdülmecîd es-Süsvetü’ş-Şerefî, “Tecdîdü usûli’l-fıkh”, Mecelletü’l-Câmiati’ş-Şârika li’l-ulûmi’ş-şer`iye ve’l-

insâniyye, 3/2 (Cemaziyelevvel 1428/2009), 334. 
43 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, “bid’a “, 8/6. 
44  Ebû Habîb, Sa’dî, el-Kâmûsü’l-fıkhî (Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1408/1988), “bid’a”, 31. 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

308 

 

Bu sebepten dolayı ana akım olarak isimlendirebileceğimiz ehl-i sünnetin belirlemiş olduğu sistemin 

dışına çıkanlar bid’at ehli telakki edilmiştir.45 Tarihsel süreçte alimlerimizin bu çalışması kavramlarda 

tecdid faaliyetinin tarihsel süreçteki ilk örneklerini teşkil etmektedir. Öyleyse bazı kavramların 

günümüzde de tecdid faaliyetine konu olması gerektiği anlaşılmaktadır. 

3.2. Arapçada Dil ve Kavramların Semantik Serüveni 

Araştırmacılar; Arap dilinin tarihçesini eski Arapça, klasik Arapça, orta Arapça ve modern 

Arapça olmak üzere dört döneme ayırıp her birini kaynaklarıyla beraber zikretmişlerdir.46 Buna göre 

eski Arapçanın ilk izleri Asurilerin metinlerde geçmektedir. M.Ö 853-626 yılları arasında AsurIular'ın 

Aribiler'e karşı yaptıkları savaşlara dair Asuri metinlerinde eski Arapça kullanılmıştır. Araplar'a ait en 

eski kitabeler ise, tahminen milattan önce VI. yüzyılın ortalarına kadar çıkan ve müsned denilen 

metinlerdir.47 Klasik Arapça ise miladi 512 tarihli Zebed, 528 tarihli Üseys ve 568 tarihli Harran 

kitabelerinde açıkça ortaya çıkmaktadır. Klasik Arapça'yı temsil eden metinler şunlardır: Kadim 

şairlerin (cahiliyye, muhadramûn)48 ve İslami devrin ilk şairlerinin şiirleri, Kur'an-ı Kerim, Hz. 

Peygamber’in ve ilk halifelerin resmi haberleşmeleri, hadis, Eyyamü'l-Arab'ta geçen49 mensur parçalar 

ve emsal.50 Sözü edilen tarihlerin hemen akabinde Arap şiirinin belağat açısından üst seviyelere çıktığı 

dönemler gelmektedir. Tam da bu dönemde nazil olan Kur’an ayetleri sadece içerik yönünden değil 

şekil yönünden bir mucize olarak bu şiirlere ve Eyyamü’l-Arap gibi yazılı ve sözlü gelenek 

hikayelerine karşı meydan okumuştur. İlk dönem İslam devletiyle birlikte Arapça, Arap 

yarımadasından çıkıp geniş bir coğrafyaya yayıldı. Bu, anadili olmayan Arapça olmayan milyonlarca 

insanın dili öğrenmesine ve kullanmasına neden oldu. Zamanla da Klasik Arapçanın karmaşık irab 

(kelime sonlarındaki harekeler) sisteminin konuşma dilinde basitleşmesine ve hatta kaybolmasına yol 

açtı. Böylece orta Arapça doğdu. Modern Arapça ise Arapların Avrupa ile temasları sonucu ortaya 

çıktı.51 

Bir kelimenin orijinalinin tespit edilmesinde dil serüvenin tespiti önemli bir yer tutmaktadır. 

Eski Arapçaya ait bulgular bu konuda oldukça kısıtlı bir imkân sunmaktadır. İslam’ın ilk 

dönemlerinde yazılan sözlükler, klasik Arapçanın serüvenini özetleyen metinler olarak en sağlam 

kaynaklardır. Özellikle ilk sözlük kitabı olması açısından Halil b Ahmed (ö. 170/786)’in Kitabu’l-ayn’ı 

çok önemlidir. Bunlar hem temel dini metinleri hem de İslam öncesi Arap yazılı ve sözlü kültürlerini 

içermeleri bağlamında çok önemli eserlerdir. Nitekim bu eserlerin çoğunda terim anlamı, Kuran ve 

sünnette ele alınışı ve Arapların gündelik kullanımları da belirtilir. Dolayısıyla bu lügat kitapları, 

günümüzdeki basit kelime karşılığı veren sözlüklerden çok daha farklıdır.  

Arapçada İslam dininin gelişiyle kavramlar geniş bir kullanım anlamını korumuş hatta daha da 

zenginleşmiştir. İslam dini metinlerinin yaygınlaşmasıyla birlikte bir kelimenin ilk vadi anlamı 

zamanla mecazileşmiş, terim yoluyla anlam ve kapsamında daralma meydana gelmişse de anlamını 

tamamen kaybetme süreci yaşanmamıştır. Çünkü İslam dini, Arapçanın şiir ve kıssalarla en zengin 

halini yaşadığı çağda gelmiştir. Kelimelerde tahrif, dini metinlerin yazımından çok asırlar sonra 

 
45 Konu ile ilgili geniş bilgi için bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Ehl-i Bid’at”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

yayınları, 1994, 10/ 502-504. 
46 Nihat M. Çetin, "Arap-Dil", Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV yayınları, 1991), 3/ 282. 
47 Çetin, "Arap-Dil" Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 3/282. Bu bilgiler, Arap dilinin İslam'dan çok uzun süre önce de var 

olan ve diğer kültürlerle etkileşim içinde olan köklü bir dil olduğunu göstermektedir. 
48 Hem Câhiliye devrinde hem İslâmî dönemde yaşamış, Hz. Peygamber hayatta iken veya vefatından sonra müslüman olmuş, 

ancak onu mümin olarak görememiş kimselere muhdrramûn denir. Mehmet Efendioğlu, “Muhadramûn”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2020), 30/393. 
49 Eyyâmu’l-Arab, sözlük anlamıyla Arap günlükleri anlamına gelse de Arap kabilelerinin kendi aralarında veya komşu 

krallıklarla yaptıkları savaşların genel adıdır. Bu savaşlar can ve mal kaybı açışından Araplar için bir yıkım olmuşsa da edebî 

açıdan dillerinin gelişmesine katkı sağlamış ve bir-çok şiir türünün şekillenmesinde rol oynamıştır. Bkz. Kadri Yıldırım, 

“Eyyâmu’l-Arab (Arap Savaşları) Bağlamında Zûkâr Savaşı ve Şiirleri Üzerine Bir İnceleme”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 8/2 

(Ekim 2008), 125. 
50 Çetin, "Arap-Dil", Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 3/283. 
51 Geniş bilgi için bk. Çetin, "Arap-Dil", Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 3/284-285. 



Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

309 

 

peyderpey gerçeklemiş batılılaşma cereyanıyla birlikte dil hem yapı hem anlam itibariyle büyük bir 

değişim geçirmiştir.  

3.3. Seçilmiş Kavramlar Üzerinden Tecdid Denemesi  

Kavramlar, çalışmamızın üç aşamalı metodolojik çerçevesine tabi tutulacaktır. Öncelikle, ilgili 

kavramın vaz' olunan lügavî kökeni ve aslî anlamı tespit edilmeye çalışılacaktır. Çünkü bir kavramın 

tahlili, aslî (orijinal) anlamının tespit edilmesi ile başlar. Ardından, kavramın tarihsel süreçteki anlam 

dönüşümü (semantik serüveni) ve farklı disiplinlerde kazandığı anlamlar tahlil edilecektir. Son 

olarak, tespit edilen tahrif/sapma durumları ışığında, kavramlar için bir tecdid kararının gerekliliği 

metodolojik çerçeveye dayandırılarak hükme bağlanacaktır. Ele alacağımız kavramlar, makalenin 

kapsamını aşmamak için yalnızca şeriat, cihad ve hac kavramlarıyla sınırlandırılacaktır. 

3.3.1.Şeriat Kavramı  

Semantik Seyir: "Şeriat" kelimesi Arapça "şe-ra-a" (شرع) fiilinden türemiş ism-i fail kalıbında 

müştak bir isimdir. Sözlük anlamıyla şer’, bir yöne doğru açılarak uzayıp gitmek, açık olmak ve açık 

hale getirmek olarak tarif edilmiştir.52 Şeriat (شريعة) ise, canlı bir varlığın (insan veya hayvan) su 

kaynağına yönelmesi ve o suyu doğrudan ağzıyla içmeye başlaması veya bu suya giden yollar 

anlamına gelmektedir.53  Buna göre şeriat kelimesinin vaz' olunduğu (konulduğu) ilk anlamsal kökeni, 

hayatın kaynağı olan suyun bulunduğu alan ve bu hayati kaynağa ulaşmayı sağlayan belirgin ve açık 

yollardır. 

Şeriatın bu anlamlarda kullanılmasının örneklerini Kur’an âyetlerinde bulmak mümkündür. 

Mesela İsrâiloğulları’nın avlanma yasağıyla ilgili olarak sınanmasına dair ayette geçen ve balıkların 

durumunu tasvir eden “şurraan” (su yüzüne çıkarak, akın akın) kelimesi54 bu kavramın lügat 

anlamını içermektedir. Bunun dışındaki ayetlerde ise terim anlamıyla yani” dini yasalar” anlamında 

kullanılmıştır.55 

Kavramlar, tarihsel süreç içerisinde toplumun örfünden etkilenerek veya belli bir alanın 

uzmanları tarafından özel bir terimi ifade etmesi amacıyla sınırlandırılarak asıl anlamından 

uzaklaşmaktadır. Şeriat kavramı da kök anlamından belli bir alanın özel terimi haline geçerken önce 

geniş bir anlam kazanmış daha sonra ise daralma sürecine girmiştir.  

Şeriat, Kur'an'da ve ilk dönem kullanımlarında öncelikle ilahi yol anlamıyla sınırlandırılmıştır.56 

Ancak bu süreçte tüm ilahi dinlerin yaşam ve kuralları anlamında kullanılmış iken hicri ikinci asrın 

sonuna doğru sadece İslam hukukunun inanç, amel ve ahlaki hükümlerini ifade etmek maksadıyla 

kullanılmıştır.57 Diğer yandan Câsiye süresi 45.ayette Hz. Muhammed'e (s.a.v.) verilen şeriatın mutlak 

olarak takip edilmesi gerektiği belirtilir. Bu ayet, İslam şeriatının diğer şeriatları nesh etme durumunu 

da dolaylı olarak destekleyen temel metinlerdendir.58 Bir hadiste şeriatın sahih bilgi(ilim), ahlaklı 

olmaktan ibaret olduğu belirtilerek tahriften kurtulmanın yolu gösterilmiştir.59 

Şeriat, hicri dördüncü asır civarında İslam’ın sadece zahiri hükümleri olarak anlaşılmıştır. 

Kelimenin kapsamını daraltan bu bakış açısıyla şeriat ilk defa tahrif denilecek bir sürece girmiştir. Bu 

 
52 İbn Fâris, Muʿcemü meḳāyîsi’l-luġa,”şere’a”, 3/262; Talip Türcan, “Şeriat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010), 38/571. 
53 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn, “şere’a”, 1/252; Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, eṣ-Ṣıḥâḥ: Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye. thk. 

Ahmed Abdülğafûr Attâr (Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn), 1407/1987, “şer’a” 3/1236; İbn Fâris, Muʿcemü meḳāyîsi’l-luġa. “şeri’a”, 

3/262. 
54 el-A‘râf 7/163.   عا  اذِْ تأَتْٖيهِمْ حٖيتاَنهُُمْ يَوْمَ سَبْتهِِمْ شُرَّ
55 Talip Türcan, “Şeriat”, 38/571-572; İlhami Güler, “Din, İslam ve Şeriat”, İslâmiyât 1, 4 (1998), 64. 
56 Mâide, 5/48; Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân, thk. 

Safvân Adnân Dâvûdî, (Dımaşk/Beyrut: Dâru'l-Kalem /Dâru'ş-Şamiyye, 1412), “şeri’at”, 450. 
57 Talip Türcan, ”Şeriat”,  38/572. 
نَ الْْمَْرِ فاَتَّبعِْهَا وَلََ تتََّبعِْ أهَْوَاءَ الَّذِينَ لََ يعَْلمَُونَ  58  Sonra seni (Ey Muhammed) emirden bir şeriat (açık bir yol, bir metot, bir" ث  مَّ جَعَلْناَكَ عَلىَٰ شَرِيعةٍَ م ِ

kanun) üzerine kıldık. Şimdi sen ona uy, bilmeyenlerin hevalarına uyma. 
59 Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ʿale’ṣ-Ṣaḥîḥayni thk. 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

310 

 

dönemde şeriatın sadece dinin zahiri yönleriyle ilgili olduğu ve esas olan dinin iç yapısındaki 

hakikatler olduğu anlayışı hâkim olmuştur. Bu düşünce zamanla bazı kesimlerde şeriat ile hakikatin 

birbirlerine muhalif olabileceği anlayışına götürmüştür. İslam alimleri asırlar boyunca bu anlayışla 

mücadele etmiştir. Mesela İmam Gazzâlî (ö. 505/1111) zahir ve batın hükümlerin asla birbirleriyle 

çelişmeyeceğini "Hakikat, şeriate zıddır," veya "bâtın zâhire muhaliftir" gibi iddiaların kişiyi küfre 

yaklaştırdığını belirtmiştir.60 Gazzâlî’ye göre hem zahirî hükümler hem de bâtınî hakikat aynı ilahî 

kaynaktan gelmiştir. Dolayısıyla birinin diğerine zıt olması, dolaylı olarak Allah’ın kendi hükmünde 

çelişki bulunduğu anlamına gelir. Bu ise ilahî hikmet ve kemal sıfatına aykırı olduğu için küfre 

yaklaşan bir düşüncedir. 

İmam Rabbânî de aynı doğrultuda açıklamalar yapmıştır. Ona göre hakikat, şeriattan ayrı bir 

şey değildir; bilakis şeriatın özüdür. Tarikat ise, insanı bu şeriatın hakikatine ulaştıran yoldur. Bu 

bakımdan şeriat, tarikat ve hakikat birbirinden bağımsız üç alan değil, aynı hakikatin farklı 

mertebeleridir. Kişi, şeriatın hakikatine ulaşmadan önce onun sadece suretine, yani dış görünüşüne 

sahiptir. Şeriatın hakikatine ulaşmak, ancak nefsin itmi’nan mertebesine, ulaşmakla mümkündür. Bu 

mertebeye erişmeden önce insanın imanı da sadece suret düzeyindedir; itmi’nan hâline gelince imanın 

hakikati tahakkuk eder.61  Nitekim fıkıh usulünde de bu bakış açısı çerçevesinde şeriat hükümleri; 

itikadi hükümler, ameli hükümler ve ahlaki hükümler olmak üzere üçlü bir tasnife tabi tutulmuştur.62 

Böylece şeriatın yalnızca zahirî hükümlerden ibaret olmadığını; bilakis inanç, amel ve ahlâk 

boyutlarını kuşatan bütüncül bir ilahî sistem anlamına geldiği ifade edilmiştir. 

Batılılaşma cereyanın etkin olduğu seküler anlayışlarının güç bulduğu son iki asırlık süreçte ise 

birçok İslami kavramın anlayışlarında tahrifler meydana geldi. Bu süreçte tahrife uğrayan en önemli 

kavramlardan biri de şeriat kavramı oldu. Bu dönemde ilk olarak şeriat, dinin sadece ameli 

hükümleriyle sınırlandırıldı. Akabinde özellikle şekil kısmı ve ceza hukuku ile ilgili bir anlayışa 

indirgendi. Bu süreçte şeriat hükümlerinin çoğunun içtihada dayalı olduğu, Kuran hükümlerinin ise 

tarihsel olduğu ve sonraki dönemler için sadece bir tavsiye hükümler niteliğinde olduğu görüşü dile 

getirildi.63  

Tecdid kararı: Kavramsal tahrif; lafzın aslî delaletinden (vaz'î anlam) ve şer'î makāsıdından 

(hıfzü'd-din, hıfzü'l-akl vb.) kopuşla başlar. Sön asırda gelinen duruma göre şeriat kavramı artık 

tahrife maruz kalacak şekilde sınırlandırılmış ve içerdiği anlamın tam aksine anlaşılır bir hal almıştır. 

Bu sebeple tecdide ihtiyaç duymaktadır. Şöyleki; 

1. Vaz'î/Aslî anlamdan kopma veya aşırı uzaklaşma: Kelimenin dilbilimsel kökeninden, ilk 

yerleştirildiği (vaz'î) anlamından veya temel dilsel çağrışımlarından radikal bir kopuş yaşamasıdır.  

Şeriat, Arap dilinin doğal ses-anlam uyumuyla örülmüş olup fiziksel su yollarından 

metafizik hakikat yollarına uzanan canlı bir bütünlük anlamını vermektedir. Fakat tarihsel süreç 

içinde şeriatın genel ve şeffaf anlamı katı, şekil ve ceza uygulamalarına indirgenmiş ve zıt anlamıyla 

tahrif edilmiştir. Öyleyse bu kavramın tarihsel serüveninin geniş kitlelere ulaştırılarak zihinlerde 

yeniden anlamlandırılması ve kelimenin içindeki şırıltının yeniden insanlara duyurulması 

gerekmektedir. 

2. Nasslardaki (Kur’an ve Sünnet) kastedilen anlamdan sapma: Kavramın Kur'an ve Sünnet gibi 

temel İslami metinlerde kastedilen özel, bağlamsal veya terimsel anlamından uzaklaşması da tahrife 

evrildiğini göstermektedir. Şeriat kavramının çok sayıdaki insanın zihnindeki anlamı naslarda 

kastedilen anlamından farklıdır. Şeriat kavramı Kur’an’da daha geniş anlamlarda kullanılmışken, 

zamanla özellikle İslam ceza hukuku bağlamında dar bir anlam kazanmıştır. Şeriatın Kur'an'daki 

 
60 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, İḥyâʾü ʿulûmi’d-dîn (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, ts.), 

1/100. 
61 Ebü’l-Berekât Ahmed b. Abdilehad b. Zeynilâbidîn el-Fârûkī es-Sirhindî, Ariflerin Halleri, çev.: Necdet Tosun (İstanbul: Sufi 

Kitap, 2010), 71. 
62 Abdulvehhâb Hallâf, ʿİlmü uṣûli’l-fıḳh (y.y: Mektebetü’d-Da’ve, ts.), 32. 
63 Örnek olarak bkz. “Neşet Çağatay, Şeriatle İslam Aynı Şey Değildir”, Güncel Gastroenteroloji, 2/2 (Haziran 1998), 5-9; 

https://eksisozluk.com/seriat--52618 (Son Erişim 07.10.2025) 

https://eksisozluk.com/seriat--52618


Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

311 

 

kullanımı, genelde bir yol, yaşam tarzı ve Allah'ın hükümleri doğrultusunda hareket etme anlamını 

kapsar. Mesela "Sonra seni de iş ve din konusunda bir şeriat sahibi kıldık. Sen ona uy; bilmeyenlerin 

arzularına uyma."64 ayetinde şeriat, genel anlamda Allah’ın koyduğu yol, yaşam tarzı ve ilahi 

hükümler olarak ifade edilir. Buradaki şeriat kavramı sadece ceza hukuku değil, Allah’ın dini 

hükümlerinin tümünü kapsar. Kur’an’da şeriat kelimesi, insanları Allah’a yaklaştıran bir yaşam 

tarzını, doğru yolu ve ilahi emirleri kapsar.  

3. Şer’î makâsıddan uzaklaşma veya çatışma: Kavramın güncel yorumunun veya 

uygulamasının, İslam hukukunun temel hedefleri (canın, aklın, dinin, neslin ve malın korunması) ile 

çelişmesi veya bu amaçlara hizmet etmemesidir. 

Şeriatın mevcut anlamı şeri maksatlara aykırıdır. Çünkü şeriatın mevcut anlamı, maksadın 

ruhundan ziyade şekline ve normatif katmanına indirgenmiştir. Günümüzde “şeriat” denildiğinde 

çoğu zaman yalnızca hukukî yaptırımlar, cezalar veya kurallar manzumesi anlaşılmakta; oysa şeriatın 

asli gayesi, insanı ıslah etmek, toplumu adalet ekseninde inşa etmek ve kulluğu kemale erdirmektir.  

3.3.2. Cihad Kavramı 

Semantik Seyir: Cihad, “güç ve gayret sarfetmek, bir işi başarmak için elinden gelen bütün 

imkânları kullanmak”65 manasındaki cehd (جهد) kelimesinden türemiş olup "câhede" fiilinin 

mastarıdır. Lügat olarak: “Kişinin savaşta, sözde veya herhangi bir konuda gücü yettiği ölçüde bütün 

gayretini ortaya koyması” anlamına gelmektedir.66  Dini bir terim olarak ise cihad, kişinin açık 

düşmanlara, şeytan ve nefis gibi gizli düşmanlara tüm gücünü sarfetmesidir.67 Bu mücadele; dini 

öğrenme, onunla amel etme, başkalarına öğretme, iyiliği emredip kötülükten sakındırma, İslam’ı 

tebliğ etme, nefisle ve dış düşmanlarla mücadele etme gibi birçok konuyu içine alır.68 

İslamiyet’in zuhurundan önce cihad, “bir işte çok çaba göstermek ve düşmanlara karşı 

savaşmak” gibi neredeyse benzer anlamlarda kullanılmaktaydı.69 İslamiyet’le birlikte bu kelimeye ulvi 

bir amaç ve niyet şartı eklenmiş; böylece cihad, Allah'ın rızasını kazanmaya yönelik, meşruiyet 

sınırları tayin edilmiş bir mücadele (fî sebîlillâh) terimi anlamını kazanmıştır.  

Kur’an’ın cihadı konu edinen birçok âyetinde Allah yolunda fiilî cihad, (mallarla ve canlarla 

yapılan cihad) öne çıkmaktadır.70 Bununla birlikte, cihad kavramı bazı Kur'an âyetlerinde sadece 

"cehd" (gayret gösterme, çabalama) lügavi kökü anlamında da kullanılmıştır.71 Hadislerde ise cihad, 

dış düşmanla yapılan fiilî mücadeleyle sınırlı olmayıp müminin sözlü mücadelesi ve nefsiyle verdiği 

içsel mücadeleyi de içermektedir.72  

Cihad kavramı, İslam'ın ilk dönemlerinden itibaren siyasi, askeri ve sosyal şartlara bağlı olarak 

semantik bir değişim yaşamıştır. Kavramın hukukî olarak askerî yönü öne geçmiş, nefis-mücadele 

boyutu tasavvuf ve ahlak kitaplarına kaymıştır. Sözlü cihad ise, fiilî mücadeleye göre daha az 

vurgulanmış ve genellikle emr-i bi’l-ma‘rûf ve nehy-i ani’l-münker gibi pratik uygulamalarla yerine 

getirilmiştir.   

Cihad kavramı etrafındaki farklı yorumlar ilk kez hicrî ikinci asra doğru belirgin hâle gelmiştir. 

Bu dönemde Hicaz fukahası ile Irak ve Şam fukahası arasında yaklaşımlar ayrışmıştır. Hicaz fukahası, 

Arap Yarımadası’nın müşriklerden arındırılması için yürütülen ve Hz. Peygamber’in Medine 

dönemindeki siyasi-dinî birlik hedefine dayanan siyaseti genelleştirerek, cihadı tüm dünyayı şirkten 

temizleme şeklinde yorumlama eğilimindeydi. Irak ve Şam fukahası ise içinde yaşadıkları çok dinli, 

 
64 Câsiye, 45/18. 
65 İbn Manzûr,  Lisânü’l-ʿArab,“chd”, 3/133. 
66 İbn Manzûr,  Lisânü’l-ʿArab,“chd”, 3/135. 
67 İsfahânî, Ebü’l- el-Müfredât, “chd”,208. 
68Ahmet Özel, “Cihad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 527. 
69 Ayrıntılı bilgi için bkz. İsmail Kurt, Kur’ân’da Cihad (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2019), 49-52. 
70 Tevbe, 9/41.   ِ  وَجَاهِدُوا باِمَْوَالِكُمْ وَانَْفسُِكُمْ ف۪ي سَب۪يلِ اّللٰ
71 Ankebût, 29/8.   وَانِْ جَاهَدَاكَ لِتشُْرِكَ بٖي مَا ليَْسَ لكََ بهِٖ عِلْمٌ فلَََ تطُِعْهُمَا 
72 Beyhakī, Sünenü’l-kübrâ,13/454.  وَالمُْجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ فيِ طَاعَةِ الل 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

312 

 

çok kültürlü ve karmaşık siyasi yapıların etkisiyle daha barış, sulh ve anlaşma odaklı; uluslararası 

ilişkiler bakımından daha esnek ve evrensel bir yaklaşım geliştirmiştir. Bu farklı bakışların sonucu 

olarak Hicaz fukahası, cihadın illetini şirk olarak görmüş; buna karşılık Irak ve Şam fukahası, cihadın 

asıl amacının fitne ve fesadı ortadan kaldırmak olduğunu savunmuştur.73  

Bu dönem, cihad kavramı için daralmanın başlangıcıdır; fakat “tahrif” denemez. Fıkıh ilmi, 

doğası gereği ameli hükümlere odaklandığı için cihad kavramı fakihlerin literatüründe çoğunlukla 

kıtal ile özdeşleşmiştir. Ancak İslam’ın cihad anlayışı için tasavvufun nefisle mücadeleyi merkeze alan 

açıklamaları ve hadislerdeki çok katmanlı anlamları ortaya koyan yorumları da beraber okumak 

gerekir. Bu sebeple cihadın hakiki mahiyetini ortaya koymak için yalnızca fıkhî tanımlara bağlı 

kalmak yeterli değildir; tüm İslami ilimler birlikte ele alınmalıdır. 

Cihadın tahrif edildiği ilk örneklerden biri, cihadın silahlı mücadeleyi de içeren anlamının 

cihadın ilk aşaması olarak anlaşılmasıdır. Halbuki fıkıh eserlerinde belirtildiği gibi cihad, hasen 

liaynihi (zatı itibarıyla) meşru kılınmış bir fiil değildir; zira cihad, aslında öldürme ve anlaşmazlıklar 

içermektedir. Ancak Allah’ın kelimesini yüceltmek, dinini aziz kılmak ve kullardan fesadı defetmek 

için meşru kılınmıştır.74 

İkinci tahrif örneklerinden biri de fitneye karşı mücadele emrinin insanları zorla Müslüman 

yapma şeklinde yanlış anlaşılmasıdır. Batılı araştırmacıların büyük çoğunluğu, cihadı zorunlu bir 

yükümlülük olarak tüm dünya Müslüman oluncaya veya İslâm hâkimiyetine boyun eğinceye kadar 

süren bir savaş şeklinde yorumlamışlardır. Dünyanın Dârü’l-İslâm ve Dârü’l-Harb şeklinde ikiye 

ayrılması da bu algıyı destekleyen bir unsur olarak değerlendirilmiştir.75 “Dinde zorlama yoktur”76 

ayetinin Medine döneminde, yani Müslümanların artık askerî ve siyasî açıdan güçlü olduğu bir 

zamanda inmesi,77 bu ilkenin geçici olmadığını açıkça gösterir.  

Batı kaynaklarının hemen tamamında cihadın, tüm dünya Müslüman oluncaya veya İslâm 

hâkimiyetine boyun eğinceye kadar Müslüman olmayanlarla savaşmak anlamına geldiği ileri 

sürülmüştür. Bu sebeple kavramda tahrif bu çalışmalarla başlamıştır. Oysa Kur’ân ve hadislerde 

savaşın meşruiyet sebebinin düşmanın tecavüzü olduğu, Müslümanlara karşı savaşmayanlarla 

çatışmanın ve yalnızca Müslümanlığı kabul etmediği için birini öldürmenin câiz olmadığı açıkça 

belirtilmiştir. Ne var ki, bazı Batılı araştırmacılar bu gerçekleri göz ardı etmiş veya yeterince dikkate 

almamıştır. Bu durum, cihad kavramının tahrif edilmesinde söz konusu çalışmaların önemli bir etken 

olarak ortaya çıkmasına yol açmıştır.78 

Tecdid Kararı: Bugüne kadar ele aldığımız tarihî süreç, fıkhî sınırlamalar ve kavramın 

daraltılması, ayrıca Batı kaynaklarında yanlış yorumlanması ışığında, cihad kavramının tecdide 

ihtiyaç duyduğu açıkça görülmektedir. Tecdid, kavramın Kur’ân ve sünnet çerçevesinde hem fiilî hem 

de manevi boyutlarıyla doğru anlaşılmasını sağlamayı, tarihî daralmalar ve tahrifler karşısında onun 

asli mahiyetini yeniden ihya etmeyi amaçlamaktadır. Böylece cihad hem fıkhî ölçülere uygun hem de 

ahlâkî ve toplumsal yönleriyle dengeli bir şekilde yeniden anlaşılabilir. 

3.3.3. Hac Kavramı 

Semantik Seyir: Sözlükte tazim edilen kişiyi kastetmek demektir.79 Buna göre kelimenin ilk 

anlamı “kastetmek, yönelmek” veya “tazim için bir yere yönelmek demektir. Ancak sıradan bir kast 

değil de tazim amaçlı bir kast söz konusudur.80 Hac ibadetinin yapıldığı bölgenin Mescid-i Haram’da 

 
73 Mehmet Görmez, “Tanımlama Kudreti Elimizden Alınmak İstenen Kavram: Cihad”, Teklif Dergisi 14(Mart 2024), 73. 
74 Ebû Muhammed Fahruddîn Osmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî ez-Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ Şerhu Kenzü’d-deḳāʾiḳ 

(Kahire: Matbaaatü’l-Kübra’l-Emiriyye, 1313), 3/241. 
75 Saffet Köse, “Cihad Şiddete Referans Olabilir mi?”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 9(2007), 30. 
76 Bakara, 2/256.  ل  إكراه في الدين 
77 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî, Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Ḳurʾân. thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir (y.y: Müessesetü’r-Risâle, 1420/2000), 5/409. 
78 Ahmet Özel, “Cihad”,  7/531. 
79 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn, 3/9. 
80 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn, 3/9. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/camiul-beyan-an-tevili-ayil-kuran


Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

313 

 

bulunması ve burada Kabe’nin ziyaret edilmesi kutsal bir amaç taşımaktadır. İşte bu sebeple terim 

olarak şu şekilde tarif edilmiştir. “Şer‘î bakımdan hac, dinin büyük rükünlerinden birini eda etmek 

için, ta‘zim maksadıyla Beyt (Kâbe)’i ziyaret etmeyi ifade eder. Bu ise ancak bir niyet, azim ve uzun bir 

mesafeyi katetmekle gerçekleşir. Dolayısıyla bu isim (hac), şer‘an konulmuş olmakla birlikte, içinde 

lügat anlamını da barındırmaktadır.81 Bu yönüyle hacc kavramı, yukarıda belirttiğimiz “şeri terim 

hâline gelmesine rağmen vazi anlamını koruyan kelimeler” kategorisine güzel bir örnektir.  

Bunun dışında tarih boyunca hac, anlam kaymalarına maruz kalmamıştır. Hac herhangi bir 

yere yönelme anlamına gelirken kutsal bir bölge olan Kâbe’ye yönelme anlamında kullanılmaya 

başlanmış ve İslam’la birlikte belirli bir zaman içerisinde sadece Kâbe’ye gidip orada belirli ritüelleri 

olan bir ibadet yapma anlamıyla sınırlandırılmıştır.82  

Tecdid kararı: Hac kavramında anlam sapması denilecek bir süreç oluşmamıştır. Çünkü kelime 

semantik değişim yaşamıştır. Ancak İslamiyet’le birlikte hac kavramı terim haline gelirken kısmen 

daralma yaşanmıştır. Ancak bunlar tahrif değildir; aksine, kavramın yüceltilmesi veya özel anlamda 

kullanılması sürecidir. Çünkü İslam dininin geldiği dönemde kavramlar, sözlük anlamlarıyla çok sıkı 

bir ilişki içerisindeydi.  Bununla birlikte asırlar sonra bazı kavramların anlamında tahrif meydana 

gelirken diğerlerinde anlam kayması yaşanmamıştır 

Değerlendirme 

Haccın şeriat ve cihad gibi değişik anlam sapmalarına maruz kalmadığı görülmektedir. Bu 

durum, bazı İslami kavramların tecdidini gerektirirken bazıları kavramlar için tecdidin gerekmediğini 

göstermektedir. Kanaatimize göre haccın şeriat ve cihad gibi tahrife maruz kalmaması şu gibi 

sebeplerden kaynaklanmaktadır: 

1. Şeriatın soyut, haccın somut anlam içermesi: Hac, tavaf, sa'y, vakfe gibi fiziksel ve ölçülebilir 

eylemlerden oluşur. Bir ibadetin ne zaman, nerede ve nasıl yapılacağı çok kesin tarif edilmiştir. Bu 

somutluk, farklı yorum ve anlam kaymalarına neredeyse hiç yer bırakmaz. 

2. Hz. İbrahim’den beri değişmemiş olması: Haccın temel yapısı, Hz. İbrahim'in (a.s.) tevhidi 

davetine dayanır. İslam geldikten sonra, Cahiliye döneminin putperestlik unsurları temizlenmiş, 

ancak Kâbe'ye yönelme, Safa-Merve ve Arafat'ta vakfe gibi esas ritüeller korunmuştur. Bu binlerce 

yıllık kesintisiz gelenek, Haccın ruhunu ve anlamını sabitlemiştir. 

3. Kaynaklarda da tek anlamda kullanılması: Hac, felsefi veya tasavvufi metinlerde şeriat, 

tarikat ya da hakikat gibi sistematik bir bütünlük olarak nadiren kullanılır. Daha çok, imanın ve 

ibadetin zirvesi olan özel bir görev olarak ele alınır. Bu da kavramın sadece kendi dar, ibadet merkezli 

anlamında kalmasını sağlamıştır. 

Sonuç 

Sosyal bir varlık olarak insanın hem sosyal yapı hem de zihinsel anlamda değişimi 

kaçınılmazdır. Uzun zaman dilimi içerisinde insanların zihin dünyalarında ve sosyal hayatlarında 

değişimler meydana gelebilmektedir. Ancak bu değişimlerin bir kısmı insanlığın tekamülünün bir 

sonucu olarak faydalı iken diğer kısmı, aslından kopma ve tamamen başkalaşma anlamındaki zararlı 

değişimlerdir. Dini ilkeler ise vahye dayandığından genel olarak değişmez hükümler içermektedir. 

İnsandaki bu değişim ve dönüşüm karşısında dinî ilkelerin evrenselliğini korumanın yolu, tahrife 

maruz kalan anlayışların belirli zaman dilimlerinde yenilenmesinden geçmektedir. Dini algıdaki 

değişim ve dönüşüm, kavramlara da yansıyabilmekte ve kavramın sünnete uygun olan anlamı 

zihinlerde zamanla kaybolabilmektedir. Bundan hareketle tecdid, önemli bir vecibe olarak 

görülmüştür. Dönemin tüm anlayışlarını tashih etme görevi hadiste de belirtildiği üzere 

müceddidlerin işidir. Bununla birlikte her Müslüman, sünneti koruma ve bidatlerle mücadele 

bağlamında asla dönüş faaliyetinde bulunmalıdır. 

 
81 Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsûṭ (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife,1414/1993), 4/2. 
82 Cürcânî, Taʿrîfât, 82. 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

314 

 

Bu çalışmada, tecdid faaliyetinin kavramlar düzeyinde de gerekli olduğu, örnek kavramlar 

üzerinden gösterilmeye çalışılmıştır. Kavramları özüne uygun biçimde anlamanın, tecdidin 

zorunluluğunu ortaya koyan temel bir unsur olduğu vurgulanmıştır. Öncelikle tecdidin genel 

yöntemleri ele alınmış, ardından kavramlar özelinde tecdidin metodolojisi açıklanmıştır. Teorik 

çerçevenin ardından, şeriat, cihad ve hac kavramları ‘açıklama ve uygulama örneği’ kapsamında 

detaylı biçimde incelenmiştir. 

Herhangi bir kavram, asıl anlamından kopmuş, naslardaki kastedilen anlamından sapmış veya 

şer‘î maksatlarla çelişmişse tahrif edilmiş sayılır. Bu durumda kavramın tashihi ve tecdidi gerekir. 

Araştırmamız sonucunda, Hac kavramının tarih boyunca anlamında bir bozulma olmadığı ve bu 

nedenle tecdide gerek olmadığı, buna karşılık şeriat ve cihad kavramlarının anlam daralması ve yanlış 

yorumlar nedeniyle tecdide ihtiyaç duyduğu tespit edilmiştir. Bu durum, kavramsal tecdid 

denemesinin her zaman tashih ile sonuçlanmayacağını göstermektedir.  

İslâmî kavramların kapsamlı bir incelemeye tabi tutularak asıl anlamlarına döndürülmesi 

uğraşının bir vecibe olduğu izahtan varestedir. Bizim yalnızca üç kavramla sınırladığımız bu 

çalışmanın, aynı metodoloji ve titizlikle diğer kritik İslami kavramlara da uygulanması gerektiğini 

düşünmekteyiz. Kavramların yanlış bilinmesinin cehaletin bir türü olduğu ve cehaleti ortadan 

kaldırma vecibemizin olduğu şuuruyla hareket etmeliyiz. Bu bağlamda, nesnelerin zamanla 

yıpranması gibi, kavramların anlamlarının da tarihsel ve sosyal etkenlerle semantik sapmaya 

uğraması doğal bir süreç olarak kabul edilmelidir. Ancak bu doğallık, sorumluluğumuzu ortadan 

kaldırmaz. Kavramsal tecdid, nesneleri tamir etme eylemine benzer şekilde, bozulmaya uğramış bu 

anlamları tashih etme (düzeltme) ve aslî maksadına iade etme sorumluluğumuzun bir yansımasıdır. 

Baş döndürücü bir şekilde değişen dünyada evrensel bir özellik taşıyan İslam hukukunun temel 

maksatlarından sapmamak kaydıyla, makul sınırlar içinde tecdid anlayışlarına ve arayışlarına olan 

ihtiyaç kaçınılmazdır. Bu çalışmamızla bu ihtiyacın bir nebze de karşılandığı düşünülmektedir.  

Bu çalışma, temel olarak fıkhi hükümlerin doğrudan değiştirilmesini hedeflememekle birlikte, 

anlam kaymasına uğramış kavramların aslî semantik kökenlerine döndürülmesi sonucunda, dolaylı 

etkilere zemin hazırlayacaktır. Özellikle günümüzde, tahrif edilmiş bu kavramlar üzerinden yapılan 

hüküm çıkarımlarının (istidlâl) yeniden ve eleştirel bir gözle incelenmesi kaçınılmaz hale gelecektir 

Kaynakça  

Ahmed b. Hanbel, Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî. el-Müsned. thk. Ahmed   

Muhammed Şâkir. Kahire: Dârü’l-Hadis, 1416/1995. 

Ağırman, Cemal. “Muhammed Zâhid el-Kevserî’ye Göre Sünnet-i Hasene Hadisi Bağlamında Dinde 

Tecdîd İmkânı, Alanı ve Sınırları”. Uluslararası Düzceli M. Zahid Kevseri Sempozyumu Bildirileri. 

Düzce: Düzce Belediyesi ve İlahiyat Fakültesi, (2007.): 679-689. 

Aslan, Bedri. İslam Hukukunda Tecdid. Ankara: Sonçağ Akademi, 2023. 

Aslan, Mehmet Selim.” Fıkıh Usulünde Tecdid Anlayışı Üzerine Bir Değerlendirme”. İslam ve Toplum 

III, ed. Fikret Karaman. Ankara: İnönü Üniversitesi Yayınevi, (2019). 519-534. 

Bekrî, Ahmed Mahmud. “Tecdîdü mefhûmi’l-elfâz fî’s-Sünneti’n-nebeviyye ve eseruh fi’t-terbiyyeti’s-

sulûkiyye”. Mecelletü Külliyyeti'd-Dirâsâti'l-İslâmiyye. 4/4 (Cemâziyelevvel 1443/2021), 1115-1179. 

Beyhakī, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî. es-Sünenü’l-kübrâ. thk. Muhammed Abdülkâdir el-Atâ 

10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2003. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd. eṣ-Ṣıḥâḥ: Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye. thk. Ahmed 

Abdülğafûr Attâr. 6 cilt. Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 1407/1987. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf. et-Taʿrîfât.  thk. Muhammed Sıddîk 

Minşâvî. Kahire: Dâru’l-Fazîle, ts. 

Çağatay, Neşet. “Şeriatle İslam Aynı Şey Değildir”. Güncel Gastroenteroloji. 2/2 (Haziran 1998). 5-9. 

Çeri, Mehmet. Arap-İslâm Düşüncesinde İhyâ ve Tecdîd. Ağrı: İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Çetin, Nihat M. "Arap-Dil". Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 23/276-309. İstanbul: TDV 



Mesut Bayar  Din ve bilim Dergisi 8/2 

315 

 

Yayınları, 1991. 

Duman, Soner, Jabari, Shaker. "Çağdaş Dönemde Usûl-İ Fıkhın Yenilenmesi Tartışmaları". Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi. 20/1 (Mart 2020): 199-233. 

Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. es-Sünen. thk. Muhammed Muhyiddîn 

Abdülhamîd. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, ts. 

Efendioğlu, Mehmet. “Muhadramûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30/393-394. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2020. 

Erdem, Mehmet. “Serhendi’nin Tecdit Yönteminde Fıkhın Yeri”. Dini Araştırmalar 9/26 (Aralık 2006), 

297-316. 

Esen, Muammer. "Dini Düşüncede Tecdit". KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 7/2 (Temmuz 2009): 39-

52. 

Ferâhîdî, Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm. Kitâbü’l-ʿAyn. thk. Mehdî el-

Mahzûmî vd. 8 Cilt. y.y: Mektebetü’l-Hilâl, ts. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. İḥyâʾü ʿulûmi’d-dîn. 4 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, t.s. 

Görgün, Tahsin. “Tecdid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40/234-239. Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2011. 

Görmez Mehmet.” Tanımlama Kudreti Elimizden Alınmak İstenen Kavram: Cihad”. Teklif Dergisi 

14(Mart 2024), 64-83. 

Güler, İlhami. “Din, İslam ve Şeriat”. İslâmiyât 1, 4 (1998), 53-76. 

Hallâf, Abdulvehhâb. ʿİlmü uṣûli’l-fıḳh. y.y. Mektebetü’d-Da’ve, ts. 

Hata, İbrahim. İslam Hukukunda Ahkamın Değişmesine Modern Yaklaşımlar. Bursa: Uludağ Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 

İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân. 

thk.  Safvân Adnân Dâvûdî, Dımaşk/Beyrut: Dâru'l-Kalem /Dâru'ş-Şamiyye, 1412. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî ،. 

Lisânü’l-ʿArab. 15 Cilt. Beyrut: Dârü’s-Sâdır, 1414/1993. 

İbn Fâris Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî el-Hemedânî. 

Muʿcemü meḳāyîsi’l-luġa. thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn. 6 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 

1399/1979. 

İzz b. Abdisselâm, Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kāsım es-Sülemî ed-

Dımaşkī. Ḳavâʿidü’l-aḥkâm fî meṣâliḥi’l-enâm. 2 Cilt. Kahire: Mektebetü’l-Külliyâti’l-Ezheriyye, 

1414/1991. 

Karadâvî, Ebû Muhammed Yusuf b. Abdullah. “Tecdîdü’dîn fî dav’i’s-sünne”. Mecelletü Merkezi 

buhûsi's-sünne ve's-sîre. 2(1408-1987.), 11-44. 

Köse, Saffet. “Cihad Şiddete Referans Olabilir mi?”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 9(2007), 37-70. 

Kurt, İsmail. Kur’ân’da Cihad. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2019. 

Özdenören, Rasim, “Reform ve Tecdit”. Diyanet Aylık Dergi. 242 (Şubat 2011), 16-18. 

Özel, Ahmet. “Cihad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 7/527-531. İstanbul: TDV Yayınları, 

1993.  

Rabbânî, İmam, Ebü’l-Berekât Ahmed b. Abdilehad b. Zeynilâbidîn el-Fârûkī es-Sirhindî. Ariflerin 

Halleri. çev.: Necdet Tosun. İstanbul: Sufi Kitap, 2010. 

Râzî, Ebû Abdillâh Zeynüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdilkādir Muḫtârü’ṣ-Ṣıḥâḥ. thk. Yûsuf Şeyh 

Muhammed. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1420/1999. 

Sa’dî, Ebû Habîb. el-Kâmûsü’l-fıkhî. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1408/1988. 

Sem‘ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî. Ḳavâṭıʿu’l-edille 

fi’l-uṣûl. thk. Muhammed Hasan İsmâîl. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1999. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed. el-Mebsûṭ. 30 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Ma’rife, 1414/1993. 



Fıkhi Düşüncenin Yeniden İnşası Bağlamında Kavramsal Tecdîd       Din ve Bilim Dergisi 8/2 

316 

 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. et-Tenbîh (et-

Tenbiʾe) bi-men yebʿas̱ühullāhü ʿalâ reʾsi külli miʾe. thk. Abdulhamîd Şânûhe. Beyrut: Dâru's-Sika 

li'n-Neşr ve't-Tevzî, ts. 

Şener, Mehmet. “Ahkamın Değişmesi ve Buna Etki Eden Faktörler”. DE.Ü.İlâhiyat Fakültesi Dergisi 

8(1994), 9-23. 

Şerefî, Muhammed Abdülmecîd es-Süsve. “Tecdîdü usûli’l-fıkh”. Mecelletü’l-Câmiati’ş-Şârika li’l-

ulûmi’ş-şer`iye ve’l-insâniyye  3/2 (Cemaziyelevvel 1428/2002), 327-371. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî, Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-

Ḳurʾân. thk. Ahmed Muhammed Şâkir. 24 Cilt. y.y: Müessesetü’r-Risâle, 1420/2000. 

Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid el-Fârûkī. Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm. 2 

Cilt. Beyrut: Mektebetü Lübnan.1417/1996. 

Telkenaroğlu, Merter Rahmi. "M. Hamdi Yazır'da (1878-1942) “Reforma Karşı Tecdit” Ya Da 

“Başkalaşmadan Yenileşme” Tasavvuru". Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 2/3 (Aralık 2013), 139-164. 

Türcan, Talip. “Şeriat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/571-574. İstanbul: TDV Yayınları, 

2010. 

Türk, İdris, Savaş, Nuh, Karataş, Ali. "İslam Düşüncesinde Tecdit-Meşrûiyyeti, Alanları ve Şartları". 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1(Mart 2014), 102-125. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Ehl-i Bid’at”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/501-505. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994. 

Yıldırım, Kadri. “Eyyâmu’l-Arab (Arap Savaşları) Bağlamında Zûkâr Savaşı ve Şiirleri Üzerine Bir 

İnceleme”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 8/2 (Ekim2008), 125-154. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî 

el Hüseynî. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Ḳāmûs. thk. Heyet. 40 Cilt. y.y: Dâru'l-Hidâye, ts. 

Zeylaî, Ebû Muhammed Fahruddîn Osmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî Tebyînü’l-

ḥaḳāʾiḳ Şerhu Kenzü’d-deḳāʾiḳ. 6 Cilt. Kahire: Matbaaatü’l-Kübra’l-Emiriyye, 1313. 

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/camiul-beyan-an-tevili-ayil-kuran
https://islamansiklopedisi.org.tr/camiul-beyan-an-tevili-ayil-kuran

