
TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 1

ALEVİLİKTE HAC VE KÂBE TASAVVURU
THE CONCEPTION OF ḤAJJ AND THE KAʿBA IN ALEVISM

BÜLENT AKIN*

Sorumlu Yazar

Gönül bir Kâbe’dir yap da ol hacı
Davut Sularî de nîşân eylesin

(Davut Sularî)

Öz
Bu çalışma, hac ve Kâbe kavramlarının zahirî ve bâtıni boyutlarını Alevilik bağlamında 

ele almaktadır. Çalışma kapsamında, Alevilikte ritüelistik bir formdan ziyade içsel bir tekâmül 
süreci olarak tasavvur edilen hac ve Kâbe kavramları çerçevesinde oluşan semantik alan sembol 
okuma aracılığıyla yorumlanmıştır. Sembollerin yorumlanması ve anlamlandırılmasında 
bağlamsal analiz tercih edilmiş, Alevi-Bektaşi metin yaratıcılarının dil ve terminolojisine sadık 
kalınmış ve geleneğin anlamsal tutarlılığını ve bütünlüğünü örneklendirmek için metinler arası 
karşılaştırmalar kullanılmıştır. Alevi-Bektaşi klasik kaynakları arasında yer alan Buyruklar, 
Makâlât, Velâyetnâmeler ve Hacı Bektaş Veli’ye isnat edilen eserler ve yol ulusu olarak kabul 
edilen Hak âşıklarının şiirleri üzerinden yürütülen incelemede, hac ve Kâbe kavramlarının 
“müminin kalbi Beytullah” hadisi ve bu hadisten mülhem ortaya çıkan tasavvufi yaklaşım 
çerçevesinde, Allah’ın insanın gönlünde tecelli etmesine vesile olan bir tekâmül sürecinin 
tasavvur edildiği tespit edilmiştir. Yapılan tasavvufi sembolik okumalar, Alevi inanç sisteminde 
dört kapı öğretisi çerçevesinde zahir ve bâtın ilişkisinin bir bütün olarak ele alındığını, Aleviliğin 
hac ve Kâbe anlayışında “tevhid” ilkesinin merkezî konumda bulunduğunu göstermiştir. 
Velâyetnâmelerdeki menkıbevi anlatıların mürşidin gönlünü Kâbe bilme, gönül yapma ve 
insanı ilahi hakikatin aynası olarak görme gibi sembolik temalar üzerinden bâtıni hac ve Kâbe 
anlayışını somutlaştırdığı, bu durumun Alevi-Bektaşi âşık ve şairlerinin şiirlerinde çok daha 
belirgin olduğu görülmüştür. Alevi inanç sisteminde hac, fiziksel bir yolculuğun ötesinde, nefsin 
arınması, gönül Kâbe’sinin imarı ve Hak’ta fena bulma süreci olarak değerlendirilmiş, bunun 
neticesi olarak da Aleviliğin hac ve Kâbe tasavvuru özelinde bâtıni, yani insanın iç âlemine 
yönelik anlayışının zahirî olanı kuşatan bir tasavvufi öğreti inşa ettiği sonucuna varılmıştır.

Anahtar Kelimeler: Alevilik, Tasavvufi Sembolizm, Hac, Kâbe, Gönül Kâbesi.

Abstract
This study examines the exoteric (ẓāhir) and esoteric (bāṭin) dimensions of the concepts 

of ḥajj (pilgrimage) and the Kaʿba within the context of Alevism. The semantic field formed 
around these concepts -conceived in Alevism not as ritualistic forms but as processes of inner 
spiritual maturation- was interpreted through symbolic reading. In interpreting and signifying 
symbols, a contextual analysis was preferred; the study remained faithful to the language and 

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi,
Kış-Aralık 2025, Sayı 116, 1-32

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International
(CC BY-NC 4.0)

MAKALE    ARTICLE
ISSN: 1306-8253   eISSN: 2147-9895 

Geliş Tarihi/Received: 15 Ekim 2025
Kabul Tarihi/Accepted: 17 Kasım 2025

  https://doi.org/10.60163/tkhcbva.1804612

	 Araştırma Makalesi / Künye: AKIN, Bülent. “Alevilikte Hac ve Kâbe Tasavvuru”. Türk Kültürü ve 
Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi,  116 (Aralık 2025), s. 1-32.

*	 Dr., İzmir Katip Çelebi Üniversitesi, E-mail: bulentakinedb@hotmail.com, ORCID: 0000-0002-7668-
8644



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 2

terminology of Alevi-Bektashi textual creators and used intertextual comparisons to exemplify 
the semantic coherence of the tradition. Drawing on classical Alevi-Bektashi sources such as 
the Buyruks, Maqālāt, Velâyetnâmes, works attributed to Hacı Bektaş Veli, and the poems of 
mystic poets of the path (Hak āşığı), regarded as the spiritual elders (yol ulusu), the analysis 
determines that the concepts of ḥajj and the Kaʿba are envisioned -within the framework of 
the prophetic maxim “the heart of the believer is the House of God” (qalb al-muʾmin bayt 
Allāh) and the Sufi approach inspired by it- as a process of spiritual perfection through which 
God manifests in the human heart. The study also finds that this esoteric orientation is even 
more pronounced in the poetry of Alevi-Bektashi âşıks and mystic poets. The Sufi-symbolic 
readings indicate that, in the Alevi belief system, the relation between outer and inner is treated 
as an integrated whole under the doctrine of the Four Gates (dört kapı), and that the theory of 
tawḥīd (Divine Unity) occupies a central place in Alevi understandings of ḥajj and the Kaʿba. 
Hagiographic narratives in the Velâyetnâmes concretize the esoteric understanding through 
symbolic themes such as perceiving the guide’s heart as the Kaʿba, constructing the Kaʿba of 
the heart, and viewing the human being as a mirror of Divine Truth. Ultimately, ḥajj in Alevism 
is construed not merely as a physical journey but as purification of the nafs, the construction 
of the heart’s Kaʿba, and annihilation in the Divine (fanāʾ fi’l-Ḥaqq), thereby formulating an 
esoteric Sufi teaching in which the inner dimension encompasses and transcends outward form.

Key Words: Alevism, Sufi Symbolism, Ḥajj, Kaʿba, Heart as Kaʿba (Qalb al-Bayt).

Giriş
Öteden beri çok sayıda din ve inancın temel ibadetleri arasında yer alan “hac” 

ritüeli ve bu ritüelin merkezine yerleştirilen yegâne mabet anlayışı, Alevi inanç 
sistemi içerisinde kendine özgü tasavvufi bir yorumla karşımıza çıkar. İslamiyet’te 
hac ibadetinin ve bu ibadetin gerçekleştirildiği mabet olan Kâbe’nin, Alevi inancı 
mensupları tarafından inancın bâtıni ilkelerini oluşturan tasavvufi ve soyut bir anlayış 
çerçevesinde tasavvur edildiğine tanık oluruz. Bu noktada Alevilikteki hac ve Kâbe 
tasavvurunun salt bir bâtıni bakış açısından ibaret olmadığının da altını çizmekte yarar 
vardır. Ancak “zahir ve bâtının iç içe” olduğunu kabul eden ve temelde bu anlayışa sahip 
olan Alevilikte, diğer ibadet ve ritüellerde olduğu gibi hac ve Kâbe anlayışında da söz 
konusu zahir-bâtın ilişkisinin ayrıştırılmadan, bir arada yorumlandığı görülür. Zahir 
ve bâtın olanın birlikte tasavvur edilmesi ise inancın temel düsturu olan ve gelenek 
içerisinde “ikiyi bir görme” ifadesiyle kalıplaşan “tevhid” ilkesine dayanır. Bunun 
ontolojik yansıması ise vahdet-i vücut felsefesi olarak karşımıza çıkar. Hac ve Kâbe 
anlayışı, Aleviliğin temel kaideleri arasında yer alan dört kapı öğretisi çerçevesinde 
de zahir ile bâtın kavramlarının ilişkisine benzer bir yaklaşımla yorumlanır. İnanç 
içerisinde kâinatta var olan her varlık, şeriatta ve hakikatte ayrı ayrı anlamlara 
sahiptir. Şeriat kapısı, “sureti”; hakikat kapısı ise “manayı” sembolize eder. Aleviliğin 
gerek sözlü gerekse de yazılı geleneği içerisinde hac ve Kâbe tasavvurunun, tıpkı 
inanca dair diğer konularda olduğu gibi daha ziyade bâtıni yönünün, yani hakikatinin 
esas kabul edildiğinin ve öne çıkarıldığının altını çizmek gerekir. Bunun temel sebebi 
ise Aleviliğin geleneksel tasavvufi anlayışı içerisinde zahirin geçici olanı; bâtının 
ise kalıcı olanı, yani hakikati sembolize etmesidir. Zahirde görünen her şey, bâtının 
yansımasından ibarettir. Dolayısıyla surettekiyle oyalanmak asıl olana erişmenin 
önünde her zaman bir engel kabul edilir. Asıl olana erişildiğinde ise suret yok olur. 
Çünkü suret, yansımadan ibarettir. Dolayısıyla sureti gerçek kabul etmek bir yanılgı 
olarak görüldüğü gibi tevhidin önünde de engel teşkil eder. 

Alevilikte yol/erkân kaidelerinin bâtıni bir anlayış üzerine inşa edilmesi çok 
sayıda dinî kavram ve terime bilinenin ötesinde anlamlar yüklenmesine vesile 
olmuştur. Geleneksel yapının korunduğu Alevi topluluklar arasında inanç kaidelerinin 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 3

ve bu kaidelere bağlı gerçekleştirilen ritüellerin gündelik yaşamın hemen her alanını 
etkisi altına alması, söz konusu tasavvufi yaklaşım çatısı altında oluşan dilin inanç 
mensubu bireylerin önemli bir çoğunluğu tarafından bilinmesini sağlamıştır. İnanç 
mensupları arasında sır olarak kabul edilen ibadet, ritüel ve yol kaidelerine ait bu 
dil, her ne kadar günümüzde modern ve kentli yaşamın etkisiyle çok sayıda inanç 
mensubu tarafından unutulmaya yüz tutmuşsa da sözlü ve yazılı gelenekte mevcut 
olan manzum ve mensur külliyat içerisinde bütün canlılığıyla varlığını korumaktadır. 
Birçok dinî kavram gibi hac ve Kâbe kavramları da Aleviliğe özgü tasavvufi sır dilin 
içerisindeki yerini almıştır. Her ne kadar genel geçer tasavvufi görüşün içerisinde 
değerlendirilse de Alevi inancında hac ve Kâbe kavramlarının bâtıni tasavvurlarının 
gelenek içerisinde zaman zaman her kesimden insanın anlayabileceği derecede 
somutlaştırıldığı ve metinlerden ritüellere kadar uzanan geniş bir alanda bu minvalde 
yer bulduğu görülür. Bunun da ötesinde Alevilikte kâinattaki her şeyin merkezine 
insanı ve insani olgunluğu koyan tasavvufi yaklaşımın “hac” ve “Kâbe” anlayışını da 
insan üzerine inşa ettiğine tanık olunur. 

Bu tespitler doğrultusunda çalışmamızda, öncelikle Alevilik özelinde hac ve Kâbe 
tasavvuruna ilham kaynağı olan temel tasavvufi doktrinin kökeni ve bu doktrinin başat 
temsilcilerinin fikirlerini ortaya koyan kısa menkıbevi anlatı örneklerine ve görüşlere 
yer verilmiştir. Çalışma kapsamında, Alevilikte hac ve Kâbe tasavvurunun tespitine 
yönelik olarak Buyruklar, Hacı Bektaş Veli’ye isnat edilen eserler (Kitâbü’l-Fevâ’id, 
Fâtiha Sûresi Tefsiri, Besmele Şerhi, Makâlât-ı Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye, 
Makâlât, Fâtiha Sûresi Tefsiri) ve Velâyetnâme neşirleri ile Alevi geleneğinde eren, veli, 
pir, dede, mürşit vb. sıfatlarla yol ulusu1 olarak kabul edilen Hak âşıkları2 içerisinden 
farklı yüzyıllarda yaşamış, yaygın kabul gören ve eserleri cem ritüellerinde icra edilen 
20 (yirmi) âşık ve şairin şiirlerinden oluşan metinler incelemeye dâhil edilmiştir. Hak 
âşıklarının özellikle yolun temel kaidelerini konu edinen ve erkânı belirleyici nitelikte 
olan deyiş, nefes, nutuk, düvaz imam, tevhid, devriye, şathiye gibi manzumeleri esas 
alınmıştır. Bu metin korpusunun tamamı incelenerek hac ve Kâbe ile ilgili bölümler 
tespit edilmiş ve metinlerde yer verilen hac ve Kâbe ile ilgili kullanımlar bağlamsal 
olarak analiz edilmiştir. Bu doğrultuda Aleviliğin temel tasavvufi anlayışını yansıtan 
dört kapı (şeriat / tarikat / marifet / hakikat) öğretisi çerçevesinde bir tasnif yapılmış 
ve bu çerçevede sembolik okuma gerçekleştirilmiştir. Sembolik okumalarda tasavvuf 
literatürü ve Alevi-Bektaşi literatürü karşılaştırmalı olarak incelenmiş, metinler arası 
sembol tutarlılığı ve semantik yansımalar kontrol edilerek gereken kısımlarda metin 
parçalarından oluşan örneklerle desteklenmiştir. İncelemeler ve sembolik okumalarda 

1	 Alevi gelenekte yol terimi dinî hayatı tanımlayan bütün kural, kaide ve uygulamaları içerisine alan bir 
anlam alanına sahiptir. Bu çerçevede çalışmamızda Alevi inancı içerisinde yolu temsil eden, bazılarının 
adlarını taşıyan ocaklar olan ve inanç mensupları tarafından veli, ermiş, pir, dede, mürşit olarak kabul 
gören ve Hak âşığı olarak tanımlanan kimseler geleneğe uygun olarak yol ulusu olarak tanımlanmıştır. 
Gelenekte yol ulusu olarak kabul edilen birçok şahsiyetin aynı zamanda nitelikli birer âşık, şair ya da 
yazar olduğuna tanık olunur. Örneğin Hacı Bektaş Veli, Abdal Musa, Kaygusuz Abdal, Şah İsmail 
Hatayî, Pir Sultan Abdal, Seyyid Ali Sultan, Kul Himmet, Teslim Abdal, Otman Baba, Dedemoğlu, 
Derviş Ali ve daha birçok yol ulusunun adına kurulu ocakların olduğuna tanık olunur. Yine yol ulusu 
olarak kabul edilen çok sayıda Hak âşığının manzumeleri cem âyinlerinde kutsal kelâm olarak hizmet 
nefesi kategorisinde icra edilmekte, adlarına dua ve gülbanklar okunmaktadır. Bu nedenle, çalışmamız-
da gelenek içerisinde yol ulusu olarak kabul görmüş Hak âşıklarının, “Hak kelâmı” ve “ayet” olarak 
adlandırılan düvaz imam, tevhid, nefes, nutuk, miraciye (miraçlama/miraçnâme), devriye, şathiye gibi 
manzumeleri esas alınmıştır. 

2	 “Yedi ulu ozan” şeklindeki sınıflandırmanın Alevi gelenekte karşılığının olmadığı bilinmektedir. Bu 
nedenle yakın dönem (1990 sonrası) medyatik ve popüler olma kaygısının bir üretimi olan bu adlandır-
ma yerine gelenekte kabul gören ve bilimsel olarak da doğru adlandırma olan “Hak âşığı” kavramının 
kullanılması tercih edilmiştir. 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 4

Aleviliğin metinlere yansıyan geleneksel terminolojisine (yol dili) mümkün olduğunca 
bağlı kalınmıştır. Bu incelemeler neticesinde zahir-bâtın ikilemindeki dengenin 
Alevilik özelindeki yansımaları bahse konu metin incelemeleri ve karşılaştırmalı 
sembolik okumalar üzerinden anlamlandırılarak bütüncül bir yaklaşımla ortaya 
konulmuştur.3 Bu çerçevede, Alevi yazılı ve sözlü geleneğinin nasıl bir tasavvufi 
bakış açısına sahip olduğu ve Aleviliğin hac ve Kâbe tasavvuru bağlamında zahir-
bâtın ikileminde ve dört kapı öğretisi içerisinde nasıl konumlandığı ortaya koyulmaya 
çalışılmıştır. 

1. Alevilikteki Hac ve Kâbe Tasavvurunun Erken Dönem Tasavvufi Temelleri
Tasavvuf ehli, İslamiyet’in temel esaslarından biri olarak kabul edilen hac 

ibadetine yönelik yaygın bilinen dinî kaide ve kabullerin ötesinde haccın ve Kâbe’nin 
haiz olduğu bâtıni anlam dünyasına dair önemli görüşler ileri sürmüştür. Bu görüşlere 
sahip sufiler, zaman zaman yaşadıkları dönemin âlimleri ya da iktidarları tarafından 
anlaşılamamış, “taşkınlık” ya da “dinden çıkmakla” suçlanmışlardır. Bunun temel 
sebebi ise sufilerin zahirî ilimlerin ötesinde eşyanın/varlığın hakikatini açıklamaya 
yönelik girişimleridir. Tasavvufun ilk yıllarından itibaren sufilerin bu tutumunun hac 
ve Kâbe kavramlarına yaklaşımlarında da geçerli olduğu görülür. 

İlk dönem sufileri, Beytullah’ı ziyaret etmenin ve hac ibadetlerinin tamamını icra 
etmedeki kutsiyet ve ruhaniyetin yeterli olmadığına işaret etmişler, bunun ötesinde, 
ruhî anlamlar aramaya girişerek genellikle “Beytullah’a seferi” remiz kabul ederek 
“Allah’a sefer”; bedenî seferi de “ruhî bir sefer” olarak kabul etmişlerdir (Afîfî, 
2004, 115’ten akt. Dindi, 2018, 364). Nitekim tasavvufta hac; “a) beden haccı b) kötü 
huylardan arınma, güzel huylar edinme, Allah’ın isim ve sıfatlarını temaşa etmeden 
müteşekkil manevi hac, c) Allah’a vuslat anlamına gelen hakiki hac” şeklinde üç 
başlık altında yorumlanmıştır (Uludağ, 2006, 9). Bu çerçevede İslam tasavvufunda 
asıl haccın (seyr ve seyahat) zahir Kâbe’ye seyahat olmadığı; kalp ve ruhta meydana 
gelen manevi, ahlaki bir seyir ve sefer olduğu kabul edilir (Sayın, 2010, 49-59; Dindi, 
2018, 366). 

İslam tasavvufu literatüründe bu anlayış çerçevesinde çok sayıda mutasavvıfın 
hac ibadetine ve Kâbe anlayışına yönelik fikirler beyan ettikleri görülür. Bu görüşler 
içerisinde tasavvufi manada haccın hakikatine ve hac ibadetinden asıl maksadın 
ne olduğuna dair bilhassa ilk dönem sufilerinin yaklaşımlarını sembolik yollara 
başvurarak menkıbevi anlatmalar üzerinden aktarmaları oldukça dikkate değerdir: 
Rabiatü’l-Adeviyye’nin Mekke’ye giderken günlerce kaldığı çölde, “İlahi! Gönlüm 
gamla dolu, nereye gideyim? Ben (topraktan yapılmış) bir kerpiçim, o (Kâbe) ise 
taştan bir evdir, bana seni gerek!” diye münacatta bulunduğu sözler, bâtın Kâbe 
anlayışının kapılarını aralar (Attar, 1984, 112-113). Attar’ın önde gelen ilk dönem 
mutasavvıflarından Bâyezîd-i Bistâmî hakkında naklettikleri hac ve Kâbe anlayışının 
hakikatini özetler niteliktedir: Bâyezîd-i Bistâmî bir keresinde hacca gitmeye karar 
verip birkaç konak gittikten sonra geri döner. Kendisine, “sen hac yolundan hiç 
dönmezdin, ne oldu? diye sorarlar. O da “yolda kılıcını çekmiş vaziyette birisine 
rastladım. Bana geri dönersen ne âlâ, aksi hâlde başını bedeninden ayırırım.” dedi. 
Sonrasında da “Allah’ı Bistam’da bırakıp Beytu’l-Haram’a gidiyorsun ha!” diye 

3	 Çalışmada kullanılan bu yöntem, öznel yorumları minimize etmek için hem metin içi (her metnin kendi 
bağlamı) hem de metinler arası (farklı kaynaklar arası) analiz yapılmasını  sağlamıştır. Hermenötik 
yaklaşım, bilhassa felsefi bakış açısı merkezli metinlerin zahirî anlamının ötesinde bâtıni/sembolik 
katmanlarını çözümlemeyi mümkün kılar (Ricoeur, 1976; Gadamer, 2004).



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 5

ekledi. Bir diğer aktarımda, bir kişi Bâyezîd-i Bistâmî’nin yanına gelip nereye gittiğini 
sorar. Hacca gittiğini söyleyen Bâyezîd-i Bistâmî’ye bu sefer, “neyin var?” diye sorar. 
O da yirmi dirhem parasının olduğunu söyler. O kişinin, “yirmi dirhemini bana ver, 
yedi kere çevremi tavaf et, senin haccın budur” demesinin ardından, Bâyezîd-i Bistâmî 
dediğini yapıp Bistam’a geri döner (Attar, 1984, 203). Yine Bâyezîd-i Bistâmî’nin 
“bir müddet Ev’in (Beytullâh’ın) etrafını tavaf ettim. Hakk’a varınca Ev’in (Kâbe) 
etrafımda tavaf etmekte olduğunu gördüm” şeklindeki ifadeleri (Attar, 1984, 226) ya 
da “hacılar kalıbla Ka‘be’nin çevresini tavaf edip beka ister, mahabbet ehli kalb ile 
arş’ın etrafını tavaf edip lika (yüz, cemal) ister!” (Attar, 1984, 230) sözleri ilk dönem 
sufilerinin bâtıni hac anlayışını özetler niteliktedir.4

Ebu Hasan Harakânî’nin “Beş kıble vardır: Biri müminlerin kıblesi olan Ka’be, 
diğeri peygamberlerin ve evvelki ümmetlerin kıblesi olan Beytu’l-Makdis, üçüncüsü 
meleklerin toplanma mahalli olan semadaki Beytu’l-Ma’mur, dördüncüsü dua kıblesi 
olan Arş, beşincisi civanmerdlerin kıblesi olan Allah. “Nereye dönerseniz Allah’ın 
yüzü orasıdır (Bakara/115).” (Attar, 1984, 730) sözleri Türk tasavvuf geleneği ve 
Alevilikteki insan yüzün Allah’ın tecelligâhı olarak tasavvur eden anlayışın özeti 
niteliğindedir. Diğer taraftan Hallâc-ı Mansûr’a nispet edilen bir risâlede, “Hac 
yapmak isteyen, fakat buna imkân bulamayan bir kimse evinde temiz bir odayı hac 
için ayırır. Hac mevsimi gelince içine kimsenin girmediği bu odada Kâbe’de olduğu 
gibi tavaf yapar. Haccın diğer menâsikini de yerine getirdikten sonra otuz yetimi 
toplayarak yemek yedirir, onlara elbise giydirir, sonra da her birine 7’şer dirhem para 
verir. Bunlar hac yerine geçer” şeklindeki ifadeler ve bu minvaldeki görüşlerinin 
idam hükümleri arasında yer aldığı nakledilir (Uludağ, 1997, 379). Bu görüşlerin 
birebir sahihliği bilinmese de Hallâc-ı Mansûr’un yaratılmış her şeyi Allah’tan bir 
parça olarak gören, her varlıkta Hak’tan eser bulan Hakikat-i Muhammedî olarak 
nitelediği tasavvufi yaklaşımı, onun Kâbe’yi insan merkezli tanımlayan Rabiatü’l-
Adeviyye ve Bâyezîd-i Bistâmî’nin görüşlerini sürdürdüğünü göstermektedir. 
İlerleyen zamanlarda ünlü mutasavvıf ve düşünür Muhyiddin İbnü’l-Arabî’ye feyz 
kaynağı olacak bu anlayış, Horasan Türk tasavvuf anlayışı5 üzerinden birçok Türk 
sufiyi ve onlar aracılığıyla Alevi-Bektaşi geleneğini etkileyerek bu gelenek içerisinde 
kendisine yer bularak bâtıni bir Kâbe anlayışının temellerini oluşturmuştur. 

Görüldüğü üzere tasavvufta Kâbe ikiye ayrılmıştır. İlki taş ve topraktan yapılmış 
ve Mekke’de bulunan zahirî/sûrî Kâbe (Beytullah/Allah’ın evi) iken ikincisi insanın 
gönlüdür. İnsan gönlü taş ve topraktan yapılmış Kâbe’den daha üstün tutulmuş, 
dolayısıyla insan kalbini imar ve inşa etmek, gönül almak, gönül yapmak büyük 
sevap; onu tahrip etmek ve kırmak ise en büyük günah olarak kabul görmüştür (Dindi, 
2018, 370). Sufiler gerek yaşamlarında gerekse söylemlerinde Kâbe hakkında zahir 
ve bâtın iki ayrı profil çizmenin yanı sıra Kâbe’nin hakikatinin bâtıni kavrayışla idrak 
edilebileceğine gönderme yapmışlardır. Nitekim zahir ve bâtının birleşmesi, yani 
ikiliğin kalkarak tevhidin sağlanması da ancak bâtın çatısı altında mümkün olacaktır.

2. Alevi-Bektaşi Geleneğinde Hac ve Kâbe
Aleviliğin sözlü ve yazılı kaynakları incelendiğinde, hac ve Kâbe anlayışının 

“insan” merkezli olarak tasavvur edildiğini ilk bakışta tespit etmek zor değildir. 
Alevilik özelinde hac ve Kâbe başta olmak üzere dinî kavram ve uygulamaların 

4	 Mutasavvıfların hac ve Kâbe hakkındaki görüşleri hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Dindi, 2018: 365-
369.

5	 Horasan tasavvuf düşüncesi hakkında detaylı bilgi için bk. Baharlu, 2022, 54.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 6

anlam alanını çözümlemeye yönelik çalışmalarda da konuya çoğunlukla zahir 
ve bâtın biçiminde iki aşamalı bir bakış açısıyla yaklaşıldığı görülür.6 Bahse konu 
zahir ve bâtın ikileminde Alevilikte klasik kaynaklar ile yol ulusu (eren, veli, pir, 
dede, mürşit) olarak kabul gören Hak âşıklarının eserlerinde ve onlara isnat edilen 
anlatılarda bu kavramlara yaklaşımlarının nasıl olduğu ve bu ikilem içerisinde 
kendilerini nasıl konumlandırdıkları sorularına verilecek yanıtlar, tasavvufi izahların 
merkezinde yer alan zahir ve bâtın ikileminde Aleviliğin konumunu ortaya koyması 
bakımından oldukça önem taşımaktadır. Bu çerçevede, Alevilikteki kâmil insanı 
Kâbe, gönül yapmayı hac olarak kabul eden anlayışın inancın ana sütunu olduğu 
göz önünde bulundurulduğunda zahir ve bâtın ikilemine yönelik bu soruların hac ve 
Kâbe tasavvuru örneğinde yanıtlanmasının inanca dair diğer kavram ve uygulamaları 
içerisine alan kapsayıcı bir bakış açısı sunacağı şüphesizdir. 

2.1. Klasik Kaynaklarda Hac ve Kâbe
Aleviliğe özgü dinî ve tasavvufi kavramlara yönelik araştırmalarda bilim camiasının 

ilk başvurduğu eserler şüphesiz Alevi-Bektaşi klasikleri olarak değerlendirilen 
Buyruklar, Hacı Bektaş Veli’ye isnat edilen eserler ve velâyetnâmelerdir. Bilhassa 
İslam’ın beş şartı olarak farz kılınan hac, namaz, oruç, zekât, kelime-i şahadet veya 
imanın şartları gibi temel hususlarda teolojik bağlamda yapılan çalışmaların bahse 
konu klasik kaynakları esas aldıkları görülür.7 Bu anlamda klasik kaynaklarda hac 
ve Kâbe kavramlarının zahir ve bâtın ayrımının yanı sıra nefsin makamları, dört kapı 
bağlamında yorumlandıklarına tanık olunur.

2.1.1. Buyruklarda Hac ve Kâbe
Buyruklarda Nefs-i Levvâme’nin hâlleri arasında namaz, oruç, zekât sayılırken 

yedinci sırada “hac” olduğu görülür (Aytekin, 1958, 95; Kutlu-Parlak, 2008, 416). 
Şeyh Safi Buyruğu’nda dört kapının makamları hakkında malumat verilirken şeriat 
kapısının avam için olduğu vurgulandıktan sonra bu kapının altıncı makamının hac 
olduğu vurgulanarak “Cenab-ı Allah buyuruyor ki, her kim ki gücü yetip bir kere 
hacca giderse cehennem ateşinden ona zarar gelmez iki kere giderseniz, cehennem 
ateşinden tamamen kurtulursunuz.” ifadelerine yer verilir (Saygı, 1996, 66-67). Yine 
Şeyh Safi Buyruğu’nda “Kâbe ikidür; birisi Beytullâhdur ki halâyık anı kendülere 
farz oldıkça tavâf iderler. … Ya‘ni egerçi edâ-yı rükn-i İslam, ol ka‘beyile hâsıl olur.” 
(Kutlu-Parlak, 2008: 321) ifadeleriyle şeriat kapısında Kâbe’nin Beytullah olduğu 
ve halkın İslam’ın şartını burayı tavaf ederek yerine getirebileceği vurgulanır. Ayrıca 
Buyruklarda, şeriat kapısı çerçevesinde zahirî Hac hakkında çeşitli ayetlere atıfların 
olduğu görülür.8

6	 Bu anlamda Emrah Dindi’nin Alevi ve Bektaşi temel klasikleri arasında kabul edilen Makâlât ve Buy-
ruklarda Hac ibadeti ve Kâbe anlayışını konu edindiği çalışması literatürde bu alana dikkat çeken ilk 
kapsamlı çalışma özelliğini taşımaktadır. Dindi, çalışmasında Alevilikteki hac ve Kâbe anlayışının 
Makâlât ve Buyruk neşirleri örneğinde zahir ve bâtın anlam alanları bakımından ayrıntılı olarak in-
celemiştir (Dindi, 2018, 363-388). Bu bakımdan çalışmamızda Makâlât ve Buyruklar özelinde Din-
di’nin tespitlerinden yeri geldikçe istifade edilmekle birlikte gerek bahse konu kaynaklarda gerekse 
çalışma kapsamına alınan diğer kaynaklarda metodik olarak zahir-bâtın, suret-sîret ve şeriat-hakikat 
ikilemlerinde Aleviliğin nasıl konumlandırıldığının tespit edilmesi hedeflenmiş, ayrıca Alevi-Bektaşi 
velâyetnâmeleri ve Hak âşıklarının şiirleri çalışma kapsamına dahil edilerek Alevilikte hac ve Kâbe 
tasavvurunun bütüncül bir bakış açısıyla ele alınması sağlanmıştır. 

7	 Alevi klasik kaynakları olarak kabul edilen Buyruk, Makâlât ve Velâyetnâme neşirleri bağlamında 
İslam’ın şartları, temel ibadetleri hakkında yapılan başlıca çalışmalar için bk. Ekinci, 2004, 8-40; Üçer, 
2005, 161-189; 2010, 457-510; Dindi, 2017, 125-151; 2018, 363-388; 

8	 Bahse konu ayetler için bk. Dindi, 2018, 374-375.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 7

Bu tespitlerin yanı sıra Buyruklarda hac ve Kâbe’nin çoğunlukla bâtıni yönleriyle 
hakikat ve marifet kapıları çerçevesinde tasavvur edildiğine tanık olunur. Bu anlamda 
Buyruklarda asıl Kâbe’nin müminlerin kalbi olduğu, hakikat ve marifet ehli için 
Hakk’ın gönül Kâbe’sinde mevcut olduğu sıklıkla vurgulanır. Şeyh Safi Buyruğu’nda, 
ma‘rifetullâhı ve Hakk’ı talep edenlerin gönül Kâbe’sine gelmesi gerektiği şu satırlarla 
vurgulanır: 

“Ey kavm-i be hac refte, kocâyîd kocâyîd
Ma ‘şûka hemincâst, biyâyîd biyâyîd.”9

“…Ve birisi gönül ka‘besidür ki ve beytde geçen hitâb evvel ki Ka‘benün 
tâliblerinedür. Ya’nî egerçi edâ-yı rükn-i İslam, ol ka’beyile hâsıl olur. Ammâ 
ma‘rifetullâh gönül ka‘besinde hâsıl olur. Pes, şöyle dimek oldı. Beyt ki: İy 
Ma‘rifetullâhı taleb idüb, Hakk’ı taleb idenler! Gönül ka‘besine gelün ve anı bu 
ka‘bede taleb idün ve Hakkı taleb itmek kat-ı mesâfet-i sûrî ile olmaz.” (Kutlu-
Parlak, 2008, 321). 

Alevilikte yol, talip üzerine kuruludur. Bu sebepten yola giren taliplerin, sufilerin 
vasıfları Buyruklarda detaylı olarak ele alınır. Talibin, pirin, mürşidin ve rehberin 
ocağının Mekke’si ve Medine’si olduğu, evlerinin eşiğine niyaz eden sufilerin bin bir 
kere hacı ve gazi olacağı ifade edilir. İlimlerinin kelâm-ı kâdim, yüzlerinin Mushaf-ı 
Şerif, yedi hat, yedi Fatiha, nefeslerinin bin bir isim olduğu belirtilir (Aytekin, 1958, 
131). Hakikatte sufinin namazı, orucu, zekâtı ve haccı ayrı ayrı tanımlanır:

“Amma sufi oldur ki, dört kapının kırk makamın on yedi erkânın hizmeti onda 
mevcut buluna. Yani, sufinin tevhidi mürşidine secde edip hak evinde müşahede 
edip hakka yetmek, yani özünü tanımak olur. İmdi, cahil bu hikmetleri görür 
küfür bilir. Bir ademin küfrü gitmedikçe imanı tamam olmaz. Ve sufinin orucu 
mürşidine temenna vermektir. Ve zekâtı mürşidine niyaz vermektir. Ve haccı 
mürşidine tecella eylemektir. Ve sufinin gazası mürşidine can-ı gönül ile başını 
ve canını vermektir. Sufinin kıblesi ve kâbesi mürebbinin ve rehberin yüzüne 
bakmaktır.” (Aytekin, 1958, 132).

Buyruklarda pirlerin ve mürşitlerin evlerinin Mekke olarak tanımlandığı ve burayı 
ziyaret etmenin bin bir kez hacı olmaya eşdeğer olduğu vurgulanır (Aytekin, 1958, 
172). Talibin mümin olması için belli işaretlere sahip olması gerektiğinin altı çizilir. 
Bir talip mümin olmak istediğinde “rızasız can veremeyeceği, rıza ile can vermesi” 
gerektiği, çünkü mümin olanın “teninin çürümeyeceği” ve Hz. Peygamber’e nispet 
edilen “kalbü’l-mü’mini Beytullah”, yani “müminin kalbi Allah’ın evidir” hadisi 
gereğince kalbinin Allah’ın evi ve evliyanın nazargâhı olduğu kabul edilir (Saygı, 
1996, 37). Şeyh Safi Buyruğu’nda, “mü’minün gönli sarâyıdur ki nazargâhı ilâhîdür 
ve bağbân, Hakk Ta’âlâ’dur ki ânun hâfızıdur” (Kutlu-Parlak, 2008, 290) ifadelerinde 
olduğu gibi gönül; nazargâhı ilahidir, Hakk Ta‘âlanın cennet bahçesidir ve bu bahçenin 
koruyucusu da yine Allah’tır (Dindi, 2018, 377). Sufi olan bir kimse mutlak surette 
Allah’a iman etmiş ve O’ndan hiçbir kuşkusu kalmamış kimsedir ki, bu onun “mümin” 
olduğunu gösterir. Bu bakımdan Buyruklarda dikkat çeken hususların başında gönlü 
ya da yüzü Kâbe olarak tasavvur edilen şahsiyetlerin sıradan bireyler değil, ikrarlı ve 
yola girmiş kimseler oldukları görülür. Bu bakımdan mümin olan kimselerin kalbi 
“Beytullah”tır. Ayrıca “pir”, “mürşit”, “rehber”, “mürebbi” gibi yola ikrar vermiş ve 
yolda belli hizmetler üstlenmiş yol ehli ise imanlarından şüphe edilmeyen kimseler 
olup tamamı mümin olarak tanımlanır. Bu bakımdan Buyruklar bağlamında Alevilikte 
her bireyin kalbi değil, yola ikrar verip iman etmiş “mümin” olarak tanımlanan 
“talip”, “mürebbi”, “rehber”, “mürşit”, “pir” gibi sufilik yolunun saliklerinin kalbi 

9	 Günümüz Türkçesiyle; “Ey hacca gidenler! Neredesiniz? Neredesiniz? Sevgili buradadır, gelin, gelin.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 8

Kâbe veya Beytullah olarak tanımlanır. Bu anlayışın Kur’ani dayanağı “Nereye 
dönerseniz Allah’ın vechi (yüzü/tecellisi) oradadır.” (Bakara 2/115) ayetidir. Alevi 
yorumda insan yüzü, Allah’ın vechinin mazharı olduğundan, her yüze bakmak aslında 
ilahi tecelliye bakmaktır. Bu teolojik ilke, “gönül kırmamak” şeklinde etik bir pratiğe 
dönüşür.

Buyruklarda ikrar, görgü, musahiplik gibi cem âyinleri sırasında okunan manzum 
gülbanklar içerisinde de Kâbe’ye ilişkin bâtıni bir tasavvurla karşılaşırız. Şeyh Safi 
Buyruğu’nda yer verilen ikrar hizmeti sırasında okunan rehber tercemanı (dua) 
bunların en belirginidir:

“Şem-i teffik hidayettir yüzün
Ehl-i Naciye beşarettir yüzün
Sûret-i Hak’tan işarettir yüzün
Hacc ihram ziyarettir yüzün
Allah eyvallah Hü! dost!” (Saygı, 1996, 183).

Gösteriş ve riya ile Kâbe’ye gidip Hac yapmak şekilsel putperestlik olarak 
görülür. Hakiki Hac ise Kâbe’ye giderek suret-i toprağı (bedeni) ve kisveyi (elbiseyi) 
temizlemek değil ruhu pâk eylemek (Kutlu-Parlak, 2008, 313) nefsi tezkiye ve 
terbiye etmektir (Dindi, 2018, 380). Nitekim ikrarı ve imanı olmadığı hâlde kendisini 
müminmiş gibi gösteren riyakâr ve münafık kimselere yönelik Buyruklarda yer 
verilen, “saad hazaran lanet olsun ey münafık canına. Ben demedim Hak buyurdu 
bunu senin şanına. Ümmetiyim dersin salavat verirsin Peygamber’e. Ali’ye şekkin 
var ne amel ahdine peymanına. Elli kerre Hacca varsan tavafın olmaz kabul. Arafat’a 
çıkarsın da kelp düşer kurbanına…” (Aytekin, 1958, 225) şeklindeki ifadeler kalbini ve 
aklını kötü düşünce ve huylardan temizlemedikçe, ikiyüzlülüğü bırakmadıkça zahirî 
Kâbe’ye giderek dahi hacı olunamayacağının altını çizer.10 Alevi Buyruklarında bâtın 
bakış açısıyla “Kâbe-i hakîkî” olarak tasavvur edilen gönül Kâbe’si, mümin kula isnat 
edilmesinin yanı sıra Marifetullah’ın tecelli ettiği yerdir. Marifet kapısının anahtarı 
gönül yapmakta gizlidir. Gönül kırmak ise Kâbe’yi yıkmakla eş değer kabul edilir. 
Bu bağlamda Buyruklarda karşılaştığımız hac ve Kâbe tasavvurunun şeriat ilkelerini 
onaylayan, ancak doğrudan Kâbe-i hakîkî (gönül Kâbe’si) üzerine yoğunlaşan bir 
anlayış üzerine kurulduğuna tanık oluruz. Zahir ve bâtın ikileminde, elbette zahirin 
şeriat ehli için gerekli olduğu vurgusu yapılmakla birlikte, asıl olanın gönülden kini, 
kibri, düşmanlığı, hileyi, kıskançlığı ve bilcümle kötü huyları gidererek yukarıda 
verilen örneklerde olduğu gibi kalbi temizlemek olduğunun altı çizilir. Birey sürekli 
müminin kalbini tavaf etmeye, onun yüzünü Kâbe bilmeye ve gönlünü yaparak hacı 
olmaya yönlendirilir. Bu bakımdan Buyruklar bağlamında Aleviliğin, zahir ve bâtın 
ikileminde, bâtın ve hakikat makamına konumlandırıldığı görülür.

2.1.2. Hacı Bektaş Veli’ye İsnat Edilen Eserlerde Hac ve Kâbe
Alevi-Bektaşi klasikleri olarak literatürde yer edinen kaynaklar arasında Hacı 

Bektaş Veli’ye ait olduğu kesin olarak belirlenememekle birlikte ona isnat edilen 
eserler önemli bir yer tutar. Bu eserler içerisinde Hacı Bektaş Veli Külliyatı11 olarak 

10	 Alevi gelenekte “mümin” kavramının tanımı yapılırken altı çizilen en önemli husus “ikrar” kavramıdır. 
Mümini münkirden ayıran temel unsur mümin kimsenin ikrarlı olmasıdır. Bu hususun Buyruklarda sık 
sık vurgulandığı görülür. “Müminde ne var? Münkirde ne var? Müminin ikrarı var, münkirin inkârı 
var.” (Aytekin, 1958, 251).

11	 Hacı Bektaş Veli’ye isnat edilen Kitâbü’l-Fevâ’id, Fâtiha Sûresi Tefsiri, Besmele Şerhi, Makâlât-ı 
Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye ve Makâlât adlı eserlerin tamamına yer verilen Hacı Bektaş Veli Külli-
yatı adlı çalışma için bk. Aytaş, 2010.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 9

neşredilen Kitâbü’l-Fevâ’id, Fâtiha Sûresi Tefsiri, Besmele Şerhi, Makâlât-ı Gaybiyye 
ve Kelimât-ı Ayniyye ve Makâlât en yaygın bilinen ve kabul görenler olarak karşımıza 
çıkar. Bu eserlerden Fâtiha Sûresi Tefsiri ve Besmele Şerhi dışında kalanlarda hac 
ve Kâbe anlayışına dair tespitler yapmak mümkünken, Fâtiha Sûresi Tefsiri’nde çok 
kısa konu edildiği görülür. Besmele Şerhi’nde ise hac ve Kâbe kavramlarına dair 
Alevilik veya tasavvuf bağlamında değerlendirmeye alınabilecek herhangi bir içeriğin 
bulunmadığına tanık olunur. Hac ve Kâbe’ye yer veren eserlerde, bu iki kavrama dair 
zahir ve bâtın açıklamaların yanı sıra dört kapı ve nefsin mertebeleri bağlamında 
tasavvufi izahlara yer verilir.

2.1.2.1. Kitâbü’l-Fevâ’id 
Kitâbü’l-Fevâ’id’de şeriat kapısının on makamından ikincisi açıklanırken imkânı 

olan kişilerin hacca gitmesine dair Âl-i İmrân sûresi 97. ayete12 istinaden Allah’ın 
Beytullah’ı hac etmeyi buyurduğu belirtilir ve haccın imkânına dair dört mezhep 
imamlarından üçünün görüşlerine yer verilir.13 Nefs-i emaredeki (kötülükleri 
emreden nefis) hatalarından dolayı kendini kınayıp ayıplayan nefsin pişmanlıkla kalp 
evindeki Kâbe’ye yönelip asıl haccını gerçekleştirmesi bir sonraki mertebe olan nefs-i 
levvamenin işareti olarak kabul edilir. Eserde nefsin mertebeleri bağlamında hac ve 
Kâbe anlayışının bâtıni bağlamda ele alındığı satırlar şöyledir:

“Dabbetü’l-Arz, Beytü’l-Haram’ın kendinden ibaret olduğu kâlp makamında, 
kötülüğü emreden nefisten (nefs-i emmare) hatalarından dolayı kendini kınayıp 
pişman olan nefsin (nefs-i levvame) baş göstermesidir. Çünkü kâlp gönül 
kabesidir ki Beytü’l-Haram (Kâbe) ondan ibarettir.” (Altınok, 2010a,113). 

Kıyamet günü ortaya çıkacağına inanılan Dabbetü’l-Arz, aynı zamanda tasavvufi 
bağlamda insanın manevi dünyasında içteki hakikatin uyanışını sembolize eder. Bir 
anlamda vicdanın uyanışı olarak da yorumlayabileceğimiz Dabbetü’l-Arz, nefs-i 
emmareden nefs-i levvameye geçiş sırasında kâlp makamında ilahi tecellinin ortaya 
çıkmasıyla gönlün Beytü’l-Haram’a (Kâbe) dönüşmesine vesile olan ve içsel uyanışı 
sağlayan ilahi sesi sembolize eder. Diğer bir ifadeye bu uyanış, bir iç/ruhsal kıyamet 
aracılığıyla kalbin hakikate yönelmesiyle ilahi tecelliye açık duruma gelmesine işaret 
eder. Bu bağlamda zahirî olanın çok ötesinde tamamen bâtıni bir Kâbe anlayışı ile 
karşılaşırız. Burada gönlün Kâbe olabilmesi içsel bir uyanış ve dönüşüm ile vicdanın 
konuşmaya başlaması ve nefsin bir mertebesinden diğerine geçiş söz konusudur. 
Bu mertebe, aynı zamanda bireyin kendi hatalarını bildiği ve kınadığı, hak ile batılı 
ayırdığı ve inancı ile ilgili şüphelerinin kalktığı “müminlik yolunu giriş” makamı 
olarak açıklanabilir. 

12	 “Onda apaçık deliller, Makam-ı İbrahim vardır. Oraya kim girerse, güven içinde olur. Yolculuğuna 
gücü yetenlerin haccetmesi, Allah’ın insanlar üzerinde bir hakkıdır. Kim inkâr ederse (bu hakkı tanın-
mazsa), şüphesiz Allah bütün âlemlerden müstağnidir.” (Âl-i İmrân Suresi, 3/97). Kitâbü’l-Fevâ’id’de 
bu ayete dair şu satırlara yer verilir: Ve hacca gitmek. Yüce Allah Kur’an’da 3/97 ayette buyurdu: 
“Beytullah’ı haccetmesi Allah’ın insanlar üzerinde bir hakkıdır. O kimse ki ona bir yol, bir güç ye-
tirdi.” yani, “Ve her kimin ki yol açısından imkânı vardır, Allah için Kâbe’ye gitmek insanlar üzerine 
farzdır.” (Altınok, 2010, 33). 

13	 Hacı Bektaş Veli’ye isnat edilen eserler de dahil olmak üzere Alevi-Bektaşi klasikleri olarak adlandırı-
lan eserler içerisinde Kitâbü’l-Fevâ’id’de karşılaştığımız İmam Şafii, İmam Maliki ve İmam-ı Azam’ın 
görüş ve fikirlerine yer verilmediği görülür. Yine eserde Hazret-i İmam Cafer-i Sadık ve İmam Mu-
hammed Bakır’ın Enes İbn-i Malik ile aralarında geçen bir rivayete yer verilir (Altınok, 2010, 33; 
79). Eser bu yönüyle istisnai bir özelliğe sahip olup Hacı Bektaş Veli’den çok sonra kaleme alındığı 
bilinmektedir. Nitekim Hacı Bektaş Veli’den sonra yaşayan kimselere ait sözlerin bulunması da bunu 
doğrulamaktadır. Bu anlamda bu eser özelinde üç Sünni mezhep imamına yer verilmesi Alevi-Bektaşi 
klasik kaynaklarının geleneksel söylem tarzıyla benzerlik arz etmeyen bir durum olarak göze çarpmak-
tadır.  



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 10

Diğer taraftan eserin Fevâid adıyla bir başka neşrinde, Hacı Bektaş Veli’nin Hoca 
Abdullah el-Ensarî’den naklen “Hacca gitmek dünyayı gezmektir, fakat bir gönül 
ele geçir ki iş odur.” (Öz, 1996, 79) şeklindeki ifadesi, Bektaşilikte dinî sembollerin 
zahir ve bâtın düalizmi ile ele alındığını gösterir (Dindi, 2018, 377). Ancak burada 
yer verilen zahir ve bâtın yaklaşımıyla asıl haccın bir gönle girmek olduğuna vurgu 
yapılarak zahirî haccın bâtın hac için bir aracı olduğunun altı çizilir. Eserdeki bu 
ifadeler dikkatli incelendiğinde zahir ve bâtın düalizminin mukayese aracılığıyla 
hakikat olanı gösterme amaçlı bir anlatım tarzı olarak kullanıldığı görülür. 

2.1.2.2. Fâtiha Sûresi Tefsiri
Hacı Bektaş Veli’ye isnat edilen eserler içerisinde hacim bakımından en kısa olanı 

Fâtiha Sûresi Tefsiri’dir. Eserde hac ve Kâbe hakkında doğrudan tasavvufi bir izah 
ya da açıklama ile karşılaşılmasa da Kâbe ve Beytü’l-Mâ’mûr’dan yerin ve göğün 
binası olarak söz edilir: “…Fatiha’ya suretü’l-esâs derler, yani esas-temel yapı-
bina demektir. Göklerin binası Beytü’l-Mâ’mûr’dur. Yerin binası ise Ka’be’dir.” 
(Altınok, 2010b, 197). Burada zahir anlamda karşımıza çıkan Kâbe’den ziyade 
Beytü’l-Mâ’mûr’a değinmekte fayda vardır. Beytü’l-Mâ’mûr, hadislere göre miraçta 
Peygamber’e gösterilen mabettir. Burası “yedinci semada melekler için inşa edilmiş, 
bir gelen bir daha gelmemek üzere her gün 70.000 meleğin ziyaret edip ibadette 
bulunduğu bir mâbed” olarak tasvir edilir (Küçük, 1992, 95). Göğün yedinci katında 
ve Kâbe’nin tam hizasında olarak tasvir edilen Beytü’l-Mâ’mûr’un tasavvufi olarak 
imar edilmiş, ilahi tecelliye mazhar olma düzeyine gelmiş gönül anlamını da içerdiği 
görülür. Beytü’l-Mâ’mûr’a dair tasavvufi izah ve yorumlara Makâlât bağlamında 
geniş yer verileceğinden bu başlık altında eserdeki bağlamına uygun olarak zahirî 
anlam alanına dair tespitlerle yetinilmiştir. 

2.1.2.3. Makâlât-ı Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye
Çeşitli kaynaklarda Hacı Bektaş Veli’ye ait olduğu belirtilen Makâlât-ı Gaybiyye 

ve Kelimât-ı Ayniyye, soru-cevap tarzında didaktik olarak kalem alınmış bir eserdir. 
Hacı Bektaş Veli tarafından kaleme alınmayan eserin onun ardılları tarafından kaleme 
alındığı düşünülmektedir (Aytaş, 2010, 331). Burada dikkat çeken en önemli husus 
eserin nüshalarının 16. yüzyıl sonları ile 17. yüzyıl başlarına ait olmaları, yani Hacı 
Bektaş Veli’nin yaşadığı 13. yüzyıldan en az üç asır sonra kaleme alınmasıdır. Bu da 
her ne kadar Hacı Bektaş Veli’ye isnat edilse de geçen süre zarfında eserde değişiklik 
yapılıp yapılmadığı ve eserin ilk (orijinal) hâline uygun olup olmadığı hususunda 
belirsizliklere yol açmaktadır.

Makâlât-ı Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye’de hac ve Kâbe anlayışına dair izahların 
Kitâbü’l-Fevâ’id ile benzerlik gösterdiğine tanık olunur. Nefs-i levvâmeden hasıl olan 
on makam içerisinde hac ve umreden (Aytaş, 2010, 409) söz edilirken namaz, oruç 
ve hac gibi ibadetlerin sonsuzluğuna vurgu yapılarak bu ibadetlerin bâtıni merhaleleri 
açıklanır. “Salatın sonu, ilahî olgunluk; zekâtın sonu gönlü Hakk’tan gayrisinden 
temizlemek, samimiyet ile Hakk’ın sevgisine yer vermek; orucun sonu, Hak’ta 
zenginleşerek yaratılış unsurlarından uzak durmak” ifadeleriyle Hakk’ın tecelligâhı 
olan kalbi temizlemeye vurgu yapılır. Nihayet “marifette vuslatın sonu, benliğini 
yok ettikten (fena) sonra kalıcılıkta (beka) hakikat”e ererek sadık bir mümin olunca 
insan-ı kâmil olmanın da kapılarının açılacağı belirtilir (Aytaş, 2010, 419-421). 

Makâlât-ı Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye’de halkın abidler, zahidler, arifler 
ve muhipler olmak üzere dört gruba ayrıldığı görülür. Bunlar içerisinde abidlerin 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 11

arzularının “beş vakit namaz kılmak, Ramazan ayında oruç tutmak, zekât vermek, 
hacca gitmek, cehennemden korkmak, cennetle sevinmek ve Allah’a ümit bağlamak” 
olduğu ifade edilir (Aytaş, 2010, 423). Her biri dört kapıdan birisine tekabül eden 
bu tasnifte abidlerin şeriat kapısındaki grubu karşıladığı görülür. Nitekim tarikat 
kapısındaki zahidlerle ilgili açıklamalara müteakip üçüncü kapıda yer alan muhiplerin 
ibadeti olan muhabbetin maksadının izahı yapılırken “dost dosta varınca muhabbet 
muradı ve meramı hasıl olur. Buyurmuşlardır ki, fetihten sonra hicret olmaz.” (Aytaş, 
2010, 433) ifadeleri başta hac olmak üzere şeriat ve tarikat kapısındaki ibadetlerin 
marifet ve hakikate vasıl olmak için yapıldığını ve bu kapılarda ibadet kavramının 
farklı karşılıklar bulduğunu açıkça ortaya koyar. “Dost dosta varınca” ifadesi, müridin 
Hak’ta fani olarak ilahi birlik bilincine erişmesini; yani arayışın (hicretin) sona erip 
vuslatın gerçekleşmesini ifade eder. “Muhabbet muradı ve meramı hasıl olur” ibaresi, 
tasavvufta aşkın nihai gayesinin, sevenle sevilenin birliğinde gerçekleştiğine işaret 
eder. Buradaki “fetih” ise zahirî bir zafer değil, nefsin kapılarının açılarak kalpte 
hakikatin tecelli etmesi anlamında bâtıni bir fetihtir. Bu nedenle “fetihten sonra hicret 
olmaz” hadisine yapılan gönderme, salikin hakikate eriştikten sonra artık dışsal bir 
arayışa veya şekli bir yolculuğa ihtiyaç duymayacağı anlamına gelir. Dolayısıyla 
söz konusu ifade, Alevi-Bektaşi düşüncesinde Hak’ta vuslatın tamamlanması ve 
kişinin Hakk’ı kendisinde keşfetmesiyle birlikte zahirî arayışın sona erdiğini anlatan 
tasavvufi bir derinlikten söz eder. 

2.1.2.4. Makâlât
Makâlât’da, hac ve Kâbe kavramlarına yönelik açıklama ve yorumların dört 

kapı bağlamında yapıldığı görülür. Makâlât-ı Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye’de 
halkı abidler, zahidler, arifler ve muhipler olmak üzere dört gruba ayıran bakış açısı 
Makâlât’da da benzer şekilde karşımıza çıkar. Abidlerin başlıca vasıfları arasında 
“hacca gitmek” yer alır (Özkan-Bankır, 2010, 493). Abidler şeriat kapısında bulunan 
kimseleri tarif eder. Nitekim ilerleyen kısımlarda şeriat kapısının üçüncü makamı 
izah edilirken zahirî Kâbe’yi ziyaret etmenin farz olduğunun altı çizilerek Kitâbü’l-
Fevâ’id’de olduğu gibi ayete atıfla “Allah için Kâbe’yi haccetmek, oraya gitmeye 
gücü yeten insanlar üzerine farzdır” (Âl-i İmrân, 3/97) ifadelerine yer verilir (Özkan-
Bankır, 2010, 533). 

“Hem, Beytü’l-Ma’mûr var, Kâbe var. Lakin şunu iyi bilmek gerekir ki gönül 
bunların her ikisinden de üstündür. Zira Beytü’l-Ma’mûr, gönüldür. Hem gönül 
cennete (uçmağa) benzer.” (Özkan-Bankır, 2010, 669) ifadeleriyle gönlün Kâbe’den 
üstünlüğü açık biçimde vurgulanır. Diğer taraftan İslami gelenekte Kâbe’nin tam 
üzerinde, yedinci semada, meleklerin tavaf ettiği göksel Kâbe olarak tasavvur edilen 
Beytü’l-Ma’mûr (Küçük, 1992, 94), tasavvufi bağlamda “mümin insanın kalbi” 
olarak anlamlandırılır. Burada Alevilik ve tasavvuf bağlamında üzerinde durulması 
gereken kavram da Beytü’l-Ma’mûr’dur. Beytü’l-Ma’mûr, “imar edilmiş, sürekli 
dolup taşan ev/mekân” anlamındadır. Ev, gönlü sembolize eder, ancak gönlün imar 
edilmesi veya diğer bir ifadeyle mamur olması dört kapının tekmil olmasıyla mümkün 
olur. Gönül bu sayede ilahi tecelliye açık duruma gelir ve sürekli Hakk’ın nazarında 
olduğu için onunla dolup taşar. Ancak dört kapının tamamını tahsil etmemiş bireyin 
gönlü ilahi tecellilere açık olmadığından Beytü’l-Ma’mûr olarak değerlendirilmesinin 
imkân dahilinde olmadığı görülür. Nitekim edebiyatta gönül kavramının zaman 
zaman “nefis”i sembolize eden bir kavram olarak kullanılması bu durumla ilgilidir.14 

14	  Gönül kavramının edebiyatta “nefis” anlamında kullanımına yönelik bilgi için bk. Duman, 2024, 175.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 12

Tasavvufta ve Alevilikte vurgulanan “gönül yapma” sloganı ise bireyin, gönlü 
Beytü’l-Ma’mûr (hakiki Kâbe) hâline gelmiş kimseyi zahir gözüyle tanıyamayacağı 
varsayımı üzerinden her insana eşit düzeyde “incitmeme” ve “hoş görme” yaklaşımı 
sergilemesi ile ilgilidir. Kişinin bu sayede kendine yönelmesi ve nefsini tanıması 
hedeflenir. Böylelikle kötülükleri emreden nefs-i emmareden, kendini kınayan nefs-i 
levvameye geçiş başlar ki bu da samimi inanmanın, ikrarına sadık olmanın kapısını 
aralar ve devamında mürşit nazarında ilhama açılan kalbin ilahi tecelliye mekân 
olmasını sağlar. Bu süreç, özetle bireyin her gönlü Kâbe kabul ederek kendi gönlünü 
Beytü’l-Ma’mûr’a dönüştürmesi şeklinde işleyen karşılıklı etkileşime dayalı bir 
tasavvufi eğitim olarak karşımıza çıkar. 

Gönlün Hakk’ın tecelligâhı olduğunu vurgulayan bu satırların devamında Yahyâ 
Bin Mu’az’ın, “Benim gönlüm dünyadan da ahiretten de üstündür. Zira, dünya 
muhabbet evidir. Ahiret nimet evidir. Marifet ise dünyadan da ahiretten de daha 
üstündür.” sözleriyle marifet kapısında Kâbe’nin gönül olduğu vurgulanır. Gönül, 
Tanrı’nın nazargâhı olarak tasvir edildikten sonra, “Gönül, kuşa benzer; her ne kadar 
kuş bazen uçarken yolunu yanılsa da gönül kuşu asla yolunu yanılmaz.” (Özkan-
Bankır, 2010, 669) ifadeleriyle gönlünü marifetle ilahi ilhama açanların yolunu 
şaşırmayacakları ve engelle karşılaşmayacaklarının altı çizilir. Yahyâ Bin Mu’az’a 
atfedilen sözlerdeki “benim gönlüm dünyadan da ahiretten de üstündür” ifadesinin 
devamında dünya ve ahiretten üstün olan asıl şeyin “marifet” olduğu vurgulanır ki 
burada dünya, şeriatı; ahiret, tarikatı; gönül ise marifeti simgeler. Dolayısıyla “benim 
gönlüm” ifadesi “marifet kapısına ermiş bireyin gönlü” anlamını taşır ve asıl tavaf 
edilmesi gerekenin marifet ve hakikate ermişlerin gönül olduğu vurgulanır. 

Sufiler içerisinde âşıklar, dervişler, sadıklar, arifler, muhipler, kâmiller şeriatı ve 
tarikatı tahsil etmiş kabul edilirler. Bu makamlar içerisinde “âşıklık” tamamının ön 
koşulu olarak karşımıza çıkar. Tasavvufta bütün kapıların anahtarının âşık olmakta 
gizli olduğu görülür. Makâlât’ta çoğu kez mümin kulların gönlü Kâbe ile özdeşleştirilir 
ve gönül Kâbe’sini tavaf edenler âşıklardır. “Hak Teala’nın kullarına nazarı çoktur. 
Şimdi, müminlerin gönlü Kâbe’ye benzer. Kâbe’yi ziyarete gidenler ayağıyla yürür, 
ancak gönül tavafı yapmak isteyenler yüz üstü yürürler. Bu yüzden âşıkların yüzleri 
her zaman yerdedir. Çünkü gönül Hakk’ın evi ve hazinesidir.” (Özkan-Bankır, 2010, 
671). Tasavvufta aşk, kulun Hak karşısındaki bütün varlığıyla boyun eğişidir. Âşık, 
kendi benliğini hiçe saydığı için yüzü her daim yerde (secde hâlinde) tahayyül edilir. 
Bu, fiziksel bir secde pozisyonu değil, âşığın sürekli Hakk’ın huzurunda olması, 
benliğini yok etmesi anlamında ruhsal bir secde hâlidir. Dolayısıyla yüzün yerde 
olması, “Allah’a en yakın olma hâlini” anlatır. Alevi-Bektaşi klasik kaynaklarının 
genelinde olduğu gibi burada da kalbi Kâbe olarak tasavvur edilenler müminler olarak 
karşımıza çıkar. 

Makâlât’da şeriat kapısındaki zahir haccın marifet ve hakikat kapılarındaki 
tasavvufi yorum ve izahları diğer klasik kaynaklara nispetle daha kapsamlı olarak 
yapılır:

“Âşıklar da yüzlerini yere koyup candan ve gönülden Allah’a tazarru ve niyazda 
bulunurlar. Hak yoluna giderler. Her kim Kâbe’ye gitse muhakkak ki kılavuza 
ihtiyacı vardır. Şimdi, Kur’an kılavuzdur; iyi bir yoldaştır. Ancak gönle ise 
Çalap Teala yoldaşlık eder. Hacılar, mikata gelince ihrama girerler. Şimdi, 
hakkı batıldan seçmek ihrama girmeye benzer. Yoldaki taşları temizlemek 
de hacıların şeytan taşlamasına benzer. Nefsin heva ve isteklerini tepeleyip 
geçmek, hacıların Mina’da kurban kesmesine benzer. Geçmiş ömür Safâ’ya ve 
gelecek ömür Merve’ye benzer. İşlenmiş günahlara tövbekâr olup kalan ömrü 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 13

Hak kulluğunda geçirmek ise Safâ ile Merve arasında yapılan Sa’ya benzer. 
Daima af dileyerek yürümek, Kâbe-i Şerîfi tavaf etmeye benzer. Miskinlik ile 
yürümek, Arafat’a çıkmaya benzer. Hacılar Kâbe’de dört yerde nurani tavaf 
ederler: 1. Hacerü’l-Esved, 2. Makâm-ı Mültezem, 3. Bâb-ı Kâbe, 4. Rükn-i 
Yemenî. Şimdi, gönülde de dört yerde nurani tavaf vardır: 1. Sağında, havf 
(korku) nuru tavafı, 2. Recâ (ümit) nuru tavafı, 3. Önünde muhabbet nuru 
tavafı, 4. Ardında şevk nuru tavafı. Kâbe’ye gidenlerin harîmi (ihram, haram 
dairesi) olduğu gibi müminlerin de harîmi vardır. Kendi tenleri ve aile fertleri, 
hısımları onların harîmidir. Şimdi, gönlün varlığını herkes bilir ve fakat niteliği 
bilinemez. Onun mahiyetini bilmek konusunda âlem halkı acizdir.” (Özkan-
Bankır, 2010, 673-675).

Zahirde haccın başlangıç sınırı olan mîkât, tasavvufi bağlamda nefis yolculuğunun 
ve hakikat seferinin eşiğinin sembolüdür. Salikin zahir ile bâtın; dünyevi haller ile 
manevi haller arasındaki eşikteki hâlidir. İbnü’l-ʿArabî, mîkâtı “muhasebe kapısı” 
olarak nitelendirir ve burayı kulun iç muhasebeyle nefsinden soyunarak Hakk’a 
yöneldiği eşik olarak yorumlar. Bu muhasebe Hakk’ı batıldan seçmeyi sağlar. Bunun 
için yoldaki taşları kaldırmak ve nefsin isteklerini kurban etmek gerekir. Makâlât’taki 
bu izahlar içerisinde önemli kısımlardan biri de Safâ’nın geçmiş ömre, Merve’nin 
gelecekteki ömre benzetilmesidir. Safâ, tasavvuf geleneğinde kalbin nefsânî kirlerden 
arınmasını temsil eder. Sûfîler, “Safâ’ya çıkmak” ifadesini, gönlü riyadan, kibirden 
ve dünya meylinden temizlemek şeklinde yorumlamışlardır.15 Taş ve kaya anlamına 
gelen Merve ise tasavvufi bağlamda sabrın ve sebatın sembolüdür. Hak yolcusu, sabır 
taşına tutunarak nefsânî engelleri aşar ve sebat ile manevi yolculuğunu sürdürür. 
Gittiği yolda ve verdiği ikrarda sabit kadem olur. Zahirde Safâ ile Merve arasında 
koşmak anlamına gelen Sa‘y kavramının bâtında sûfînin hakikati arayış yolculuğu 
olarak yorumlamak mümkündür. Hz. İbrahim’in eşi Hâcer’in su arayışı, âşığın veya 
salikin “ilâhî aşkın ab-ı hayatını” aramasına benzer.16 Safâ ve Merve arasındaki gidip 
gelmeler, salikin muhâsebe ve murâkabe (sürekli Allah’ın huzurunda olma) hâlini 
temsil eder. Bu anlamda, tasavvufta Safâ, kalbin saflaşması ve nefsin arınması; Merve 
ise marifetle olgunluk ve aşk yolculuğunun zirvesine ermek olarak yorumlanır. 
Dolayısıyla gönül Kâbe’sini mamur etmek göründüğü kadar da kolay değildir. 
Bu makam, zahirde hiçbir suretle kalp kırmadan yaşarken bâtında her an Hakk’ın 
huzurundaymış gibi yaşayarak gönlün ilahi tecellinin makamı olan Beytü’l-Ma’mûr’a 
dönüşmesini gerektiren bir süreç olarak karşımıza çıkar. Nihai olarak varlığı herkesçe 
malum olan gönlün, niteliğinin yalnızca müminler tarafından bilinebileceğine vurgu 
yapılarak Beytü’l-Ma’mûr hâline gelmiş gönlün onlarda mevcut olduğuna dikkat 
çekilir. 

2.2. Velâyetnâmelerde Hac ve Kâbe
Alevi geleneğinin yazılı kaynakları içerisinde önemli bir yeri olan velâyetnâmelerin 

velilerin menkıbevi yaşamlarını konu edinen metinler olmalarının yanı sıra en önemli 
özelliklerinden biri de tasavvufi sembolik anlamlarla örülü anlatılar olmalarıdır. 
Bu nedenle velâyetnâmelerde inanca dair birçok kavramın zahir anlamlarının yanı 
sıra bâtın anlamlarıyla yer buldukları görülür. Velâyetnâmeler, menkıbevi anlatılar 

15	 “Safâ” kavramının tasavvuf edebiyatımızdaki yorum ve şerhi için bk. Kılıç, 2004, 140-145.
16	 İbn Arabî‘ye göre, Hz. Hacer‘in  oğlu İsmail’in susuzluğunu gidermek için Safâ ile Merve arasında 

tavaf yapmış, yedi kere koşmuştur. Allah kadının bu halini şeriatta ilke haline getirerek Haccın meşru 
uygulamalarından biri saymıştır (Sayın, 2011, 178). Ayrıca Hac ibadeti özelinde Sa‘y ritüeli ve onun 
dahilindeki Safâ ve Merve kavramları hakkında bilgi için bk. Öğüt, 2009, 206-207; Küçükaşçı, 2008, 
441-442.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 14

olmalarının yanı sıra tasavvufta “ilm-i ledün” adı verilen sır ilminin örtük biçimdeki 
aktarımlarıdır. Metinler halkın anlayacağı zahirî bir hikâye diline sahip olduğu gibi 
aynı zamanda “ariflerin” anlayabileceği bâtıni semboller içerir. İnanca dair kavramların 
dört kapı öğretisi bağlamında geniş bir anlam alanına sahip olduğu görülür. Böylece 
velâyetnâmeler çok katmanlı bir okuma imkânına sahip olur: Sıradan okur keramet 
menkıbelerini görürken, sufi okuyucu bâtıni manayı kavrar ve yorumlar. 

Velâyetnâmelerin bu çok katmanlı anlatı yapısı içerisinde dinî ibadet ve 
ritüellerin zahir ve bâtın anlamlarının yanı sıra dört kapı öğretisi bağlamındaki 
anlam alanı Aleviliğin tasavvufi yaklaşımına dair önemli ipuçları sunar. Dolayısıyla 
velâyetnâmelerde şeriat çerçevesinde değerlendirilen zahirî ibadet ve ritüeller 
hususunda Aleviliğin nasıl konumlandığının belirlenebileceği bir içerikle karşılaşırız. 
Bu bakımdan velâyetnâmelerde hac ve Kâbe tasavvurunun anlam alanının tespiti 
ve tasavvufi çözümlemesi önemli bir yere sahiptir. Alevi-Bektaşi velâyetnâmeleri 
içerisinde Abdal Musa Velâyetnâmesi, Kaygusuz Abdal Menâkıbnâmesi, Seyyid 
Ali Sultan (Kızıldeli) Velâyetnâmesi, Şücâ’eddîn Velî Velâyetnâmesi, Demir Baba 
Velâyetnâmesi’nin hac ve Kâbe tasavvuruna dair zahir ya da bâtın ayrıntılı bir içeriğe 
sahip olmayan metinler olduğu görülür. Hacı Bektaş Veli Velâyetnâmesi (manzum ve 
mensur), Otman Baba Velâyetnamesi, Dediği Sultan Menâkıbnâmesi, Hacım Sultan 
Menâkıbnâmesi, Koyun Baba Velâyetnâmesi ve Pirî Baba Velâyetnâmesi ise Alevilik 
özelinde zahir ve bâtın hac ve Kâbe tasavvuruna dair önemli ipuçları sunan eserlerdir.  

2.2.1. Hacı Bektaş Veli Velâyetnâmeleri
Alevi-Bektaşi velâyetnâmeleri içerisinde Hacı Bektaş Veli’ye atfedilen 

velâyetnâmeler hem mensur ve manzum nüshalara sahip olması hem de literatürde 
geniş yer tutması bakımından ilk sırada yer alır. Velâyetnâmelerde yer verilen Hacı 
Bektaş Veli’ye ait menkıbeler aynı zamanda Alevi-Bektaşi toplumu içerisinde sözlü 
gelenekte anlatılagelmiş, âşıkların ve şairlerin şiirlerine konu olmuştur.  İnsanı 
“canlı Kâbe” olarak tasavvur eden Alevi-Bektaşi anlayışının bu velâyetnâmelerdeki 
yansımaları Buyruk, Makâlât gibi eserler ve erkânnâmelere kıyasla daha sınırlıdır. 
Haccın zahirî anlamına yönelik olarak çoğunlukla velilerin hacca gidişleri ve Kâbe’yi 
tavafları bağlamında anlatıların velâyetnâmelerde yer bulduğu görülür. Bunun 
yanı sıra Kâbe’nin hakikatine yönelik izah ve yorumlar ise daha ziyade doğrudan 
tanımlamalar yerine anlatıların içerisine gizlenmiştir. 

Kitâb-ı Velâyet-nâme-i Hünkâr Hâcı Bektâş Velî’de Hacı Bektaş Veli’nin Ahmed 
Yesevî’nin yanından ayrılmasının ardından ilk önce hac için Kâbe’ye gittiği, başka 
bir seyahatinde Necef’in şâhı Hazret-i Ali’nin türbesini ziyaret edip, bir süre burada 
kaldıktan sonra çile çıkarıp Kâbe’ye giderek beşinci imam olarak kabul edilen İmam 
Muhammed Bakır’ın seccadesinin yanına yerleşip üç yıl Kâbe çevresinde kaldığı 
(Duran-Gümüşoğlu, 2010, 191-195) ve buna benzer örnekler sıkça karşımıza çıkar. 
Bunun yanı sıra müstakil olarak Kâbe etrafında şekillenen anlatı bölümlerinin 
olduğuna tanık olunur. Bunlar içerisinde Hacı Bektaş Veli ile Molla Saadeddin 
arasında geçen Hünkâr’ın kerametlerine dayalı anlatılar en belirgin örnektir (Duran-
Gümüşoğlu, 2010, 597-607). Hacı Bektaş Veli’nin kerametlerini içeren bu anlatılarda 
Kâbe’nin zahirî olarak konu edildiğine tanık olunur.  

Hacı Bektaş Veli Velâyetnâmesi’nde Kâbe’nin dahil edildiği anlatıların zaman 
zaman zahir ve şeriata dair anlamının ötesine geçtiği görülür. Hacı Bektaş Veli ile 
Molla Sadeddin arasında geçen olayları konu edinen kısımlarda Kâbe’yi kâmil 
insan ve veli olarak yorumlayan bir anlayışla karşılaşırız.  Anlatılarda yer verilen 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 15

kerametlerde Molla Saadeddin’in namazın farzını kıldırmak için Hacı Bektaş 
Veli’nin önüne geçerek imamlık yapmaya yeltenmesinin ardından Allahu ekber 
demesiyle gözünden perde kalktığı ve bulunduğu yerden Kâbe’ye kadar her yerde 
(etrafında, gökyüzünde) Hacı Bektaş Veli’yi gördüğü anlatılır. Bir hafta kıyamda 
kalan Saadeddin’e Hacı Bektaş Veli’nin “Said’im yedi gündür kıyamda duruyorsun 
rükûa in” demesiyle secdeye inerek kırk gün de secdede kalır ve secdeden başını 
kaldırdığında aklı başında gitmiş hâlde nefes okumaya başlar. Nefeste kıbleye dönüp 
Kâbe yerine didar (yüz, cemal) gördüğünü, ibadetinin boşa çıktığını (namazının, 
duasının, selamının, tespihinin, kelâmının kalmadığını), Hacı Bektaş Veli’nin aşkının 
onun beş vakit namazını yağmaladığını anlatır (Duran-Gümüşoğlu, 2010, 583-587; 
Gölpınarlı, 1958, 60-61). Bu satırlarda, şeriat kapısı makamlarının ötesine geçilerek 
hakikatte mürşidin veya pirin didarının Kâbe olarak tasavvur edildiğine tanık olunur. 
Şeriat kapısında olan bir kişinin tarikata ve diğer kapılara intikali Hacı Bektaş Veli’nin 
kerametleri üzerinden anlatılır. Burada kerametler bir anlamda derviş adayının 
bâtın gözünün mürşit eliyle açılmasının sembolik aktarımlarıdır. Dervişin nefsinin 
bulunduğu nefs-i emmare mertebesi itibarıyla zahire ve şeriat kapısına dair olan her 
neyi var ise yerini aslıyla, yani hakikatiyle değiştirmek zorundadır. Velâyetnâmede 
yer verilen bu kerametler bağlamında Hacı Bektaş Veli ve onun öğretisinin marifet 
ve hakikat kapılarını temsil ettiği, bu bağlamda insan yetiştirtildiği görülür. Hünkârın 
“erin önüne geçecek er görmedik” sözünde imamlığın benliğini yok eden kişiye 
mahsus olduğu manası gizlidir. Saadeddin’in tekbir vermesine müteakip her yerde 
Hünkâr’ı görmesi ise mürşit vesilesiyle Hakk’ın tecellisine mazhar olmasını ifade 
eder. Mürşit, bir anlamda dervişin aynasıdır, bu durum “fenâ fi’ş-şeyh” makamına 
yükseliş olarak yorumlanabilir. Kıyam ise sadece bedenin ayakta durması değil, 
kalbin Hak huzurunda durmasıdır. Bir rekât, yedi gün sürer ve derviş “sekr hâli” (aşk 
sarhoşluğu) ile kendi varlığını terk edip mürşidinin vesilesiyle hakikati müşahede 
eder. Kırk secde ise erbain (çile) çıkarmayı sembolize eder. Secdede derviş aşk hâliyle 
cüz’i aklını külli akla teslim eder. Zahir ibadetler ortadan kalkar ve ibadetin şekilden 
hakikate dönüşmesiyle vakitli secde yerine didara karşı her an secde hâli oluşur. 
İbadetin hakikatine vasıl olunur, ikilik ortadan kalkar, zahir ve bâtın bir olur. 

Hacı Bektaş Veli hakkında kaleme alınan velâyetnâmeler içerisinde Yozgatlı Ali 
Nihanî’nin manzum velâyetnâmesi hac ve Kâbe kavramlarına zahir ve bâtın her iki 
anlam içeriğiyle yer verildiği kaynaklardandır. Velâyetnâmede Hacı Bektaş Veli’nin 
Saadeddin ile Kâbe’de namaz kılması hakkındaki anlatı mensur velâyetnâme ile 
benzerlik gösterir. Başta bu anlatı olmak üzere Hacı Bektaş Veli’nin Horasan’dan 
ayrıldığında ilk olarak Kâbe’ye gitmesi, diğer Kâbe’yi ziyaretleri ve tayy-i mekân ile 
namazlarını Kâbe’de kılması gibi olaylar bu eserde de karşımıza çıkar. Bunların yanı 
sıra eserde, dervişin yolculuğunu kalp merkezli bir ibadet ve arınma olarak aktaran 
bâtıni yorumlar dikkate değerdir. Yola kabul merasiminde bâtıni olarak benlikten 
arınmayı sembolize eden tıraş ritüelinin aktarıldığı beyitlerde hakikî Kâbe’nin taş ve 
duvar değil, Allah’ın kalpteki tecellisi olduğu ifade edilir:

“Ki bir gün ol harîm-i Kâbe-i dil / Muallıkin remzin keşf eder bil
Buyurdu ol erenler nîk hûyu / Terâşîde edin başımda mûyu” (Kardaş, 2018, 
346).

Bu minvalde velâyetnâmenin ilerleyen bölümlerinde Hacı Bektaş Veli’den “aşkın 
kâbesi” şeklinde söz edildiği görülür. Hacı Bektaş Veli’nin bir süvariyi kendine 
getirmesi için görevlendirdiği çırağın “delil”, yani “yol gösterici” olup rehberlik 
ettiği “Olur pes Kâbe-i ‘aşkın delili / Tavâfa geldiler pîr-i cemili” (Kardaş, 2018, 
418) beyitleriyle hakikat kâbesinin pirler ve onların gönlü olduğu ifade edilir. Burada 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 16

şeriatta Kâbe’nin şekli ibadetle tavaf edilmesine karşın hakikatte Kâbe’nin aşk ile 
tavaf edilebileceğine ve aşkın Kâbe’sinin ise pirlerin ocağı olduğuna işaret edilir. 
O Kâbe’nin hariminde toprağa aşk ateşiyle baş koymak ise şekli bir ibadetin ya da 
ritüelin ötesinde gönül mabedinde benliğin hiçliğe terkedilmesini sembolize eder.

2.2.2. Otman Baba Velâyetnâmesi
Otman Baba Velâyetnâmesi, Alevi-Bektaşi velâyetnâmeleri içerisinde hac ve 

Kâbe’yi daha ziyade bâtıni anlamlarıyla konu edinen kaynaklardandır. “Özündür 
Kâbe vü hem beyt-i ma‘mûr” (Kılıç vd., 2007,137) mısraında görüldüğü gibi Kâbe’yi 
insanın hakikati olarak tanımlayan eserde, Otman Baba’nın velâyet makamının sahibi 
olduğu her fırsatta vurgulanır. Onun dergâhına (âsitâne-i velâyet) yapılan secde ve 
niyazlarda Kâbe’ye yapılanla eş değer sevap hâsıl olduğu ifade edilir: 

“…Ol âsitâne-i velâyete gelüp çün kadem basdılar. Ve yüz yire urup nâz u niyâz 
birle secde-i şükr itdiler ve sevâb-ı Kâbe hâsıl itdiler. Çün murâd u maksudlarına 
irdiler.” (Kılıç vd., 2007, 249).

Otman Baba Velâyetnâmesi’nde sık sık yer verilen “kân-ı velâyet” ve buna bağlı 
kullanılan “âsitâne-i velâyet” ifadeleri dikkat çekicidir. “Velâyetin kaynağı, özü” 
anlamına gelen “kân-ı velâyet” terkibi Otman Baba’yı tanımlar. Bu tabir, Otman 
Baba’nın sadece velâyet makamına erişmiş bir şahsiyet olduğunu değil, aynı zamanda 
velâyetin membaı, diğer velilerin beslendiği cevher kaynağı olduğunu belirtir. Açık 
biçimde onun için bir “kutbiyet” vurgusu yapılır. Bu sebeple eserde Otman Baba 
için kullanılan bu tür unvanlar, onun “kutb-ı âlem”, “kutb-ı aktâb” gibi merkezî bir 
veli ve mürşid-i kâmil olarak tasvir edilmesini sağlar. “Âsitâne-i velâyet” ise “kân-ı 
velâyet” olarak tasvir edilen Otman Baba’nın dergâhını ifade eder. Bu bakımdan 
eserde yer verilen bu satırlar, tasavvufi bağlamda Otman Baba’nın insan-ı kâmil, 
dergâhının ise velâyetin eşiği olduğu, dolayısıyla ona yönelenin aslında Hakikat-i 
Muhammediyye’nin tecellisine yönelmiş olacağı anlamını ihtiva eder. Bu nedenle de 
onun dergâhına secde ederek girmenin sevabı Kâbe’yi tavaf sevabına denk tutulur. 
Çünkü tasavvufta hakiki Kâbe, mürşid-i kâmilin gönlüdür. Asıl amaç ise bu hakikatin 
sırrına ermek, mürşid-i kâmil himâyesinde kendindeki kâbeyi keşfetmektir. 

Eserde, Otman Baba’dan söz edilirken sık sık onun Allah’ın yeryüzündeki halifesi 
olduğuna vurgu yapılır. Yerin-göğün yaratıcısı ve eşyanın hakikatinin Otman Baba’nın 
gönlünde mestur olduğu ifade edilir. Velayetnâme’ye göre, Âdem suretinin sıfatı zahir 
olsun diye dokuz felek, yedi yıldız yeryüzüne her an Tanrı emriyle gizli ve fiili olarak 
feyzini saçarlar. Bütün eşya, bitki ve hayvanların muradı ve maksadı Âdem’dir. Âdem 
ise nokta-i hakikattir ve Allah’ın halifesidir. Hak Teala bütün mahlukatı onun aşkı için 
yaratmış, Âdem’i ise kendi zatı için yaratmıştır. Ta ki mümin olup kalbi Beytullah ve 
arşullah olmalıdır. Dolayısıyla Âdem’in maksudu “men ‘arefe nefsehü fekad ‘arefe 
rabbehü” gereğince nefsini (kendini) bilme ve rabbini bilme makamına ermek olarak 
tanımlanır (Kılıç vd., 2007, 77-78). Tasavvufi bağlamda “eşyanın hakikati”, varlıkların 
iç yüzüdür. Hakikatte ise Allah’ın isim ve sıfatlarının tecellileridir. Bunu idrak eden 
kişi, varlıkta Hakk’ın nurunu görür. Hakikat bütün âlemde mevcut olduğu gibi insanın 
da gönlünde gizlidir. Bu düşünce, tasavvufta kâinatın büyük âlem (makrokozmos), 
insanın ise küçük âlem (mikrokozmos) olarak tasavvur edilmesi şeklinde karşımıza 
çıkar. Allah’ın mahlûkatı insan için, insanı ise “kendi zatı için” yarattığına dair kabul, 
“Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim, mahlûkatı yarattım” meşhur kudsî 
hadisine dayandırılır ve yaratılışın sırrı ise aşk ve marifet olarak tanımlanır. Aşk ve 
marifetin tecelli ettiği yegâne yer ise insan-ı kâmilin kalbidir ve hakiki Kâbe’nin kalp 
olduğu belirtilir. 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 17

Otman Baba Velâyetnâmesi’nde vahdet-i vücut anlayışının Otman Baba etrafında 
bir öğretiye dönüştüğüne tanık olunur. Sultan Mehmed’in Otman Baba’ya gönderdiği 
kazasker ile konuşmasının aktarımında yer verilen, “Kâzi-‘asker ayıtdı ki: Ol 
buyurdugınuz su‘āli sordum ki Tanrı kandedir ve niçe beyân idersin didüm. Ol ayıtdı 
ki: Tanrı’yı ve Muhammed’i Âdem yutdı. Ve ol Âdem didükleri mazhar-ı Ĥak benem 
didi.” (Kılıç vd., 2007, 234) şeklindeki ifadelerle Âdem’in ilahi hakikati ve nübüvveti 
kendinde toplayan bir sembol ve Hakk’ın mazharı, yani isim ve sıfatlarını eksiksiz 
olarak yansıtan varlık olduğuna dikkat çekilir. Bu yaklaşım tasavvufta Hakk’ın mutlak 
aşkınlık içinde olduğu için doğrudan görülemeyeceği; ancak mahlûkatta, özellikle de 
insanda tezahür edeceği şeklinde izah edilebilir. Yukarıdaki satırların akabinde yer 
verilen, “Pes Âdem Tanrı’yı yutdı didügi ilhâm-ı Hak ve nüzûl-ı kalb ma‘nâsıdur ki 
kalbü’l-mü‘min beytu’l-lâh u ‘arşu’l-lâhdur.” (Kılıç vd., 2007, 234-235) ifadeleriyle 
kalbin ilahi ilham ve feyzin iniş yeri, adeta “ilahi arşın küçük bir modeli” olduğu 
vurgulanarak müminin kalbinin Allah’ın evi olduğunun tekrar tekrar altı çizilir. 

Bir bütün olarak Otman Baba Velâyetnâmesi’nde zahirî hac ve Kâbe anlayışına 
oldukça sınırlı yer verildiği görülür. “‘Âlemü’l-gayb-ı hakikat genci ol / Hem şeri‘at 
kıblesi vü hâcı ol” (Kılıç vd., 2007, 196) beytinde şeriat ve hakikate kapılarının 
yaklaşımlar üzerinden zahirî ve bâtın gerekliliğine dikkat çekilir. Bir tarafta 
görünmeyen âlemin hakikat hazinesi olmaya diğer tarafta şeriat kıblesi, yani zahirî 
Kâbe’yi tavaf etmek suretiyle şeriat kapısının gereklerini yapmaya işaret edilir. Bu 
vesileyle şeriat, tarikat, marifet ve hakikat dengesi kurularak insan-ı kâmil olabilmek 
için dört kapıda mamur bir profil çizilmesinin gerekliliği ortaya koyulur. Öte yandan 
Otman Baba Velâyetnâmesi’nin geneli göz önünde bulundurulduğunda eserin Kâbe 
anlayışını daha ziyade bâtıni izah ve yorumlarla hakikat sırrına dikkat çekme gayreti 
üzerine kurduğuna tanık olunur. Eserde, Kâbe’nin insan-ı kâmil ve mümin olan 
kimselerin kalbinde gizli olduğu vurgusunun önemli bir yer tuttuğu görülür. Velâyet 
makamına sahip ve kutup olarak tasvir edilen Otman Baba üzerinden aktarılan 
tasavvufi anlatıların hakikatin sırrına mazhar olan insanın kalbinin ilahi ilhama 
açık olacağı ve daima Allah’ın isim ve sıfatlarının onun kalbinde tecelli edeceği, bu 
sebeple de inanan/ikrar veren ve insan-ı kâmil olan kimsenin kalbinin Kâbe olacağı 
şeklinde bir öğreti çerçevesi çizdiğine tanık olunur. Bu yaklaşım kaynağını Alevi 
geleneğinde Kâbe’yi insanın kalbinde tasavvur eden insan-ı kâmil doktrininden alır. 
Bu yaklaşım, içinde bulunulan zamanın dışında bir nebi ya da veli aramanın ötesinde, 
dünyaya her gelen nebi ve veliyi bilip vaktin insan-ı kâmil velisini tanıma, ikrar 
verme ve onun himayesinde nefis terbiyesi aracılığıyla önce fena fi’ş-şeyh (mürşitte 
yok olmak) sonra fenafillah makamına erme sistemi üzerine kuruludur. Bu sistem, 
mürşid-i kâmile inanıp onun gönlünü Kâbe bilmenin akabinde bütün yaratılmışlarda 
Hakk’ın tecellisinin olduğunun farkına vararak gönül kırmama ve canlı incitmeme, 
böylelikle ikrarlı mümin bir birey olarak kendi gönlünü her türlü dünyevi arzu, istek 
ve kötülükten arındırarak Kâbe’ye çevirme ve bu sayede “men ‘aref sırrını” keşfetme 
şeklinde bir öğreti şeması sunar. 

2.2.3. Dediği Sultan Menâkıbnâmesi
Alevi-Bektaşi velâyetnâmeleri ve menâkıbnâmeleri içerisinde hac ve Kâbe 

kavramlarına zahir ve bâtın her iki anlam alanıyla yer veren eserlerden biri de Dediği 
Sultan Menâkıbnâmesi’dir. Eserde, Dediği Sultan’ın asasını atarak gideceği yeri tayin 
etmesine müteakip yoldaşlarıyla birlikte yola çıktıktan sonra onları Rum diyarına 
gönderip kendisinin Hicaz’a yönelip Kâbe’yi tavaf ettiği aktarılır (Taşğın, 2013, 
228-229). Yine Dediği Sultan’ın Kâbe’yi tavaf edip Selam Kapısı’na vardığında, 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 18

Rum Erenleri’nin selamı aldığı ve o sırada hepsinin çerağının sönüp sadece Dediği 
Sultan’ınkinin yanmaya devam ettiğinin (Taşğın, 2013, 236-237) anlatıldığı satırlar, 
hac ve Kâbe kavramlarının zahir anlamlarına yönelik eserdeki önemli kısımlardır. 
Mürşitten veya Hak’tan icazet ve hilafet alan bir velinin irşat için görevlendirildiği 
yere gitmeden önce Kâbe’yi tavaf etmesi velâyetnâmeler’in neredeyse tamamında 
karşılaştığımız bir epizottur. Nitekim velâyetnâmelerde hac ibadeti ve Kâbe ziyaretinin 
zahir anlamıyla kullanımına da en çok bu bağlamda yer verildiği görülür. 

Dediği Sultan Menâkıbnâmesi’nde hac ve Kâbe’nin bâtıni anlam alanına yönelik 
olarak Dediği Sultan’ın Şeyh Kasım Avanî’ye gösterdiği kerametin anlatıldığı beyitler 
zahir ve bâtının, şeriat ve hakikat kapısının iç içe geçmişliğini ve tevhidini gözler 
önüne serer: 

“Rivayettir Şeyh Kasım Avanî
Zamanıyla varmıştım Kâbe’ye ben

Tavaf edip dönerken her makamda 
Dediği Sultan’ı gördüm ben anda” (Taşğın, 2013, 232).

Şeyh Kasım Avanî’nin Kâbe’yi tavaf ederken Dediği Sultan’ı görmesi, tıpkı Otman 
Baba’da olduğu gibi onun velâyet sahipliğine ve tayy-i mekân ve tayy-i zaman eden 
yaşadığı zamanın kutbu olduğuna delalet eder. Zahir Kâbe’nin tavafı Şeyh Kasım 
Avanî’nin bâtın gözünün açılmasıyla Dediği Sultan’ın gönlünün tavaf edilmesine 
vesile olmuştur. Bu beyitler anlatı bağlamında tasavvufi olarak yorumlandığında ise 
Kâbe’nin her makamında Dediği Sultan’ı görmenin, canlı Kâbe olan insan-ı kâmile 
yönelten, hakiki Kâbe’nin gönül olduğuna vurgu yapan bir öğüt içerdiği görülür. 

Bir başka menkıbesinde dervişlerin su istemesi üzerine Dediği Sultan, suyu 
çıkaracağını ve bu sudan içenlerin Kâbe sevabı alacaklarını söyler. Dervişleri bir 
miktar yürütüp iyice susadıkları sırada büyük bir kayayı “Hak” diyerek iki eliyle 
kaldırdıktan sonra asasını yere vurup su çıkarır:

“Kast ile varıp içen Kâbe sevabın bula 
Ya bir bedeninde çıban ya korkulu kan ola

Kabrim ziyaret edip her kim o suya gire
Cümle marazı def olup bedeni sıhhat bula” (Taşğın, 2013, 259-260). 

Dediği Sultan’ın çıkardığı kaya Hacerü’l-esved’e, su ise ab-ı zemzeme denk düşer. 
Su, tasavvufi bağlamda hem hayatın kaynağı hem de ilahi feyzin ve ilmin sembolüdür. 
Zahirde insanlar için hayati bir içecek olan suyun bâtında dervişlerin gönlüne akacak 
marifet pınarını sembolize ettiği görülür. Beytin başındaki “kast ile” vurgusu ayrıca 
önem taşır. Burada gelişigüzel değil, “halis niyetle” veya “temiz bir kalple” yönelerek 
o sudan içenin “Kâbe sevabı”, yani Hac ibadetinin sevabına denk bir sevap bulacağına 
vurgu yapılır. Dediği Sultan’ın suyu asasıyla çıkaran veli olması hasebiyle de kendisi ile 
Kâbe arasında bir bağ kurulur. Dediği Sultan, Allah’ın yeryüzünde tecelli ettiği gönlün 
sahibi, yani “canlı Kâbe”dir. Velinin ziyaret edilmesi “hakiki hac” niteliğindedir. Su, 
aynı zamanda şifa vericidir. Bedensel hastalıkların şifa bulmasına vesiledir. Tasavvufi 
bağlamda “çıban” ve “kan” insandaki bedensel hastalığın yanı sıra kibir, kin, öfke, 
vesvese gibi nefsi hastalıkları sembolize eder. Dolayısıyla veli makamı, tıpkı Kâbe gibi 
zahir ve bâtın şifa merkezi olarak tasavvur edilir. Suya yönelmek nefsi hastalıklardan 
da arınmayı sembolize eder. Dolayısıyla Dediği Sultan’a kalbi temiz bir şekilde gelen 
kişinin su vesilesiyle zahir ve bâtın kirlerden ve hastalıklardan arınacağı vurgulanır. 
Dediği Sultan’ın kabrinin ziyaretiyle Kâbe sevabı ve oradaki suyun içilmesiyle âb-ı 
zemzem suyunun şifası elde edileceği anlayışı bâtıni bağlamda nübüvvet nurunun 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 19

velâyet ile temsilini ve devamlılığını gösteren sembollerdir. Daha önceki velâyetnâme 
metinlerindeki insan-ı kâmilin kalbini Kâbe olarak tasavvur eden tasavvufi öğreti, 
Dediği Sultan özelinde de manzum menkıbeler aracılığıyla sürdürülür. 

2.2.4. Hacım Sultan Menâkıbnâmesi
Hac ve Kâbe kavramlarına zahir ve bâtın anlam her iki anlam çerçevesinde yer 

veren velâyetnâmelerden biri de Hacım Sultan Menâkıbnâmesi’dir. Eserde Hacım 
Sultan’ın hac seyahati ve Kâbe’yi ziyaretine zahirî hac ve Kâbe anlayışı çerçevesinde 
sık sık yer verilir. Eserde, Hacım Sultan’ın asıl adının “Receb” olduğu, “Hacım” 
ismini Hacı Bektaş Veli ile birlikte Kâbe’yi ziyaret ve tavaf edişinden aldığı ayrıntılı 
bir biçimde aktarılır:

“…ya derviş hacı bizim atamuz virdigi ismimüz Recep’dür ammâ sultân Hâcı 
Bekdâş Velî ile Horasân’dan sultan hoca Ahmed  Yesevî ibni Muhammed Hanefî 
ibni ‘Alî bizi Rûm’a göndericek gelüp Ka‘be-i şerifi Medîne-i münevvereyi 
tavâf idicek bizüm ismimüze hâcım didi.” (Gülerer, 2012, 378).

Menâkıbnâme’de bu satırların yanı sıra Hacım Sultan ile Hacı Bektaş Veli’nin 
Rum (Anadolu) diyarına gelmeden önce Kâbe’yi tavaf etmeleri, Arafat Dağı’nda ve 
akabinde Peygamber’in kabrinde kırk gün riyazete çekilmeleri tekrar tekrar vurgulanır 
(Gülerer, 2012, 405, 439, 500).

Eserde, dönemin bütün velilerinin şeriat kapısında Kâbe’yi tavaf ettikten sonra 
Hacı Bektaş Veli’den icazet alarak sofra, çırak, ‘alem ve seccadelerini tekbirlettikten 
sonra makamlarına gittikleri vurgulanır (Gülerer, 2012, 468). Burada Hacı Bektaş 
Veli’nin hakikat kapısında nasip verici, mürşid-i kâmil ve ariflerin kıblesi konumunda 
tasvir edildiği görülür. Şeriat kapısında zahirî Kâbe, hakikat kapısında ise insan-ı 
kâmil icazet makamı olarak tasavvur edilir. 

Hac ve Kâbe anlayışına yönelik bu bâtıni içerikli aktarımlara ilaveten Hacı Bektaş 
Veli Velâyetnâmesi’nde Hacı Bektaş Veli ile dervişi Saadeddin arasında geçen Kâbe’de 
namaz kılma anlatısına benzer bir bölüme Hacım Sultan Menâkıbnâmesi’nde de 
karşımıza çıkar. Eserde sık sık tekrar eden bu satırlar, hac ziyareti ve Kâbe tavafından 
asıl maksadın hakiki Kâbe, yani insan-ı kâmilin gönlüne girmek ve sırrına ermek 
olduğunu gözler önüne serer. Benzer olarak Menâkıbnâme’de birden fazla kez yer 
verilen Hacı Bektaş Veli ve Hacım Sultan hakkında Hoca Ahmed Yesevi’nin dilinden 
aktarılan satırlar hakikatte “Hacı” olmanın sırrına vurgu yapar: 

“Her gün doksan dokuz bin halife sultan Hoca Ahmed Yesevî’den ders okurlardı. 
Geldiler, gördüler ki buna (su) mekteb-hâne derûnundan akar. ‘Bu ne acayip 
şeydir’ dediler. Sultân Hoca Ahmed Yesevî dahi buyurdu: ‘Bu kerâmet ve bu 
velâyet Hacı Bektaş-ı Velî hazretlerinindir’ dedi. Halîfeler dediler: ‘Hacı Bektaş 
kimdir?’ Buyurdu: ‘Budur.’ ‘Ya ne sebepten hacı oldu?’ dediler. Şeyh buyurdu: 
‘Arafat günü idi, bizler Arafat’ta idik. Ben dedim: Evde aş pişirirler. Fil-hâl bir 
tepsinin içinde sıcak aş getirdi ve bana sundu. Ben dahi tepsiyi aldım; işte bir 
dahi velâyeti budur ki, herhangi vakit Kâbe’de namaz kıldığımda, sağ yanıma 
selâm versem Hacı Bektaş Sultan’ı görürdüm. Sol yanıma selâm verdiğimde de 
Hacım Sultan’ı görürdüm” dedi. Namazdan fârîğ olunca hemen gâip olurlardı.” 
(Gülerer, 2012, 498).

Menâkıbnâme’de yer verilen bu satırlar tasavvufi bağlamda Hakk’ın insanda 
tecellisi ve insan-ı kâmilin Allah’ın yeryüzümdeki halifesi olduğu anlayışı üzerine 
kuruludur. “Her gün doksan dokuz bin halife”nin Ahmed Yesevi’nin ders aldığını ifade 
eden satırlarda, Esmâü’l-Hüsnâ’ya (Allah’ın doksan dokuz güzel ismine) gönderme 
yapılarak Yesevi irşat halkasına mensup dervişlerin ilahi isimlerin tecellisine mazhar 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 20

olan kimseler olduklarına ve her birinin bir isim ve tecelliyi taşıdığına işaret edilir. 
Yesevi ise bu isimlerin kaynağı olan Zât’a yönelen kutbi merkezdir. Yesevi’nin 
mektebinin ortasındaki Hacı Bektaş Veli’nin kerametiyle çeşmesi sırlanan (kaybedilen) 
su ise buradaki ilim ve irfan kaynağının bâtıni olduğunu ifade eder. Yani Yesevi 
mektebi, zahir bir öğretim ve aktarımdan ziyade kalbî tecelli aracılığıyla aktarılan 
bâtıni ledün ilmini dağıtan bir merkezdir. Allah’ın insanda tecelli etmesini sembolik 
bir dille aktaran bu ifadeler “velâyet” çatısı altında ele alınır. Hoca Ahmed Yesevi’nin 
bahse konu kerametin Hacı Bektaş Veli’ye ait olduğunu vurgulaması manevi mirasın 
devrine, velâyetin sürekliliğine ve velilik silsilesine işaret eder. Velâyet kişiye ait 
bir mülk olmayıp, elden ele intikal eden ilahi bir nur olarak tasavvur edilir. Yesevi, 
Hacı Bektaş Veli’yi Anadolu’nun kutbu olarak işaret etmiştir. Hacı Bektaş Veli’nin 
Ahmed Yesevi’ye Arafat’ta iken aş getirmesi bir diğer dikkate değer husustur. 
Tasavvufta Arafat, marifet makamını sembolize eder ve anlatıda bu doğrultuda 
velinin himmetinin mekân ve zaman sınırlarını aşarak ruhsal ve manevi gıdalanmayı 
sağlaması anlatılır. Yani velilerin birbirinin hakikatine tanık olup tek vücut olmaları 
söz konusudur. Anlatının devamında Yesevi’nin Kâbe’de namaz kılarken selam 
verdiği sırada sağında Hacı Bektaş Veli’yi, solunda Hacım Sultan’ı görmesi ise vahdet 
içerisinde kesreti, yani bir olan tanrının çeşitli tecellilerini sembolize eder. Mürşit 
ile dervişi arasındaki bu bâtıni irtibatın velâyetin devrini ve sürekliliğini sembolize 
ettiği şeklinde anlamlandırılması yerinde olacaktır. Dolayısıyla eserde yer verilen bu 
kısa olay mürşit ile dervişleri arasında geçen sıradan bir keramet anlatısı değil, Orta 
Asya’daki Türk tasavvuf anlayışının Anadolu’ya intikal sürecinin bir özetidir. Burada 
Hoca Ahmet Yesevi, kaynak; Hacı Bektaş Veli, akış; Hacım Sultan ise tecellinin 
çoğalması olarak yorumlanabilir. Anlatının bu mesajını öz olan insan aracılığıyla 
velâyet anlayışı çatısı altında gerçekleştirdiğine tanık olunur. Bu sayede zahirî Kâbe 
ve namaz etrafında gelişen anlatının özünde hakikatin kaynağından yeni bir alana 
intikali ve yayılışı aktarılır. 

2.2.5. Koyun Baba Velâyetnâmesi
Alevi-Bektaşi velâyetnâmeleri içerisinde hac ve Kâbe anlayışına dair izler taşıyan 

bir başka eser Koyun Baba Velâyetnâmesi’dir. Eserde, hac ve Kâbe ilk olarak diğer 
velâyetnâmelerle benzer olarak irşada gideceği yerden önceki ziyaretgâh olarak 
karşımıza çıkar. 

Koyun Baba bir gece rüyasında Hz. Muhammed’i görür ve Peygamber nasip 
vermek üzere onu Kâbe’ye ziyaretine çağırır. Koyun Baba, hiç beklemeden öne 
Kerbelâ’ya gelip Hz. Hüseyin’in makamını ziyaret eder, oradan da Bağdat’a 
geçip hacılarla birlikte Kâbe’yi tavaf eder. Oradan da Medine’ye geçerek Ravza-i 
Mutahhara’ya yüz sürüp orada dualar ederken bir gün ravza-i şeriften bir nida duyar: 
“Eyle kim diyar-ı Rum’a çık iznullah birle sefer eyle Hak Teâlâ hazretlerin müşahede 
eylesin.” Bu nidayı duyar duymaz Menemen vilayetine gelip koyun gütmeye başlar ve 
sonrasında kerametlerine tanık olan halk tarafından tanınır (Doğanbaş, 2015, 66-67). 
Koyun Baba’nın zahirî hac yolculuğu ve Kâbe ziyareti birçok velinin irşada ruhsat 
alması ve gideceği yerin tayininin belirlenmesinin anahtarı olarak sunulur. Bâtıni bir 
rüya aracılığıyla başlayan ve zahirî Kâbe ziyaretine müteakip yine bir bâtıni nida ile 
devam eden bu tekâmül ve irşat sürecinin anahtarı zahirde Kâbe ve hac, bâtında ise 
Peygamber’in rehberliği olarak tasavvur edilmiştir. 

Koyun Baba Velâyetnâmesi’nde haccın ve Kâbe’nin doğrudan bâtıni bağlamda ele 
alındığı anlatı parçaları oldukça dikkat çekicidir: 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 21

Muhiplerinden Necaşî’nin hacca gitmek istemesi üzerine ona sabretmesini 
öğütleyen Koyun Baba, hac kafilesi gidene kadar bir eve girip oturup kimseye 
görünmemesini, hacıların Ârafat’a çıktığı gün onu Kâbe’ye ileteceğini ve muradının 
hasıl olacağını söyler. Koyun Baba’ya itikadı tam olan Necaşî onun dediklerini yapar. 
Necaşî, hacıların Arafat’a çıkacağı gün Koyun Baba’nın yanına varır. Koyun Baba 
Necaşî’nin getirdiği hediyelere ihtiyaç sahiplerine dağıttıktan sonra ona biraz yağ ve 
bal getirmesini yolluk olarak helva pişireceklerini söyler. Koyun Baba dervişlerine 
iki gün kendilerini beklememelerini söyler ve şehrin kuzeyine taraf gidip bir yüksek 
tepeye çıkarak ateş yakar ve helvayı pişirirler. Koyun Baba sırrı kimseye faş etmemesi 
şartıyla Necaşî’nin gözlerini yumdurduktan sonra elinden tutup asasının eline alır ve 
Necaşî gözlerini Arafat Dağı’nda açar. Orada Koyun Baba’yı görmez ancak yeşil 
elbiseli birisi ona Arafat’ı tanıtır, oradan da Mina’ya gelir. Ertesi gün kurban kesilirken 
parası olmadığı için kurban alamaz. O sırada da Arap şeklinde birisi gelir ve Koyun 
Baba muhibbi kimse bu kurban ona vereceğim der. Ardından tavafları bitince Koyun 
Baba’nın kendisine “beniz Zemzem kuyusu yanında bulasın” dediği aklına gelir ve 
buraya gelince Koyun Baba’yı bulur. Yine gözlerini yumar ve Koyun Baba “gözünü 
aç” dediğinde helva pişirdikleri ateşin halen sönmediğini görür (Doğanbaş, 2015, 82-
84).

Dervişin mürşidine teslimiyetini konu edinen bu menkıbede seyr ü sülûkta 
mürşide kayıtsız şartsız teslimiyetin menzile ulaştıracağı anlatılır. Hacılar, zahir 
hacca yönelirken Necaşî mürşidine, yani canlı Kâbe’ye yönelmiş ona ikrar vermiştir. 
Yolculuğun velinin “tayy-i mekân” ve “tayy-i zaman” kerametiyle gerçekleşmesi 
zaman ve mekânın ötesine geçen tevhid bilincine erme ve dervişin erginlenme 
sürecini sembolize eder. Burada Yolculuk sırasında Koyun Baba’nın Necaşî’ye 
“gözünü yum” demesi, müridin bâtına (iç dünyaya) yönelmesi; “gözünü aç” demesi 
ise mânevî idrakin zuhur etmesini temsil eder. Burada gönül gözünün (basîret) 
açılmasıyla ruhen Arafat’a ve zahir Kâbe’ye ulaşılır, yani ilahi marifet tecellisine 
erilir. Kurban ise nefsin teslimiyetini simgeler. Ateş ve helva nefsin terbiyesini ve 
manen pişmeyi simgeler. Pişmek, hamlıktan kurutulmak ve olgunlaşmaktır. Mürşidin 
yolculukta dervişe eşlik etmesi ve dönüşte ateşin hâlen sönmemiş olması fena fi’ş-
şeyh makamına eren dervişin gönlünde yanan ateşin hiçbir zaman sönmeyeceği 
anlamını taşır. Anlatının odağı zahirî hac ve Kâbe’nin ötesinde insanın bâtıni, yani 
ruhsal olgunlaşma serüvenidir. Bunun da gönül Kâbe’sine yönelmek ve bâtın gözünü 
açmak ile mümkün olduğuna dikkat çekilir. 

2.2.6. Pirî Baba Velâyetnâmesi
Pirî Baba Velâyetnâmesi’nde hac ve Kâbe kavramlarına daha ziyade bâtıni 

bağlamda yer verildiğine tanık olunur. Her ne kadar anlatı içerisinde zahirî bir hac 
yolculuğu ve Kâbe ziyaretinden bahsedilse de anlatının odaklandığı anlam alanının 
bâtıni olduğu görülür. Velâyetnâme’de Pirî Baba’nın ustasının hacca gidişi, Kâbe’yi 
tavafı ve secde edip niyazda bulunması zahirî bağlamda aktarılır. Ancak anlatının asıl 
kısmı Pirî Baba’nın kerameti üzerine odaklanır ve haccın bâtıni yönüne dikkat çeker: 

Üstadı hacca giderken akşamları eşi ona göz kulak olsun diye kendi evinde kalması 
koşuluyla Pirî Baba’yı bir başka ustaya emanet eder. Üstadı hacdayken hac arifesi eşi 
helva pişirir ve Pirî Baba’ya ustan da bugün burada olmalıydı der. Bunun üzerine Pirî 
Baba ustasının eşine bir lenger getir içerisine helva koy ben üstadıma iletirim der. 
Her ne kadar ustasının eşi buna inanmazsa da sonunda bir lenger helva hazırlayıp 
Pirî Baba’ya verir. Pirî Baba helvayı üstadı Kâbe’de secde edip niyazdayken helvayı 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 22

başı ucuna koyar ve gözden kaybolur. Hac dönüşü ustası eşine Pirî Baba’nın getirdiği 
helvadan söz edince kadın Pirî Baba’nın veli olduğunu anlar (Doğanbaş, 2007, 174). 

Anlatıda Pirî Baba’nın bâtıni haccı, zahirî haccın örtüsü altında sunulmuştur. 
“Pişmiş helva” onun olgunlaşan nefsi olarak yorumlanabileceği gibi üstadının 
Kâbe’de secde ve niyaz halindeyken ona sunması ise “kalben Hakk’ın huzurunda 
bulunma” hâli üzereyken gönül Kâbe’sine hediye sunmak anlamını ihtiva eder. Pirî 
Baba’nın “tayy-i mekân” ederek bir anda iki yerde bulunması hâli, tasavvufta “kulum 
bana yaklaşırsa ben onun gören gözü, tutan eli olurum” (hadis-i kudsî) sırrının tecellisi 
olarak yorumlanır. Nihai olarak anlatının bu bölümü, zahir bir hac ziyareti üzerinden 
hakiki olanın bâtıni hac ve gönül Kâbe’si olduğuna dikkat çekerek velinin, dolayısıyla 
insanın gönlünü her şeyin üstünde tutar. 

2.3. Hak Âşıklarının (Ulu Ozanların) Eser ve Şiirlerinde Hac ve Kâbe
Alevilikte eren, veli, pir, dede, mürşit gibi yol ulusu olarak addedilen kimselerin 

önemli bir kısmının aynı zamanda birer “âşık” olduğu görülür. Şiirleri tekke ve 
tasavvuf edebiyatımız içerisinde oldukça geniş ve önemli bir yer tutan bu âşıkların 
Alevi gelenek içerisinde diğer saz şairlerinden ayırmak maksatlı “Hak âşığı” 
olarak adlandırıldığı görülür. Cemlerde okunan “Hak kelâmı” veya “ayet” olarak 
nitelendirilen manzumelerin yaratıcıları bu âşıklardır. Cemlerde icra edilen ve “on iki 
hizmet” adı verilen icralarda belli Hak âşığı olarak nitelendirilen bu âşıkların eserleri 
okunur. Cem ritüelinde icra edilen hizmetlerin karşılığında ve beraberinde okunan bu 
manzumeler ritüelin işleyişinde birincil derecede rol sahibidirler.17 Bu manzumeler 
olmadan cem ritüelinin gerçekleşmesi mümkün değildir. Dolayısıyla Hak âşıklarının 
şiirleri aynı zamanda Alevi erkânının temel taşlarını oluşturur. 

Hak âşıkları ilmî birikimleri, kerametleri, manevi makamları ve gelenekteki 
konumlarıyla (dede, mürşit, pir vb.) diğer âşıklardan ayrılır. Dolayısıyla geleneğe 
mensup her âşığın şiiri on iki hizmetin bir parçası olmadığı gibi şiirleri on iki hizmete 
dahil olan âşıklar ise “Hak âşığı” olarak kabul edilirler. Hak âşıklarının önemli bir 
kısmının adına kurulmuş ocaklar olduğu, dolayısıyla da ocak piri birer veli olarak 
kabul edildiklerine tanık olunur. Abdal Musa Ocağı, Kaygusuz Abdal Ocağı, Şah 
Hatayî Ocağı, Pir Sultan Abdal Ocağı, Kul Himmet Ocağı, Dedemoğlu Ocağı, Pir 
Mehmet Ocağı bunların en yaygın bilinenleridir. Tabii bu ocak pirlerinin yanı sıra 
gelenekte kabul görmüş ve şiirleri cem ritüeline dahil olmuş çok sayıda Hak âşığından 
söz etmek mümkündür. Bahse konu Hak âşıkları, Alevi inancının temel tasavvufi 
öğretisini şiirleri aracılığıyla anlatmış ve aktarmıştır. Bu sebeple bahse konu şiirler 
inancın zahir ve bâtın bütün detaylarını içeren, Alevilik için referans niteliğindeki 
kutsal kelamlar olarak kabul edilirler. Bu anlamda Alevi inancında mensup ve bu 
inancın taşıyıcısı niteliğindeki Hak âşıklarının hac ve Kâbe anlayışları ve şiirlerinde 
bu kavramlara yönelik tasavvurları, “Aleviliğin zahir ve bâtın ikileminde nasıl 
konumlandığı” sorusuna yanıt verecek nitelikte olması bakımından oldukça önem 
taşımaktadır. 

Alevi Hak âşıklarının şiirlerinde hac ve Kâbe kavramlarını zahir anlam içreğinden 
ziyade büyük çoğunlukla bâtıni anlamları çerçevesinde konu edindiklerine tanık 
olunur. Bununla birlikte Kâbe’nin ve haccın zahirî anlamlarının da şiirler de belli 
bağlamlarda yer bulduğu görülür. Alevi Hak âşıklarının şiirlerinde Kâbe’nin zahirî 

17	 Alevi cem ritüellerin zâkirler tarafından icra edilen ve “hizmet nefesi” ya da “hizmet hakkı” gibi adlar 
verilen nefeslerin ritüel bağlamında incelemeleri hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Ersal, 2019.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 23

olarak en çok Hz. İbrahim’in yaptırdığı kutsal bir mabet olarak konu edildiği 
görülür. Pir Sultan Abdal’a ait aşağıdaki dizeler bunun gelenekte en yaygın bilinen 
örneklerindendir:

“Dünyayı sorarsan bir dipsiz ambar
Ali’nin yoldaşı Zülfikar Kamber
Kâbe’yi yaptıran Halil Peygamber
Ayrılık derdinin dermanı nedir” (Öztelli, 1985, 411).

Kul Himmet’in Dev Destanı’nda yer verdiği “Kâbe’nin üstüne gölgesi düştü / 
Kamu görenlerin bet benzi soldu” (Özmen, 1998a, 318) dizelerinde de benzer olarak 
Kâbe’nin mabet olarak tasvir edildiği görülür. Elbette burada Kâbe’nin “tevhid binası” 
şeklinde ikinci bir anlam alanına da sahip olduğu yorumlanabilir. 

Şah Hatayî’nin Nasihâtnâme’sinde yer verdiği “Nebî seyrettiği mi’rac hakiçün / 
Ki Mekke Medine ol Hac hakiçün” (Ergun, 1956, 210) mısralarındaki münacatı cem 
ritüellerinde okunan Alevi-Bektaşi gülbanklarında görmek mümkündür: 

“Yarabbi Mekke’ye ve Medine’ye cem olan seksen bin hacının doksan bin 
duacının Arafat’ta kesilen İsmail Peygamber’in kurbanının ve Kâbe-yi Şerif’in 
kapısında olan hacerü’l-Esvet taşının ve ebu zemzem suyunun ve Kâbe-yi 
Şerif’te kabul olmuş namazların hürmet-i hakkı için.” (Erdem Kük, 2023, 501).

Alevi Hak âşıklarının şiirlerinde sık sık Kâbe’nin “eşiği”nden söz edildiği görülür. 
Zahirden bâtına geçişin sınırını belirleyen eşik sembolünün şiirlerde Kâbe’nin eşiği 
şeklinde tasvir edilmesi de bu anlamıyla ilgilidir. Sefil Ali’nin “Eşiğinde Hacı oldum 
Kâbe’nin / Gönlümüzde ziya mah-ı tabanın” (Özmen, 1998c, 372) dizelerinde olduğu 
gibi zahir anlamlı kullanımının ön plana çıktığı, ancak şiirlerin tamamı göz önünde 
bulundurulduğunda bâtıni bir anlam alanına gönderme yaptığı örneklere tesadüf edilir.

“Nurdandır Kâbe’nin eşi
Cihanı tuttu ışığı
Hasan Hüseyn’in beşiği
O da yine ağaçtandır” (Gölpınarlı-Boratav, 2010, 133).

İlahi tecellinin ve hakikat-i Muhammediyye’nin simgesi olan “nur”un Kâbe’nin 
eşiğinden zuhur etmesi Kâbe’nin maddi yapısından öte hakikatine işaret eder. 
Hakikat-i Muhammediyye’nin nuru bütün varlık âlemini aydınlatır. Aslında buradaki 
“nur” ifadesi Alevi geleneğinde cemlerde çerağ/delil duası olarak okunan Nur Sûresi 
35. ayetin poetik yankısıdır. Bahse konu “nur” telakkisini Alevi-Bektaşi şiirinde sık 
sık görmek mümkündür. Alevi-Bektaşi düşüncesinde bu nur, Muhammed-Ali nuru 
olarak kabul edilir ki, tasavvufi bağlamda nübüvvet ve velâyet nurunun tevhidini 
simgeler. Bu ezeli ve ebedi olan bir nurdur. Bu nur zahirde Kâbe’de, bâtında ise gönül 
Kâbe’sinde tecelli eder. “Hasan ve Hüseyin’in beşiği” ifadesinde ise Kâbe’nin nuruyla 
Ehlibeyt’in nuru özdeşleştirdiği gibi Peygamber soyunun devamlılığına gönderme 
vardır. Bu da nübüvvet ve velâyetten intikal edecek ilahi nurun Hz. Muhammed, 
Hz. Ali, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin şeklinde bir velâyet zinciri oluşturduğunu ifade 
eder. Kâbe, zahirde taş yapı, bâtında ise Ehlibeyt’in hakikati olarak tasavvur edilir. 
Dolayısıyla “ağaçtandır” ifadesi de “nurun maddi bir ağaçtan doğduğunu” değil, 
ilahi soyun nübüvvet ve velâyet ağacına (şecere-i velâyet) bağlı olduğunu bildirir. Bu 
bağlamda Hurufi şair Seyyid Nesimî’nin “Kâfirin büt-hânesi var mü’minin beytü’l-
harâm / Âşıkın yâr eşiğidir Ka’be vü büt-hânesi” (Ayan, 1990, 337) mısraları gerçek 
âşık için kutsallığın sevgilinin eşiğinde veya kalbinde bulunduğunu ve kalbin ilahi 
aşkın merkezi olduğunu vurgulayan bir başka yaklaşımı sunar.  



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 24

Alevi-Bektaşi şiir geleneğinde Hz. Ali, Ehlibeyt ya da On İki İmamların şahıs ya 
da kabirlerinin Kâbe, kıble ve secdegâh olarak tasavvur edilmesi zahirde Peygamber 
soyuna, bâtında ise velâyet zincirine dikkat çeken bir anlam alanına sahiptir. Bilindiği 
üzere tasavvufi tarikatların önemli bir çoğunluğu bu velâyet zinciri üzerinden soy ya 
da silsilelerini Ehlibeyt ve Hz. Ali’ye dayandırırlar. Bu minvalde Hz. Ali’nin hakikati 
olarak kabul edilen velâyet makamı bağlamında Yeminî’nin “‘Alîdür Ka‘be-i mescûd 
‘Alîdür / ‘Alîdür kıble-i ma‘bûd ‘Alîdür” (Kaya, 2022, 624) beyitleri de bu silsilenin 
membaına dikkat çeker. Bu bağlamda Şah Hatayî’nin bahse konu velâyet zincirine 
dikkat çekmek için şiirlerinde Kâbe tasavvuru dairesi içerisinde On İki İmamlara sık 
sık yer verdiğine tanık olunur.

“Mûsi-i Kâzım muhit-i mihr-i ilm ü ma’rifet
Hem Ali Mûsâ Rızâ’dır Kâ’besi mü’minlerin” (Ergun, 1956, 160).

Alevi-Bektaşi şiirinde hac ve Kâbe’nin daha ziyade bâtıni anlamıyla konu 
edildiğine tanık olunur. Gelenek içerisinde Hacı Bektaş Veli’ye atfedilen, “Her ne 
arar isen kendinde ara / Kudüs’te Mekke’de Hac’da değildir” dizeleri Aleviliğin bâtıni 
hac ve Kâbe anlayışının en somut ifadelerinden biri olarak karşımıza çıkar. Alevi 
inancının sözlü gelenekteki en önemli taşıyıcıları olan Hak âşıkları hac ve Kâbe’ye 
dair geleneğin tutumunu kimi zaman sembolik ve metaforik ifadelerle kimi zaman 
da doğrudan birincil anlamları aracılığıyla şiirlerinde ortaya koymuşlardır. Yunus 
Emre’nin, “Bir kez gönül yıkdunısa bu kıldugun namâz degül / Yitmiş iki millet dahı 
elin yüzin yumaz degül” ve “Gönül Çalab’un tahtı gönüle Çalap bahdı / İki cihân 
bed-bahtı kim gönül yıkarısa” (Tatcı, 1997, 228, 386) beyitleriyle Türk tasavvuf 
anlayışının merkezine koyduğu “gönül Kâbe’si” anlayışı ilerleyen yüzyıllarda Alevi 
Hak âşıklarının şiirlerinde kendini belirgin biçimde göstermiştir. Geleneğin yazılı 
kaynakları bağlamında en eski tarihli eserleri arasında sayabileceğimiz Kaygusuz 
Abdal’ın Saray-nâme’sinde, eseri tamamlarken yer verdiği beyitleri, insana yönelik 
“canlı Kâbe” anlayışının bir başka belirgin örneği olarak karşımıza çıkar.

“Çün gönül Hakk’un evidür ey safâ
Beyt-i Hakk didi gönle Mustafâ

Cümle ilmün hem kabı olmuş gönül 
Nutk-ı Hakk gönle eyler hem nüzul

Ol ki nutkın âdeme cân eyledi 
Kendüyi gönülde pinhân eyledi

Bu gönülün sırrını sen ey yiğit 
Gel beri Kaygusuz Abdâl’dan işit” (Güzel, 2021, 142).

Allah’ın kendini gönülde gizlediği, gönlün bütün sırların ve Hakk’ın evi olduğu 
şeklindeki bu tasavvufi düşünce tarzı Anadolu’da melamet çatısı altında toplanan 
başta Kalenderi, Haydari, Vefai dervişlerinin dünya görüşlerinde, sonrasında ise 
Alevi-Bektaşi geleneğine mensup Hak âşıklarının şiirlerinde güçlenerek yaşamaya 
devam eder. Bu anlamda Alevi inancının erkân ve ritüellerinde şiirleri en fazla yer 
bulan Şah İsmail Hatayî’nin divanında yer verdiği “Bir gönül avlar isen yüz Mekke 
varmış kimidür / Bir gönül incitsenüz yüz Ka‘be virândur bugün” (Macit, 2017, 
477) mısraları Yunus Emre’nin yukarıda yer verdiğimiz beyitlerini hatırlatır. Alevi 
inancının önde gelen Hak âşıklarına göre ibadet sadece şekille değil, kalp temizliği 
ve gönül inceliğiyle anlam kazanır. Gönül kırmak, bir ömür boyu yapılan ibadeti 
boşa çıkarabilir. Gönül, Allah’ın tecelli ettiği yer olduğu için gönül yapmak, ilahi bir 
mabedi inşa etmek gibi kabul edilir. 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 25

Şah Hatayî dîvânında yer verdiği “Ey Hak ehli sen senün cismimde beytu’llâhı 
gör / Hancaru ‘azm eylesen levhinde ‘arşu’llâhı gör (Macit, 2017, 302) beytiyle Hak 
ehli olanın kalbinin Allah’ın evi olduğunu, eğer azmedip cisimden, yani zahirden 
bâtına geçilirse tecellinin en yüce mertebesine erileceğini dile getirir. İnsanın kendi 
kalbindeki ilahi cevheri keşfederek “hakiki Kâbe”ye yönelmesini öğütleyen bu bâtıni 
tasavvurun, “Dön ziyaret eyleme İbrahim’in bünyadını / Dertli’nin kalbin ziyaret eyle 
Beytullah’ı gör” (Düzgün, 2011, 203) beytiyle birkaç yüzyıl sonra Âşık Dertli’nin 
mısralarında vücut bulduğuna tanık olunur. Şah Hatayî Dîvânı’nda Kâbe’yi insan 
ve insan gönlüyle birleştiren çok sayıda beyte rastlamak mümkündür. Dîvân’ın 
yanı sıra gelenekte kabul görmüş, Alevi erkânında Şah Hatayî’ye ait olarak kabul 
edilse de literatürde farklı Hatayî’lere isnad edilen çok sayıda manzumede de benzer 
kullanımlara tesadüf edilir. 

“Hatâyî hal çağında
Hak gönül alçağında
Yüz bin Kâ’be yapmaktır
Bir gönül al çağında” (Ergun, 1956, 21).

Bazı yöre ve ocaklarda Hatayî, bazılarında ise Viranî mahlasıyla cem ritüellerinde 
“çerağ/delil düvaz-ı imamı” olarak icra edilen asli cem nefesinin “Tarikat âbıyla 
cesedi yuduk / Hak buyurdu mü’min kalbi Beytullah” (Ergun, 1956, 53; Aslanoğlu, 
1992, 346; Kaya, 2022, 541) dizelerinin gerek tasavvufi gerekse Alevi yazılı 
kaynaklarında sürekli atıfta bulunulan “Ben yere ve göğe sığmadım, ancak mü’min 
kulumun kalbine sığdım” kudsî hadisinden mülhem cem ritüellerinde yer bulduğuna 
tanık olunur. Mümin, Alevi geleneğinde mürşide ve yola ikrar verip iman eden kişi 
olarak tanımlanır. Bu minvalde, Pir Sultan Abdal’da “Mürşidin gönlünde var ise 
yerin / Beytullah değil mi ol bana yeter” (Öztelli, 1985, 162), Sersem Ali Baba’da 
“Mü’minin kalbinde olur Beytullah / Allah bir Muhammed Ali’dir Ali (Özmen, 1998a, 
84), Kul Hüseyin’de “Sırlarınız gönlünüzden kovmayın / Mü’minin kalbinde yer eden 
meded” (Özmen, 1998a, 327), Usuli’de “Çünki bildin müminin gönlünde Beytullah 
var / Niçin izzet etmedin ol beyte kim Allah var” (Özmen, 1998a, 356), Kul Nesimi’de 
“Kalb-i mümin beyt-i Hak’dır hacc-ül ekber andadır / Secdegâh-ı Mustafa’dır yıkma 
gönlün kimsenin” (Öztelli, 1969, 72), Mehmet Ali Hilmi Dedebaba’da “Gir kalb-i 
mü’mine sen her canibe sücud et” (Özmen, 1998b, 445), Âşık Fedayi’de “Tahkik 
bildim mü’min kalbi Beytullah / Halk eden Rahmanı özümde buldum” (Özmen, 
1998b, 496) dize ve beyitleriyle Alevilikteki bâtıni Kâbe tasavvuru en görünür ve 
somut şekliyle karşımıza çıkar. 

Bilhassa Buyruklarda sık sık karşımıza çıkan talibin, pirin, mürşidin ve rehberin 
ocağının Mekke’si ve Medine’si olduğu, evlerinin eşiğine niyaz eden sufilerin bin 
bir kere hacı ve gazi olacağı veya “sufinin kıblesi ve kâbesi mürebbinin ve rehberin 
yüzüne bakmaktır” (Aytekin, 1958, 131-132) şeklindeki ifadelerde yer verilen 
“eşik” ve “yüz” kavramlarının hac ve Kâbe ile özdeşleştirilmesi anlayışına Alevi şiir 
geleneğinde yaygın olarak tesadüf edilir. Hakiki Kâbe olarak tasavvur edilen nefsini 
terbiye etmiş insanların (pir, mürşit, rehber vs.) eşiği Kâbe’nin eşiğine benzetilir. Zahir 
hacdan ziyade gönül haccı, yani bâtın haccı mürşit eşiğine varmakla mümkündür. 
Cemlerde yaygın olarak icra edilen Kul Himmet’in düvaz-ı imamında yer verdiği 
“Pirin eşiğine giden hac’oldu / Anın katarından ayırma bizi” (Özcan, 2011, 193) 
dizeleri ya da Pir Sultan Abdal’ın “Pir eşiği Kâbe Muhammed mihrap / Özün türap 
eyle dört kapını yap” (Gölpınarlı-Boratav, 2010, 212) dizeleri bu anlayışın en somut 
örnekleri arasındadır. Kâbe olarak tasavvur edilen pir eşiğine giden “katar”, velâyet 
zincirini sembolize ederken “dört kapını yap” ifadesi ise musahipliğe gönderme 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 26

yapar. Hakiki haccın mürşit eşiği olarak tasavvur edilişine Şah Hatayî’nin şiirlerinde 
de rastlamak mümkündür.

“Şah Hatâyî yine varayım derse
Varayım da hacı olayım derse
Bu sırrın aslına ereyim derse
Mürşit eşiğini bekler biline” (Ergun, 1956, 49).

“Dost yüzünü Kâbe” olarak telakki eden ve neredeyse tasavvufi tarikatların 
tamamında yaygın olan bâtıni anlayışın Alevilikte de rehber, mürşit ve pir olarak 
tanımlanan insan-ı kâmil odaklı tasavvur edildiği görülür. Alevi âşıkların şiirleri 
incelendiğinde “dost yüzü”nden kastın Hakk’ın tecelli ettiği gönle sahip kâmil 
insan ve mürşit olduğu görülür. Şiirlerde insan yüzünün kıble ve Kâbe olarak tasvir 
edilmesi Allah’ın Cemâl esmasıyla da ilgilidir. Cemâl, Allah’ın yaratılışta tecelli eden 
isimlerindendir. “Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim, mahlûkatı yarattım” 
hadisine binaen yaratılmış bütün âlem Allah’ın Cemâl sıfatının yansımasıdır, ancak 
bu tecellinin insanın yüzünde kemal bulduğu kabul edilir. Bütün yaratılmış insanda 
mevcut olarak kabul edildiğinden insan yüzü, Allah’ın Cemâl isminin aynası olarak 
tasavvur edilir. Yüz, kalbin zahirî, yani aynası olarak kabul edilir. Dolayısıyla insan 
yüzüne yönelmek, Hakk’ın cemâline yönelmektir. Tasavvuf geleneğinde yaygın 
kabul gören “Allah, Âdem’i kendi sûreti üzere yarattı.” hadisi aslında buradaki 
anlayışın özeti gibidir.18 Allah’ın insanı, kendi isim ve sıfatlarını yansıtabileceği bir 
varlık olarak yaratması suretin ötesinde bâtıni bir anlam ihtiva eder. Secde Sûresi 9. 
“sonra insana ruhundan üfledi” (Secde, 32/9) ayetinin Allah’ın bu tecellisinin bâtıni 
tarafını açıkladığı kabul edilir. Secde edilen ve Kâbe kabul edilen aslında insana Allah 
tarafından verilen bu özdür. İnsana lütfedilen bu özün, onun yüzünde zahir olduğuna 
inanılır. İnsanın Hakk’a ondan bir parça olan ruhun vasıtasıyla ulaşabilir. 

Alevilikte bâtıni Kâbe anlayışının şiire yansımasını Hz. Ali’nin hakikati bağlamında 
zirveye çıkaran örneklere sıkça rastlanır. Kul Nesimi’nin “Müminin kalbinde rûh u 
cism ile candır Ali / Kâbetullah’dır cemâli vech-i Sübhan’dır Ali” (Öztelli, 1969, 55) 
beyti bunun en belirgin örneklerindendir. Beyitlerde, Hz. Ali’nin bir şahıstan öte Hak 
nurunun insanda tecelli eden yönü, velâyet sırrı ve hakikatin mazharı olarak tasavvur 
edildiği görülür. “Vech-i Sübhan’dır Ali” ifadesi, Hz. Ali’nin ilahi hakikatin bir aynası 
olduğu inancına ve hakikatin tecellisinin insan-ı kamilde vücut bulduğu anlayışına 
dayanır. Nitekim “ruh u cism ile can” ifadeleri de suret ile sîretin veya zahir ile bâtının 
tevhidinin Hz. Ali’nin hakikati olan velâyet makamında ve bu makama eren insan-ı 
kâmilde tekmil olduğuna işaret eder. Benzer şekilde Virânî’ye ait “Mü’minin kalbinde 
Beytu‘llâh sensin merd-i Hak / Dilde ikrârım budur îmânı sensin yâ ‘Alî” (Kaya, 
2022, 457) mısraları da Hz. Ali’nin zatının ve hakikatinin ikrarlı müminin kalbinde 
tecellisine dikkat çeken bir başka beyit örneği olarak karşımıza çıkar. 

Hak âşıklarının şiirlerinde tasavvufi hâl ve makamları tarif ederken bâtıni hac ve 
Kâbe tasavvuru ile vahdet-i vücut anlayışını mezcederek işlediklerine tanık olunur. 
“Beyt-i mamur içre mesken tutalı / Ey Yemin’i günde bir hac eyledim” (Özmen, 
1998a, 37) mısralarıyla Yeminî, Beyt-i Ma‘mûr”u, yani gönül Kâbe’sini mesken 
tutarak belirli zamanlarda yapılan zahirî ibadetten ziyade her nefeste Hakk’a yönelişle 
her an Allah ile beraber olmayı anlatır. Bunu bir adım daha iler taşıyan Dertli, “Dön 
ziyâret eyleme İbrâhîm’in bünyâdını / Dertli’nin kalbin ziyâret eyle Beytullâh’ı 
gör” (Düzgün, 2011, 203) beytinde Hz. İbrahim’in zahirde Kâbe’nin mimarı olsa da 

18	 Bahse konu hadisin kaynakları ve genel bir değerlendirmesi için bk. Çiftçi, 2014, 1-20.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 27

hakikatte “tevhid binasının” kurucusu olduğuna gönderme yaparak “bünyâd”, yani 
dış şekilden öze yönelmeyi öğütler. Vahdet-i vücut anlayışı çerçevesinde Hakk’ı 
kendinde keşfettiğini (men ‘aref sırrı) ve kalbinin Allah’ın evi olduğunu belirten 
şair, marifet makamında olanların onun arifliğini görebileceğini ima eder. Nitekim 
“Beytullâh’ı gör” ifadesindeki “görmek” fiili burada marifet makamına gönderme 
yapar. Bu mısradan Dertli’nin arifliğini ve gönlünün Hak tecellisine mazhar olduğunu 
görmenin çıplak gözle değil, marifet gözüyle mümkün olduğu anlaşılır. Burada “gör” 
ifadesi, basiret (kalp gözü) ile yönel ve “Allah’ın tecelli ettiği gönül aynasını idrak et” 
anlamını taşır. 

Hatayî’nin “Girdüm âdem cismine kimsene bilmez sırrumı / Men bu beytu’llâh 
içinde tâ ezelden var idüm” (Macit, 2017, 439) beyti ise vahdet-i vücut anlayışı 
çatısı altında hakiki Kâbe tasavvurunu devir nazariyesiyle mezcederek sunan bir 
başka örnektir. İnsanın yaratılışındaki ilahî özün, yani “Hak nefesinin” ezeliliğine 
gönderme yapan bu mısralarda “âdem cismine girmek” Hakikat-i Muhammediye’nin, 
yani mutlak varlığın sureti olmaktır. Allah’ın yaratılışta insana kendi ruhundan bir 
parça lütfetmesine dair ayetten mülhem o andan beri gönlünün O’nun evi olduğunun 
farkındalığına sahip olan Hatayî, ruhunun Hakk’ın varlığında kadim olduğu, yani 
“ene’l-Hak” bilincini açıkça ortaya koyar. Beyitteki “men” zamiri “benlik iddiası” 
olmayıp, ene’l-Hak ifadesiyle kavramsallaşan ilahi öz (benlik) bilincini sembolize 
eder. Dolayısıyla kendini bilen ve marifet gözüyle bakan insan kendisinin Hakk’ın 
bir tecellisi olduğunun da farkındadır. İnsanın canlı Kâbe olarak tasavvur edilmesinin 
temelinde bu farkındalık ve idrak vardır.

Hac ve Kâbe kavramlarına dair güçlü bir bâtıni tasavvura sahip olan Alevi-Bektaşi 
Hak âşıklarının bu geleneği geçtiğimiz yüzyılda da sürdürdüklerine tanık olunur. Rıza 
Tevfik’in “Beyhude kendine eziyet etme / Kâbe’yse maksudun Rahman sendedir” 
(Özmen, 1998c, 245) dizeleriyle “ne arasan kendinde ara” düsturunun şiirleri birçok 
sanatçı tarafından çeşitli platformlarda seslendirilen, aynı zamanda bir ocak dedesi 
olan Âşık Davut Sularî’nin “Gönül bir Kâbe’dir yap da ol hacı / Davut Sularî de 
nişan eylesin” dizelerindeki geleneksel vurguyla devam ettiği görülür. Aynı dönem 
Alevi Kâbe anlayışına dair bâtıni söylemin hareket noktası olan “kalbü’l-mü’mini 
Beytullah” hadisi İbreti Baba’nın şiirinde yeniden can bulur.

“El-kalbü’l-mü’mini beytü’l-Hüdâ’dır
Bu yüzden haccımız hacc-ı kübradır
Hazinetullahtır hem beytullahtır
Dem be dem bu hacdır ziyaretimiz” (Atalay, 1996, 28).

Yakın dönemde Alevi-Bektaşi âşıkların şiirlerinde hac ve Kâbe anlayışını mecaz 
ve metaforlarla sembolleştirerek aktarmanın ötesine geçerek daha yalın ve açık 
biçimde dile getirdiklerine tanık oluruz. Hatta zaman zaman bu âşıklar tarafından 
bâtını gözetmeyen zahirî ibadet ve icraatların sert bir dil ve yergiyle eleştirildiği 
görülür. İbreti’nin “Karnım acıktıkça kederim arttı / Hele hac kaygısı ayrı bir dertti 
/ Paralılar hemen hac’oldu gitti / Şeytanı taşlarken gördüm de geldim” (Atalay, 
1996, 41) dizeleri bu eleştirel yaklaşım belirgin örneklerindendir. Zaman zaman bu 
minvalde şiirlerle karşılaşılsa da Alevi geleneğinin insanı hakiki Kâbe olarak tasavvur 
eden anlayışının günümüze kadar intikal edildiği görülür. 

Bu bağlamda Hak âşıklarının şiirlerinde hac ve Kâbe kavramlarının, Alevi-Bektaşi 
inanç sisteminin merkezinde yer alan insanı kâinatın özüne yerleştiren tasavvufi bakış 
açısıyla ele alındığı görülmektedir. Âşıkların şiirlerinde yer verdikleri hac, Kâbe, 
tavaf, ihram ve kurban gibi terimlerin zahirî anlamlarının ötesinde, insanın içsel 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 28

arınma, olgunlaşma ve Hak’ta fani olma sürecinin sembolleri hâline geldiği dikkat 
çeker. Bu durum, Alevi-Bektaşi geleneğinde gönül Kâbe’sinin, yani insanın kalbinde 
tecelli eden ilahi hakikatin, bütün ritüel ve ibadet biçimlerinin nihai amacı olarak 
görüldüğünü bir kez daha ortaya koyar. Dolayısıyla Hak âşıklarının eserlerinde hac 
ve Kâbe temaları, sadece dinî bir vecibenin ifadesi değil; Aleviliğin özündeki tevhid, 
marifet ve hakikat anlayışlarının şiirsel dile tercüme edilmiş biçimi olarak karşımıza 
çıkar.

Bu bulgular, Hak âşıklarının şiirlerinde yer alan hac ve Kâbe temalarının, klasik 
Alevi-Bektaşi kaynaklarında (özellikle Buyruklar, Makâlât ve Velâyetnâmelerde) 
temellenen bâtıni anlayışın şiir dilinde yeniden üretildiğini göstermektedir. Bu 
bağlamda âşıklar, zahirî haccın sembollerini gönül merkezli bir hakikat öğretisine 
dönüştürmüş; Kâbe’yi insanın kalbi, tavafı ise nefsin arınma yolculuğu olarak 
yorumlamışlardır. Böylece klasik metinlerde kuramsal düzlemde ifade edilen 
“gönül Kâbe’si” ve “Hak’ta fena” kavramları, şiirlerde hem didaktik hem estetik 
boyut kazanmıştır. Hac ve Kâbe motifleri aracılığıyla dile getirilen bu bâtıni yorum, 
Aleviliğin tevhid eksenli ontolojisinin halk edebiyatı dilinde de süreklilik gösterdiğini 
ve geleneğin sözlü kültür kanalıyla doktriner bütünlüğünü koruduğunu ortaya 
koymuştur.

Sonuç ve Öneriler
Alevi geleneğinde hac ve Kâbe anlayışının tasavvufi temeller üzerine inşa edildiği 

görülür. Tasavvuftaki taş Kâbe yerine insan gönlünün hakiki Kâbe olarak kabul eden 
anlayış, Alevilikteki insan merkezli hac ve Kâbe tasavvurunun temelini oluşturur. 
Alevi-Bektaşi yazılı kaynakları ve âşıkların şiirlerinde hac ve Kâbe kavramlarının 
zahir ve bâtın her iki anlamda yer bulduğu görülürken zahirîn bâtıni anlam alanına 
aracılık ettiğine tanık olunur. Alevilikte hac ve Kâbe tasavvuru, İslami ibadetlerin 
zahirî yönlerini reddetmeden, onların ötesinde yer alan bâtıni ve insan merkezli bir 
hakikat arayışına işaret eder. Alevi düşüncesinde Kâbe, taş ve topraktan ibaret bir 
yapı değil, Hak tecellisinin mekânı olan insan gönlü olarak tasavvur edilir. Bu nedenle 
gerçek hac, zahirî bir yolculuktan ziyade insanın kendi iç dünyasına yaptığı manevi 
bir seyahat olarak yorumlanır.  Buyruklar, Makâlât ve Velâyetnâmeler başta olmak 
üzere klasik kaynaklar, haccın ve Kâbe’nin anlamını dört kapı kırk makam öğretisi 
içerisinde bâtıni bir perspektifle yorumlar. Şeriat kapısında hac, İslam’ın zahirî rüknü 
olarak ele alınırken; tarikat, marifet ve hakikat kapılarında gönül Kâbe’sini imar 
etmek, kalbi arındırmak ve Hakk’ın tecellisine mazhar olmak olarak anlam kazanır. Bu 
yaklaşım, sûret ile sîretin, zahir ile bâtının birbirinden ayrılmadan, tevhid ilkesi içinde 
bütünleştiği bir bilinci ortaya koyar. Bu çerçevede zahirde hacı, Mekke’ye giderek 
taştan yapılmış Kâbe’yi ziyaret edip haccın rükünlerini yerine getiren kimseyken 
bâtında hacı, hiçbir suretle kalp kırmayıp mürşit nazarında dört kapının tamamının 
makamlarını tahsil ederek hem kendi gönlünü hem başkasının gönlünü imar eden 
kimse olarak tanımlanır. 

Velâyetnâmelerdeki menkıbeler, Aleviliğin hac ve Kâbe anlayışını sembolik dil 
aracılığıyla somutlaştırır. Hacı Bektaş Veli, Otman Baba, Koyun Baba ve birçok 
veli etrafında şekillenen anlatılar, mürşidin gönlünü Kâbe bilmek, gönül kırmamak, 
gönül yapmak gibi temalarla bâtıni hac öğretisini görünür kılar. Bu anlatılarda velinin 
gönlü “velâyet kapısı”dır; ona yönelmek Hakk’a yönelmektir. Dolayısıyla hakikî 
hac, insan-ı kâmilin gönlünde gerçekleşen bir vuslat eylemidir. Alevilikteki hac ve 
Kâbe tasavvuru, böylece hem vahdet-i vücut düşüncesini hem de ahlaki olgunlaşmayı 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 29

aynı potada eritir. Hac, sadece bir ibadet değil; nefsin tezkiyesi, kalbin Beytullah’a 
dönüşmesi ve insanın Hak’ta fena bulması sürecidir. Bu anlayış, “kalbü’l-mü’min 
beytu’llah” hadisinden hareketle, Allah’ın tecelli mekânının taş değil, müminlerin 
gönlü olduğunu vurgular. Netice olarak Alevilik, haccı fiziksel bir yükümlülükten 
ziyade içsel bir dönüşüm ve tevhid bilincine erme süreci şeklinde yorumlar. Bu 
yaklaşım, dinin özünü şekilden manaya, ibadetten irfana, yoldan hakikate taşır. 
Böylece Alevi düşüncesinde Kâbe, insanın özündeki ilahi hakikatin sembolü hâline 
gelir; hakiki hac ise o hakikate yönelen gönül yolculuğu olarak tasavvur edilir.

Alevi-Bektaşi geleneğinde hac ve Kâbe kavramlarının bâtıni anlam evrenini 
sembolik okumalar aracılığıyla ortaya koymayı hedefleyen bu çalışmanın gelecekte 
yapılacak çalışmalar için bazı önerilere vesile olduğu muhakkaktır. Bu bakımdan 
Aleviliğe özgü tasavvufi sembolik anlam alanının günümüzde kent ortamında 
yaşayan Alevi topluluklarının sözlü kültürlerinde, cem ritüellerinde ve çağdaş söylem 
biçimlerinde nasıl yeniden üretildiği henüz yeterince incelenmemiştir. Gelecekte 
yapılacak araştırmaların, bölgesel varyantlar arasındaki farkları, dilsel dönüşümleri ve 
modern kentli Alevilikte gönül Kâbe’si anlayışının güncel yansımalarını karşılaştırmalı 
olarak ele alması, Alevi tasavvufunun çağdaş dinî tecrübeye katkısını daha görünür 
kılacaktır. Ayrıca Alevi-Bektaşi sembolizminin çeşitli tasavvufi geleneklerle kesişim 
noktalarının disiplinlerarası bir yaklaşımla araştırılması, Alevilikteki bâtıni hac 
anlayışının İslam düşüncesi içindeki özgün konumunu daha derinlemesine anlamaya 
imkân sağlayacaktır.

Çalışmada kullanılan sembolik okuma, bağlamsal analiz ve metinler arası 
karşılaştırma yöntemlerinin yalnızca hac ve Kâbe kavramlarının çözümlemesiyle 
sınırlı kalmadığı; Alevi-Bektaşi düşünce sistemindeki “tevhid”, “insan-ı kâmil”, 
“nübüvvet ve velayet” gibi çeşitli tasavvufi temaların incelenmesinde de kullanılabilir 
nitelikte olduğu görülmektedir. Bu yönüyle çalışma, Alevilik araştırmalarında 
kavramsal analiz ve sembolik çözümlemeyi birleştiren bütüncül bir metodolojik 
yaklaşımın örneğini sunmakta; gelecekteki araştırmalar için hem içerik hem de 
yöntem düzeyinde yeni imkânlar önermektedir.

Kaynaklar
Afîfî, Ebu’l-Alâ. Tasavvuf, İslam’da Manevî Hayat. İstanbul: İz Yayıncılık, (2004).
Altınok, Baki Yaşa. (haz.). “Fâtiha Sûresi Tefsiri.” Hacı Bektaş Veli Külliyatı. ed. Gıyasettin 

Aytaş. 169-201. Ankara: Gazi Üniversitesi Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma 
Merkezi Yayınları, 2010b.

Altınok, Baki Yaşa. (haz.). “Kitâbü’l-Fevâ’id.” Hacı Bektaş Veli Külliyatı. ed. Gıyasettin Aytaş. 
19-167. Ankara: Gazi Üniversitesi Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Merkezi 
Yayınları, 2010a. 

Aslanoğlu, İbrahim. Şah İsmail Hatayi (Divan, Dehnâme, Nasihatnâme ve Anadolu Hatayileri). 
İstanbul: Der Yayınları, 1992.

Atalay, Adil Ali. (haz.). Âşık İbreti İlme Değer Verdim. İstanbul: Can Yayınları, 1996.
Attar, Feridüddîn. Evliya Tezkireleri. çev. Süleyman Uludağ, İstanbul: Kabalcı Yayınevi, (2007). 
Ayan, Hüseyin. (haz.). Nesîmî Dîvanı. Ankara: Akçağ Yayınları, 1990.
Aytaş, Gıyasettin (ed.). Hacı Bektaş Veli Külliyatı. Ankara: Gazi Üniversitesi Türk Kültürü ve 

Hacı Bektaş Velî Araştırma Merkezi Yayınları, 2010. 
Aytaş, Gıyasettin. (haz.). “Makâlât-ı Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye.” Hacı Bektaş Veli 

Külliyatı. ed. Gıyasettin Aytaş. 329-469. Ankara: Gazi Üniversitesi Türk Kültürü ve Hacı 
Bektaş Velî Araştırma Merkezi Yayınları, 2010.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 30

Aytekin, Sefer. (der.). Buyruk. Ankara: Emek Basım Yayımevi, 1958. 
Baharlu, İlgar. “Türkistan Nefesi: Hoca Ahmet Yesevi’den Hacı Bektaş Veli’ye Horasan 

Tasavvufu.” Department Of Tourısm Of Turkestan Regıon Llp (Tourıst Informatıon Center) 
Open Turkıstan, 50-56, 2022.

Çiftçi, Şaban. “Allah Âdem’i Kendi Sûretinde Yaratmıştır” Hadisinin Tahric ve Değerlendirmesi.” 
Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 1/1 (Mart 2014), 1-20.

Dindi, Emrah. “Alevî Bektaşî Makâlât ve Buyruklarında Zahirî-Bâtınî Hac ve Kâbe Telakkisi”. 
IV. Uluslararası Alevilik ve Bektaşilik Sempozyumu (18-20 Ekim 2018 Ankara) Bildiriler 
Kitabı, ed. Orhan Kurtoğlu vd. 363-388. Ankara: Türk Kültürü Açısından Hacı Bektaş-ı 
Veli Araştırmaları ve Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları, (2018). 

Dindi, Emrah. “Alevî-Bektaşî Buyruk ve Makâlâtlarında Namaz ve Abdestin Ezoterik Yorumu”. 
Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi 82, (2017), 125-151.

Doğanbaş, Muzaffer. “Pirî Baba Velâyetnâmesi.” Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 
Dergisi, 41 (Bahar 2007), 161-182.

Doğanbaş, Muzaffer. Koyun Baba Velâyetnâmesi. İstanbul: Dörtkapı Yayınevi, 2015.
Duran, Hamiye-Gümüşoğlu, Dursun. (haz.). Hünkâr Hacı Bektaş Velî Velâyetnâmesi. Ankara: 

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Merkezi Yayınları, 2010.
Düzgün, Dilaver. Dertli Divanı Karşılaştırmalı Metin. Erzurum: Fenomen Yayıncılık, 2011.
Ekinci, Mustafa. “Alevîliğin Temel Kaynaklarından Biri Olan Buyruk’un İman ve İslam 

Esasları Açısından Bir Değerlendirilmesi.” Harran Ü. İlahiyat Fak. Dergisi 10/13, (Ocak-
Haziran 2004), 7-41.

Erdem Kük, Didem Gülçin. Alevi-Bektaşi Gülbankları. Çanakkale: Paradigma Akademi, 2023.
Ergun, Sadeddin Nüzhet. Hatayi Divanı Şah İsmail Safevî Edebî Hayatı ve Nefesleri. İstanbul: 

Maarif Kitaphanesi, 1956.
Ersal, Mehmet. Alevi Cem Zâkirliği. Ankara: Barış Kitap, 2019.
Gadamer, Hans-Georg Truth and method (J. Weinsheimer & D. G. Marshall, Trans. 2nd rev. 

ed.). Continuum, 2004.
Gölpınarlı, Abdülbâki. (haz.). Manakıb-ı Hacı Bektâş-ı Velî “Vilâyet-Nâme”. İstanbul: İnkılâb 

Kitabevi, 1958.
Gölpınarlı, Abdülbâki-Boratav, Pertev Naili. Pir Sultan Abdal. İstanbul: Derin Yayınları, 2010.
Gülerer, Salih. Hacım Sultan Menâkıbnâmesi Üzerine Bir İnceleme. Denizli: Pamukkale 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2012.
Güzel, Abdurrahman. (haz.). Şehzâde Alaâddin Gaybî Kaygusuz Abdâl Külliyatı (Hayatı-

Eserleri-Metin-Sözlük-Kaynaklar). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2021.
Kardaş, Sedat. Ali Nihanî’nin Manzum Hacı Bektaş-ı Veli Velayetnamesi (İnceleme-Metin-

Sadeleştirme-Dizin). Ankara: Grafiker Yayınları, 2018.
Kaya, Taha Tuna. Virânî Divanı (İnceleme-Metin). Sivas: Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2022.
Kılıç, Filiz vd. Otman Baba Velâyetnâmesi (Tenkitli Metin). Ankara: Grafiker Yayınları, 2007.
Kılıç, Mahmud Erol. Sûfî ve Şiir/Osmanlı Tasavvuf Şiirinin Poetikası. İstanbul: İnsan Yayınları, 

2004.
Kur’an-ı Kerim Meâli. haz. Halil Altuntaş- Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınlar, 12. Baskı, 2011. 
Kutlu, Sönmez-Parlak, Nizamettin. (haz.). Makâlât Şeyh Safi Buyruğu. İstanbul: Horasan 

Yayınları, 2008. 
Küçük, Abdurrahman. “Beytülma‘mûr.” TDV İslam Ansiklopedisi. 6/94-95. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 31

Küçükaşçı, Müstafa Sabri. “Safâ ve Merve.” TDV İslam Ansiklopedisi. 36/206-207. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2008.

Macit, Muhsin. (haz.). Hatâyî Dîvânı (İnceleme-Tenkitli Metin-Tıpkı Basım). İstanbul: Türkiye 
Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2017.

Öğüt, Salim. “Sa‘y.” TDV İslam Ansiklopedisi. 35/441-442. İstanbul: TDV Yayınları, 2009.
Öz, Baki. (haz.). Fevâid. İstanbul: Can Yayınları, 1996.
Özcan, Selay. Kul Himmet’in Şiir Dünyası, Şiirlerinde Gelenek, Etkileşim ve Eğitim. İzmir: 

Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 2011.
Özkan, Ömer-Bankır, Malik. (haz.). “Makâlât.” Hacı Bektaş Veli Külliyatı. ed. Gıyasettin Aytaş. 

471-767. Ankara: Gazi Üniversitesi Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Merkezi 
Yayınları, 2010. 

Özmen, İsmail. Alevi-Bektaşi Şiirleri Antolojisi. Cilt. II (16. Yüzyıl), Ankara: T.C Kültür 
Bakanlığı Yayınları, 1998a.

Özmen, İsmail. Alevi-Bektaşi Şiirleri Antolojisi. Cilt. IV (19. Yüzyıl), Ankara: T.C Kültür 
Bakanlığı Yayınları, 1998b.

Özmen, İsmail. Alevi-Bektaşi Şiirleri Antolojisi. Cilt. V (20. Yüzyıl), Ankara: T.C Kültür 
Bakanlığı Yayınları, 1998c.

Öztelli, Cahit. (haz.). On Yedinci Yüzyıl Tekke Şairi Kul Nesîmî. Ankara: Türk Etnografya, 
Folklor ve Turizm Demeği Yayını (Tovko Matbaası), 1969.

Öztelli, Cahit. Pir Sultan Abdal Yaşamı ve Bütün Şiirleri. İstanbul: Özgür Yayın-Dağıtım, 1985.
Ricoeur, Paul. Yorum Teorisi: Söylem ve Artı Anlam. (çev. E. Özcan). İstanbul: Paradigma 

Yayınları, 2007.
Say, Esma. “Tasavvufî Açıdan Hacc‟ın Rukûnları.” Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 1/2 (Güz 2011), 167-195.
Saygı, Hakkı. Şeyh Safî Buyruğu ve Rum Eli Babağan (Bektaşi) Erkânları. İstanbul: Mert 

Matbaacılık, 1996.
Sayın, Esma. Tasavvuf Kültüründe İbadetler: Hac Örneği. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2010.
Taşğın, Ahmet. Dediği Sultan ve Menakıbı Konya ve Çevresinde Ahmet Yesevi Halifelerinin 

İzleri. Konya: Çizgi Kitabevi, 2013.
Tatcı, Mustafa. Yûnus Emre Dîvânı Tenkitli Metin II. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1997.
Uludağ, Süleyman “Hallac-ı Mansur”. TDV İslam Ansiklopedisi. 15/377-381. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997.
Uludağ, Süleyman “Cemâl-i Kâbe ve Hac”. Keşkül Dergisi (Hac Özel Sayısı) 10, (2006).
Üçer, Cenksu. “Geleneksel Alevîlikte İbadet Hayatı ve Alevîlerin Temel İslamî İbadetlere 

Yaklaşımları”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi V /2, (2005), 161-189.
Üçer, Cenksu. “Geleneksel Alevilikte İbadet Hayatı, Bazı Adab ve Erkan”. Anadolu’da 

Aleviliğin Dünü ve Bugünü. ed. Halil İbrahim Bulut. 457-510. Sakarya: Sakarya Üniversitesi 
Yayınları, 2010.

Yaman, Ahmet. “Siyer.” TDV İslam Ansiklopedisi. 37/316-319. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Extended Abstract
This study explores the esoteric interpretation of ḥajj (pilgrimage) and the Kaʿba within 

the theological and mystical framework of Alevism and Bektashism, focusing on how these 
concepts are redefined through the Sufi principles of zāhir (outer form) and bāṭin (inner 
reality). In contrast to the formalist and juridical understanding of pilgrimage in Sunni or Shiite  
orthodoxy, the Alevi-Bektashi tradition conceptualizes ḥajj as an inward journey of the soul 
and conceives the Kaʿba not as a geographical structure in Mecca but as the human heart -qalb 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 32

al-bayt, the true locus of divine manifestation (maẓhar-i ḥaqq). This reinterpretation reflects the 
movement’s anthropocentric and monistic theology, which positions the human being as both 
the mirror and microcosm of the Divine.

Drawing upon classical Alevi-Bektashi sources such as the Buyruks, Makālāt, Kitābü’l-
Fevâʾid, and the Velāyetnāmes, this research delineates how the Four Gates and Forty Stations 
(dört kapı kırk makam) doctrine shapes the understanding of pilgrimage as a process of spiritual 
refinement and unity (tevḥīd). Within this doctrinal framework, ḥajj al-ẓāhir (outer pilgrimage) 
corresponds to the sharīʿa gate, while ḥajj al-bāṭin (inner pilgrimage) represents the ṭarīqa, 
maʿrifa, and ḥaqīqa stages that lead to the realization of divine unity. The Kaʿba, in this context, 
is symbolically internalized: it becomes the purified heart of the muʾmin, where God’s light 
(nūr-i ilāhī) is reflected. The prophetic saying “al-qalbu baytu’llāh” (the heart of the believer 
is the house of God) is frequently invoked in Alevi-Bektashi texts to emphasize that the heart, 
once freed from the veils of ego and duality, transcends the physical Kaʿba.

In addition to the classical prose sources, the oral and poetic heritage of Alevi-Bektashi 
communities -especially the works of Hak āşıks (lovers of Truth) such as Pir Sultan Abdal, 
Kul Himmet, and Davut Sularî- further reinforce this inward interpretation. Their deyiş, nefes, 
and nutuks portray the Kaʿba as the perfected human being (insan-ı kâmil), and pilgrimage as 
the act of journeying into the self. In Alevi cosmology, this is expressed in the maxim “Gönül 
bir Kâbe’dir, yap da ol hacı” (“The heart is a Kaʿba; build it, and you shall be a pilgrim”), 
encapsulating the inward turn of the sacred journey.

Furthermore, the Velāyetnāmes -especially those of Hacı Bektaş Veli and Otman Baba- 
translate this metaphysical doctrine into symbolic narratives. The saint’s heart or the mürshid’s 
presence is portrayed as the living Kaʿba, where the seeker (ṭālib) performs the true ṭawāf 
through devotion and annihilation (fanāʾ fi’l-murshid). Pilgrimage, in this esoteric sense, 
becomes the traversal of the self’s inner geography: from the plains of nafṣ al-ammāra (the 
commanding soul) to the sanctum of divine proximity.

The findings demonstrate that Alevi-Bektashi spirituality constructs a comprehensive 
hermeneutic in which external worship (ʿibāda ẓāhira) is neither negated nor dismissed but 
reinterpreted through its esoteric counterpart. The unity of zāhir and bāṭin under the principle of 
tevḥīd transforms the physical act of pilgrimage into a symbol of ontological return (rujūʿ ilā’l-
ḥaqq). Ultimately, the Alevi-Bektashi conception of the Kaʿba and ḥajj articulates a distinctive 
Sufi epistemology one that views the human being as the axis (qutb) of creation, the heart as the 
divine sanctuary, and the true pilgrimage as the journey toward the realization of divine unity 
within. Within the dichotomy of ẓāhir (exoteric) and bāṭin (esoteric), Alevism positions itself 
in favor of the inner, esoteric dimension.


