
ÖZDEMİR, Mehmet (2025). “Kanaatkâr Gönülde Yetişen Marifet İncisi”. The Journal of 
Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS), "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. 

Beyit Şerhleri Özel Sayısı, 
DOI: 10.30568/tullis.1805896 

Gönderilme Tarihi: 17 Ekim 2025 
Kabul Tarihi: 21 Kasım 2025 

Yayımlanma Tarihi: 28 Aralık 2025 
 

KANAATKÂR GÖNÜLDE YETİŞEN MARİFET 
İNCİSİ 

 

Mehmet ÖZDEMİR* 

 

Özet 

Mesnevî’nin özünü anlama ve anlatma çabasının bir ürünü olarak 2024 yılında "Dinle Neylerden" 
Mesnevî'nin İlk 18 Beyit Şerhleri adıyla bir şerh projesi başlatılmış ve adı geçen proje kapsamında 
hazırlanan ilk 18 beyit şerhleri 2024 yılı Aralık ayında yayımlanmıştır. 2025 yılı Aralık ayına 
kadar tamamlanması beklenen ve on dokuzuncu beyitten başlayarak “Padişah ve Cariye 
Hikâyesi”ne kadar olan beyitleri kapsayan şerh çalışmaları da söz konusu projenin ikinci halkası 
olacaktır.  

Yeni projenin bir parçası olan bu çalışmada, Mesnevî’nin yirmi birinci beytinin bugüne kadar 
yapılan ve ulaşılabilen bütün Türkçe şerhleri içerik değerlendirmesine tabi tutulacak ve sonrasında 
metnin şerhi yapılacaktır. Şerh esnasında söz konusu beytin hem maddî yapısı hem de eserin 
maddî yapısı üzerine kurulan mana dünyası açıklanmaya çalışılacaktır. Bu bağlamda öncelikle 
estetik bir nesne olan sanat eserinin temelini ve aynı zamanda maddî yapıyı oluşturan kelime ve 
seslerin bulunduğu tabaka incelenecektir. Maddi yapıdaki nazım biçimi, vezin, kafiye, redif vb. 
biçim özellikleri yanında “kûze (testi), çeşm (göz), sedef, inci” kavramlarıyla somutlaştırılan 
unsurlar ele alınacaktır. İkinci olarak eserin maddi yapısı üzerine kurulan anlam tabakası veya 
tabakaları ortaya çıkarılacak ve iki yapı arasındaki ilişkiler ortaya konacaktır. Aynı zamanda sanat 
eserinin anlam dünyasını ortaya koymak ve sanatçının muhataba iletmek istediği mesajları gözler 
önüne sermek çalışmanın temel amacıdır. Bunun için hareket noktası yine “kûze (testi), çeşm 
(göz), sedef, inci” kavramları olacaktır. Çalışmada kullanılan yöntem, iki farklı metin tahlil 
yönteminden hareket etmektedir. Bunlardan birincisi Ziya Avşar’ın “Düşünce Alanı Merkezli 
Metin Çözümleme Yöntemi” ve ikincisi de Yavuz Bayram’ın kullandığı ve birkaç örnek çalışma 
ile uyguladığı “Ontolojik Analiz” metodudur. 

Anahtar Kelimeler: Mevlânâ, Mesnevî, kûze, çeşm, sedef, inci 

 

THE PEARL OF WISDOM GROWN IN A CONTENTED SOUL 

Abstract 

As part of an effort to understand and articulate the essence of the Masnavi, a commentary project 
titled “Listen to the Reeds” Commentaries on the First 18 Couplets of Masnavi was launched in 
2024, and the commentaries prepared within this scope were published in December 2024. The 
second phase of the project, expected to be completed by December 2025, will include the 
commentary studies covering the couplets from the nineteenth couplet up to the “Tale of the King 
and the Slave Girl.” 

This study, as a component of the new phase, will first examine and evaluate all accessible Turkish 
commentaries written on the twenty-first couplet of the Masnavi, followed by a new commentary 
on the couplet. In doing so, the study aims to analyze both the material structure of the couplet and 
the world of meaning constructed upon that material structure. In this context, the first level of 
analysis will focus on the linguistic and acoustic layer that constitutes both the foundation of the 
aesthetic object—the work of art—and its material structure. In addition to formal features such as 
poetic form, meter, rhyme, and refrain, elements embodied through the concepts of kûze (jug), 

 
* Prof. Dr., Amasya Üniversitesi Eğitim Fakültesi Türkçe Eğitimi ABD, e-posta: 
dr.mehmetozdemir14@gmail.com ORCID: 0000-0003-2879-655X 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

230 
 

çeşm (eye), sedef (mother-of-pearl), and inci (pearl) will be discussed. The second level will 
examine the semantic layer(s) built upon this material structure and reveal the interplay between 
the two layers. The primary purpose of the study is to uncover the work’s world of meaning and to 
illuminate the messages the poet intends to convey. The concepts of kûze, çeşm, sedef, and inci 
will once again serve as the principal points of departure. The methodological framework of the 
study is based on two approaches: Ziya Avşar’s “Thought Field-Centered Text Analysis Method” 
and Yavuz Bayram’s “Ontological Analysis Method,” the latter of which has been applied in 
several sample studies. 

Key Words: Mevlana, Masnavi, jug, eye, mother-of-pearl, pearl 

 

Giriş 

Mevlânâ, Mesnevî’nin ilk hikâyesinin başlangıcı olan otuz beşinci beyte kadar 
olan kısımda iki farklı yöntem kullanır. İlk on sekiz beyitte anlatıcı, metaforik bir 
kullanımla ney enstrümanı; muhatap, neyin dilinden anlatılanları anlayabilecek 
olgunluğa sahip belirsiz bir ikinci tekil şahısla karşılanan dinleyici; üslup da Hak 
yolunda yaşanan hâllerin çeşitli ilişki ve benzetmelerle muhataba sunumu 
şeklindedir. Öncelikle anlatıcının ney enstrümanı, konunun da ayrılık 
münasebetiyle çekilen dertler olduğu birinci ve ikinci beyitte verilir. Üçüncü 
beyitte muhatabın nitelikleri belirlenir ve ardından ayrılık derdinin anlatımına 
başlanır. Aslından uzak düşen kimsenin aslına kavuşma isteği, çektiği dertleri 
anlatma çabası ve muhatabının niteliği, neyin dile getirdiği aşkın mahiyeti bu 
bölümde işlenen temel konulardır. On sekizinci beyitte ham olanların bu sözleri 
anlayamayacağı ve bu yüzden sözü kısa kesmek gerektiği söylenerek ilk bölüm 
tamamlanır. On dokuzuncu beyitten itibaren ilk hikâyeye kadar olan kısımda 
metaforik anlatım tarzı aynı kalsa da anlatıcı ve dinleyicinin değiştiği 
görülmektedir. On dokuzuncu beyit ve sonrasında anlatıcı, Mevlânâ veya kâmil 
mürşit; muhatap, “ey oğul” ifadesiyle işaret edilen belirli bir ikinci tekil şahıs 
olmuştur. Bundan sonra Mesnevî’nin anlatımı hoca-öğrenci, mürşit-mürit, baba-
oğul arasındaki ilişkiye benzer şekilde eğitim öğretim faaliyeti olarak devam eder. 
On dokuz ve yirmi birinci beyitler arasında, eğitime başlamak için muhatabın 
yapması gereken hazırlıklardan bahsedilir. Buna göre muhatap öncelikle dünya 
malını elde etme ve biriktirme düşüncesinden kurtulmalıdır. Çünkü Hak nurunun 
beden zulmetini aydınlatabilmesi için maddeden kurtulup manaya yönelmek 
gerekmektedir. Söz konusu beyitlerde maddî varlığa alaka duymak, insanın 
yakalandığı bir hastalık olarak değerlendirilir. Yirmi ikinci beyitten otuz beşinci 
beyte kadar da bu hastalıktan kurtulmanın yolları verilir. Buna göre bütün hırs ve 
kusurlardan, dertlerden, kibir ve kuruntudan kurtuluş, hem tabip hem de ilaç olan 
aşk sayesinde gerçekleşecektir. Dolayısıyla Mesnevî’nin ilk otuz beş beytinde 
duygu, düşünce, hayal ve hâllerin anlatımı ney, kamışlık, ateş, mey, perde, zehir, 
panzehir, balık, su, altın, gümüş, testi, sedef, inci, elbise gibi kavramlarla 
somutlaştırılarak verilir. “Padişah ve Cariye Hikâyesi” ile bu anlatım, yerini çeşitli 
hikâyeler ve bunlardan çıkarılacak derslerin yer aldığı bir tarza bırakır. Yani hatip, 
anlatmak istediği duygu ve düşüncelerini hikâyeler üzerinden muhatabına aktarır. 
Bu tespitlerden hareketle Mesnevî’nin ilk bölümünde aynı anlatım tarzının devam 
ettiğini ve asıl değişimin “Padişah ve Cariye Hikâyesi” ile başladığını söylemek 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

231 
 

mümkündür. "Dinle Neylerden" Mesnevî'nin İlk 18 Beyit Şerhleri adlı şerh 
projesi, Mesnevî’nin özünü anlama ve anlatma çabasının bir ürünü olarak 2024 
yılında yayımlanmıştır. Mesnevî’nin 19 ve 35 numaralı beyitleri arası da söz 
konusu şerh projesinin ikinci halkası olarak projede yer alan her araştırmacının bir 
beyti şerh edeceği çalışmalar vasıtasıyla ilim âleminin istifadesine sunulacaktır. 
Mesnevî’nin yirmi birinci beyti hakkındaki literatür taraması ve söz konusu beytin 
şerhi bu çalışmanın konusunu oluşturmaktadır. Bu konuyu ele alırken öncelikle 
yirmi birinci beytin bugüne kadar yapılan ve ulaşılabilen bütün Türkçe şerhleri 
içerik değerlendirmesine tabi tutulacak ve sonrasında metnin şerhi yapılacaktır. 

Mesnevî Şerhlerinde Yirmi Birinci Beyit Hakkındaki Değerlendirmeler 

Mesnevî’nin yirmi birinci beytinin tercümesinde şarihlerin genel itibarıyla ortak 
kavramlar üzerinde durarak metnin aktarımını yaptıkları görülmektedir. Söz 
konusu beytin tercümesi şu şekildedir: 

Açgözlülerin göz testisi dolmaz, 

Kanaatsiz sedefte inci olmaz (Avşar, 2017, s. 25) 

Bugüne kadar yapılan Mesnevî şerhleri içinde Mu’înî’nin Mesnevî-yi 
Murâdiyye’si manzum olması bakımından farklı bir yer işgal etmektedir. Söz 
konusu eserde yirmi birinci beytin iki beyitle manzum olarak tercüme edildiği ve 
bu beyitlerin de yedi beyitle şerh edildiği görülmektedir. Mu’înî birinci dizeyi 
“Haris, acı tatlı her şeyle testisini doldurmaya çalışır fakat o testi hiçbir zaman 
dolmaz.”; ikinci dizeyi de “Sedef kanaatkâr olduğundan dolayı onun içinde 
parlak inciler meydana geldi.” şeklinde çevirir. Bu çeviriye paralel olarak metnin 
manzum değerlendirmesinde de harislik ve kanaatkârlık vasıfları üzerinde 
durulur. Buna göre bütün dünyayı elde etse bile harisin hırsında bir azalma değil, 
aksine bir artış meydana gelir. Haris kimseler alçak tabiatlı oldukları için, onların 
açlıklarını dünya malıyla doyurmak mümkün değildir. Hırs ibriklerine bin denizi 
doldursa da onlarda zerrece kanaat meydana gelmez. Şarih, düşüncelerine Hz. 
Muhammed’in “Zenginlik mal çokluğuyla değil, gönlün kanaatiyle olur.” sözünü 
tanık gösterir. Yani alçak kimse malla itibar kazanmaz, çünkü önemli olan gönül 
zenginliğidir. Sedefin içinde incinin oluşması da onun kanaatkârlığına bağlıdır. 
Öyle ki eğer sedef nisan yağmuruna kanaat etmeseydi onda inci oluşmazdı. Hırsın 
gönülde dert (renc), kanaatkârlığın da bir hazine (genc) olduğunu söyledikten 
sonra muhatabı dertle yaşamayı bırakıp asıl hazineyi aramaya sevk eder (Yavuz, 
2007, s. 35-36). 

Beytin anlam dünyasının hırs ve kanaatkârlık kavramı üzerine kurulması 
münasebetiyle mensur şerhlerde yorumların bu noktada yoğunlaştığı 
görülmektedir. Mesnevî gibi tasavvufi bir metnin şerhinde başvurulan kaynakların 
başında ayet ve hadisler bulunmaktadır ki tasavvufi çağrışımlara sahip hırs ve 
kanaat kavramlarının anlatımında da şarihler ayet ve hadislerden 
faydalanmışlardır. Bu bağlamda Abdülbaki Gölpınarlı metin şerhinde biri 
doğrudan alıntı diğeri mealen olmak üzere iki yerde ayetlere başvurmuştur. Diğer 
şarihler ise hadis, Hz. Ali’nin sözleri ve meşhur sözlerden faydalanarak 
düşüncelerini ortaya koymuşlardır. Buna göre yirmi birinci beytin şerhinde 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

232 
 

Abdülbaki Gölpınarlı öncelikle Haşr suresinin dokuzuncu ayetinden faydalanır: 
“Ve onların göçmesinden önce yurtlarını hazırlayıp orasını bir iman konağı 
hâline getirenlere ve yurtlarına göçenleri sevenlere, onlara verilen şeylere karşı 
gönüllerinde bir ihtiyaç, bir istek duymayanlara, ihtiyaçları olsa bile onları 
kendilerinden üstün tutanlara gelince: Kim nefsinin hırsından, kıskançlık ve 
nekesliğinden geçerse gerçekten de o çeşit kimselerdir kurtulanların, muratlarına 
erenlerin ta kendileri.” (Haşr 59/9). Gölpınarlı’ya göre bütün maddî ve manevi 
kayıtlardan kurtularak asıl hürriyete kavuşmak, nefsin isteklerinden, hırslardan ve 
dünya hayatının kayıtlarından arınmakla mümkündür. Bunun yolu da emir ve 
yasaklara riayet edip ibadetleri yerine getirirken her durumda Allah rızasını 
gözetmektir. Gölpınarlı ikinci olarak Âl-i İmran suresi 31’inci ayetinden mealen 
alıntı yaparak “Allah’ı sevenin, Peygamber’e uyması ile Allah sevgisine mazhar 
olabileceği”ni ifade eder (Gölpınarlı, 1990, s. 24). 

Hırs ve kanaatkârlık konusunda ikinci olarak Hz. Muhammed’in “İnsanın bir vadi 
dolusu altını ve gümüşü olsa üçüncüsünü talep eder. Onun içini ancak toprak 
doyurur.” sözü, ufak tefek aktarım farklarıyla şarihlerin temel dayanak noktası 
olmuştur. Yani açgözlü bir insan ne kadar dünya malı elde ederse etsin onun 
gözünün doymayacağı ve hep daha fazlasını isteyeceği vurgulanır (Tanyıldız, 
2010, s. 242), (Algül, 2007, s. 62), (Öksüz, 2008, s. 114), (Konuk, 2011, s. 90), 
(Tahirü'l-Mevlevî, 1975, s. 77), (Gölpınarlı, 1990, s. 24), (Top, 2019, s. 62). 
Bundan başka Ankaravî’nin şerhinde konuyla ilgili olarak ikinci bir hadisin daha 
kullanıldığı görülmektedir: “Zenginlik mal çokluğuyla ölçülmez. Gerçekten asıl 
zenginlik göz tokluğudur. Ya Rabbi bize gönül zenginliği ihsan et. Bizi hırstan ve 
azgın nefsin hevesine uymaktan koru. Bizi ayıp ve pisliklerden temiz kıl.” 
(Tanyıldız, 2010, s. 242). 

Yirmi birinci beyit yorumlanırken Hz. Ali’nin sözleri, şarihlerin çokça 
başvurduğu kaynaklardandır. Bazı farklılıklarla Hz. Ali’den alıntılanan sözler 
şunlardır: 

“Dünyada geçim konusunda hırsı bırak, mal namına bir şey tadıp toplama. Rızık 
taksim edildiği hâlde niçin topladığın bilinmez. Hırs sahibi her zaman fakirdir. 
Kanaat sahibi de zengindir.” (Tanyıldız, 2010, s. 242) 

“Kanaat eden izzet bulur, tamah eden zillet bulur.” (Öksüz, 2008, s. 115) 

“Bir toplum vardır, sevap elde etmek için Allah’a kulluk eder, bu tacirlerin 
ibadetidir; bir toplum da korkudan Allah’a kulluk eder, bu da kölelerin ibadetidir; 
bir bölük vardır ki Allah’a şükretmek için kullukta bulunur, işte hürlerin 
ibadetidir.” (Gölpınarlı, 1990, s. 24) 

Ankaravî, kanaatkâr olmadıkça insanın gönül sedefinde marifet incilerinin peyda 
olmayacağını ve hiçbir zaman fakirlikten kurtulamayacağını ifade eder. Sabûhî 
Ahmed Dede ve Kenan Rifai’ye göre salik dünya malına karşı açgözlü 
olmamalıdır, çünkü Hakk’ın marifet cevherleri böyle bir gönülde peyda olmaz. 
Ömrünü hırsları uğruna harcayarak gözlerini manevi cevherlere kapayanlar bu 
âlemden hasret içinde ayrılırlar. Ne kadar dünya malı edinirlerse edinsinler 
doymadıkları için hem hiçbir zaman istediklerine kavuşamazlar hem de ayrılık 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

233 
 

vakti geldiğinde hakikat âlemine elleri boş giderler (Tanyıldız, 2010, s. 242), (Er, 
2018, s. 74), (Algül, 2007, s. 62), (Öksüz, 2008, s. 115), (Rifâî, 2015, s. 9), 
(Gölpınarlı, 1990, s. 24). 

Mesnevî şerhlerinde kanaatkârlığı öne çıkaran ve hırsı eleştiren iki söz göze 
çarpmaktadır: Bunlardan birisi kanaat eden kimsenin bu sayede gizli sır incilerine 
ulaşacağı ve masivadan temizlenen gönlün, sayısız hikmetlerin ortaya çıktığı bir 
marifet bahçesine dönüşeceği şeklinde değerlendirilen “Kanaat tükenmez 
hazinedir.” sözüdür (Dağlar, 2009, s. 228), (Er, 2018, s. 75). İkincisi de dünyaya 
muhabbet besleyen, altın ve gümüşe ilgi duyup bunları biriktirmeye çalışanların 
hem baki âlemden hem de hakikat âleminden nasiplerinin sınırlı olduğunu 
vurgulayan “Haris, mahrumdur.” sözüdür. İnsanların bu dünyadaki kap kacakları 
dar bir testidir ve o kaplara ancak bir günlük nasipleri sığar. Hakk’ın sonsuz 
deryasından su içmek isteyenleri ise bu testinin suyu kandırmaz. Bunun için 
tecerrüt taşıyla testiyi parçalayıp hakikat deryasına dalmak gerekir (Er, 2018, s. 
74). Bunlara ilave olarak Abidin Paşa, tamahkâr kimsenin hem kendisinin hem de 
ailesinin dünyada rahat yüzü görmeyeceğini Eflatun’un bir sözünden hareketle 
dile getirir: “Fakirler tamahkârlardan birçok noktada daha bahtiyar ve ümitlidir. 
Çünkü bir fakirin zengin olup servetinden fiilen yararlanabileceği ve birçok 
lezzetlere ulaşabileceği düşünülebilir. Ama tamahkâr ne kadar çok servete sahip 
olursa olsun hiçbir zaman o servetinden yararlanamaz.”. Tamahkâr kimse daima 
kendisini ihtiyaç sahibi olarak görür, harcayamayacağı kadar servet biriktirmeye 
çalışır. Fakat hiçbir zaman gönül rahatlığına kavuşamaz, çünkü daima malının 
eksilmesinden korkar. Bu huzursuzluktan kurtulmak için insanların, kabristanda 
yatanlara ve mirasyedilerin hâllerine bakması ve onlardan bir ders çıkararak 
Hakk’a sığınması gerekir (Abidin Paşa, 2007, s. 27). 

Mesnevî’nin yirmi birinci beytinde kanaatkârlık, sedefin içinde inci oluşması ile 
ilişkilendirilerek verilmiştir. Bu benzetme ilişkisi şarihlerin hemen hepsinin 
hareket noktasını teşkil etmektedir. Şarihlerin konuyla ilgili fikirleri şu şekilde 
özetlenebilir: İnsan nefsin isteklerinden vazgeçip taat ve ibadetle vakit geçirirse, 
şüpheli şeylerden uzak durup helal rızka kanaat ederse onun sedef misali 
gönlünden Mesnevî’nin hayat veren sözleri gibi sözler çıkar. Kanaat nasıl ki 
sedefte şahlara layık bir inci meydana getiriyorsa kanaatkâr kimsenin gönlünde de 
şahlara layık marifet incileri meydana gelir. Bu sayede insan bütün kötü 
yönlerinden ve kendi varlığından kurtularak Hakk’ın tecellisine mazhar olur. 
Fakat bâtınları koyu ve bulanık olan kimseler ihtiras sahipleridir ve hiçbir zaman 
böyle bir tecelliye mazhar olamazlar. Çünkü onların gönülleri dünya nimetleri ile 
doludur ve maddeyle ağzına kadar dolu olan bir yere Hak tecelli etmez. Yani 
dünya malı, sedefin içine girip inci oluşumunu engelleyen deniz suyu gibidir ki 
altın ve gümüş sevdası da gönüldeki marifet incilerinin oluşmasını engeller 
(Koçoğlu, 2014), (Özdemir, 2016), (Salmani, 2020), (Bursevî, 2012), (Koner, 
2005), (Kuntman, 1972), (Avşar, 2019). 

Yirmi Birinci Beyit Şerhi 

Mesnevî’nin özünü anlama ve anlatma çabasının bir ürünü olarak 2024 yılında 
başlatılan projenin ikinci halkası, on dokuzuncu beyitten başlayarak “Padişah ve 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

234 
 

Cariye Hikâyesi”ne kadar olan kısmı kapsamaktadır. 2025 yılı Aralık ayında 
tamamlanması planlanan bu proje kapsamında yirmi birinci beytin şerhi 
tarafımızdan yapılacaktır. Biz bu çalışmada söz konusu beytin hem maddi yapısını 
hem de bu maddi yapıdan hareketle kurulan anlam dünyasını ortaya koymaya 
çalışacağız. Bunu yaparken ilk hareket noktası, sanat eserinin temelini oluşturan 
ve maddi yapısını meydana getiren kelime ve sesler olacaktır. Çünkü bir sanat 
eseri olarak şiir öncelikle dilin yapısı ve kuralları, ses uyumu, vezin gibi unsurlar 
göz önünde bulundurularak maddi bir varlığa kavuşur (Tunalı, 1971, s. 93-95). 
Eserin ikinci ve en önemli kısmı olan anlam tabakası veya tabakaları da bu maddi 
yapının üzerinde yükselir. Bu iki yapı arasındaki ilişkiyi tespit etmek, maddi yapı 
üzerine kurgulanan anlam tabakalarını ortaya çıkarmak ve böylece sanat eserinin 
anlaşılmasına katkı sağlamak çalışmamızın temel amacıdır 1 . Bu düşünceden 
hareketle söz konusu metnin orijinal dildeki (Farsça) yazımı, Lâtin harfleriyle 
okunuşu ve tercümesi verildikten sonra eserin maddi yapısı ve anlam tabakaları 
ele alınacaktır: 

 

Kûze-yi çeşm-i harîsân pur neşud 

Tâ sadef kâni’ neşud pur dür neşud 

Açgözlülerin göz testisi dolmaz 

Kanaatsiz sedefte inci olmaz (Avşar, 2019, s. 100) 

Maddi Yapı 

Sanat eseri maddi tarafıyla reel bir varlık olsa da onun gerçek bir sanat eseri 
olması ve estetik bir değer kazanabilmesi için bu reel varlığı aşması gerekir. Sanat 
eserinin varlığı aşmasını sağlayan şey, hem sanatkârın hem de alımlayıcı öznenin 
reel varlığı yeniden anlamlandırmasıdır. Böylece sanat eseri reel varlığa göre 
aşkın (transandans) bir nitelik kazanır ki estetik bakımdan onun asıl araştırılacak 
ve çözümlenecek yönü, anlam tabakalarının bulunduğu bu irreel tabaka olarak 
karşımıza çıkar. Fakat bu ifadelerden sanatın ses ve kelimelerin bulunduğu maddi 
tabakasının estetik anlamda bir değerinin olmadığı anlamı çıkarılmamalıdır. 
Çünkü söz konusu maddi tabaka ancak ritim, harmoni, orantı ve simetri ile 
kurulursa estetik bir değer kazanır. Şiirde bu ritmik yapı kalıp, nazım biçimi, 
kelime ve sesler vasıtasıyla meydana getirilir (Timuçin, 2011, s. 175-182). Bu 
düşüncelerden hareketle yirmi birinci beytin maddi yapısını ve bu yapının estetik 
değere katkısını belirlemeye çalışalım. 

 
1 Burada uygulanacak yöntem iki farklı metin tahlil yönteminden hareket etmektedir. Bunlardan 
birincisi Ziya Avşar’ın “Düşünce Alanı Merkezli Metin Çözümleme Yöntemi” ve ikincisi de 
Yavuz Bayram’ın kullandığı ve birkaç örnek çalışma ile uyguladığı “Ontolojik Analiz” metodudur 
(Avşar, 2009), (Bayram, 2003), (Bayram & Erdemir, 2008). 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

235 
 

Divan şiirinde ritmik yapının kurulmasını sağlayan unsurların başında aruz kalıbı 
gelir. Özellikle “fâ’ilâtün, fe’ilâtün, mefâ’îlün, müstef’ilün…” gibi tef’ilelerin 
arka arkaya sıralanmasıyla yazılan şiirlerin ritminin üst seviyede olduğunu 
söylemek mümkündür. Mevlânâ’nın Mesnevî’si “fâilâtün/fâilâtün/fâilün” 
vezniyle kaleme alınmıştır. Bu veznin “fâilâtün” tef’ilesinin tekrarı ve dize 
sonlarındaki “fâ’ilün” bitişiyle şiirde ritim ve ahengin sağlandığı görülür. Fakat 
bu beyitte iki dizenin uyum bakımından farklılık arz ettiği dikkati çekmektedir. 
İkinci dizedeki bütün kelimelerin heceleri uzunluk kısalık bakımından aruz 
kalıbına uygun olarak kullanılmış ve kalıbın dizeye uygulanmasında med, imâle, 
zihaf gibi herhangi bir aruz uygulamasına gerek duyulmamıştır. Birinci dizede ise 
“kûze-yi” ve “çeşm-i” kelimelerinin Farsça tamlama ekleri imâleli okunarak 
veznin uygulanması söz konusudur. Bu durum, iki dizenin ses değerlerinin 
birbirine tam uygun olmaması münasebetiyle beytin ritminde bir aksama meydana 
getirmiştir. 

Mesnevî nazım biçiminde kafiye ve redif, ahengi tesis eden önemli 
unsurlardandır. Mesnevî nazım biçiminde uyak düzeninin “aa/bb/cc…” şeklinde 
kurulması, her beytin kendi içinde bir ahenge sahip olduğunu gösterir. Yirmi 
birinci beytin dize sonlarında “neşud” redifinin kullanımı hem uyak düzeni hem 
de kelime tekrarıyla ritmik bir söyleyişin ortaya çıkması bakımından önemlidir. 
Söz konusu beyitte “pür, dür” kelimelerinde “r” kafiye harflerinin, dize içinde ve 
sonlarında “neşud” kelimesinin tekrarıyla bir ahenk oluşturulmuştur. Sanat eseri 
olarak estetik bir nesnenin güzel diye değerlendirilebilmesi için ritim, harmoni, 
oran ve orantı, simetri gibi unsurlara uygun olarak düzenlenmesi son derece 
önemlidir. Şiirde çağrışım önemli bir yer tutar, fakat şair bu çağrışımları 
gelişigüzel ve karışık bir şekilde sunmaz, onları düzenli bir hâle getirerek simetrik 
bir yapı elde eder (Ayvazoğlu, 1996, s. 176-177). Yapılan bu incelemeden 
hareketle yirmi birinci beyitte, çağrışımların estetik bir düzenle ortaya konduğu 
görülmektedir. 

Mana Yapısı 

Divan şiirinde estetik nesnenin anlam tabakaları kurulurken sembolik bir dil 
kullanılır. Çünkü sanat eserinde metafizik âleme ait unsurların anlatımı söz 
konusudur. Metafizik âleme ait unsurları, maddi âlemin algılandığı duyu 
organlarıyla algılamak mümkün değildir. Bundan dolayı sanat eserinde aşkın 
(transandans) hakikatin anlatımında ve gösteriminde semboller kullanılır 
(Okuyucu, s. 76). Mesnevî'yi okuyup anlamlandırırken de bu anlayışı göz önünde 
bulundurmak ve şiirde verilen sembollerin ardındaki hakikatlere ulaşmaya 
çabalamalıyız. Bundan dolayı öncelikle yirmi birinci beyitte somut nesneler 
vasıtasıyla kurulan anlam tabakalarının ortaya konması gerekecektir. Daha sonra 
da bu sembollere yüklenen anlamlardan hareketle sanatkârın kurguladığı 
düşünülen diğer anlam tabakaları belirlenecektir. 

Mesnevî’nin yirmi birinci beytinde, somut nesneler vasıtasıyla dört farklı anlam 
tabakasının kurulduğu düşünülmektedir. Söz konusu beyitteki “testi”, “göz”, 
“sedef” ve “inci” kelimeleri sırasıyla “araç gereç”, “insan”, “deniz” ve “maden” 
düşünce alanlarına işaret etmektedir. İnsanların günlük hayatta kullandığı testi, 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

236 
 

“Toprak, cam, metal vb. maddelerden yapılan, geniş gövdeli, dar boğazlı, emzikli 
veya emziksiz su kabı.” (Türk Dil Kurumu, 2023) şeklinde tanımlanır. Bu 
kavramın aynı zamanda “Bu kabın alabileceği miktarda olan.” (Türk Dil Kurumu, 
2023) ifadesiyle miktar belirtmek için de kullanıldığı görülmektedir. Burada 
verilen tanımlara göre, beyitte geçen “testi” kavramıyla muhatabın zihninde 
“belirli büyüklük ve hacimde, sınırlı miktarda sıvı almaya yarayan bir nesne” 
canlandırılır. Aslında sanatkârın burada anlatmak istediği temel kavram 
“sınırlılık”tır ve “testi” vasıtasıyla okuyucuya bunu gayet anlaşılır bir şekilde 
yansıtır. Darlık ve sınırlılık kavramlarının insan için olduğu da “testi” ile şekil 
bakımından benzerlik ilişkisinde kullanılan “göz” kelimesinden anlaşılır. 
Kanaatimizce “kûze-yi çeşm-i harîsân” (açgözlülerin göz testisi) tamlamasında 
“çeşm” (göz) kavramı iki yönlü kullanılmıştır. Buna göre insan başında 
bulunduğu yer ve fiziksel yapısıyla darlık ve sınırlılık ifade eder. Diğer yandan 
şartlar uygun olduğunda fizikî âlemde uçsuz bucaksız ve geniş bir alanı görme 
imkânına sahiptir ki bu da sınırlılık kavramıyla bir tezat teşkil eder. O zaman bu 
benzetmede gözün fizikî yapısı bir yandan elde edilenlerin azlığını karşılarken 
diğer yandan istemenin genişliğini (hırsı) karşılar. Böylece şair, kurduğu bir 
tamlamayla muhatabını üç farklı anlam tabakasına götürür. Birincisi araç gereçler 
dünyası ve testi, ikincisi insan ve onun görme organı göz, üçüncüsü de önceki iki 
kavramı bağlamlarından koparıp soyut bir kavrama eklemlediği duygu dünyasıdır 
ki bunu karşılayan kavram da “harîsân” (açgözlüler) kelimesidir. Sanatçının asıl 
mesajı da bu üçüncü anlam tabakası ile ortaya çıkmaktadır. Buna göre insanoğlu, 
maddî varlığıyla ve bu dünyada elde edebilecekleriyle sınırlı bir varlıktır, fakat 
duygu dünyasında sınırsız bir alana sahiptir. İşte insanın mutsuzluğuna sebep olan 
temel çelişki de budur. Çünkü insandaki aşırı istek ve arzu hiçbir zaman 
tükenmez, “İki vadi dolusu altın ve gümüşü olsa üçüncüsünü ister.”, fakat nedense 
bu maddî âlemden zerre kadar bile bir şey götüremeden ayrılacağını düşünmez. 
Ömrünü boş heveslerle geçirip hayatı boyunca dünya malı toplama hırsıyla 
yaşayanlar hem bu dünyada hem de gidecekleri hakikat âleminde elleri boş bir 
şekilde hüsran içinde kalacaklardır. Dolayısıyla yirmi birinci beytin ilk dizesinde, 
hırslarına kul olanların karşılaşacakları hazin son açık bir şekilde ifade edilir.  

Yirmi birinci beytin ikinci dizesinde yukarıda bahsedilen hazin sondan 
kurtulmanın yolları gösterilir. Bunun için kullanılan sembollerden birisi “sedef”, 
diğeri de sedefin içinde meydana gelen “inci”dir. “Sedef” kelimesi her ne kadar 
“Midye, istiridye vb. deniz hayvanlarının kabuğunda bulunan sedefçilikte 
kullanılan, pırıltılı, beyaz, sert bir madde.” (Türk Dil Kurumu, 2023) şeklinde 
tanımlansa da aslında bu kelimeyle kastedilen istiridye adı verilen deniz canlısıdır. 
İstiridye bir deniz canlısı olduğu için bu kelimenin şiirde kullanımı bizi öncelikle 
deniz düşünce alanına götürür. Bu bağlamda “büyüklük, enginlik, genişlik, 
derinlik, tuzlu su” gibi denize ait kavramların akla gelmesi beklenir. Bunlara ilave 
olarak eski inanışa göre istiridyenin içindeki incinin oluşumu düşünüldüğünde 
“yağmur damlası” da burada zikredilmelidir. Bu noktada eski inanışa göre sedefin 
içindeki incinin nasıl oluştuğunu söylemek icap eder. Denizin dibinde bulunan bu 
canlı, her yıl nisan ayının ortalarında denizin yüzeyine çıkıp kabuğunu açar ve 
bekler. Bu esnada gökyüzünde bulunan bir buluttan sedefin içine yağmur damlası 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

237 
 

düşer. Yağmur damlasını aldıktan sonra sedef ağzını kapatır ve denizin dibine 
döner. Sedefin ağzı açıkken içine iri bir yağmur damlası düşerse bu damla zaman 
içinde şahlara layık bir inciye dönüşür. Bir anlamda sedefin içine ne kadar az 
yağmur damlası düşerse onda meydana gelecek inci de o kadar iri ve kıymetli 
olur. Yağmur damlası fazla olursa inciler küçük, değeri de düşük olur. Bundan 
dolayı sedef, yağmur damlasını aldıktan sonra ağzını kapatmalı ki içine hem daha 
fazla yağmur damlası hem de deniz suyu girmemelidir. Çünkü deniz suyu incinin 
kararmasına ve değerinin düşmesine sebep olur (Avşar, 2019, s. 102-103). Bu 
süreç sonucunda oluştuğuna inanılan “dürr” (inci) kelimesinin şiirde kullanımı 
bizi maden düşünce alanına götürür. İnci, “İstiridye gibi bazı kavkılı deniz 
hayvanlarının içerisinde oluşan, değerli, küçük, sert, sedef renginde süs tanesi.” 
şeklinde tanımlanır ve insanlar arasında alınıp satılan, süs eşyası olarak kullanılan, 
özel kutularda saklanan kıymetli mücevherlerdendir. Burada iki somut unsur olan 
“sedef, inci” kavramları vasıtasıyla şiirdeki bir diğer anlam tabakasının 
kurgulandığı görülmektedir. Bu anlam tabakasında öne çıkan durumlar şu 
şekildedir: büyük ve derin bir denizin dibinde olan küçük bir canlı, bu canlının 
suyun yüzeyine çıkması, bir yağmur damlasını yeterli görüp ağzını kapatması, 
belirli bir süreç sonunda incinin oluşması, söz konusu incinin değerli olması, 
güzellik unsurlarından biri olarak görülmesi.  

Şimdiye kadar şiirin birinci dizesindeki somut kavramlarla kurulan anlam 
tabakaları ve bunlardan anlaşılması gereken fikirleri içeren üst anlam tabakası 
değerlendirildi. Buna ilave olarak ikinci dizede somut kavramlarla kurgulanan 
anlam tabakası da ortaya kondu. Bu tespitlerden hareketle sanatkârın mesajını 
içeren ve şiirdeki diğer tabakaları bir araya getiren asıl anlam tabakasını ele 
alabiliriz. Buna göre insan, maddî âlemin büyüklüğü düşünüldüğünde bu âlemin 
dibinde yer alan küçük bir canlıdır. İnsanın burada bulunmasının temel amacı, 
manevi bakımdan yükselmek ve gönlünü Hakk’ın rahmet bulutundan inecek 
damlaları almaya uygun hâle getirmektir. Bu esnada tuzlu su mesabesinde olan 
dünya varlığını Hakk’ın rahmet damlasıyla karıştırmamalı ve varlık âlemiyle ilgili 
hiçbir şeyi gönlüne almamalıdır. Bundan sonra yapması gereken şey de elde ettiği 
rahmet damlasına kanaat etmesi ve sabırla bu damlanın marifet incisine 
dönüşmesini beklemektir.  

Sonuç 

Bu çalışma, Mevlânâ'nın ölümsüz eseri Mesnevî'nin yirmi birinci beytini 
derinlemesine inceleyerek, eserin hem maddi yapısını hem de bu yapı üzerine inşa 
edilen zengin mana dünyasını ortaya koymayı amaçlamıştır. Çalışma kapsamında, 
yirmi birinci beytin bugüne kadar yapılmış ve ulaşılabilen tüm Türkçe şerhleri 
titizlikle değerlendirilmiş, ardından beytin kapsamlı bir şerhi sunulmuştur. 
Çalışmanın merkezinde yirmi birinci beytin ana teması olan hırs ve kanaatkârlık 
kavramları bulunmaktadır. Geçmişten günümüze yapılan şerhlerde hırsın insanı, 
nasıl doyurulamayan bir arayışa sürüklediği ve kanaatin ise gönül zenginliğine 
ulaşmada anahtar konumda bulunduğu vurgulanmıştır. Şerhlerde, beytin 
temelinde bulunan ve birbirinin zıddı olan “açgözlülük ve kanaatkârlık” 
kavramları üzerinde durulmuş ve sedefte incinin oluşma sürecinden hareketle 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

238 
 

manevi olgunlaşma sürecinde kanaatin önemi izah edilmiştir. Hırsın ise insanı 
hem dünyevi hem de uhrevi anlamda mahrum bıraktığı, gönül huzurunu 
engellediği belirtilmiştir. 

Araştırmanın metin şerhi bölümü, sanat eserinin temelini oluşturan kelime ve 
seslerin maddi yapısını inceleyerek başlamıştır. Nazım biçimi, vezin, kafiye ve 
redif gibi biçimsel özelliklerin yanı sıra, "kûze (testi), çeşm (göz), sedef, inci" gibi 
somutlaştırılmış kavramlar üzerinden beytin estetik ve ritmik dokusu analiz 
edilmiştir. Bu maddi yapının, eserin anlam dünyasını nasıl taşıdığı ve 
şekillendirdiği vurgulanmıştır. Çalışmanın temel argümanlarından biri, bir sanat 
eserinin gerçek değerini kazanabilmesi için maddi varlığını aşması gerektiği, 
ancak bu aşmanın maddi yapının estetik değerini ortadan kaldırmadığıdır. Aksine, 
ritim, harmoni, orantı ve simetri ile kurulan maddi yapının, esere estetik bir boyut 
kazandırdığı gösterilmiştir. 

Çalışmada uygulanan yöntem, eserin maddi ve manevi boyutları arasındaki 
ilişkileri derinlemesine anlamaya ve sanatçının okuyucuya iletmek istediği 
mesajları gün yüzüne çıkarmaya olanak tanımıştır. Buna göre çalışma, 
Mesnevî'nin sadece edebi bir eser olmadığını, aynı zamanda insan ruhunun 
derinliklerine inen, ahlâki ve felsefi dersler sunan bir rehber olduğunu 
göstermiştir. Sonuç olarak yirmi birinci beytin edebî bir metin olmanın ötesinde, 
insan doğasının temel çatışmalarından olan hırs ve kanaat üzerine evrensel bir 
mesaj taşıdığı ortaya konmuştur. Beytin iç içe geçmiş maddi ve manevi 
katmanları, kullanılan benzetmelerden hareketle açığa çıkarılmış ve Mesnevî’nin 
derinlikli yapısı günümüz okuyucusuna açıklanmaya çalışılmıştır.  

 

Kaynakça 

Abidin Paşa. (2007). Mesnevî Şerhi (Cilt 1). (Sadeleştiren: Mehmet Sait 
Karaçorlu). İstanbul: İz Yayınclık. 

Algül, A. (2007). Sabûhî Ahmed Dede, Hayatı, Eserleri ve “İhtiyârât-ı Sabûhî” 
Adlı Eseri (1-100. Varak). (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 
Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Avşar, Z. (2019). Aşk Meclisi. İstanbul: TEDEV Yayınları. 

Avşar, Z. (2009). Düşünce Alanı Merkezli Metin Çözümleme Yöntemi ve 
Revânî'nin Bir Gazelinin Bu Yönteme Göre Şerhi. Kayseri: Erciyes 
Üniversitesi Yayınları. 

Avşar, Z. (2017). Mesnevî Mevlânâ Celaleddin Rûmî (Cilt 1). Kayseri: İncir 
Yayıncılık. 

Ayvazoğlu, B. (1996). Aşk Estetiği. İstanbul: Ötüken Yayınları. 

Bayram, Y. (2003). Ontolojik Analiz Metodu ve Bir Uygulama. Yom Sanat (12), 
12-15. 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

239 
 

Bayram, Y., & Erdemir, A. (2008). Manzum Metin Tahlillerinde Ontolojik 
Yöntem. Prof.Dr.Mustafa ÖZBALCI Armağanı (s. 76-89). içinde Ankara: 
Birleşik Kitabevi. 

Bursevî, İ. H. (2012). Mesnevî'nin Ruhu. (S. Ak, Dü.) İstanbul: Büyüyenay 
Yayınları. 

Dağlar, A. (2009). Şem'î Şem'ullâh Şerh-i Mesnevî (I. Cilt) (İnceleme-Tenkitli 
Metin-Sözlük). Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
(Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

Er, E. Y. (2018). Hacı Pîrî-İntihâb-ı Şerh-i Mesnevî (1-50 varak) (inceleme-
metin). ((Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Kocaeli Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Gölpınarlı, A. (1990). Mesnevî Tercemesi ve Şerhi (Cilt 1-2). İstanbul: İnkılap 
Kitabevi. 

Koçoğlu, T. (2014). Nakşî Şeyhi Ebussuûd El-Kayserî Şerh-i Mesnevî. Kayseri: 
Laçin Yayınları. 

Koner, M. M. (2005). Mesnevî'nin Özü. Konya: Tablet Kitabevi Yayınları. 

Konuk, A. A. (2011). Mesnevî-yi Şerîf Şerhi (Cilt 1). (S. E.-M. Tahralı, Dü.) 
İstanbul: Kitabevi. 

Kuntman, O. (1972). Mevlânâ Mesnevî (Cilt Birinci Kitap). İstanbul: Yörük 
Matbaası. 

Öksüz, Z. (2008). Hülasatü’ş-Şürûh Adlı Mesnevî Şerhinin 1-107 Varaklarının 
Günümüz Harflerine Aktarılması ve İncelenmesi. (Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: Fatih Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü. 

Özdemir, M. (2016). Dervîş Muhammed Şifâyî Mesnevî Şerhi. İstanbul: Doğu 
Kütüphanesi. 

Rifâî, K. (2015). Şerhli Mesnevî-i Şerif. İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı. 

Salmani, M. (2020). Sarı Abdullah Efendi'nin Cevâhir-i Bevâhir-i Mesnevî'si, I. 
Cilt (İnceleme-Metin). İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Ens. 
İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı (Doktora Tezi). 

Tahirü'l-Mevlevî. (1975). Mesnevî Şerhi (Cilt 1). İstanbul: Şamil Yayınları. 

Tanyıldız, A. (2010). İsmâîl Rusûhî-yi Ankaravî Şerh-i Mesnevî (Mecmû'atu'l-
Letâyif ve Matmûratu'l-Ma'ârif) (1. Cilt) (İnceleme-Metin-Sözlük). 
(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. 

Timuçin, A. (2011). Estetik I. İstanbul: Bulut Yayınları. 

Top, H. H. (2019). Mesnevî-i Ma'nevî Şerhi (Cilt 1-12). Konya: Rûmî Yayınları. 



The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS) 

2025, 10 "Dinle Neylerden II" Mesnevî'nin 19-35. Beyit Şerhleri Özel Sayısı 

ISSN: 2536-4510 

 

240 
 

Tunalı, İ. (1971). Sanat Ontolojisi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Yayınları. 

Türk Dil Kurumu. (2023). Türk Dil Kurumu Sözlükleri. 09 04, 2025 tarihinde 
Güncel Türkçe Sözlük: https://sozluk.gov.tr/ adresinden alındı 

Yavuz, K. (2007). Mu'înî'nin Mesnevî-yi Murâdiyye'si Mesnevî Tercüme ve Şerhi. 
Konya: S. Ü. Mevlânâ Arş. Uyg. Merkezi Yayınları. 

 

 


