
 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Öz: Bağlamı önceleyen yaklaşımlardan biri olarak işlevsel halkbilimi kuramı, halk 
yaratmalarını performans ve bağlam eksenli ele alarak inceleyen bir yaklaşımdır. Bu 
manada işlevsel halk bilimi kuramı, etnografik çalışmalar neticesinde elde edilen verileri 
gerek biçim, yapı, içerik unsurları gerekse yaratım ve işlev özellikleri açısından holistik 
biçimde ele alır. İşlevsel halkbilimi kuramına göre metin reaksiyonda bulunacak bir 
izleyici kitlesine sunulmaz veya performe edilmezse anlamını yitirir. Alevi ve Bektaşi 
zümreleri adına ortaya konan yaratıların da halkbilimi perspektifinde birçok işlevi 
bulunmaktadır ve bu işlevler hem cem ritüeli içinde hem de dışında meydana 
gelebilmektedir. Alevi ve Bektaşilikteki cem içi ritüeller ve cem dışı ritüeller anlatan ve 
dinleyenin aktif katılımı ile gerçekleşirken, icra edildiği bağlamdan ayrı düşünülmesi 
olanaksızdır. Tekirdağ ili özelinde Alevi ve Bektaşi toplulukları adına her yıl haziran 
ayında gerçekleştirilen Topçu Baba Şenlikleri, mezkûr toplulukların ritüel dışı pratikleri 
arasında yer alır. Bu çalışma gerek literatür gerekse etnografik çalışmalar neticesinde 
Kırklareli’nin Kofçaz ilçesinde her yıl düzenlenen Topçu Baba Şenliklerini William R. 
Bascom’un halkbiliminin dört işlevi ile İlhan Başgöz’ün protesto işlevi çerçevesinde 
işlevsel halkbilimi kuramı ekseninde ele alır ve aynı zamanda Topçu Baba Şenliklerinin 
döngüsellik ve sonsuz zaman algısı özelinde Alevi ve Bektaşi topluluklar arasında 
Turner’cı tabirle komünitasın sağlanmasında, kolektif kimliğin müzik üzerinden 
inşasında, kolektif belleğin müzik üzerinden aktarılmasında ve bireyler arasında 
dayanışmanın sağlanmasında müzik fenomeninin meydana getirdiği farklı işlevleri de 
açığa çıkarmayı hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler: Müzik, Alevilik, İşlevsel Halkbilimi Kuramı, Topçu Baba, Şenlik 

 

Abstract: Functional folklore theory, one of the approaches that prioritizes context, 
examines folk creations through a performance and contextual lens. In this sense, 
functional folklore theory holistically considers data obtained through ethnographic 
studies, considering both form, structure, and content, as well as creative and functional 
characteristics. According to functional folklore theory, a text loses its meaning if it is not 
presented or performed to a responsive audience. Creations produced on behalf of the 
Alevi and Bektashi communities also have numerous functions from a folkloric 
perspective, and these functions can occur both within and outside the cem ritual. While 
rituals within and outside the cem rituals within the Alevi and Bektashi faiths are carried 
out with the active participation of both the narrator and the listener, they cannot be 
considered separately from the context in which they are performed. The Topçu Baba 
Festival, held annually in June on behalf of the Alevi and Bektashi communities in the 
Tekirdağ province, is among the non-ritual practices of these communities. This study 
examines the Topçu Baba Festival, held annually in the Kofçaz district of Kırklareli, based 
on both literature and ethnographic studies, within the framework of William R. Bascom's 
four functions of folklore and İlhan Başgöz's protest function, and the axis of functional 
folklore theory. It also aims to uncover the various functions of the musical phenomenon, 
particularly in establishing communitas (in Turner's terms) between the Alevi and 
Bektashi communities, constructing collective identity through music, transmitting 
collective memory through music, and fostering solidarity among individuals, particularly 
in light of the Topçu Baba Festival's perception of cyclicity and infinite time. 

Keywords: Music, Alevism, Functional Folklore Theory, Topcu Baba, Festival 

 

Geliş Tarihi/Received: 27.10.2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 30.12.2025 
Yayımlanma Tarihi/ Available Online: 
26.01.2026  

 

Araştırma Makalesi / Research Article  

Journal of Music and Folklore Studies 

e-ISSN : 3023-7769 
Yayıncı/Publisher : Sakarya Üniversitesi 
 
 

Cilt/Vol. 3 Sayı/No. 1, 1-13, 2026 
DOI: https://doi.org/10.65692/jmfs.1810393    

 
 

Cite as(APA 7): Kaptan, V. (2026). İşlevsel halkbilimi kuramı bağlamında Alevi-Bektaşilikte ritüel dışı pratikler: Topçu Baba örneği. Journal of Music and Folklore 
Studies, 3(1), 1-13. https://doi.org/10.65692/jmfs.1810393  

                                 

 This is an open access paper distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 

İşlevsel Halkbilimi Kuramı Bağlamında Alevi-Bektaşilikte Ritüel Dışı Pratikler: Topçu 
Baba Örneği 

Non-Ritual Practices in Alevi and Bektashism in the Context of Functional Folklore Theory: The 
Topçu Baba Example 

Volkan Kaptan  
 
Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi, 
Türk Müziği Devlet Konservatuvarı, 
Çalgı Eğitimi Bölümü,  
Tekirdağ, Türkiye,  
vkaptan@nku.edu.tr, 
ror.org/01a0mk874   
 

 
 

https://doi.org/10.65692/jmfs.1810393
https://doi.org/10.65692/jmfs.1810393
mailto:vkaptan@nku.edu.tr
https://ror.org/01a0mk874
https://orcid.org/0000-0003-0135-4348


Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13  

2 
 

Extended Abstract 

Folklore is an interdisciplinary branch of science that contributes to many different disciplines, 
especially social sciences. The theoretical approaches and methodologies adopted in folklore studies are 
text-centered, context-centered, protection and application-centered approaches.  It is observed that 
folklore researchers, who initially approached folklore products solely from a text-centered perspective, 
have increasingly emphasized the necessity of context along with the text, especially since the mid-20th 
century. In this context, it has been understood that the main starting point of folklore products is not 
the texts, but the context in which the texts are created, generated and transmitted, and thus context-
centered approaches have begun to be used in the examination of folklore products. Apart from text-
centered research methods, one of the approaches that prioritizes context is functional folklore theory.  

Functional folklore theory, also referred to as the anthropological method in literature, is an approach 
that examines folk creations by considering them in terms of performance and context. In this sense, 
context-centered functional folklore theory holistically addresses the data obtained as a result of 
ethnographic studies in terms of both form, structure, content elements and creation and function 
features. According to functional folklore theory, if the text is not presented or performed to an audience 
that will react, it loses its meaning. Therefore, according to functional folklore theory, which is based on 
Malinovsky's statement that the text is undoubtedly important; however, a text without context is dead, 
a performed folklore element aims to reveal the nature of what it creates in the narrator and the listener. 
Therefore, functional folklore theory is also important in terms of revealing who created folklore 
creations and how and why they are listened to. Functional folklore theories include approaches such 
as William R. Bascom's four functions of folklore and İlhan Başgöz's protest function. When evaluated 
specifically in terms of Turkish cultural structure, the creations put forward on behalf of both the Alevi 
and Bektashi groups have many functions from the perspective of folklore. The functions put forward 
specifically for the Alevi and Bektashi groups can occur within the cem rituals as well as outside the cem. 
The rituals within the cem and the rituals outside the cem performed specifically for the Alevi and 
Bektashi communities are realized with the active participation of the narrator and the listener, and in 
this sense, it is impossible to consider them separately from the context in which they are performed 
from the perspective of folklore.  

The Topçu Baba Festivals held every year in June on behalf of the Alevi and Bektashi communities in 
Tekirdağ province are also among the non-ritual practices of the aforementioned communities. At Topçu 
Baba Festivals, music is instrumentalized to express feelings of anger, discontent, and injustice that 
cannot be directly expressed by Alevis and Bektashis. Through music, individuals escape their daily life 
experiences and enter a state of “lamekan” (spacelessness). During festivals, music also refreshes 
collective memory and functions to regenerate a sense of identity, fostering solidarity and continuity 
within the community. The communitas fostered through music reinforces feelings of unity, 
cooperation, and appreciation of past values among community members. Therefore, within festivals, 
musical practices serve as guardians, carriers, and producers of tradition. In this sense, a sense of unity 
is fostered through music, and for individuals, emotional catharsis, acceptance, the sanctification of time 
and space, and, in Turner's terms, the emergence of a liminal state. The dominant instrument in the 
musical functions provided during festivals is the bağlama. In the Alevi and Bektashi faiths, the bağlama 
is considered a sacred instrument and is a part of the festivals. The fact that no other instrument other 
than the bağlama is used during the festivals demonstrates the importance of the bağlama for these 
communities. While the semahs performed during festivals, accompanied by the bağlama, constitute an 
example of non-ritual practices, the performance of the semahs as a non-ritual practice also signifies the 
demystification of the semahs. The relationship that emerges between the zakirs and the aşıks/ozans, 
in Turner's terms, exhibits both specularity and reflexivity. Through their performances, the zakirs and 
the aşıks/ozans reflect cultural codes onto the audience, demonstrating the specularity of the 



Volkan Kaptan 

3 
 

performance. The fact that their performances reflect cultural codes back onto themselves facilitates 
reflexivity.  

Consequently, the Topçu Baba Festivals, held on behalf of the Alevi and Bektashi communities, are 
important for preserving Alevi and Bektashi doctrine, passing it on to future generations, and forging a 
collective identity. Music is instrumental in sharing common feelings and beliefs. This study examines 
the Topçu Baba Festivals held annually in the Kofçaz district of Kırklareli, as a result of both literature 
and ethnographic studies, within the framework of William R. Bascom's four functions of folklore and 
İlhan Başgöz's protest function, within the framework of functional folklore theory, and also aims to 
reveal the different functions of the music phenomenon in providing communitas, in a Turnerian term, 
among Alevi and Bektashi communities, in the construction of collective identity through music, in the 
transfer of collective memory through music, and in the provision of solidarity among individuals, 
especially in the perception of cyclicity and endless time of the Topçu Baba Festivals. 

1. Giriş 

Halkbilimi ürünlerinin incelenmesinde uzun yıllar kullanılan metin merkezli yaklaşımlar metnin dışında 
bağlamın da ele alınmasının gerekliliğinin ortaya çıkmasıyla birlikte yerini bağlam merkezi yaklaşımlara 
bırakır. Bağlam merkezli yaklaşımlarla birlikte halkbilimi araştırmalarının temel harekât noktası ise 
metinlerin oluşturulduğu, yaratıldığı ve aktarıldığı bağlam haline dönüşür. Bağlamı önceleyen ve birçok 
araştırmacı tarafından başvurulan yaklaşımlar arasında işlevsel halk bilimi kuramı yer alır.  
Antropolojik yöntem olarak da bilinen işlevsel halk bilimi kuramı, etnografik çalışmalar sonucu ulaşılan 
halkbilimi ürünlerini gerek şekil gerekse yapı, içerik ve işlev özellikleri açısından holistik bir biçimde 
değerlendiren yaklaşımlardan biridir (Cerrahoğlu, 2013, s. 291).  

Türk toplum yapısı özelinde değerlendirildiğinde halkbilimi ürünlerinin oluşum, yaratım ve aktarım 
ekseninde birçok işlevinin yerine getirildiği sahalar bulunur ve bu sahalardan biri de 
festivaller/şenliklerdir. Festivaller/şenlikler, kültürün nesilden nesile aktarılmasında, kolektif belleğin 
yeniden inşasında içtimai alanda rol oynayan etkinliklerdir. “Gündelik yaşamın farklı amaçlarla bir 
süreliğine askıya alındığı” ekseriyetle yılın belirli tarihlerinde periyodik bir şekilde gerçekleştirilen ve 
mevcut takvimlerde tekrarlanan imtiyazlı zamanlar olarak da ifade edilen festivaller, her ne kadar 
eğlence amaçlı, hoş vakit geçirmeye yönelik etkinlikler olarak nitelendirilse de kimi zaman farklı 
bölgelerde teolojik ve protest bir işlevi de yerine getiren faaliyetler olarak dikkat çekmektedirler 
(Yıldırım, 2014, s. 56). Yurdun birçok bölümünde kendi yöresel gelenek ve göreneklerini yaşatmak 
adına gerçekleştirilen festivallerin/şenliklerin düzenlenmesinde etkin rol oynayan kurumlar ise 
ekseriyetle “yerel yönetim birimlerinden” belediyelerdir. Fakat belediyeler dışında kimi illerde ve 
ilçelerde kurulan dernekler de festival/şenliklerin planlanmasını sağlayan kuruluşlar arasında yer alır 
(Gündüz Alptürker ve Alptürker, 2021, s. 1409).  

Trakya’da her yıl gerçekleştirilen festivallerden/şenliklerden biri Topçu Baba Şenlikleridir. 
Kırklareli’nin Kofçaz İlçesine bağlı Topçular Köyü’nde her yıl haziran ayı içerisinde gerçekleştirilen 
Topçu Baba Şenlikleri, yılın belirli zamanlarında periyodik bir şekilde yapılan, yöre halkının gelenek ve 
göreneklerinin yaşatıldığı şenlik hüviyetindedir ve katılım gösteren bireylerin “doğanın döngüsel 
gücüne ve zamanın sonsuzluğuna bağlanmasıyla sonuçlanır” (Yıldırım, 2014, s. 79). Bu manada Topçu 
Baba Şenliklerinin önemi de döngüsellik ve sonsuz zaman algısı özelinde bölgede yaşayan Alevi ve 
Bektaşi toplulukları bir araya getirmesi ve Turner’cı bir tabirle komünitasın mezkûr zümreler içinde 
sağlanması yönünde ortaya çıkmaktadır. Topçu Baba’nın Trakya bölgesinde Alevi ve Bektaşiler 
açısından önemi ise Balkanların Müslümanlaştırılmasına olan katkısı üzerinedir. Topçu Baba ile ilgili 
muhtelif rivayetler yer alsa da adının Mahmud olduğu ve 14. yüzyıl ile 15. yüzyıllar arasında yaşadığı 
bilinmektedir. Osmanlı Devleti döneminde topçu olarak görev alan Topçu Baba, Kofçaz’da vefat eder ve 
burada mezarı türbeye dönüştürülür. Her yıl düzenlenen şenliklere katılan Alevi ve Bektaşi zümreleri 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13  

4 
 

Topçu Baba Türbesini ziyaret eder ve Topçu Babadan dilekte bulunurlar. Türbe ziyaretinin akabinde 
Alevi ve Bektaşiler kurbanlarını görevlilere teslim ederler ve daha sonra meydanda bir araya gelirler. 

Alevi ve Bektaşi topluluklar özelinde gerçekleştirilen Topçu Baba Şenliklerinin temel unsurları arasında 
müzik de önemli yer tutar. Müzik fenomeninin halkbilimi perspektifinden Topçu Baba Şenliklerindeki 
önemi bireyler arasında komünitasın meydana getirilmesi, kimliğin müzik üzerinden inşası, kolektif 
belleğin, geleneğin müzik üzerinden aktarılması ve bireyler arasındaki dayanışmanın müzik üzerinden 
sağlanması yönündedir. Bu manada Topçu Baba Şenlikleri, müziğin araçsallaştırılarak Kırklareli’nin 
yanı sıra Tekirdağ ve Edirne gibi illerdeki Alevi ve Bektaşilerin hemhal olmasına olanak sağlamaktadır. 
Topçu Baba Şenlikleri’nde şenliğe katılan Alevi ve Bektaşi topluluklarının şenlikteki temel müzik 
faaliyetleri arasında ise semahlar ve zakirler ile aşıkların/ozanların seslendirdikleri deyiş nefes, tevhit 
vb. türler yer alır. 

Topçu Baba Şenliklerinin ve içinde yer alan müzik fenomeninin Bascom’un folklorun dört işlevini yerine 
getirdiği gibi aşıkların/ozanların seslendirdiği deyiş, nefes ve tevhitlerin de İlhan Başgöz’ün 
halkbiliminin beşinci işlevi olarak ortaya koyduğu protest işlevinin de oluşmasını sağlamaktadır. Temel 
fonksiyonları arasında teolojik manada ilk yaradılış anına dönmek, Allah’a ulaşmak başka bir ifadeyle 
esrime gibi unsurları olan semahların aynı zamanda Topçu Baba Şenlikleri ile teolojik unsurlarından 
arınmış ve kimlik eksenli bir yapıya dönüştüğü de müşahede edilir. Bu manada Topçu Baba Şenlikleri 
ekseninde ortaya konan semahlar bir bakıma demistifikasyon örneği teşkil eder. Teolojik manada 
gerçekleşen demistifikasyonun yanı sıra şenliklerdeki semah performansları semahın aynı zamanda 
“inancı temsil etmeyen bir mekânda” olmasını da beraberinde getirmektedir (Özdemir ve Çak, 2022, s. 
187). Dolayısıyla semah, Topçu Baba Şenliklerinde mistik bir dans unsuru olmaktan demistifikasif bir 
yapıya doğru evrilmekte ve şenliğin bir parçası haline dönüşmektedir. Topçu Baba Şenliklerinde 
aşıkların/ozanların seslendirdiği türküler de Alevi kimliğinin ulu ozanlarından ve 1980 sonrası müzik 
uyanışı bağlamında çekirdek uyanış önderlerinin repertuvarındandır. Bu bağlamda şenliklerde deyiş, 
nefes, düvaz-ı imam, tevhit gibi türler gerek semah esnasında zakirler tarafından gerekse semahtan 
bağımsız olarak aşıklar/ozanlar tarafından seslendirilmektedir. Bu çalışmada katılımcı gözlem yolu ile 
Topçu Baba Şenliklerinde işlevsel halkbilimi kuramı çerçevesinde Alevi ve Bektaşilerin Turner’cı bir 
tabirle kominal olma durumunun müzik üzerinden nasıl sağlandığını, genelde şenliğe özelde ise müziğe 
nasıl işlevler yüklendiğini ortaya koymak amaçlanmaktadır.  

2. İşlevsel Halkbilimi Kuramı 

Halkbilimi çalışmalarında metin merkezli yaklaşımların halkbilimi ürünlerini incelemedeki 
yetersizliğinin anlaşılması sonucu 20. yüzyıldan itibaren bağlam merkezli yaklaşımlar benimsenmeye 
başlanır. Antropolojik yöntem olarak da bilinen işlevsel halkbilimi kuramı bağlam merkezli yaklaşımlar 
arasında yer alır. İşlevsel kuramın halkbilimi çalışmalarına girmesi başlangıçta “Franz Boas” tarafından 
sağlanır (Çobanoğlu, 2019, s. 251). İşlevsel kuramın daha sonraki temsilcileri ise “Bronislaw K. 
Malinowski, Margerat ve Mellville Herkovits, Ruth Benedict, A. Reginald Radclife-Brown, R. Thurnwald” 
gibi antropologlardır ve bu kuram, halkbilimi çalışmalarına farklı bir perspektif getirmektedir (Ekici, 
2010, s. 124).  

İşlevsel halkbilimi kuramının temel hareket noktası halkbilimi ürünlerinin metinleri olmadığı, 
“metinlerin oluşturuldukları, yaratıldıkları ve yeniden yaratılıp” aktarıldıkları bağlamdır (Oğuz, 2008, s. 
83). Metin merkezli yaklaşımlardan bağlam merkezli yaklaşımlara geçilmesi temelde bütüncül bir 
anlayış üzerine inşa edilir ve halkbilimi ürünlerinin incelenmesinde metnin öneminin dışında bağlamın 
da dikkate alınması şekil, yapı ve içerik üzerine yapılan incelemelerin yanı sıra anlatıcı, dinleyici ve icra 
ortamının da içine dahil edilmesine olanak sağlar. İşlevsel halkbilimi kuramı özelinde bağlamın 
öncelenmesi aynı zamanda halkbilimi ürünlerini geçmişin ürünü olmaktan kurtarır. Ekici’nin (1998) de 
ifade ettiği gibi bu durum bağlamın, “metnin kendisi kadar” önemli olduğunu göstermesi açısından da 
önem arz eder (s. 27). Metin merkezli ve bağlam merkezli yaklaşımlar arasındaki farklılık 



Volkan Kaptan 

5 
 

benimsedikleri paradigmalar açısından da ortaya çıkar. Bu manada Tunç’un (2022) da ifade ettiği gibi 
metin merkezli çalışmalarda pozitivist başka bir ifadeyle olgucu perspektif 19. yüzyıl halkbilimi 
çalışmalarının epistemolojisine etki eden paradigma konumundayken, Einstein’ın Newtoncu fiziği 
aşmasıyla bilhassa Dilthey önderliğinde başlayan ve her toplumun kendi bağlamında değerlendirilmesi 
gerektiği düşüncesini benimseyen anlamaya yönelik tarihselci epistemoloji paradigması ise bağlam 
merkezli yaklaşımların 20. yüzyıldan itibaren temel mottosu haline gelir (s. 18). Dolayısıyla halkbilimi 
çalışmaların pozitivist anlayışın yansıması olan evrensel yasaların geçerliliğinden yorumsamacı bir 
anlayışa geçilir ve her toplum özelinde bağlamı önceleyen tikellik başat konuma yerleşir. 
Malinowski’nin işlevselcilik anlayışı da başlangıçta pozitivist bir anlayışla tasarlanmışken daha 
sonraları bağlamı da işin içine dahil ederek bağlam merkezli çalışmaların öncüleri arasına yerleşir. 

İşlevsel halkbilimi kuramı ekseninde ortaya konan herhangi bir halkbilimi ürününün “onu anlatan ve 
dinleyende oluşturduğunun veya oluşturduklarının niteliğinin ortaya konulması” amaçlanmaktadır 
(Çobanoğlu, 2019, s. 262). Dolayısıyla işlevsel halk bilimi kuramına göre herhangi bir metin izlerkitle 
önünde icra edilmezse muğlaklaşır. Bu manada dinleyicinin aktarım sürecindeki önemi ortaya 
çıkmaktadır. Dolayısıyla metin ve izleyici arasında simbiyotik bir ilişki söz konusudur ve bu durum 
halkbilimi perspektifinde Malinowski’nin (1971) “bağlamsız bir metin ölüdür” ifadesiyle 
açıklanmaktadır (s. 24). Bu çerçevede bağlam, işlevsel halkbilimi kuramının temel dayanak noktasını 
oluşturmaktadır. Bağlam merkezli bir yaklaşım olarak işlevsel halkbilimi kuramı, halkbilimi ürünlerinin 
canlı ve devingen bir iletişim süreci olarak değerlendirilmesine de olarak sağlar. Dolayısıyla daha 
önceleri salt metin ekseninde değerlendirilen halkbilimi ürünleri, “sosyal çevre ve siyasi şartlar” 
ekseninde de ele alınmaya başlanır (Irmak, 2017, s. 186).  Bu durumda da işlevsel halk bilimi kuramı 
çerçevesinde “metinlerin anlatılış nedenlerine bağlı olarak pek çok işleve sahip olduğu ortaya 
çıkmaktadır” (Değer, 2015, s. 29). Lakin metne yüklenen işlevler bağlama, hitap edilen topluluğuna göre 
farklılık gösterebilmektedir.  

Bağlam ekseninde ortaya çıkan işlevler literatürde farklı antropologlar tarafından ortaya konur. 
Örneğin işlevsel halkbilimi kuramı çerçevesinde William R. Bascom (2010), halk edebiyatı ürünlerinin 
dört farklı işlevinin bulunduğunu ifade eder (ss. 71-86). Bascom’a göre kültür “statik değil devingendir, 
yalıtılmış değil bütünleşiktir; periferide değil merkezde yer alan parçalardan” meydana gelir (aktaran 
Yolcu, 2017, s. 186). Her bir kültürel fenomenin farklı bir işlevi yerine getirdiğini düşünen Bascom, 
folklorcuların metin kadar bağlamı da araştırmaları gerektiğini düşünür ve bu işlevlerin kendi kültürel 
bağlamında araştırılması gerekliliğine vurgu yapar. Bars (2015), Bascom’un folklorun tespit ettiği “dört 
işlevi” olduğundan bahseder (s. 158). Bu işlevler Bascom (2010) tarafından, folklorun sosyal boyutu, 
kültürel boyutu ve işlevleri üzerine eğilirken halk edebiyatı ürünlerinin dört işlevini “hoş vakit geçirme, 
eğlenme ve eğlendirme; değerlere, toplum kurallarına ve törelere destek verme; eğitim veya kültürün 
gelecek kuşaklara aktarılarak eğitilmesi; kişisel ve toplumsal baskılardan kaçıp kurtulma” şeklinde 
açıklanır (ss. 71-80). 

Bascom’un halkbiliminin dört işlevine ek olarak İlhan Başgöz’ün protesto işlevi de alan yazında 
halkbilimi ürünlerinin incelenmesinde işlevsel kuram olarak yer alır. Bascom, ifade ettiği işlevlerin 
sınırlarının çizilmesinin güç olduğunu, kimi zaman bu işlevlerin ikisinin ya da üçünün oluşabileceğini 
vurgular (Başgöz, 1996, akt. Çıblak, 2008, s. 132). Bascom aynı zamanda iki ya da üç işlevin ortaya 
çıkmasının bir sorun teşkil edebileceğini ve bu işlevlerin tek bir işlev çatısı altında ele alınabileceğini de 
vurgular. Bu işlev de değerlerin kabulü ve gelecek nesillere aktarımı çerçevesindedir.  

İlhan Başgöz’e (1996) göre ise tek bir işlev çatısı altında folklor ürünlerini ele almak toplumda tutuculuk 
ve koruyuculuk şeklinde homojen bir yapı meydana getirecektir. Dolayısıyla toplum özelinde meydana 
gelen bölünmeler ve çatışmalar göz ardı edilecektir. Bu manada Başgöz (1996), toplum özelinde 
uyumun düzenin yanında meydana gelen çatışmaları ve bu çatışmalar ekseninde ortaya çıkan 
başkaldırıları destekleyen protesto işlevinin de olduğunu ifade eder (ss. 1-2). 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13  

6 
 

3. Festival/Şenlik Terimi 

Festival, insan yaşamı içinde yer edinmiş etkinlikler olarak yer alır ve bu manada içtimai alanda birçok 
işlevi yerine getirir. Festival terimi, etimolojik olarak “festum” kelimesinden türemiş bir kelimedir ve 
semantik açıdan, “halk sevinci, neşe, şenlik” demektir (İmirgi, 2005, s. 30). Falassi’ye (1987) göre, 
festival etkinliklerini tanımlayabilmek adına latincede festum kelimesinin yanı sıra feria kelimesine de 
başvurulur. Mevcut iki kelimin çoğu olarak festa ve feriae kelimelerinin daha yaygın bir kullanım sahası 
bulduğunu ifade eden Falassi, bu durumun nedeninin festivallerin/şenliklerin hem daha uzun hem de 
birden fazla etkinliği içermesi ile ilişkilendirir (ss. 1-2).  

Genel manada festival/şenlik, “tarihi, süresi, yapıldığı çevre, katılanların sayısı ve özellikleri önceden 
hazırlanan bir izlenceyle belirtilen ve özel önemi olan sanat gösterisi” şeklinde açıklanır (Akboğa, 2023, 
s. 3). Antik çağlardan itibaren çok sayıda etkinlik ve kutlama şeklinde karakterize edilir (Green, 1997, s. 
295). Festival teriminin arkaik manası ise minnet duygularının sunulması maksadıyla ortaya konan 
içtimai faaliyettir. Türk Dil Kurumu’nun (1998) Türkçe sözlüğünde ise festival, dört başlık altında 
açıklanır ve bu çerçevede “dönemi, yapıldığı çevre, katılanların sayısı veya niteliği programla belirtilen 
ve özel önemi olan sanat gösterisi; belli bir sanat dalında oyun ve filmlerin sunulması ve gösterilmesi 
sonunda ödül veya derece verilmesi biçiminde düzenlenen ulusal veya uluslar arası gösteri dizisi, şenlik; 
bir bölgenin en ünlü ürünü için yapılan gösteri, şenlik; düzensiz toplantı” şeklinde ifade edilir (s. 775). 
Türk Halkbilimi literatüründe ise festival “ürüne dayalı şenlik, gösteri” olarak karşılık bulur (İmirgi, 
2005, s. 29). 

Festivaller/Şenlikler, Green (1997) tarafından “bir sosyal grubun ya da kültürün dünya görüşünü, 
geleneksel uygulamalarını, performanslarını, ritüellerini ve oyunlarını temsil eden periyodik bir 
kutlama” olarak açıklanır (s. 295). Festival, birçok farklı bileşeni içermesine karşın Emile Durkheim 
tarafından genel olarak ya dini ya da din dışı olarak sınıflandırılır (s. 296). Sosyal bilimlerde din dışı 
festivaller etkilerini derinleştirmek için din ve metafiziksel unsurlara, dini festivaller ise daima politik 
ve ekonomik unsurlara başvururlar. Bir başka antropolog Smith ise festivalleri üçe ayırır. Smith’in 
(1972) ilk vurguladığı festival türü mevsimlik festivallerdir. Smith ikinci festival türü olarak Hıristiyan 
takvim festivallerini ele alırken son festival türü olarak da sınırlı katılımla gerçekleşen festivallerden 
bahseder (ss. 161-163). 

Stoeltje (2015), festivallerin/şenliklerin farklı topluluklar tarafından “düzenlenme ve işlev” açısından 
farklılık arz ettiğini ve her topluluk özelinde belirleyicilik vasfına sahip olduğunu ifade eder (s. 339). 
Festivaller/şenlikler halkbilimi perspektifinden Bascom’un folklorun dört işlevi ve İlhan Başgöz’ün 
folklorun beşinci işlevi olarak belirttiği protesto işlevi ekseninde birbirinden farklı işlevleri yerine 
getirir. Kırklareli’nin Kofçaz ilçesinde gerçekleştirilen Topçu Baba Şenlikleri festival/şenlik ekseninde 
Emile Durkheim’ın gerek dini gerek ise din dışı etkinlikleri ihtiva eder. Bu bağlamda Topçu Baba 
Şenliklerinde müzik üzerinden Alevi ve Bektaşiler arasında Bascom’un folklorun dört işlevi ve İlhan 
Başgöz’ün folklorun beşinci işlevi olarak belirttiği protesto işlevi gibi işlevler ortaya çıkar. Topçu Baba 
Şenlikleri’nde bu işlevler dışında ekonomik, psikolojik, sosyolojik, ideolojik mahiyette farklı işlevler de 
ortaya çıkmaktadır. Bu çalışmada bağlam merkezli yaklaşımlardan biri olan işlevsel halkbilimi kuramı 
perspektifinden Topçu Baba Şenliklerinde müzik üzerinden sağlanan işlevler ele alınacaktır.  

4. Topçu Baba Şenliklerinin Temel Unsurları 

Topçu Baba'yı Anma Kültür ve Sanat Derneği tarafından organize edilen Topçu Baba Şenlikleri, 
Kırklareli’nin Kofçaz ilçesinde her yıl haziran ayında gerçekleştirilmektedir. Bu manada Topçu Baba 
Şenlikleri takvimsel döngüsellik ilkesi çerçevesinde gerçekleşir ve meydana gelen bu takvimsel 
döngüsellik ilkesi Balkanlarda yaşayan Alevi ve Bektaşi topluluklarının yaşamlarındaki deneyimleri 
tanımlar. Tekrar edilen şenlik deneyimi aynı zamanda bireylerin içinde yer aldığı “doğanın döngüsel 
gücüne ve zamanın sonsuzluğuna bağlanmasıyla sonuçlanır” (Yıldırım, 2014, s. 79). Dolayısıyla şenlikler 



Volkan Kaptan 

7 
 

döngüsellik üzerinden gerek gelenek ile kurulan ilişki gerekse geleceğe dönük olması hasebiyle dinamik 
bir olguyu imler. Mezkûr perspektif üzerinden Topçu Baba Şenlikleri din, ritüel ve şenliklerin girift halde 
olduğu yaşam/ölüm diyalektiğinin ortaya konulduğu bir örnek teşkil eder.  

Topçu Baba Şenliklerinin temel özelliklerine bakıldığında her yıl yılda bir defa haziran ayı içerisinde; 
mekân olarak Topçu Baba’nın türbesinin bulunduğu yerde açık alanda; Kofçaz köyü sakinlerinin yanı 
sıra Trakya’da bilhassa Edirne ve Tekirdağ özelinde Alevi ve Bektaşi zümrelerinin katılımıyla 
gerçekleştiği müşahede edilmektedir. Yapısal olarak ele alındığında Topçu Baba Şenlikleri etkinliğin 
planlanması, misafirlerin karşılanması, Topçu Baba Türbesinin ziyaret edilmesi, kurbanların kesilip 
pişirilmeye başlanması, müziksel pratiklerin gerçekleştirilmesi ve kurbanların ikram edilmesi şeklinde 
altı temel aşamadan oluşmaktadır. Şenlikte her yaştan katılımcının yer aldığı ve katılanlar arasında 
yaşça küçük olanın hizmet etmesi yönünde bir hiyerarşinin olduğu müşahede edilmektedir. Dolayısıyla 
Topçu Baba Şenliklerinin temel örgüsü hem seküler hem de teolojik unsurlar çerçevesinde 
gerçekleşmektedir. Bu manada gerçekleşen mezkûr şenliğe halkbilimi ekseninde birbirinden farklı 
işlevler yüklenmektedir.  

5. William R. Bascom’un Folklorun Dört İşlevi Ekseninde Topçu Baba Şenlikleri 

İşlevsel halkbilimi kuramcılarından William R. Bascom’a göre folklorun dört işlevi bulunur ve bunlar 
“hoş vakit geçirme, eğlenme ve eğlendirme; değerlere, toplum kurallarına ve törelere destek verme; 
eğitim veya kültürün gelecek kuşaklara aktarılarak eğitilmesi; kişisel ve toplumsal baskılardan kaçıp 
kurtulma” şeklindedir (Bascom, 2010, ss. 71-80). Her topluluk özelinde rölativizm ekseninde 
değerlendirildiğinde folklor ürünlerinde benzer işlevler görülebileceği gibi farklı işlevler de 
yüklenilmektedir. 

Trakya bölgesinde her yıl düzenlenen Topçu Baba Şenlikleri de bu bağlamda genelde Trakya’da özelde 
ise Kırklareli, Tekirdağ ve Edirne’de yaşayan Alevi ve Bektaşi zümreler için birtakım işlevleri yerine 
getirir. Topçu Baba Şenlikleri özelinde ortaya çıkan işlevler Bascom’un folklorun dört işlevini 
kapsamanın yanı sıra aynı zamanda ideolojik, sosyolojik, ekonomik ve teolojik manada farklı işlevleri 
de içinde barındırmaktadır. 

6. Topçu Baba Şenliklerinin Hoş Vakit Geçirme, Eğlenme ve Eğlendirme İşlevi 

İşlevsel halkbilimi kuramı ekseninde Topçu Baba Şenlikleri etkinliğe katılan topluluklar özelinde hoş 
vakit geçirme, eğlenme ve eğlendirme işlevini yerine getirir. Topçu Baba Şenliklerinde bir araya gelen 
Alevi ve Bektaşi zümreler haziran ayında etkinlikler sırasında piknik yapar ve hoş vakit geçirir. 
Dolayısıyla mezkûr zümreler adına Topçu Baba Şenlikleri her ne kadar birincil konumda olmasa da hoş 
vakit geçirme adına bir eğlence unsurudur. Topçu Baba Şenliklerine katılan bireyler aileleriyle birlikte 
Topçu Baba’nın türbesinin bulunduğu alanın hemen altında yer alan ormanlık bölgede müziksel 
pratikler başlamadan önce kahvaltılarını yapar ve hoş vakit geçirirler. 

Fotoğraf 1 

Topçu Baba Şenlikleri Piknik Alanı 

 
Not: Yazar tarafından 18 Haziran 2023 tarihinde çekilmiştir. 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13  

8 
 

7. Topçu Baba Şenliklerinin Değerlere, Toplum Kurallarına ve Törelere Destek Verme İşlevi 

Alevi ve Bektaşi topluluklar adına Topçu Baba Şenlikleri kolektif hafızanın nesilden nesle 
aktarılmasında rol oynar. Bu manada Topçu Baba Şenliklerinde kolektif belleğin aktarılmasıyla Alevi ve 
Bektaşi doktrini içerisinde yer alan normların ve adetlerin de günümüze taşınması sağlanır. Kırklareli 
Kofçaz’da düzenlenen Topçu Baba Şenliklerinde toplumsal değer, kural ve törelerin aktarılmasında rol 
oynayan unsurlar arasında müziksel pratikler de önemli yer teşkil eder. Dolayısıyla Topçu Baba 
Şenlikleri içinde performe edilen semahlar, deyişler, tevhitler, nefesler vb. müziksel türler ile hem 
teolojik teolojik manada hem de sosyokültürel ve ideolojik açıdan Alevi ve Bektaşi değerlerinin 
kökleşmesi, geçmiş törelerin desteklenmesi sağlanmaktadır. Semah etkinlikleri Topçu Baba 
Şenliklerinde demistifikasyona uğraşmış ritüel dışı bir pratik haline dönüşmüş faaliyet olarak yer alsa 
da Alevi ve Bektaşi geleneğinin sürekliliğinin sağlanması adına önem arz etmektedir. 

Fotoğraf 2 

Topçu Baba Şenlikleri Semah Gösterisi 

 

Not: Yazar tarafından 18 Haziran 2023 tarihinde çekilmiştir. 

8. Topçu Baba Şenliklerinin Eğitim veya Kültürün Gelecek Kuşaklara Aktarılarak Eğitilmesi 
İşlevi 

Topçu Baba Şenliklerinde gerçekleştirilen her faaliyet Alevi ve Bektaşi kültürünün gelecek kuşaklara 
aktarılmasına olanak sağlamaktadır. Halkbilimi, Çobanoğlu’nun (2019) da ifade ettiği gibi “kültürün 
aynası ve insanlara yönelik pratik kurallar” ve kılavuzlardır (s. 263). Alevi ve Bektaşi geleneği ekseninde 
gerçekleştirilen semah vb. pratikler de Turnercı bir ifadeyle yansıtıcılık özelliği taşır. Bu bağlamda 
Topçu Baba Şenliklerinde seslendirilen tasavvufi halk müziği türleri ekseninde geleneğin aktarımı 
sağlanmaktadır. 

Topçu Baba Şenliklerinde müziksel pratikler ekseninde geleneğin aktarıcıları zakirler, ozanlar ve semah 
dönenlerdir. Müziksel pratikler ekseninde geleneğin aktarımı Alevilikte ulu ozanlar olarak kabul edilen 
şahsiyetlerin sözlerinin müzik ile icrasının gerçekleştirilmesi ekseninde oluşur. Geleneğin aktarımı 
müzik pratiklerinin yanı sıra yöresel kıyafetler, halı, kilim gibi maddi kültür ürünleriyle de 
sağlanmaktadır (Yayman, 2024, s. 961). Bu bağlamda semahlar esnasında bilhassa Hubyar Semahı 
dönülürken semah grubu yöresel kıyafetler giyerek geleneğin aktarımını gerçekleştirirler. 

 

 

 

 

 



Volkan Kaptan 

9 
 

Fotoğraf 3 

Topçu Baba Şenlikleri Zakir İcrası 

 

Not: Yazar tarafından 18 Haziran 2023 tarihinde çekilmiştir. 

9. Topçu Baba Şenliklerinin Kişisel ve Toplumsal Baskılardan Kaçıp Kurtulma İşlevi 

Topçu Baba Şenliklerinin işlevlerinden biri de kişisel ve toplumsal baskılardan kurtulma işlevidir. Türk 
toplum yapısı göz önünde bulundurulduğunda toplumsal manada bazı kısıtlayıcı uygulamalar söz 
konusudur. Örneğin Alevilik özelinde ele alındığında herhangi kamusal bir kurum bünyesinde semah 
dönmek Alevilik ile ilişkilendirilir ve ideolojik bir unsur olarak telakki edilir. Dolayısıyla Alevilerin belirli 
yerler dışında semah dönmeleri farklı gruplar tarafından Alevi kimliği ile ilişkilendirilip kısıtlanır. 
Kaptan’a (2024) göre “sosyal hayattaki pek çok kısıtlayıcı, yasaklayıcı tutum, insan üzerinde ister 
istemez baskı” unsuru haline dönüşür (s. 105). Topçu Baba Şenliklerinin folklorik olarak işlevlerinden 
biri de bireylerin günlük hayatlarının sıkıntısını unutmasına ve özellikle de “ağır şartları olan kimi iş 
zamanlarından” sıyrılmalarına vesile olmaktır (Çetindaş, 2006, s. 28). 

10. İlhan Başgöz’ün Protesto İşlevi Ekseninde Topçu Baba Şenlikleri 

Bascom’un folklorün dört işlevi dışında halkbilimi ürünlerinin protesto işlevinin de olduğu İlhan Başgöz 
tarafından alan yazına kazandırılmış bir yaklaşımdır. Marksist düşünce ile ilişkilendirilen protesto 
işlevine göre “normal şartlar altında gerçekleştirilmeyen zengin-fakir, yönetici-yönetilen 
mücadelesindeki sınıf çatışması halk bilgisi yaratmalarında yansıtılır (Kaçmaz, 2023, s. 67). “Böylece 
pek çok hikâye, masal ve fıkrada, türkü ve manide bu çatışmanın alt sınıftan kişilerin kendilerine yapılan 
haksızlıkların bir ifadesini bulmak mümkündür” (Ekici, 2010, ss. 125-126). 

Zâkirlerin ve ozanların performansları kurallı komünitasa örnek teşkil eder. Bu doğrultuda 
gerçekleştirilen performanslar bir uzam topluluğu ve iç zaman olgusunu da ihtiva eder. “Schutz’un 
‘uzam topluluğu’ söylemi, müzik zamanı içerisinde farklı bir topluluk olma kısmına gönderme yapar” 
(Küçükaksoy, 2017, s. 1740). İcrayı gerçekleştirenler arasında jest ve mimikler yoluyla bir iletişim 
sağlanır ve bu durum iç (müzik) zamanın akışıdır. Topçu Baba Şenliklerinde bir araya gelerek ortaya 
konan performanslarda hem kurallı komünitas hem de doğal komünitas ortaya çıkar. Kurallı komünitas 
ekseninde planlı programlı bir etkinlikte zakirlerin söyleyecekleri eserler bellidir ve daha önceden 
planlanmıştır. Etkinlikte yer alan zakir de şenliğe gelmeden önce şenlikte seslendirilecek eserler ile ilgili 
şu bilgileri verir. “Şenlik öncesi hangi eseri okuyacağımız bellidir. Şenlikte sıramız geldiğinde eserleri o 
seçtiğimiz şekilde okuruz” (K.K.1, kişisel iletişim, 18 Haziran 2023). Fakat şenlikler sırasında izleyiciler 
arasında daha önceden planlı olmayan bir şekilde şenlik sırasında müzik icrası gerçekleştiren kişiler de 
olmaktadır. Bu durum da doğal komünitasın sağlanmasına yol açmaktadır. Bunun yanı sıra zakir ve 
ozanların gerçekleştirdikleri müzik icraları Turnercı bir ifadeyle hem yansıtıcılık hem de dönüşlülük 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13  

10 
 

özelliği sergiler. Zakir ve aşıklar/ozanlar gerçekleştirdikleri icralarla kültürel kodların izleyiciye 
yansımasını sağlarlar ve bu durum performansın yansıtıcılığı özelliğini ortaya koyar. İcralarının kültürel 
kodları kendilerine yansıtmaları ise dönüşlülüğün oluşmasına olanak sağlar (Küçükaksoy, 2022, s. 155). 

11. Topçu Baba Şenliklerinin Ekonomik, Sosyolojik ve İdeolojik İşlevleri 

Topçu Baba Şenlikleri kapsamında gerçekleştirilen etkinlik alanında bölgenin yerel halkı anma 
etkinliğine yönelik birtakım eşyalar satarlar. Bu manada yöre halkı tarafından satılan eşyalar ekonomik 
bir olgu olarak dikkat çekmektedir. Dolayısıyla şenlik öncesinde yöre halkı tarafından satılmak amacıyla 
hazırlanmış “hem bir meslek dalının ortaya çıkmasını ve hem de bir kazanç elde etmenin yolunu açar” 
(Altınkaynak ve Aşkaroğlu, 2024, s. 613). Bunun yanı sıra şenliğin düzenlenmesi adına belediye 
tarafından bir sahnenin kurulmuş olması ve bu çerçevede düzenlemelerin yapılması da ekonomik bir 
gelir kaynağı teşkil etmektedir. 

Sosyolojik açıdan ele alındığında Topçu Baba Şenlikleri bilhassa müzik üzerinden en temelde Alevi 
kolektivitesinin korunup yaşatılmasına olanak sağlamaktadır. Bu bağlamda müzik fenomeni üzerinden 
şenliklerde müzikal komünitas meydana gelir. Topçu Baba Şenlikleri çerçevesinde ortaya çıkan müzikal 
komünitas “insan sesi ya da enstrümandaki eller aracılığıyla, insanın biyolojisi üzerinden üretilen bir 
fiziksel” etki şeklindedir (Küçükaksoy, 2017, s. 1739).  

İdeolojik manada bu etki şenlikteki zakir, aşık ve ozan olarak adlandırılan kişiler vasıtasıyla gerçekleşir. 
Bu çerçevede soyutlanmış topluluklar olarak adlandırılan Alevilerin şenliklerde seslendirdiği müziksel 
türler üzerinden bir itiraz ve ret kültürü meydana getirdiği müşahede edilir. Bu itiraz ve ret kültürü 
ideolojik bir mülahazanın izdüşümünü temsil ettiği gibi aynı zamanda İlhan Başgöz’ün protesto işlevi 
ekseninde de değerlendirilebilir. Aynı zamanda şenlikte Aşık Alican ve Fevzi Uslu Aşık’ın seslendirdiği 
aşık tarzı müzikler de ideolojik manada işlevleri haizdir. Şenlikte zakirler, aşıklar/ozanlar tarafından 
bilhassa Şah Hatayi, Pir Sultan Abdal, Nesimi, Kaygusuz Abdal gibi ulu ozanların eserlerinin 
seslendirilmesi de birer çevre unsuru olarak Alevi ve Bektaşilerin merkez karşısında ideolojik olarak 
konumlanışını da ortaya koymaktadır. Seslendirilen bu türler üzerinden tarihin belirli dönemlerine 
göndermelerde bulunularak ideolojik bir işlev yerine getirilmektedir. Hatayi’ye ait “Sufi Mezhebimin 
Nesin Sorarsın”, gibi eserlerin seslendirilmesi merkez karşısında çevre unsuru olarak konumlanışın 
örneğini temsil ederken, müzik üzerinden çevre unsuru olmanın ideolojik olarak dışavurumunu da 
ortaya koymaktadır. 

Fotoğraf 4 

Topçu Baba Şenlikleri Aşık İcrası 

 
Not: Yazar tarafından 18 Haziran 2023 tarihinde çekilmiştir. 

 

 



Volkan Kaptan 

11 
 

12. Sonuç 

Folklorun bir parçası olarak şenlikler, toplumların kültürel sürekliliğini sağlayan unsurlar arasındadır 
ve halkbilimi çalışmalarında sadece içerikleriyle değil üstlendikleri toplumsal rollerle de kültürlerin 
aktarımında rol oynarlar. Bu bağlamda halkbilimi perspektifinde şenlikler salt eğlence ya da gelenekleri 
yaşatma amaçlı değil; aynı zamanda sosyal yapıyı sorgulama, eşitsizliklere dikkat çekme ve alternatif 
bir anlatı sunmak için de kullanılır. Kırklareli’nin Kofçaz ilçesinde her yıl düzenlenen Topçu Baba 
Şenlikleri de balkanlarda hem teolojik hem de sosyokültürel kodlara sahip, Alevi ve Bektaşi zümreleri 
bir araya getiren, sosyal organizasyonlarının korunmasını sağlayan, kültürel değerleri canlı tutmaya 
imkân sunan, kolektif hafızanın aktarılmasında rol oynayan bir halkbilimi ürünüdür. 

Kırklareli’nin Kofçaz ilçesinde düzenlenen Topçu Baba Şenliklerinin temel unsurları ziyaret, kurban 
ritüeli, semahlar ve bunun yanı sıra zakir ve aşıkların seslendirdiği türkülerden oluşmaktadır. İşlevsel 
halkbilimi kuramı ekseninde Topçu Baba Şenlikleri Bascom’un folklorun dört işlevi, Başgöz’ün protesto 
işlevi, sosyolojik, ideolojik ve ekonomik olmak üzere farklı işlevlerin ortaya çıkmasına olanak sağlar. 
Dolayısıyla Topçu Baba Şenliklerinde müzik üzerinden bireysel ve toplumsal manada hem seküler hem 
de teolojik işlevler yerine getirilir. Müzik üzerinden bu işlevlerin ortaya çıkmasını sağlayan unsurlar 
zakirler, ozanlar/aşıklar ve katılımcılardır. 

Topçu Baba Şenliklerinde Alevi ve Bektaşiler adına doğrudan ifade edilemeyen öfke, hoşnutsuzluk ve 
adaletsizlik duygularını ifade etmede müzik araçsallaştırılırken müzik üzerinden bireyler gündelik 
yaşam deneyimlerinden sıyrılmakta ve lamekân deneyimi yaşamaktadırlar. Şenliklerde müzik aynı 
zamanda kolektif belleği tazelerken, kimlik duygusunu yeniden üreterek topluluk arasındaki dayanışma 
ve sürekliliğin sağlanması adına da işlev görür. Şenliklerde müzik üzerinden sağlanan komünitas ile 
birlikte topluluk üyeleri arasında birlikte hareket etme, yardımlaşma ve geçmiş değerlere önem verme 
duygularının pekiştirilmesi gerçekleşir. Dolayısıyla şenlikler içinde müzik pratikleri geleneğin 
koruyucuları, taşıyıcıları ve üreticileri konumunda yer alır. Bu manada müzik üzerinden birlik duygusu 
özelinde bireyler özelinde müzik üzerinden duygusal bir arınma başka ifadeyle katarsis, kabul görme, 
zaman, mekân kutsallaşması ve Turnercı bir ifadeyle liminal durumunun ortaya çıkması sağlanır.  

Şenliklerde müzik üzerinden sağlanan işlevlerin başat çalgısı ise bağlamadır. Alevi ve Bektaşilik özelinde 
bağlama kutsal bir çalgı olarak telakki edilir ve şenlikler esnasında bağlama şenliklerin bir parçası 
konumunda yer alır. Bağlama dışında herhangi bir çalgının şenliklerde kullanılmaması da bağlamanın 
mezkûr topluluklar özelinde ne derece önemli olduğunu göstermektedir. Bağlama eşliğinde şenlikler 
özelinde dönülen semahlar ritüel dışı pratiklere örnek teşkil ederken, semahların ritüel dışı birer pratik 
olarak icrası aynı zamanda semahların demistifikasyona uğraması manasına gelmektedir. Zakirler, 
aşıklar/ozanlar arasında ortaya çıkan ilişki Turnercı bir ifadeyle hem yansıtıcılık hem de dönüşlülük 
özelliği sergiler. Zakir ve aşıklar/ozanlar gerçekleştirdikleri icralarla kültürel kodların izleyiciye 
yansımasını sağlarlar ve bu durum performansın yansıtıcılığı özelliğini ortaya koyar. İcralarının kültürel 
kodları kendilerine yansıtmaları ise dönüşlülüğün oluşmasına olanak sağlar.  

Sonuç olarak Alevi ve Bektaşi zümreleri adına gerçekleşen Topçu Baba Şenlikleri Alevi ve Bektaşi 
doktrinini korumak, gelecek nesillere aktarmak, kolektif kimliğin oluşması adına önem arz eder. Ortak 
duyguların ve inancın paylaşılmasında ise müzik araçsallaştırılır. 

 

 

 

 

  



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13  

12 
 

Kaynakça 

Akboğa, M. K. (2023). Geçmişten günümüze festivallerde görsel kimlik ve grafik tasarımın festival 
kimliğindeki rolü [Yüksek lisans tezi, Anadolu Üniversitesi]. Ulusal Tez 
Merkezi. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=j_Fjwp4JS4mk97Puqti8roR
hz1M71sexx9Y9L9_2TW5dhjX9rXSw4Nr-p-WttGro  

Altınkaynak, E. ve Aşkaroğlu, V. (2024). Folklorun işlevleri üzerine eleştirel bir 
çözümleme. Folklor/Edebiyat, 30(119), 607–620. https://doi.org/10.22559/folklor.2710 

Bars, M. E. (2015). William Bascom’un “folklorun dört işlevi” ışığında Nasrettin Hoca fıkraları üzerine 
bir değerlendirme. Turkish Studies, 10(4), 149-
166. https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.7682  

Bascom, W. R. (2010). Folklorun dört işlevi (F. Çalış, Çev.). M. Ö. Oğuz ve S. Gürçayır (Ed.), Halkbiliminde 
kuramlar ve yaklaşımlar 2 (ss. 71–86). Geleneksel Yayınları. 

Cerrahoğlu, M. (2013). İşlevsel halkbilimi kuramı bağlamında Şabanözü düğünlerinde güveyi başı 
donatma merasimi. The Journal of Academic Social Science Studies, 6(7), 289-
303. https://doi.org/10.9761/JASSS1799  

Çetindaş, D. (2006). Popüler tarihî romanlar ve M. Turhan Tan [Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, 
Erciyes Üniversitesi]. 

Çıblak, N. (2008). Halk şiirinde taşlamalar. Ürün Yayınları. 

Çobanoğlu, Ö. (2019). Halkbilimi kuramları ve araştırma yöntemleri tarihine giriş (10. baskı.). Akçağ 
Yayınları. 

Değer, Z. İ. (2015). Mersin fıkralarının bağlam merkezli halkbilimi kuramları açısından 
incelenmesi [Yüksek lisans tezi, Mersin Üniversitesi]. Ulusal Tez Merkezi. 
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=WBc656i315e2eV6-
EZV1ouSTw5N38rkA3WICSvdNjBArlSWDbHiIN_vJFC4HCPkv 

Ekici, M. (2008). Halk bilimi çalışmalarında metin (text), doku (texture), sosyal çevre ve şartlar 
(konteks) ilişkisinin önemi. Millî Folklor, 10(39), 25–34. 

Ekici, M. (2008). Kuramlar ve yöntemler. M. Ö. Oğuz (Ed.), Türk halk edebiyatı el kitabı (6. baskı, ss. 65–
108). Grafiker Yayıncılık. 

Ekici, M. (2010). Halk bilgisi (folklor) derleme ve inceleme yöntemleri (3. baskı). Geleneksel Yayıncılık. 

Falassi, A. (1987). Time out of time: Essays on the festival. University of New Mexico Press. 

Green, T. A. (Ed.). (1997). Folklore: An encyclopedia of beliefs, customs, tales, music, and art (Cilt 1–2). 
ABC-CLIO. 

Gündüz Alptürker, İ. ve Alptürker, H. (2021). Gelenekten geleceğe yöresel kültürün taşınmasında 
festivallerin rolü. MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi, 10(2), 1409-
1422. https://doi.org/10.33206/mjss.797288 

Irmak, Y. (2017). İşlevsel halkbilimi kuramına göre Âşık Mahsuni Şerif’in şiirlerinde tespit edilen yeni 
işlevler. Studies of the Ottoman Domain, 7(12), 183–212. 

İmirgi, A. (2005). Festival kavramı üzerine düşünceler. Millî Folklor, 17(65), 29–36. 

Kaçmaz, R. (2023). İşlevsel halkbilimi kuramına göre Altay destanlarında hediyeleşme [Yüksek lisans tezi, 
Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi]. Ulusal Tez Merkezi. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=j_Fjwp4JS4mk97Puqti8roRhz1M71sexx9Y9L9_2TW5dhjX9rXSw4Nr-p-WttGro
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=j_Fjwp4JS4mk97Puqti8roRhz1M71sexx9Y9L9_2TW5dhjX9rXSw4Nr-p-WttGro
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.7682
https://doi.org/10.9761/JASSS1799
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=WBc656i315e2eV6-EZV1ouSTw5N38rkA3WICSvdNjBArlSWDbHiIN_vJFC4HCPkv
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=WBc656i315e2eV6-EZV1ouSTw5N38rkA3WICSvdNjBArlSWDbHiIN_vJFC4HCPkv


Volkan Kaptan 

13 
 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=nLNfCsWgUluh5T2iyudShgISdM2YL
EMrja_Dpv_r1STb3ueTLupXkj4ZbhKYuOb5 

Kaptan, M. N. (2024). William R. Bascom’un halkbilimi ürünü işlevlerinin mehter özelindeki 
tezahürü. Eurasian Journal of Music and Dance, 24, 93–109.  

Küçükaksoy, M. E. (2017). Müziğin performans sürecindeki “sihirli birliktelik”: Müzikal 
komünitas. Musicology Journal, 5(3), 1732–1744. 

Küçükaksoy, M. E. (2022). Etnomüzikolojide performans teorileri. U. Özdemir, M. Demir ve E. H. Öğüt 
(Ed.), Etnomüzikoloji: Kültürler ve müzikler (ss. 137–174). İthaki Yayınları.  

Malinowski, B. (1971). Myth in primitive psychology. Negro Universities Press. 

Oğuz, M. Ö. (Ed.). (2008). Türk halk edebiyatı el kitabı (6. baskı). Grafiker Yayıncılık. 

Özdemir, D. ve Çak, Ş. E. (2022). Bir demistifikasyon örneği: Semahtan kol oyunu ve 
Mengi’ye. Etnomüzikoloji Dergisi, 5(2), 187–207. 

Smith, R. J. (1972). Social folk customs, festivals, and celebrations. İçinde A. Dundes (Ed.), Folklore and 
folklife (ss. 159–178). University of Chicago Press. 

Stoeltje, J. B. (2015). Festival (P. Ersoy, Çev.). M. Ö. Oğuz, S. G. Teke ve S. Çalış (Ed.), Halk biliminde 
kuramlar ve yaklaşımlar 3 (ss. 339–346). Geleneksel Yayıncılık. 

Tunç, E. (2022). Halk biliminin epistemolojik tarihi ve yakın dönem Türk halk bilimi çalışmaları 
üzerine. Millî Folklor, 17(133), 13–28. 

Türk Dil Kurumu. (1998). Türkçe sözlük. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Yayman, S. (2024). Uşak halısı ve kilimi örnekleminde ipliğin desene dönüşümünün 
hikâyesi. Folklor/Edebiyat, 30(120), 961–990. 

Yıldırım, İ. (2014). Yöresel festival üzerine görsel etnografik bir inceleme: Ankara “Beypazarı festivali” 
örneği [Doktora tezi, Ankara Üniversitesi]. Yükseköğretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi. 
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=48XPj7KKQhKUgntkUiKO3HhWbUf
mL7rUhsvpXDhJET2Z6rmxmt5UfFrjxxPL7MHy 

Yolcu, M. A. (2017). Halk bilimi araştırmaları: Kuram ve yöntemler. M. Aça (Ed.), Halk bilimi el kitabı (ss. 
150–205). Motif Vakfı Yayınları. 

Makale Bilgi Formu 

Çıkar Çatışması Bildirimi: Yazar tarafından potansiyel çıkar çatışması bildirilmemiştir. 

Yapay Zeka Bildirimi: Bu makale yazılırken hiçbir yapay zeka aracı kullanılmamıştır.  

İntihal Beyanı: Bu makale iThenticate tarafından taranmıştır. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=nLNfCsWgUluh5T2iyudShgISdM2YLEMrja_Dpv_r1STb3ueTLupXkj4ZbhKYuOb5
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=nLNfCsWgUluh5T2iyudShgISdM2YLEMrja_Dpv_r1STb3ueTLupXkj4ZbhKYuOb5
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=48XPj7KKQhKUgntkUiKO3HhWbUfmL7rUhsvpXDhJET2Z6rmxmt5UfFrjxxPL7MHy
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=48XPj7KKQhKUgntkUiKO3HhWbUfmL7rUhsvpXDhJET2Z6rmxmt5UfFrjxxPL7MHy

