Journl of Music
S}‘ And Folklore

Journal of Music and Folklore Studies

e-ISSN : 3023-7769 Cilt/Vol. 3 Say1/No. 1, 1-13, 2026

S'UdIES Yayinci/Publisher : Sakarya Universitesi DOI: https://doi.org/10.65692/jmfs.1810393

Arastirma Makalesi / Research Article

islevsel Halkbilimi Kurami Baglaminda Alevi-Bektasilikte Ritiiel Dis1 Pratikler: Topgu

Baba Ornegi

Non-Ritual Practices in Alevi and Bektashism in the Context of Functional Folklore Theory: The

Topgu Baba Example

Volkan Kaptan

Tekirdag Namik Kemal Universitesi,
Tirk Miizigi Devlet Konservatuvari,
Calg1 Egitimi Bolimii,

Tekirdag, Turkiye,
vkaptan@nku.edu.tr,
ror.org/01a0mk874

Gelis Tarihi/Received: 27.10.2025
Kabul Tarihi/Accepted: 30.12.2025
Yayimlanma Tarihi/ Available Online:
26.01.2026

Oz: Baglami o6nceleyen yaklasimlardan biri olarak islevsel halkbilimi kurami, halk
yaratmalarini performans ve baglam eksenli ele alarak inceleyen bir yaklasimdir. Bu
manada islevsel halk bilimi kuramy, etnografik ¢alismalar neticesinde elde edilen verileri
gerek bicim, yapy, icerik unsurlar1 gerekse yaratim ve islev 6zellikleri agisindan holistik
bicimde ele alir. Islevsel halkbilimi kuramina gére metin reaksiyonda bulunacak bir
izleyici kitlesine sunulmaz veya performe edilmezse anlamini yitirir. Alevi ve Bektasi
ziimreleri adina ortaya konan yaratilarin da halkbilimi perspektifinde bir¢ok islevi
bulunmaktadir ve bu islevler hem cem ritiieli icinde hem de disinda meydana
gelebilmektedir. Alevi ve Bektasilikteki cem ici ritlieller ve cem disi ritiieller anlatan ve
dinleyenin aktif katilimi ile gerceklesirken, icra edildigi baglamdan ayr1 diisiiniilmesi
olanaksizdir. Tekirdag ili 6zelinde Alevi ve Bektasi topluluklar1 adina her yil haziran
ayinda gercgeklestirilen Topcu Baba Senlikleri, mezkir topluluklarin ritiiel dis1 pratikleri
arasinda yer alir. Bu ¢alisma gerek literatiir gerekse etnografik calismalar neticesinde
Kirklareli'nin Kof¢az ilgesinde her yil diizenlenen Topgu Baba Senliklerini William R.
Bascom’un halkbiliminin dért islevi ile ilhan Basgdz'iin protesto islevi cercevesinde
islevsel halkbilimi kurami ekseninde ele alir ve aynm1 zamanda Topgu Baba Senliklerinin
dongiisellik ve sonsuz zaman algis1 6zelinde Alevi ve Bektasi topluluklar arasinda
Turner’ct tabirle komiinitasin saglanmasinda, kolektif kimligin miizik {izerinden
insasinda, kolektif bellegin mizik {lizerinden aktarilmasinda ve bireyler arasinda
dayanigsmanin saglanmasinda miizik fenomeninin meydana getirdigi farkl islevleri de
ac1ga cikarmay1 hedeflemektedir.

Anahtar Kelimeler: Miizik, Alevilik, islevsel Halkbilimi Kurami, Top¢u Baba, Senlik

Abstract: Functional folklore theory, one of the approaches that prioritizes context,
examines folk creations through a performance and contextual lens. In this sense,
functional folklore theory holistically considers data obtained through ethnographic
studies, considering both form, structure, and content, as well as creative and functional
characteristics. According to functional folklore theory, a text loses its meaning if it is not
presented or performed to a responsive audience. Creations produced on behalf of the
Alevi and Bektashi communities also have numerous functions from a folkloric
perspective, and these functions can occur both within and outside the cem ritual. While
rituals within and outside the cem rituals within the Alevi and Bektashi faiths are carried
out with the active participation of both the narrator and the listener, they cannot be
considered separately from the context in which they are performed. The Topgu Baba
Festival, held annually in June on behalf of the Alevi and Bektashi communities in the
Tekirdag province, is among the non-ritual practices of these communities. This study
examines the Topgu Baba Festival, held annually in the Kofcaz district of Kirklareli, based
on both literature and ethnographic studies, within the framework of William R. Bascom's
four functions of folklore and ilhan Baggdz's protest function, and the axis of functional
folklore theory. It also aims to uncover the various functions of the musical phenomenon,
particularly in establishing communitas (in Turner's terms) between the Alevi and
Bektashi communities, constructing collective identity through music, transmitting
collective memory through music, and fostering solidarity among individuals, particularly
in light of the Topgu Baba Festival's perception of cyclicity and infinite time.

Keywords: Music, Alevism, Functional Folklore Theory, Topcu Baba, Festival

Cite as(APA 7): Kaptan, V. (2026). islevsel halkbilimi kurami baglaminda Alevi-Bektasilikte ritiiel dis1 pratikler: Topgu Baba érnegi. Journal of Music and Folklore
Studies, 3(1), 1-13. https://doi.org/10.65692 /jmfs.1810393

@ ® | Thisisan open access paper distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.


https://doi.org/10.65692/jmfs.1810393
https://doi.org/10.65692/jmfs.1810393
mailto:vkaptan@nku.edu.tr
https://ror.org/01a0mk874
https://orcid.org/0000-0003-0135-4348

Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13

Extended Abstract

Folklore is an interdisciplinary branch of science that contributes to many different disciplines,
especially social sciences. The theoretical approaches and methodologies adopted in folklore studies are
text-centered, context-centered, protection and application-centered approaches. It is observed that
folklore researchers, who initially approached folklore products solely from a text-centered perspective,
have increasingly emphasized the necessity of context along with the text, especially since the mid-20th
century. In this context, it has been understood that the main starting point of folklore products is not
the texts, but the context in which the texts are created, generated and transmitted, and thus context-
centered approaches have begun to be used in the examination of folklore products. Apart from text-
centered research methods, one of the approaches that prioritizes context is functional folklore theory.

Functional folklore theory, also referred to as the anthropological method in literature, is an approach
that examines folk creations by considering them in terms of performance and context. In this sense,
context-centered functional folklore theory holistically addresses the data obtained as a result of
ethnographic studies in terms of both form, structure, content elements and creation and function
features. According to functional folklore theory, if the text is not presented or performed to an audience
that will react, it loses its meaning. Therefore, according to functional folklore theory, which is based on
Malinovsky's statement that the text is undoubtedly important; however, a text without context is dead,
a performed folklore element aims to reveal the nature of what it creates in the narrator and the listener.
Therefore, functional folklore theory is also important in terms of revealing who created folklore
creations and how and why they are listened to. Functional folklore theories include approaches such
as William R. Bascom's four functions of folklore and ilhan Basgdz's protest function. When evaluated
specifically in terms of Turkish cultural structure, the creations put forward on behalf of both the Alevi
and Bektashi groups have many functions from the perspective of folklore. The functions put forward
specifically for the Alevi and Bektashi groups can occur within the cem rituals as well as outside the cem.
The rituals within the cem and the rituals outside the cem performed specifically for the Alevi and
Bektashi communities are realized with the active participation of the narrator and the listener, and in
this sense, it is impossible to consider them separately from the context in which they are performed
from the perspective of folklore.

The Topcgu Baba Festivals held every year in June on behalf of the Alevi and Bektashi communities in
Tekirdag province are also among the non-ritual practices of the aforementioned communities. At Topgu
Baba Festivals, music is instrumentalized to express feelings of anger, discontent, and injustice that
cannot be directly expressed by Alevis and Bektashis. Through music, individuals escape their daily life
experiences and enter a state of “lamekan” (spacelessness). During festivals, music also refreshes
collective memory and functions to regenerate a sense of identity, fostering solidarity and continuity
within the community. The communitas fostered through music reinforces feelings of unity,
cooperation, and appreciation of past values among community members. Therefore, within festivals,
musical practices serve as guardians, carriers, and producers of tradition. In this sense, a sense of unity
is fostered through music, and for individuals, emotional catharsis, acceptance, the sanctification of time
and space, and, in Turner's terms, the emergence of a liminal state. The dominant instrument in the
musical functions provided during festivals is the baglama. In the Alevi and Bektashi faiths, the baglama
is considered a sacred instrument and is a part of the festivals. The fact that no other instrument other
than the baglama is used during the festivals demonstrates the importance of the baglama for these
communities. While the semahs performed during festivals, accompanied by the baglama, constitute an
example of non-ritual practices, the performance of the semahs as a non-ritual practice also signifies the
demystification of the semahs. The relationship that emerges between the zakirs and the asiks/ozans,
in Turner's terms, exhibits both specularity and reflexivity. Through their performances, the zakirs and
the asiks/ozans reflect cultural codes onto the audience, demonstrating the specularity of the



Volkan Kaptan

performance. The fact that their performances reflect cultural codes back onto themselves facilitates
reflexivity.

Consequently, the Topgu Baba Festivals, held on behalf of the Alevi and Bektashi communities, are
important for preserving Alevi and Bektashi doctrine, passing it on to future generations, and forging a
collective identity. Music is instrumental in sharing common feelings and beliefs. This study examines
the Topcu Baba Festivals held annually in the Kofcaz district of Kirklareli, as a result of both literature
and ethnographic studies, within the framework of William R. Bascom's four functions of folklore and
Ilhan Baggodz's protest function, within the framework of functional folklore theory, and also aims to
reveal the different functions of the music phenomenon in providing communitas, in a Turnerian term,
among Alevi and Bektashi communities, in the construction of collective identity through music, in the
transfer of collective memory through music, and in the provision of solidarity among individuals,
especially in the perception of cyclicity and endless time of the Topgu Baba Festivals.

1. Giris

Halkbilimi tiriinlerinin incelenmesinde uzun yillar kullanilan metin merkezli yaklagimlar metnin disinda
baglamin da ele alinmasinin gerekliliginin ortaya ¢ikmasiyla birlikte yerini baglam merkezi yaklasimlara
birakir. Baglam merkezli yaklasimlarla birlikte halkbilimi arastirmalarinin temel harekat noktasi ise
metinlerin olusturuldugu, yaratildig: ve aktarildigi baglam haline déniisiir. Baglami 6nceleyen ve bircok
arastirmaci tarafindan basvurulan yaklasimlar arasinda islevsel halk bilimi kurami yer alir.
Antropolojik yontem olarak da bilinen islevsel halk bilimi kurami, etnografik ¢alismalar sonucu ulasilan
halkbilimi triinlerini gerek sekil gerekse yapy, icerik ve islev 6zellikleri acisindan holistik bir bicimde
degerlendiren yaklasimlardan biridir (Cerrahoglu, 2013, s. 291).

Turk toplum yapisi 6zelinde degerlendirildiginde halkbilimi trtlinlerinin olusum, yaratim ve aktarim
ekseninde bircok islevinin yerine getirildigi sahalar bulunur ve bu sahalardan biri de
festivaller/senliklerdir. Festivaller/senlikler, kiiltliriin nesilden nesile aktarilmasinda, kolektif bellegin
yeniden insasinda ictimai alanda rol oynayan etkinliklerdir. “Giindelik yasamin farkli amaglarla bir
stireligine askiya alindig1” ekseriyetle yilin belirli tarihlerinde periyodik bir sekilde gerceklestirilen ve
mevcut takvimlerde tekrarlanan imtiyazli zamanlar olarak da ifade edilen festivaller, her ne kadar
eglence amacli, hos vakit gecirmeye yonelik etkinlikler olarak nitelendirilse de kimi zaman farkh
bolgelerde teolojik ve protest bir islevi de yerine getiren faaliyetler olarak dikkat cekmektedirler
(Yildirim, 2014, s. 56). Yurdun bir¢ok boliimiinde kendi yoresel gelenek ve goreneklerini yasatmak
adina gergeklestirilen festivallerin/senliklerin diizenlenmesinde etkin rol oynayan kurumlar ise
ekseriyetle “yerel yonetim birimlerinden” belediyelerdir. Fakat belediyeler disinda kimi illerde ve
ilcelerde kurulan dernekler de festival/senliklerin planlanmasini saglayan kuruluslar arasinda yer alir
(Gindiiz Alptirker ve Alptiirker, 2021, s. 1409).

Trakya’da her yil gerceklestirilen festivallerden/senliklerden biri Topgu Baba Senlikleridir.
Kirklareli’'nin Kofcaz Ilcesine bagh Topgular Kéyii'nde her yil haziran ay: icerisinde gerceklestirilen
Topgu Baba Senlikleri, yilin belirli zamanlarinda periyodik bir sekilde yapilan, yore halkinin gelenek ve
goreneklerinin yasatildig1 senlik hiiviyetindedir ve katilim gdsteren bireylerin “doganin dongiisel
giiciine ve zamanin sonsuzluguna baglanmasiyla sonuclanir” (Yildirim, 2014, s. 79). Bu manada Topgu
Baba Senliklerinin énemi de dongiisellik ve sonsuz zaman algis1 6zelinde bolgede yasayan Alevi ve
Bektasi topluluklar bir araya getirmesi ve Turner’ci bir tabirle komiinitasin mezkiir ztimreler icinde
saglanmasi yoniinde ortaya c¢ikmaktadir. Topgu Baba’'nin Trakya boélgesinde Alevi ve Bektasiler
acisindan 6nemi ise Balkanlarin Miisliimanlastirilmasina olan katkisi tizerinedir. Topgu Baba ile ilgili
mubhtelif rivayetler yer alsa da adinin Mahmud oldugu ve 14. yiizy1l ile 15. ylizyillar arasinda yasadigi
bilinmektedir. Osmanli Devleti doneminde topgu olarak gorev alan Topcu Baba, Kof¢az'da vefat eder ve
burada mezari tiirbeye doniistiiriiliir. Her y1l diizenlenen senliklere katilan Alevi ve Bektasi zlimreleri



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13

Topgu Baba Tiirbesini ziyaret eder ve Topgu Babadan dilekte bulunurlar. Tiirbe ziyaretinin akabinde
Alevi ve Bektasiler kurbanlarini gorevlilere teslim ederler ve daha sonra meydanda bir araya gelirler.

Alevi ve Bektasi topluluklar 6zelinde gerceklestirilen Topgu Baba Senliklerinin temel unsurlari arasinda
miizik de 6nemli yer tutar. Miizik fenomeninin halkbilimi perspektifinden Topgu Baba Senliklerindeki
O6nemi bireyler arasinda komiinitasin meydana getirilmesi, kimligin miizik izerinden insasi, kolektif
bellegin, gelenegin miizik tizerinden aktarilmasi ve bireyler arasindaki dayanismanin miizik tizerinden
saglanmasi yoniindedir. Bu manada Topgu Baba Senlikleri, miizigin aragsallastirilarak Kirklareli'nin
yani sira Tekirdag ve Edirne gibi illerdeki Alevi ve Bektasilerin hemhal olmasina olanak saglamaktadir.
Topcu Baba Senlikleri’'nde senlige katilan Alevi ve Bektasi topluluklarinin senlikteki temel miizik
faaliyetleri arasinda ise semahlar ve zakirler ile asiklarin/ozanlarin seslendirdikleri deyis nefes, tevhit
vb. tiirler yer alir.

Topcgu Baba Senliklerinin ve icinde yer alan miizik fenomeninin Bascom’un folklorun doért islevini yerine
getirdigi gibi asiklarin/ozanlarin seslendirdigi deyis, nefes ve tevhitlerin de Ilhan Basgdz'iin
halkbiliminin besinci islevi olarak ortaya koydugu protest islevinin de olusmasini saglamaktadir. Temel
fonksiyonlari arasinda teolojik manada ilk yaradilis anina dénmek, Allah’a ulasmak baska bir ifadeyle
esrime gibi unsurlari olan semahlarin ayni zamanda Topc¢u Baba Senlikleri ile teolojik unsurlarindan
arinmis ve kimlik eksenli bir yapiya dontistiigii de misahede edilir. Bu manada Topgu Baba Senlikleri
ekseninde ortaya konan semahlar bir bakima demistifikasyon ornegi teskil eder. Teolojik manada
gerceklesen demistifikasyonun yani sira senliklerdeki semah performanslari semahin ayni zamanda
“inanci temsil etmeyen bir mekanda” olmasini da beraberinde getirmektedir (Ozdemir ve Cak, 2022, s.
187). Dolayisiyla semah, Topgu Baba Senliklerinde mistik bir dans unsuru olmaktan demistifikasif bir
yaplya dogru evrilmekte ve senligin bir parcasi haline doniismektedir. Topcu Baba Senliklerinde
asiklarin/ozanlarin seslendirdigi tiirkiiler de Alevi kimliginin ulu ozanlarindan ve 1980 sonrasi1 miizik
uyanist baglaminda ¢ekirdek uyanis onderlerinin repertuvarindandir. Bu baglamda senliklerde deyis,
nefes, diivaz-1 imam, tevhit gibi tiirler gerek semah esnasinda zakirler tarafindan gerekse semahtan
bagimsiz olarak asiklar/ozanlar tarafindan seslendirilmektedir. Bu calismada katilimci gézlem yolu ile
Topgu Baba Senliklerinde islevsel halkbilimi kurami ¢cercevesinde Alevi ve Bektasilerin Turner’ci bir
tabirle kominal olma durumunun miizik iizerinden nasil saglandigini, genelde senlige 6zelde ise miizige
nasll islevler yliklendigini ortaya koymak amac¢lanmaktadir.

2. Islevsel Halkbilimi Kurami

Halkbilimi ¢alismalarinda metin merkezli yaklasimlarin halkbilimi {rilinlerini incelemedeki
yetersizliginin anlasilmasi sonucu 20. ylizyildan itibaren baglam merkezli yaklasimlar benimsenmeye
baslanir. Antropolojik yontem olarak da bilinen islevsel halkbilimi kurami baglam merkezli yaklasimlar
arasinda yer alir. islevsel kuramin halkbilimi calismalarina girmesi baslangigta “Franz Boas” tarafindan
saglanir (Cobanoglu, 2019, s. 251). islevsel kuramin daha sonraki temsilcileri ise “Bronislaw K.
Malinowski, Margerat ve Mellville Herkovits, Ruth Benedict, A. Reginald Radclife-Brown, R. Thurnwald”
gibi antropologlardir ve bu kuram, halkbilimi ¢alismalarina farkli bir perspektif getirmektedir (Ekici,
2010, s. 124).

Islevsel halkbilimi kuraminin temel hareket noktasi halkbilimi {iriinlerinin metinleri olmadig,
“metinlerin olusturulduklari, yaratildiklari ve yeniden yaratilip” aktarildiklari baglamdir (Oguz, 2008, s.
83). Metin merkezli yaklasimlardan baglam merkezli yaklasimlara gecilmesi temelde biitiinciil bir
anlayis lizerine insa edilir ve halkbilimi triinlerinin incelenmesinde metnin 6neminin disinda baglamin
da dikkate alinmasi sekil, yap1 ve icerik iizerine yapilan incelemelerin yani sira anlatici, dinleyici ve icra
ortammin da icine dahil edilmesine olanak saglar. Islevsel halkbilimi kurami 6zelinde baglamin
oncelenmesi ayni zamanda halkbilimi iirinlerini gecmisin iirtinii olmaktan kurtarir. Ekici'nin (1998) de
ifade ettigi gibi bu durum baglamin, “metnin kendisi kadar” énemli oldugunu gostermesi agisindan da
onem arz eder (s. 27). Metin merkezli ve baglam merkezli yaklasimlar arasindaki farklilik



Volkan Kaptan

benimsedikleri paradigmalar agisindan da ortaya ¢ikar. Bu manada Tun¢’'un (2022) da ifade ettigi gibi
metin merkezli calismalarda pozitivist baska bir ifadeyle olgucu perspektif 19. yilizyil halkbilimi
calismalarinin epistemolojisine etki eden paradigma konumundayken, Einstein’in Newtoncu fizigi
asmasiyla bilhassa Dilthey 6nderliginde baslayan ve her toplumun kendi baglaminda degerlendirilmesi
gerektigi diisiincesini benimseyen anlamaya yonelik tarihselci epistemoloji paradigmasi ise baglam
merkezli yaklasimlarin 20. ylizyildan itibaren temel mottosu haline gelir (s. 18). Dolayisiyla halkbilimi
calismalarin pozitivist anlayisin yansimasi olan evrensel yasalarin gecerlilifinden yorumsamaci bir
anlayisa gecilir ve her toplum 0Ozelinde baglami onceleyen tikellik basat konuma yerlesir.
Malinowski'nin islevselcilik anlayisi da baslangigta pozitivist bir anlayisla tasarlanmisken daha
sonralar1 baglami da isin icine dahil ederek baglam merkezli calismalarin dnciileri arasina yerlesir.

Islevsel halkbilimi kurami ekseninde ortaya konan herhangi bir halkbilimi iiriiniiniin “onu anlatan ve
dinleyende olusturdugunun veya olusturduklarinin niteliginin ortaya konulmasi” amac¢lanmaktadir
(Cobanoglu, 2019, s. 262). Dolayisiyla islevsel halk bilimi kuramina gére herhangi bir metin izlerkitle
oniinde icra edilmezse muglaklasir. Bu manada dinleyicinin aktarim siirecindeki 6nemi ortaya
cikmaktadir. Dolayisiyla metin ve izleyici arasinda simbiyotik bir iliski s6z konusudur ve bu durum
halkbilimi perspektifinde Malinowski'nin (1971) “baglamsiz bir metin olidiir” ifadesiyle
aciklanmaktadir (s. 24). Bu cercevede baglam, islevsel halkbilimi kuraminin temel dayanak noktasini
olusturmaktadir. Baglam merkezli bir yaklasim olarak islevsel halkbilimi kurami, halkbilimi tiriinlerinin
canli ve devingen bir iletisim siireci olarak degerlendirilmesine de olarak saglar. Dolayisiyla daha
onceleri salt metin ekseninde degerlendirilen halkbilimi iiriinleri, “sosyal cevre ve siyasi sartlar”
ekseninde de ele alinmaya baslanir (Irmak, 2017, s. 186). Bu durumda da islevsel halk bilimi kurami
cercevesinde “metinlerin anlatilis nedenlerine bagh olarak pek c¢ok isleve sahip oldugu ortaya
cikmaktadir” (Deger, 2015, s. 29). Lakin metne yiiklenen islevler baglama, hitap edilen topluluguna gore
farklilik gosterebilmektedir.

Baglam ekseninde ortaya cikan islevler literatiirde farkli antropologlar tarafindan ortaya konur.
Ornegin islevsel halkbilimi kurami cercevesinde William R. Bascom (2010), halk edebiyati iiriinlerinin
dort farkli islevinin bulundugunu ifade eder (ss. 71-86). Bascom’a gore kiltiir “statik degil devingendir,
yalitilmis degil biitlinlesiktir; periferide degil merkezde yer alan parcalardan” meydana gelir (aktaran
Yolcu, 2017, s. 186). Her bir kiiltlirel fenomenin farkl bir islevi yerine getirdigini diisiinen Bascom,
folklorcularin metin kadar baglami da arastirmalari gerektigini diisiiniir ve bu islevlerin kendi kiiltiirel
baglaminda arastirilmasi gerekliligine vurgu yapar. Bars (2015), Bascom’un folklorun tespit ettigi “dort
islevi” oldugundan bahseder (s. 158). Bu islevler Bascom (2010) tarafindan, folklorun sosyal boyutu,
kiltiirel boyutu ve islevleri lizerine egilirken halk edebiyati liriinlerinin dort islevini “hos vakit gegirme,
eglenme ve eglendirme; degerlere, toplum kurallarina ve torelere destek verme; egitim veya kiiltiirtin
gelecek kusaklara aktarilarak egitilmesi; kisisel ve toplumsal baskilardan kacip kurtulma” seklinde
aciklanir (ss. 71-80).

Bascom’un halkbiliminin dért islevine ek olarak ilhan Basgoz'iin protesto islevi de alan yazinda
halkbilimi {riinlerinin incelenmesinde islevsel kuram olarak yer alir. Bascom, ifade ettigi islevlerin
sinirlarinin ¢izilmesinin gii¢ oldugunu, kimi zaman bu islevlerin ikisinin ya da ti¢iiniin olusabilecegini
vurgular (Basgoz, 1996, akt. Ciblak, 2008, s. 132). Bascom ayni1 zamanda iki ya da ii¢ islevin ortaya
cikmasinin bir sorun tegkil edebilecegini ve bu islevlerin tek bir islev ¢atisi altinda ele alinabilecegini de
vurgular. Bu islev de degerlerin kabulii ve gelecek nesillere aktarimi ¢ergevesindedir.

Ilhan Basgéz’e (1996) gore ise tek bir islev catis1 altinda folklor iiriinlerini ele almak toplumda tutuculuk
ve koruyuculuk seklinde homojen bir yap1 meydana getirecektir. Dolayisiyla toplum 6zelinde meydana
gelen boliinmeler ve catismalar goz ardi edilecektir. Bu manada Basg6z (1996), toplum 6zelinde
uyumun dizenin yaninda meydana gelen catismalar1 ve bu catismalar ekseninde ortaya c¢ikan
baskaldirilar1 destekleyen protesto islevinin de oldugunu ifade eder (ss. 1-2).



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13

3. Festival/Senlik Terimi

Festival, insan yasami icinde yer edinmis etkinlikler olarak yer alir ve bu manada i¢ctimai alanda bir¢cok
islevi yerine getirir. Festival terimi, etimolojik olarak “festum” kelimesinden tiiremis bir kelimedir ve
semantik acgidan, “halk sevinci, nese, senlik” demektir (Imirgi, 2005, s. 30). Falassi'ye (1987) gore,
festival etkinliklerini tanimlayabilmek adina latincede festum kelimesinin yani sira feria kelimesine de
basvurulur. Mevcut iki kelimin ¢ogu olarak festa ve feriae kelimelerinin daha yaygin bir kullanim sahasi
buldugunu ifade eden Falassi, bu durumun nedeninin festivallerin/senliklerin hem daha uzun hem de
birden fazla etkinligi icermesi ile iliskilendirir (ss. 1-2).

Genel manada festival/senlik, “tarihi, siiresi, yapildigi ¢evre, katilanlarin sayis1 ve 6zellikleri 6nceden
hazirlanan bir izlenceyle belirtilen ve 6zel 6nemi olan sanat gosterisi” seklinde aciklanir (Akboga, 2023,
s. 3). Antik ¢aglardan itibaren cok sayida etkinlik ve kutlama seklinde karakterize edilir (Green, 1997, s.
295). Festival teriminin arkaik manasi ise minnet duygularinin sunulmasi maksadiyla ortaya konan
ictimai faaliyettir. Tiirk Dil Kurumu’'nun (1998) Tirkge sozliigliinde ise festival, dort baslik altinda
aciklanir ve bu ¢ergevede “dénemi, yapildigi ¢cevre, katilanlarin sayisi veya niteligi programla belirtilen
ve 0zel 6nemi olan sanat gosterisi; belli bir sanat dalinda oyun ve filmlerin sunulmasi ve gdésterilmesi
sonunda ddiil veya derece verilmesi biciminde diizenlenen ulusal veya uluslar arasi gosteri dizisi, senlik;
bir bélgenin en iinlii riini i¢in yapilan gosteri, senlik; diizensiz toplant1” seklinde ifade edilir (s. 775).
Tiirk Halkbilimi literatiiriinde ise festival “liriine dayali senlik, gosteri” olarak karsilik bulur (imirgi,
2005, s. 29).

Festivaller/Senlikler, Green (1997) tarafindan “bir sosyal grubun ya da kiiltiirtin diinya goriisiing,
geleneksel uygulamalarini, performanslarini, ritiiellerini ve oyunlarim1 temsil eden periyodik bir
kutlama” olarak aciklanir (s. 295). Festival, bircok farkl bileseni icermesine karsin Emile Durkheim
tarafindan genel olarak ya dini ya da din dis1 olarak siniflandirilir (s. 296). Sosyal bilimlerde din dis1
festivaller etkilerini derinlestirmek i¢in din ve metafiziksel unsurlara, dini festivaller ise daima politik
ve ekonomik unsurlara basvururlar. Bir baska antropolog Smith ise festivalleri tlice ayirir. Smith’in
(1972) ilk vurguladig: festival tiiriit mevsimlik festivallerdir. Smith ikinci festival tiirii olarak Hiristiyan
takvim festivallerini ele alirken son festival tiirii olarak da sinirh katilimla gerceklesen festivallerden
bahseder (ss. 161-163).

Stoeltje (2015), festivallerin/senliklerin farkl topluluklar tarafindan “dlizenlenme ve islev” acisindan
farklilik arz ettigini ve her topluluk 6zelinde belirleyicilik vasfina sahip oldugunu ifade eder (s. 339).
Festivaller/senlikler halkbilimi perspektifinden Bascom’un folklorun dért islevi ve Ilhan Basgdz'iin
folklorun besinci islevi olarak belirttigi protesto islevi ekseninde birbirinden farkli islevleri yerine
getirir. Kirklareli'nin Kofcaz ilcesinde gerceklestirilen Topcu Baba Senlikleri festival/senlik ekseninde
Emile Durkheim’'in gerek dini gerek ise din disi etkinlikleri ihtiva eder. Bu baglamda Topg¢u Baba
Senliklerinde miizik lizerinden Alevi ve Bektasiler arasinda Bascom’un folklorun dért islevi ve ilhan
Basgoz'iin folklorun besinci islevi olarak belirttigi protesto islevi gibi islevler ortaya ¢ikar. Topcu Baba
Senlikleri'nde bu islevler disinda ekonomik, psikolojik, sosyolojik, ideolojik mahiyette farkl islevler de
ortaya ¢ikmaktadir. Bu ¢alismada baglam merkezli yaklasimlardan biri olan islevsel halkbilimi kurami
perspektifinden Topgu Baba Senliklerinde miizik lizerinden saglanan islevler ele alinacaktir.

4. Topcu Baba Senliklerinin Temel Unsurlari

Topgcu Baba'yi Anma Kiiltiir ve Sanat Dernegi tarafindan organize edilen Topg¢u Baba Senlikleri,
Kirklareli'nin Kofcaz ilgesinde her yil haziran ayinda gerceklestirilmektedir. Bu manada Topcu Baba
Senlikleri takvimsel dongiisellik ilkesi cercevesinde gerceklesir ve meydana gelen bu takvimsel
dongisellik ilkesi Balkanlarda yasayan Alevi ve Bektasi topluluklarinin yasamlarindaki deneyimleri
tanimlar. Tekrar edilen senlik deneyimi ayni1 zamanda bireylerin icinde yer aldig1 “doganin déngiisel
giiciine ve zamanin sonsuzluguna baglanmasiyla sonuglanir” (Yildirim, 2014, s. 79). Dolayisiyla senlikler



Volkan Kaptan

dongiisellik tizerinden gerek gelenek ile kurulan iliski gerekse gelecege dontik olmasi hasebiyle dinamik
bir olguyu imler. Mezk{ir perspektif tizerinden Topgu Baba Senlikleri din, ritiiel ve senliklerin girift halde
oldugu yasam/oliim diyalektiginin ortaya konuldugu bir 6rnek tegkil eder.

Topgu Baba Senliklerinin temel 6zelliklerine bakildiginda her yil yilda bir defa haziran ayi icerisinde;
mekan olarak Topgu Baba’nin tiirbesinin bulundugu yerde acik alanda; Kof¢caz kéyi sakinlerinin yani
sira Trakya’da bilhassa Edirne ve Tekirdag 6zelinde Alevi ve Bektasi zlimrelerinin katilimiyla
gerceklestigi miisahede edilmektedir. Yapisal olarak ele alindiginda Top¢u Baba Senlikleri etkinligin
planlanmasi, misafirlerin karsilanmasi, Topgu Baba Tiirbesinin ziyaret edilmesi, kurbanlarin kesilip
pisirilmeye baslanmasi, miiziksel pratiklerin gergeklestirilmesi ve kurbanlarin ikram edilmesi seklinde
alt1 temel asamadan olusmaktadir. Senlikte her yastan katilimcinin yer aldig1 ve katilanlar arasinda
yasca kiiciik olanin hizmet etmesi yoniinde bir hiyerarsinin oldugu miisahede edilmektedir. Dolayisiyla
Topgu Baba Senliklerinin temel orgiisii hem sekiiler hem de teolojik unsurlar cercevesinde
gerceklesmektedir. Bu manada gerceklesen mezkiir senlige halkbilimi ekseninde birbirinden farkl
islevler yliklenmektedir.

5. William R. Bascom’un Folklorun Dért islevi Ekseninde Topgu Baba Senlikleri

Islevsel halkbilimi kuramcilarindan William R. Bascom’a gére folklorun dért islevi bulunur ve bunlar
“hos vakit gecirme, eglenme ve eglendirme; degerlere, toplum kurallarina ve torelere destek verme;
egitim veya kiiltlriin gelecek kusaklara aktarilarak egitilmesi; kisisel ve toplumsal baskilardan kacip
kurtulma” seklindedir (Bascom, 2010, ss. 71-80). Her topluluk o0zelinde rélativizm ekseninde
degerlendirildiginde folklor iriinlerinde benzer islevler gorilebilecegi gibi farkl islevler de
yuklenilmektedir.

Trakya bolgesinde her yil diizenlenen Topgu Baba Senlikleri de bu baglamda genelde Trakya’da 6zelde
ise Kirklareli, Tekirdag ve Edirne’de yasayan Alevi ve Bektasi zlimreler icin birtakim islevleri yerine
getirir. Topgu Baba Senlikleri 6zelinde ortaya ¢ikan islevler Bascom’un folklorun dort islevini
kapsamanin yani sira ayni zamanda ideolojik, sosyolojik, ekonomik ve teolojik manada farkl islevleri
de icinde barindirmaktadir.

6. Topcu Baba Senliklerinin Hos Vakit Gecirme, Eglenme ve Eglendirme islevi

Islevsel halkbilimi kurami ekseninde Topgu Baba Senlikleri etkinlige katilan topluluklar 6zelinde hos
vakit gecirme, eglenme ve eglendirme islevini yerine getirir. Topgu Baba Senliklerinde bir araya gelen
Alevi ve Bektasi ziimreler haziran ayinda etkinlikler sirasinda piknik yapar ve hos vakit gecirir.
Dolayisiyla mezkir ziimreler adina Topgu Baba Senlikleri her ne kadar birincil konumda olmasa da hos
vakit gecirme adina bir eglence unsurudur. Top¢u Baba Senliklerine katilan bireyler aileleriyle birlikte
Topgu Baba'nin tiirbesinin bulundugu alanin hemen altinda yer alan ormanlik bodlgede miiziksel
pratikler baslamadan 6nce kahvaltilarini yapar ve hos vakit gecirirler.

Fotograf 1
Topgu Baba Senlikleri Piknik Alani

Not: Yazar tarafindan 18 Haziran 2023 tarihinde ¢ekilmistir.



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13

7. Topcu Baba Senliklerinin Degerlere, Toplum Kurallarina ve Térelere Destek Verme islevi

Alevi ve Bektasi topluluklar adina Topgu Baba Senlikleri kolektif hafizanin nesilden nesle
aktarilmasinda rol oynar. Bu manada Topg¢u Baba Senliklerinde kolektif bellegin aktarilmasiyla Alevi ve
Bektasi doktrini igerisinde yer alan normlarin ve adetlerin de giiniimiize tasinmasi saglanir. Kirklareli
Kofcaz'da dilizenlenen Topcu Baba Senliklerinde toplumsal deger, kural ve torelerin aktarilmasinda rol
oynayan unsurlar arasinda miiziksel pratikler de 6nemli yer teskil eder. Dolayisiyla Topgu Baba
Senlikleri icinde performe edilen semahlar, deyisler, tevhitler, nefesler vb. miiziksel tiirler ile hem
teolojik teolojik manada hem de sosyokiiltiirel ve ideolojik agidan Alevi ve Bektasi degerlerinin
koklesmesi, gecmis torelerin desteklenmesi saglanmaktadir. Semah etkinlikleri Topgu Baba
Senliklerinde demistifikasyona ugrasmis ritiiel dis1 bir pratik haline déniismiis faaliyet olarak yer alsa
da Alevi ve Bektasi geleneginin siirekliliginin saglanmasi adina énem arz etmektedir.

Fotograf 2

Topgu Baba Senlikleri Semah Gésterisi

Not: Yazar tarafindan 18 Haziran 2023 tarihinde ¢ekilmistir.

8. Topcu Baba Senliklerinin Egitim veya Kiiltiiriin Gelecek Kusaklara Aktarilarak Egitilmesi
islevi

Topcu Baba Senliklerinde gerceklestirilen her faaliyet Alevi ve Bektasi kiiltliriiniin gelecek kusaklara
aktarilmasina olanak saglamaktadir. Halkbilimi, Cobanoglu'nun (2019) da ifade ettigi gibi “kiiltiiriin
aynasi ve insanlara yonelik pratik kurallar” ve kilavuzlardir (s. 263). Alevi ve Bektasi gelenegi ekseninde
gerceklestirilen semah vb. pratikler de Turnerc: bir ifadeyle yansiticilik 6zelligi tasir. Bu baglamda
Topcu Baba Senliklerinde seslendirilen tasavvufi halk miizigi tiirleri ekseninde gelenegin aktarimi
saglanmaktadir.

Topcu Baba Senliklerinde miiziksel pratikler ekseninde gelenegin aktaricilari zakirler, ozanlar ve semah
donenlerdir. Miiziksel pratikler ekseninde gelenegin aktarimi Alevilikte ulu ozanlar olarak kabul edilen
sahsiyetlerin sozlerinin miizik ile icrasinin gergeklestirilmesi ekseninde olusur. Gelenegin aktarimi
miizik pratiklerinin yani sira yoresel kiyafetler, hali, kilim gibi maddi kiiltiir triinleriyle de
saglanmaktadir (Yayman, 2024, s. 961). Bu baglamda semahlar esnasinda bilhassa Hubyar Semahi
dontliirken semah grubu yoresel kiyafetler giyerek gelenegin aktarimini gergeklestirirler.



Volkan Kaptan

Fotograf 3
Topgu Baba Senlikleri Zakir Icrast

Not: Yazar tarafindan 18 Haziran 2023 tarihinde ¢ekilmistir.

9. Topgu Baba Senliklerinin Kisisel ve Toplumsal Baskilardan Ka¢ip Kurtulma islevi

Topgu Baba Senliklerinin islevlerinden biri de kisisel ve toplumsal baskilardan kurtulma islevidir. Tiirk
toplum yapis1 goz oniinde bulunduruldugunda toplumsal manada bazi kisitlayici uygulamalar s6z
konusudur. Ornegin Alevilik 6zelinde ele alindiginda herhangi kamusal bir kurum biinyesinde semah
donmek Alevilik ile iligkilendirilir ve ideolojik bir unsur olarak telakki edilir. Dolayisiyla Alevilerin belirli
yerler disinda semah donmeleri farkli gruplar tarafindan Alevi kimligi ile iliskilendirilip kisitlanir.
Kaptan’a (2024) gore “sosyal hayattaki pek cok kisitlayici, yasaklayici tutum, insan lizerinde ister
istemez baski” unsuru haline doniisiir (s. 105). Topgu Baba Senliklerinin folklorik olarak islevlerinden
biri de bireylerin glinliik hayatlarinin sikintisini unutmasina ve 6zellikle de “agir sartlar1 olan kimi is
zamanlarindan” siyrilmalarina vesile olmaktir (Cetindas, 2006, s. 28).

10. ilhan Baggéz'iin Protesto islevi Ekseninde Topgu Baba Senlikleri

Bascom’un folkloriin dért islevi disinda halkbilimi tiriinlerinin protesto islevinin de oldugu ilhan Basgoz
tarafindan alan yazina kazandirilmis bir yaklasimdir. Marksist diisiince ile iliskilendirilen protesto
islevine gore ‘“normal sartlar altinda gerceklestirilmeyen zengin-fakir, yonetici-yonetilen
miicadelesindeki sinif ¢catismasi halk bilgisi yaratmalarinda yansitilir (Kagmaz, 2023, s. 67). “Boylece
pek cok hikaye, masal ve fikrada, tiirkii ve manide bu ¢atismanin alt siniftan kisilerin kendilerine yapilan
haksizliklarin bir ifadesini bulmak miimkiindiir” (Ekici, 2010, ss. 125-126).

Zakirlerin ve ozanlarin performanslar1 kuralli komiinitasa 6rnek teskil eder. Bu dogrultuda
gerceklestirilen performanslar bir uzam toplulugu ve i¢ zaman olgusunu da ihtiva eder. “Schutz’'un
‘uzam toplulugu’ sdylemi, miizik zamani igerisinde farkl bir topluluk olma kismina génderme yapar”
(Kiiciikaksoy, 2017, s. 1740). icray1 gerceklestirenler arasinda jest ve mimikler yoluyla bir iletisim
saglanir ve bu durum i¢ (miizik) zamanin akisidir. Topgcu Baba Senliklerinde bir araya gelerek ortaya
konan performanslarda hem kuralli komiinitas hem de dogal komiinitas ortaya ¢ikar. Kuralli komiinitas
ekseninde planli programl bir etkinlikte zakirlerin sdyleyecekleri eserler bellidir ve daha dnceden
planlanmistir. Etkinlikte yer alan zakir de senlige gelmeden 6nce senlikte seslendirilecek eserler ile ilgili
su bilgileri verir. “Senlik dncesi hangi eseri okuyacagimiz bellidir. Senlikte siramiz geldiginde eserleri o
sectigimiz sekilde okuruz” (K.K.1, kisisel iletisim, 18 Haziran 2023). Fakat senlikler sirasinda izleyiciler
arasinda daha 6nceden planli olmayan bir sekilde senlik sirasinda miizik icrasi gergeklestiren kisiler de
olmaktadir. Bu durum da dogal komiinitasin saglanmasina yol agmaktadir. Bunun yani sira zakir ve
ozanlarin gerceklestirdikleri miizik icralar1 Turnerci bir ifadeyle hem yansiticilik hem de doniisliiliik



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13

ozelligi sergiler. Zakir ve asiklar/ozanlar gergeklestirdikleri icralarla kiiltiirel kodlarin izleyiciye
yansimasini saglarlar ve bu durum performansin yansiticihg 6zelligini ortaya koyar. icralarinin kiiltiirel
kodlar1 kendilerine yansitmalari ise dontisliiliigiin olusmasina olanak saglar (Kiigciikaksoy, 2022, s. 155).

11. Topgu Baba Senliklerinin Ekonomik, Sosyolojik ve ideolojik islevleri

Topgcu Baba Senlikleri kapsaminda gerceklestirilen etkinlik alaninda boélgenin yerel halki anma
etkinligine yonelik birtakim esyalar satarlar. Bu manada yore halki tarafindan satilan esyalar ekonomik
bir olgu olarak dikkat cekmektedir. Dolayisiyla senlik 6ncesinde yore halki tarafindan satilmak amaciyla
hazirlanmis “hem bir meslek dalinin ortaya ¢ikmasini ve hem de bir kazang elde etmenin yolunu agar”
(Altinkaynak ve Askaroglu, 2024, s. 613). Bunun yani sira senligin diizenlenmesi adina belediye
tarafindan bir sahnenin kurulmus olmasi ve bu ¢ercevede diizenlemelerin yapilmasi da ekonomik bir
gelir kaynagi teskil etmektedir.

Sosyolojik ac¢idan ele alindiginda Topgu Baba Senlikleri bilhassa miizik tizerinden en temelde Alevi
kolektivitesinin korunup yasatilmasina olanak saglamaktadir. Bu baglamda miizik fenomeni iizerinden
senliklerde miizikal komiinitas meydana gelir. Topgu Baba Senlikleri cercevesinde ortaya ¢ikan miizikal
komdiinitas “insan sesi ya da enstriimandaki eller araciligiyla, insanin biyolojisi lizerinden iiretilen bir
fiziksel” etki seklindedir (Kii¢iikaksoy, 2017, s. 1739).

Ideolojik manada bu etki senlikteki zakir, asik ve ozan olarak adlandirilan Kisiler vasitasiyla gerceklesir.
Bu cergevede soyutlanmis topluluklar olarak adlandirilan Alevilerin senliklerde seslendirdigi miiziksel
tlirler lizerinden bir itiraz ve ret kiiltiirli meydana getirdigi miisahede edilir. Bu itiraz ve ret kiiltiri
ideolojik bir miilahazanin izdiisiimiinii temsil ettigi gibi aym1 zamanda ilhan Basgoz’iin protesto islevi
ekseninde de degerlendirilebilir. Ayn1 zamanda senlikte Asik Alican ve Fevzi Uslu Asik’'in seslendirdigi
asik tarzi miizikler de ideolojik manada islevleri haizdir. Senlikte zakirler, asiklar/ozanlar tarafindan
bilhassa Sah Hatayi, Pir Sultan Abdal, Nesimi, Kaygusuz Abdal gibi ulu ozanlarin eserlerinin
seslendirilmesi de birer ¢evre unsuru olarak Alevi ve Bektasilerin merkez karsisinda ideolojik olarak
konumlanisini da ortaya koymaktadir. Seslendirilen bu tiirler lizerinden tarihin belirli donemlerine
gondermelerde bulunularak ideolojik bir islev yerine getirilmektedir. Hatayi'ye ait “Sufi Mezhebimin
Nesin Sorarsin”, gibi eserlerin seslendirilmesi merkez karsisinda ¢evre unsuru olarak konumlanisin
ornegini temsil ederken, miizik iizerinden ¢evre unsuru olmanin ideolojik olarak disavurumunu da
ortaya koymaktadir.

Fotograf 4
Topgu Baba Senlikleri Asik [crast

Not: Yazar tarafindan 18 Haziran 2023 tarihinde ¢ekilmistir.

10



Volkan Kaptan

12. Sonug

Folklorun bir pargasi olarak senlikler, toplumlarin kiiltiirel stirekliligini saglayan unsurlar arasindadir
ve halkbilimi ¢alismalarinda sadece icerikleriyle degil iistlendikleri toplumsal rollerle de kiiltiirlerin
aktariminda rol oynarlar. Bu baglamda halkbilimi perspektifinde senlikler salt eglence ya da gelenekleri
yasatma amach degil; ayn1 zamanda sosyal yapiy1 sorgulama, esitsizliklere dikkat cekme ve alternatif
bir anlati sunmak icin de kullanilir. Kirklareli'nin Kofcaz ilgesinde her yil diizenlenen Topgu Baba
Senlikleri de balkanlarda hem teolojik hem de sosyokiiltiirel kodlara sahip, Alevi ve Bektasi ziimreleri
bir araya getiren, sosyal organizasyonlarinin korunmasini saglayan, kiiltiirel degerleri canl tutmaya
imkan sunan, kolektif hafizanin aktarilmasinda rol oynayan bir halkbilimi tiriintid{ir.

Kirklareli'nin Kofcaz ilcesinde diizenlenen Topcu Baba Senliklerinin temel unsurlar1 ziyaret, kurban
ritiieli, semahlar ve bunun yani sira zakir ve asiklarin seslendirdigi tiirkiilerden olusmaktadir. Islevsel
halkbilimi kurami ekseninde Topg¢u Baba Senlikleri Bascom’un folklorun doért islevi, Basg6z'iin protesto
islevi, sosyolojik, ideolojik ve ekonomik olmak tizere farkl islevlerin ortaya ¢ikmasina olanak saglar.
Dolayisiyla Topgu Baba Senliklerinde miizik lizerinden bireysel ve toplumsal manada hem sekiiler hem
de teolojik islevler yerine getirilir. Miizik tizerinden bu islevlerin ortaya ¢ikmasini saglayan unsurlar
zakirler, ozanlar/asiklar ve katihmcilardir.

Topgu Baba Senliklerinde Alevi ve Bektasiler adina dogrudan ifade edilemeyen 6fke, hosnutsuzluk ve
adaletsizlik duygularimi ifade etmede muzik aragsallastirilirken miizik lizerinden bireyler glindelik
yasam deneyimlerinden siyrilmakta ve lamekadn deneyimi yasamaktadirlar. Senliklerde miizik ayni
zamanda kolektif bellegi tazelerken, kimlik duygusunu yeniden iireterek topluluk arasindaki dayanisma
ve surekliligin saglanmasi adina da islev goriir. Senliklerde miizik iizerinden saglanan komiinitas ile
birlikte topluluk tiyeleri arasinda birlikte hareket etme, yardimlasma ve gecmis degerlere 6nem verme
duygularinin pekistirilmesi gerceklesir. Dolayisiyla senlikler icinde miizik pratikleri gelenegin
koruyuculary, tasiyicilari ve lireticileri konumunda yer alir. Bu manada miizik tizerinden birlik duygusu
6zelinde bireyler 6zelinde miizik izerinden duygusal bir arinma baska ifadeyle katarsis, kabul gérme,
zaman, mekan kutsallasmasi ve Turnerci bir ifadeyle liminal durumunun ortaya ¢cikmasi saglanir.

Senliklerde miizik lizerinden saglanan islevlerin basat calgisi ise baglamadir. Alevi ve Bektasilik 6zelinde
baglama kutsal bir calgi olarak telakki edilir ve senlikler esnasinda baglama senliklerin bir pargasi
konumunda yer alir. Baglama disinda herhangi bir ¢alginin senliklerde kullanilmamasi da baglamanin
mezkir topluluklar 6zelinde ne derece dnemli oldugunu gostermektedir. Baglama esliginde senlikler
0zelinde doniilen semahlar rittiel dis1 pratiklere 6rnek teskil ederken, semahlarin ritiiel dis1 birer pratik
olarak icras1 ayni zamanda semahlarin demistifikasyona ugramasi manasina gelmektedir. Zakirler,
asiklar/ozanlar arasinda ortaya ¢ikan iliski Turnerci bir ifadeyle hem yansiticiik hem de doniisliiliik
ozelligi sergiler. Zakir ve asiklar/ozanlar gerceklestirdikleri icralarla kiiltlirel kodlarin izleyiciye
yansimasini saglarlar ve bu durum performansin yansiticihg dzelligini ortaya koyar. Icralarinin kiiltiirel
kodlar1 kendilerine yansitmalari ise dontgsliiliigiin olusmasina olanak saglar.

Sonug olarak Alevi ve Bektasi ziimreleri adina gergeklesen Topcu Baba Senlikleri Alevi ve Bektasi
doktrinini korumak, gelecek nesillere aktarmak, kolektif kimligin olusmasi adina 6énem arz eder. Ortak
duygularin ve inancin paylasilmasinda ise miizik aragsallastirilir.

11



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 1-13

Kaynakca

Akboga, M. K. (2023). Ge¢misten giiniimiize festivallerde gérsel kimlik ve grafik tasarimin festival
kimligindeki ~ rolii ~ [Yiikksek lisans  tezi, Anadolu  Universitesi]. Ulusal Tez
Merkezi. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=j_Fjwp4]S4mk97Puqti8roR
hz1M71sexx9Y9L9_2TW5dhjX9rXSw4Nr-p-WttGro

Altinkaynak, E. ve Askaroglu, V. (2024).Folklorun islevleri {izerine elestirel bir
coziimleme. Folklor/Edebiyat, 30(119), 607-620. https://doi.org/10.22559 /folklor.2710

Bars, M. E. (2015). William Bascom’un “folklorun dort islevi” 1s18inda Nasrettin Hoca fikralari iizerine
bir degerlendirme. Turkish Studies, 10(4), 149-
166. https://doi.org/10.7827 /TurkishStudies.7682

Bascom, W. R. (2010). Folklorun dért islevi (F. Calis, Cev.). M. O. Oguz ve S. Giircayir (Ed.), Halkbiliminde
kuramlar ve yaklasimlar 2 (ss. 71-86). Geleneksel Yayinlari.

Cerrahoglu, M. (2013). Islevsel halkbilimi kurami baglaminda Sabanézii diigiinlerinde giiveyi basi
donatma merasimi. The Journal of Academic Social Science Studies, 6(7), 289-
303. https://doi.org/10.9761/JASSS1799

Cetindas, D. (2006). Popiiler tarihi romanlar ve M. Turhan Tan [Yayinlanmamis yiiksek lisans tezi,
Erciyes Universitesi].

Ciblak, N. (2008). Halk siirinde taslamalar. Uriin Yayinlar.

Cobanoglu, O. (2019). Halkbilimi kuramlar: ve arastirma yéntemleri tarihine giris (10. bask.). Akcag
Yayinlar.

Deger, Z. 1. (2015).Mersin fikralarinin baglam merkezli halkbilimi kuramlari acisindan
incelenmesi [Yiiksek  lisans  tezi, Mersin  Universitesi]. ~Ulusal Tez  Merkezi.
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?’key=WBc656i315e2eV6-
EZV10ouSTw5N38rkA3WICSvdNjBArlISWDbHIIN_vJFC4HCPkv

Ekici, M. (2008). Halk bilimi calismalarinda metin (text), doku (texture), sosyal cevre ve sartlar
(konteks) iliskisinin 6nemi. Milli Folklor, 10(39), 25-34.

Ekici, M. (2008). Kuramlar ve yéntemler. M. 0. Oguz (Ed.), Tiirk halk edebiyati el kitabi (6. baski, ss. 65~
108). Grafiker Yayincilik.

Ekici, M. (2010). Halk bilgisi (folklor) derleme ve inceleme yéntemleri (3. baski). Geleneksel Yayincilik.
Falassi, A. (1987). Time out of time: Essays on the festival. University of New Mexico Press.

Green, T. A. (Ed.). (1997). Folklore: An encyclopedia of beliefs, customs, tales, music, and art (Cilt 1-2).
ABC-CLIO.

Giindiiz Alptiirker, I. ve Alptiirker, H. (2021). Gelenekten gelecege yoresel kiiltiiriin tasinmasinda
festivallerin roli. MANAS Sosyal Arastirmalar Dergisi, 10(2), 1409-
1422. https://doi.org/10.33206/mjss.797288

Irmak, Y. (2017). islevsel halkbilimi kuramina gére Asik Mahsuni Serifin siirlerinde tespit edilen yeni
islevler. Studies of the Ottoman Domain, 7(12), 183-212.

Imirgi, A. (2005). Festival kavramu iizerine diisiinceler. Millf Folklor, 17(65), 29-36.

Kagcmaz, R. (2023). Islevsel halkbilimi kuramina gére Altay destanlarinda hediyelesme [Yiiksek lisans tezi,
Nevsehir Haci Bektas Veli Universitesi]. Ulusal Tez Merkezi.

12


https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=j_Fjwp4JS4mk97Puqti8roRhz1M71sexx9Y9L9_2TW5dhjX9rXSw4Nr-p-WttGro
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=j_Fjwp4JS4mk97Puqti8roRhz1M71sexx9Y9L9_2TW5dhjX9rXSw4Nr-p-WttGro
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.7682
https://doi.org/10.9761/JASSS1799
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=WBc656i315e2eV6-EZV1ouSTw5N38rkA3WICSvdNjBArlSWDbHiIN_vJFC4HCPkv
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=WBc656i315e2eV6-EZV1ouSTw5N38rkA3WICSvdNjBArlSWDbHiIN_vJFC4HCPkv

Volkan Kaptan

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=nLNfCsWgUluh5T2iyudShgISdM2YL
EMrja_Dpv_r1STb3ueTLupXkj4ZbhKYuOb5

Kaptan, M. N. (2024).William R. Bascom’un halkbilimi iriinii islevlerinin mehter o6zelindeki
tezahtri. Eurasian Journal of Music and Dance, 24, 93-109.

Kiglikaksoy, M. E. (2017).Mizigin performans siirecindeki “sihirli birliktelik”: Miizikal
komiinitas. Musicology Journal, 5(3), 1732-1744.

Kiiciikaksoy, M. E. (2022). Etnomiizikolojide performans teorileri. U. Ozdemir, M. Demir ve E. H. Ogiit
(Ed.), Etnomiizikoloji: Kiiltiirler ve miizikler (ss. 137-174). Ithaki Yaynlar1.

Malinowski, B. (1971). Myth in primitive psychology. Negro Universities Press.
0guz, M. 0. (Ed.). (2008). Tiirk halk edebiyatu el kitabi (6. baski). Grafiker Yayincilik.

Ozdemir, D. ve Cak, S. E. (2022).Bir demistifikasyon 6rnegi: Semahtan kol oyunu ve
Mengi'ye. Etnomiizikoloji Dergisi, 5(2), 187-207.

Smith, R. ]. (1972). Social folk customs, festivals, and celebrations. icinde A. Dundes (Ed.), Folklore and
folklife (ss. 159-178). University of Chicago Press.

Stoeltje, J. B. (2015). Festival (P. Ersoy, Cev.). M. O. Oguz, S. G. Teke ve S. Calis (Ed.), Halk biliminde
kuramlar ve yaklasimlar 3 (ss. 339-346). Geleneksel Yayincilik.

Tung, E. (2022). Halk biliminin epistemolojik tarihi ve yakin déonem Tiirk halk bilimi calismalar:
tizerine. Millf Folklor, 17(133), 13-28.

Tirk Dil Kurumu. (1998). Tiirkge sézliik. Tirk Dil Kurumu Yayinlari.

Yayman, S. (2024).Usak halisi ve kilimi o6rnekleminde ipligin desene donilsiimiiniin
hikayesi. Folklor/Edebiyat, 30(120), 961-990.

Yildirim, 1. (2014). Yéresel festival iizerine gorsel etnografik bir inceleme: Ankara “Beypazan festivali”
érnegi [Doktora tezi, Ankara Universitesi]. Yiiksekégretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi.
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=48XPj7KKQhKUgntkUiKO3HhWbUf
mL7rUhsvpXDh]JET2Z6rmxmt5UfFrjxxPL7MHy

Yolcu, M. A. (2017). Halk bilimi arastirmalari: Kuram ve yontemler. M. Aca (Ed.), Halk bilimi el kitabi (ss.
150-205). Motif Vakfi Yayinlari.

Makale Bilgi Formu
Cikar Catismasi Bildirimi: Yazar tarafindan potansiyel ¢ikar ¢atismasi bildirilmemistir.
Yapay Zeka Bildirimi: Bu makale yazilirken hi¢bir yapay zeka araci kullanilmamistir.

intihal Beyani: Bu makale iThenticate tarafindan taranmistir.

13


https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=nLNfCsWgUluh5T2iyudShgISdM2YLEMrja_Dpv_r1STb3ueTLupXkj4ZbhKYuOb5
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=nLNfCsWgUluh5T2iyudShgISdM2YLEMrja_Dpv_r1STb3ueTLupXkj4ZbhKYuOb5
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=48XPj7KKQhKUgntkUiKO3HhWbUfmL7rUhsvpXDhJET2Z6rmxmt5UfFrjxxPL7MHy
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key=48XPj7KKQhKUgntkUiKO3HhWbUfmL7rUhsvpXDhJET2Z6rmxmt5UfFrjxxPL7MHy

