
 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Öz: Etkili söz söyleyebilme ve buna bağlı olarak ozanlık geleneğinin dünyanın farklı 
kültürlerinde tanrı vergisi olarak görülmesi, monoteist dinler öncesine dayanan bir 
ortaklıktır. Bu ortaklık, Mousai ve Hay Eezǐ örnekleri üzerinden daha önce başka bir 
çalışmada farklı bir yaklaşımla ele alınmıştır. Bu makalede ise önceki çalışmalardan farklı 
olarak Musaların yetki sahaları ve ozan seçiminin işleyişine dair örnekler ile bu ilahlara 
edilen dualar, birincil kaynaklardan aktarılarak yorumlanmıştır. Ayrıca bu çalışmanın 
eksenini, ilahlar tarafından ozanın seçilmesinin ve hem destan anlatma hem destan 
dinlemenin dinî yönü oluşturmaktadır. Birbirinin çağdaşı olmayan iki farklı kültüre ait söz 
konusu motiflerin karşılaştırılması için öncelikle sözlü kültür ortamında görülen sözün 
büyüsel niteliğine odaklanılmış ve bu inanca örnek olarak eski Yunanca ve Türkçe 
örtmeceler gösterilmiştir. Ardından Sibirya Türklerinden Hakasların aba toy ve eski 
Yunanların Bufonia törenleri sırasında dile getirilen savunma cümleleri, sözün gücü 
bağlamında karşılaştırılmıştır. Son olarak ise destanlara ve etnografik dönem kayıtlarına 
başvurularak anlatıcıların, şairlerin veya ozanların Mousai ve Hay Eezǐ gibi ilahlar 
tarafından seçilmesi ve kimi zaman da bunlar tarafından cezalandırılması inancının 
benzer örnekleri verilmiştir. Ayrıca destan anlatmanın her iki kültürde de bir ibadet 
biçimi olduğu, Hakasların avda Tağ Eezǐ için destan anlatmaları ve eski Yunanların 
düğünlerde Hymenaios’u çağırdıkları ilahiler söylemeleri gibi örneklerle açıklanmaya 
çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Eski Yunan, Hakas, Mousai, Hay Eezǐ, Ozanlık Geleneği 

 

Abstract: The ability to speak eloquently and the bardic tradition have been seen as a gift 
from the gods in different cultures around the world, and this belief is a commonality 
dating back to pre-monotheistic religions. This common feature was previously discussed 
by another scholar through the examples of Mousai and Khai Eezǐ with a different 
approach. However, in this study, unlike the previous research, examples relating to the 
areas of authority of the Muses, the process of selecting poets and the prayers made to 
these deities have been interpreted by transferring from primary sources. In addition, the 
axis of this study is the religious aspect of the selection of poets by deities and both telling 
and listening to epics. In order to compare motifs belonging to two different cultures that 
are not contemporaries of each other, the study first focuses on the magical nature of the 
word as perceived in oral culture, and ancient Greek and Turkic euphemisms are 
presented as examples of this belief. Then the defense sentences uttered during the aba 
toi of the Khakas, one of the Siberian Turkic peoples, and the Buphonia rituals of the 
ancient Greeks are compared in the context of the power of the word. Finally, by referring 
to epics and ethnographic records, similar examples of the belief that poets or bards are 
chosen by and sometimes punished by deities such as Mousai and Khai Eezǐ are given. It is 
also argued that epic telling is a form of worship in both cultures by giving examples such 
as the Khakas telling epics for Tagh Eezǐ during hunts and the ancient Greeks singing 
hymns calling Hymenaios at weddings. 

Keywords: Ancient Greek, Khakas, Mousai, Khai Eezǐ, Bardic Tradition 

 

Geliş Tarihi/Received: 26.10.2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 10.01.2026 
Yayımlanma Tarihi/ Available Online: 
26.01.2026  

 

Araştırma Makalesi / Research Article  

Journal of Music and Folklore Studies 

e-ISSN : 3023-7769 
Yayıncı/Publisher : Sakarya Üniversitesi 
 
 

Cilt/Vol. 3, Sayı/No. 1, 14-28, 2026 
DOI: https://doi.org/10.65692/jmfs.1811018   

 
 

Cite as(APA 7): Okutan Davletov, N. (2026). Ozanlık geleneğinin dinî yönü: Mousai ile Hay Eezǐ üzerine bir karşılaştırma. Journal of Music and Folklore Studies, 
3(1), 14-28. https://doi.org/10.65692/jmfs.1811018  

                                  This is an open access paper distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 

Ozanlık Geleneğinin Dinî Yönü: Mousai ile Hay Eezǐ Üzerine Bir Karşılaştırma 

Religious Aspect of Bardic Tradition: A Comparison on the Mousai and Khai Eezǐ 

  

Nükhet Okutan Davletov  
 
Kapadokya Üniversitesi, Kültürel 
Çalışmalar, Nevşehir, Türkiye, 
nukhetdavletov@gmail.com, 
ror.org/01zx17h33 
 

https://doi.org/10.65692/jmfs.1811018
https://doi.org/10.65692/jmfs.1811018
mailto:nukhetdavletov@gmail.com
https://ror.org/01zx17h33
https://ror.org/01zx17h33
https://orcid.org/0000-0001-9312-8385


Nükhet Okutan Davletov  

15 
 

Extended Abstract 

According to theologian and philosopher Walter J. Ong (2014), since the ability to speak has fascinated 
humans since the earliest stages of consciousness, long before the invention of writing, many proverbs 
collected from around the world are full of observations about the first verbal form of speech, its power 
and dangers (pp. 21-47). However, the people dependent on the print culture have forgotten this power 
of words; words do not easily evoke magic for them; people of an oral culture on the other hand, 
probably universally perceive words as entities that are activated by a power and that contain magic. 

As is well known, the use of euphemisms when referring to people, animals, death or illnesses that are 
feared to be summoned is related to the belief that words have a magical quality. For instance, the 
Shamanist Khakas, one of the indigenous Turkic peoples of Siberia, do not refer to the bear by its real 
name azyg, especially when they are in the taiga forests, and use euphemisms such as aba ‘father’, aga 
‘grandfather’, or apsah ‘old man, grandfather’ (Okutan Davletov and Davletov, 2022, p. 161). The ancient 
Greeks, who called the Black Sea pontos eukseinos ‘the hospitable sea’ (Erhat, 2010, p. 53), undoubtedly 
aimed to calm this dangerous and dark sea through beautiful words reflecting the same belief in the 
power of words. Similarly, according to Hesiod’s Theogony, euphemisms are used in Greek and Roman 
literature for goddesses of vengeance, who were born when drops of blood from Uranus' castrated 
genitals fertilized the primordial goddess Gaia. Many Roman poets, from Lucilius to Ovid, used the name 
Eumenides, meaning ‘kindly ones’ (Henrichs, 1994, p. 51) like the Greek bards, instead of the original 
name of these fierce deities.  

This belief that words are spells and therefore prayers also provides a divine origin to the ability to 
speak, that is, to language, and then to oral culture products such as poetry and epics and their 
performance. In pagan religions, poems, hymns and epics, which are created, transmitted and preserved 
through language, are believed to be inspired by the gods. Indeed, the bardic tradition is seen as a gift 
from the gods in different cultures around the world, and this belief is a commonality dating back to pre-
monotheistic religions. In order to compare the poetry-granting deities, the Mousai, and the Siberian 
Shamanic god Khai Eezǐ, belonging to two different cultures that are not contemporaries of each other, 
this study first focuses on the magical nature of the word in pagan oral culture. Ancient Greek and Turkic 
euphemisms, the defensive sentences uttered during the aba toi of the Khakas, one of the Siberian Turkic 
peoples, and the Buphonia rituals of the ancient Greeks have been compared in the context of the power 
of the word. In addition, the fact that poets or bards are chosen and sometimes punished by these gods 
has been explained in the context that in both cultures, poetry is a form of worship. It is further argued 
that epic telling constitutes a form of worship in both cultures by giving examples such as the Khakas 
recitation of epics for Tagh Eezǐ during hunts and the ancient Greeks singing hymns invoking Hymenaios 
at weddings. Aça (2023) discussed this commonality in his paper presented at a symposium. However, 
the primary sources of ancient Greek mythology were not used in that study. Furthermore, Aça (2023), 
states that in Turkic mythology, the "iye" (ee in Khakas) who bestow the bardic gift is not categorized as 
god (p. 15). In this study however, the axis is the religious aspect of the bardic tradition. Therefore, Khai 
Eezǐ's ability to cause the death of poets who cut the sacred words, and those who leave before the 
khaidjy finishes the narration, or to take back his gift of poetry in the absence of sacrifices, is taken as 
evidence that he is not just an inspiring spiritual being or a simple spirit. If a sacred being who is prayed 
to and to whom sacrifices were made to because he/she has the power to inflict severe punishments up 
to death in addition to the power to reward is considered a deity in ancient Greek religion, it is suggested 
that this approach should also be preferred for Turkic Shamanism. However, as is well known, although 
some popular movements emerged at the end of the 20th century to revive the pre-Christian religion, 
today the ancient Greek religion or the Hellenic polytheism does not exist in its traditional form. For this 
reason, the Mousai have become motifs that are no longer worshipped but serve as sources of cultural 
reference worldwide. However, among the Khakas, where Shamanism is still kept alive as a religion, 
Khai Eezǐ has been able to maintain its place in the people's world of belief, even if it is not recognized 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28  

16 
 

outside its own cultural circle. Of course, this process has different historical, political, demographic and 
religious dynamics for each nation. On the other hand, it should be noted that with the death of the last 
traditional khaidjy P. Argudaev in 2000, the classical Khakas epic tradition is considered to have ended. 
Today, professional khaidjy and musicians continue to keep the epic tradition alive by telling the epics 
mostly through text.  

However, in the 21st century, in which the magical meanings attributed to words are on the verge of 
being forgotten and in which the necessity of resorting to ancient knowledge is felt due to the depletion 
of the planet in many senses, this form of belief, which is a common value shared by peoples across the 
world, is worth remembering. 

1. Giriş 

Teolog ve felsefeci Walter J. Ong’un (2014) ifadesiyle konuşmanın ve sözcüklerin gücü, yazı sistemleri 
icat edilmeden çok daha önce, insan bilincinin ilk evrelerinden beri büyüleyici olduğu için farklı 
kültürlere sahip halklar arasında dilin yapabileceklerine ve gücüne dair benzer gözlemler ve uyarılar 
içeren atasözleri görülmektedir (s. 21). Modern Yunancadaki “dilin kemiği yoktur ama kemik kırar” 
(Marvin, 1922, s. 207) şeklinde çevirebileceğimiz atasözü ile Türkçedeki birebir aynı “Dilin kemiği yok, 
ama kemiği kırar” ya da “Bıçak yarası onulur, dil yarası onulmaz”, “Söz var iş bitirir, söz var baş yitirir” 
(Gürsu, 2009, ss. 224-225) ve “Tatlı söz yılanı ininden çıkarır” (Çobanoğlu, 2004, s. 440) atasözleri, 
sözün gücüne dair Ong’un bahsettiği ve çoğaltılabilecek bu gözlemlere örnek gösterilebilir. Sözlü kültür 
bağlamında bu çalışmanın odak noktalarından birini oluşturan Sibirya Türklerinden Hakaslarda da 
benzer atasözleri mevcuttur: Huruğ tĭl, hoŋaltah ödĭk “Kuru dil, çıplak ayağa giyilen ayakkabı gibidir”, 
Sağızıŋ pik tut, tĭlĭŋ hısha tut “Aklını pek tut, dilini kısa tut”; Çabal tonnıŋ pĭdĭ açığ, çabal kĭzĭnĭŋ tĭlĭ açığ 
“Yaman tonun biti acıtır, yaman kişinin dili acıtır” (Okutan ve Davletov, 2018, ss. 23, 29, 36, 81, 87, 94). 

Ong (2014), matbaa kültürüne bağımlı insanların kelimelerin gücünü unuttuklarını; kelimelerin, onlar 
için düz bir yüzeyde olduğunu ve kolay kolay büyü çağrıştırmadıklarını; ancak sözlü kültür insanlarının, 
büyük bir olasılıkla evrensel olarak, kelimeleri bir güç tarafından harekete geçirilen ve büyü içeren 
şeyler olarak algıladıklarını ifade etmektedir (s. 47). Türkçedeki ağzını hayra aç, ağzından yel alsın ya da 
iyi diyelim iyi olsun gibi formel ifadeler de sözün ağızdan çıkar çıkmaz gerçekleşme potansiyeli taşıyan 
bir büyü olduğu inancının göstergesidir. Bilindiği üzere Türk Şamanizminde çağırılmasından korkulan 
kişi ve hayvan veya başa gelmesinden korkulan ölüm ve hastalıklardan örtmecelerle bahsedilmesi de 
sözün büyü niteliği taşıması inancıyla ilişkilidir. Örneğin kanserin adını ağza almamak için Türkçede 
kötü hastalık denmesi gibi Kazakçada da kanserden atı jaman auruv “adı kötü hastalık” (Karabulut ve 
Ospanova, 2013, s. 125) şeklinde bahsedilmesi, söz konusu hastalığın adını söyleyerek onu çağırmaktan 
kaçınma düşüncesiyle ilişkilidir. Dikkat çekicidir ki Hakas Dili, Edebiyatı ve Tarihi Bilimsel Araştırma 
Enstitüsünün (HakNİİYaLİ) eski yöneticilerinden 1948 doğumlu Hakas Türkolog Valentina N. 
Tuguzhekova da kendisiyle Hakas Şamanizminde ölüm konusunda görüşme yapılmak istendiğinde, 
yakın zamanda bir tanıdığının öldüğünü ve bu konudan bahsederek ölümü kendi üzerine çekmek 
istemediğini ifade etmiştir (Okutan Davletov, 2021, s. 286). 

Benzer şekilde Türkçedeki kurt kelimesinin de hayvanın esas adı olan börü yerine kullanılan bir örtmece 
olduğu bilinmektedir. Hakaslarda da korkulan ve kutsal kabul edilen börü yani püür kelimesi telaffuz 
edildiği takdirde söz konusu hayvanın hassas işitme yeteneği sayesinde adını çağıran kişinin ahırının 
veya ağılının önünde belireceğine inanılmakta ve bu hayvandan çir hulah “yer kulak (her şeyi duyan)”, 
çazı adayı “yazı (bozkır) köpeği”, tağ adayı “dağ köpeği”, köktǐr “boz”, sölbek  “uzun kuyruklu” gibi 
örtmecelerle bahsedilmektedir (Butanayev, 2003, s. 62). Hakaslar, ayı kültünden dolayı özellikle 
taygada yani dağlık ormanlarda bulundukları sırada ayıdan da gerçek adıyla bahsetmemekte ve ağa 
“dede”, uluğ ağa “dedenin babası”, abay “ağabey ya da amca” ve apsah “yaşlı erkek, dede” gibi akrabalık 
bildiren adlar gibi örtmece sözcükler kullanmaktadır. Bu nedenle eski Türkçede ayı anlamındaki adığ 
sözcüğü, Hakasçada azığ olmasına rağmen Hakaslar ayıdan bahsederken genellikle “baba” anlamına 



Nükhet Okutan Davletov  

17 
 

gelen aba1 kelimesini kullanmaktadırlar. Eski Türkçeden gelen azığ sözcüğü ise şubat ayı anlamına 
gelen azığ ayı kavramında korunmuştur (Okutan Davletov ve Davletov, 2022, s. 161). 

Bu makalede, aşağıda detaylı biçimde ele alınmakta olan sözün ve konuşmanın büyülü gücüne dair 
inanışlar ve buna bağlı olarak tanrı vergisi görülen ozanlık geleneği, dünyanın farklı kültürlerinde 
monoteist dinler öncesine dayanan bir ortaklık olarak değerlendirilmektedir. Birincil kaynaklara ve 
saha araştırması verilerine dayanarak birbirinin çağdaşı olmayan iki farklı kültüre ait söz konusu inanış 
ve uygulamalar detaylı biçimde karşılaştırılmaktadır. Türkçe literatürde yeteri kadar üzerinde 
durulmadığı tespit edildiği için çalışmanın eksenini, eski Yunan dini ve Sibirya Türk Şamanizminde 
ozanlık geleneğinin dinî yönü oluşturmaktadır. 

2. Büyü Olarak Söz 

Sözün büyü olduğu inancı ailelerin çocuklarına belirli dileklere işaret eden adlar vermesinde de 
görülmektedir. Örneğin Türkiye’de sürekli çocuk ölümleri yaşayan bir aile yeni doğan çocuklarına, 
çocuğun hayatta kalması niyetini belirten Yaşar veya Dursun gibi adlar verebilmektedir. İsimler de söz 
ile ilişkili olduklarından aynı büyüyü taşımaktadır. Bu sayede aile, çocuğun adını her çağırdığında 
aslında çocuğun yaşamasına dair sesli bir dua etmiş olacaktır. Aynı doğrultuda Budizm ve Şamanizm 
mensubu Tıvalar arasında hep kız çocuğu olan ve erkek çocuk isteyen bir aile de bir kızları daha olursa 
bu kez ona erkek ismi vererek kötü ruhları kandıracaklarına ve bundan sonra talihlerini 
değiştireceklerine inanmaktadırlar (Türker ve Koçoğlu Gündoğdu, 2016, s. 144). Müslüman Kazaklarda 
da erkek çocuk sahibi olabilmek için yeni doğan kız çocuğa Ulbala (oğul çocuk), Ulbolsın (oğul olsun), 
Ultuvar (oğul doğar), Ultuvsın (oğul doğsun), Uljan (oğulcan) gibi adlar verildiği bilinmektedir 
(Karabulut ve Ospanova, 2013, s. 132). 

Benzer şekilde Sibirya Türklerinden Tıvalarda yenidoğanı ruhlardan koruma amacıyla esas adının yanı 
sıra koruyucu ad anlamına gelen kamgalal at kullanıldığı da bilinmektedir (Türker ve Koçoğlu 
Gündoğdu, 2016, s. 144).  Aza megeleen ya da aza kajarlaan yani “kötü ruhu kandırma” için Kirlig-ool 
“kirli oğul” ve Çüdek-Urug “çirkin kız” gibi hoş olmayan adlar verilerek kötü ruhların çocuğa musallat 
olması engellenmeye çalışılmaktadır (Türker ve Koçoğlu Gündoğdu, 2016, s. 144). Altay halklarından 
Moğollarda da çocukların kötü ruhlardan korunması ve dolayısıyla çocuk ölümlerinin önlenmesi 
amacıyla çocuklara Nergui “Adsız”, Xünbiş “İnsan Olmayan”, Xenbiş “Hiç kimse”, Muunoxoi “çirkin, kötü 
köpek” veya Baast “gübre, dışkı” gibi kötü adlar verildiği kaydedilmiştir (Gül, 2006, s. 188). Türkiye’de 
görülen Satılmış ile Kazaklardaki Satılğan ya da Jamankul “kötü kul” ve Karatışkan “kara sıçan” 
(Karabulut ve Ospanova, 2013, s. 132) gibi kötü adlar da her söylendiğinde çocuğun albenisini yok 
ederek canının korunması amacıyla verilmektedir.  

Şamanizm ve diğer pagan dinlerde sözün gücüne olan inanışla açıklanması gereken bir diğer ritüel de 
av ya da kurban törenlerinde gerçekleştirilmektedir. Örneğin Hakaslarda geçtiğimiz yüzyıla ait kayıtlara 
göre avda öldürülen ayı için köye gelindiğinde aba toyı (ayı toyu) denen ve insan cenazesine benzeyen 
bir cenaze töreni düzenlenmekteydi. Bu toydan önce henüz taygadayken ayının postu yüzülüp uzuvları 
parçalandıktan sonra avcılardan biri diğerine “Hangi devlette yöneticisin?” diye sormakta, bir başkası 
ise “Onu öldüren biz değiliz, onu öldüren Çin hanıdır” diye cevap vererek intikam için dönebilecek ayının 
ruhunu kandırıp başka yere yönlendirmeye çalışmaktaydı (Butanayev vd. 1999, ss. 30-31). Görüldüğü 
üzere bu ritüel sayesinde öldürme eylemini gerçekleştirenler, suçu sözlü olarak başkasına yıkarak 
sorumluluktan kurtulmaktadırlar. Sözün gücüne dair bu köklü inanış, tabii olarak Türk Şamanizminde 
olduğu gibi eski Yunan dininde de mevcuttur.  

 
1 Ayıya karşı duyulan saygı ve korku Sibirya Türklerinde öyle büyüktür ki Hakas Türklerinin Sağay boyunun Hobıy aşiretine 
mensup olan Dr. Timur B. Davletov da çocukken taygaya gittiklerinde bir ayı pençesi bulduğunu ve babasına bunu gösterirken 
aba kelimesini kullandığını; ancak büyüklerinin ormandayken aslında bir örtmece sözcük olan aba kelimesinin dahi 
kullanılmaması gerektiği konusunda kendisini uyardıklarını aktarmaktadır (Okutan Davletov ve Davletov, 2022, s. 161). 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28  

18 
 

Porfirios’un aktarımına göre eski Atina’da şehrin koruyucusu olarak görüldüğü için polieus sıfatıyla 
nitelenen Zeus’un onuruna Diipolia adlı bir bayram düzenlenmekteydi. Bu bayramın en önemli 
etkinliklerinden biri ise “öküz cinayeti” anlamına gelen Bufonia ritüeliydi (Hyde, 1917, s. 153). Bu 
kurban töreni için seçilen genç kızlar bıçak ve baltanın bilenmesinde kullanılacak suyu taşırken bir 
erkek de hayvanı öldürecek olan iki kişiye bu balta ve bıçağı uzatıyordu. Söz konusu iki kişiden biri 
baltayla öküzü yere indirdikten sonra diğeri bıçakla öküzün boğazını kesiyordu. Ardından bir mahkeme 
kuruluyor ve pek çok kişi bu cinayette parmağı olmakla suçlanıyordu. Ancak su taşıyan kızlar, balta ve 
bıçağı bileyenlerin daha kabahatli olduğunu söylüyor; onlar ise baltayı veren kişiyi suçluyor, bu kişi de 
öküzü baltayla deviren kişinin esas suçlu olduğunu iddia ediyordu. Ardından öküzü deviren kişi, bıçakla 
hayvanın boynunu keseni suçladıktan sonra bıçak suçlu ilan ediliyordu. Konuşamayan ve kendini sözlü 
olarak savunamayan bıçak hüküm giyiyor ve yargılama bittiğinde ceza olarak denize atılıyordu (Hyde, 
1917, s. 154). Sibiryalı Hakasların ayı avından sonra, hayvanı öldürenlerin kendileri olmadığını 
söyleyerek sorumluluğu başkasına yüklemeleri ile kurban edilen öküzü kendilerinin öldürmediğini 
sözlü biçimde iddia eden eski Yunanların düşünce biçiminin pagan felsefe doğrultusunda benzer 
olduğunu ileri sürmek mümkündür. Nitekim ayı avında suçlu, kendini savunmak için orada olup söz 
söyleyemeyen Çin kağanı, Bufonia’da ise “dilsiz aletlerdir” (McInerney, 2014, s. 114). 

Karadeniz’e pontos eukseinos “konuksever deniz” (Erhat, 2010, s. 53) diyen eski Yunanlar da şüphesiz 
bu tehlikeli ve karanlık denizi, sözün gücü ile ilgili aynı inanç sonucu güzel sözlerle sakinleştirmeyi 
amaçlamışlardır. Benzer şekilde Hesiodos’un Theogonia’sına göre Uranos’un kastrasyona uğrayan 
cinsel uzvundan düşen kan damlalarının, primordiyal tanrıça Gaia’yı döllemesiyle doğan öç tanrıçaları 
için de Yunan ve Roma edebiyatında örtmece kullanıldığı görülmektedir. Erinysler olarak bilinen öç 
tanrıçaları, eski Yunan mitlerinde özellikle kendi ana ya da babasını öldüren kişinin döktüğü kanın 
kokusunu alan ve katili çıldırtana kadar kovalayan dişi köpekler biçiminde tasvir edilirken, Roma 
döneminde ellerindeki yılanlar ve kamçılarla ruhlara alt dünyada işkence eden figürlere 
dönüşmüşlerdir (Erhat, 2010, s. 106). Lucilius'tan Ovidius'a kadar pek çok Romalı şair, bu hiddetli 
ilahların orijinal adı yerine Yunan ozanlar gibi “nazik olanlar” (Henrichs, 1994, s. 51) veya “iyi niyetliler” 
(Erhat, 2010, s. 104) anlamına gelen Eumenides adını kullanmışlardır. MÖ 4. yüzyıla tarihlendirilen bir 
Apulian vazonun üzerindeki yazıtta da öç tanrıçaları için aynı örtmece ifade kullanılmıştır (Henrichs, 
1994, s. 51). Etnografik dönemde Güney Sibirya Türklerinden Hakaslar arasında kaydedilen bir şaman 
duasında, insanın ölümüne karar veren ve ruhunu yanına alan alt dünyanın tanrısı Erlik Han için “yahşi” 
(Burnakov, 2011, s. 112) epiteti kullanılması da bu doğrultuda değerlendirilmelidir; çünkü ruhlar veya 
ilahların sözle kandırılabilecekleri veya sakinleştirilebilecekleri düşüncesi, sözün çok etkili bir büyü 
olması inancından kaynaklanmaktadır. Monoteist veya politeist fark etmeksizin tüm dinlerde dua 
eylemi sırasında, kızmak, cezalandırmak, bağışlamak, ödüllendirmek ya da sevmek gibi antropomorfik 
davranışlar gösteren ilahların övülmesi aynı temel ihtiyaca, korunma güdüsüne hizmet etmektedir.2 

3. Tanrısal Sözün ve Bilginin Kaynakları Mousai ve Hay Eezǐ 

Sözlerin, ağızdan çıktığı anda gerçekleşme potansiyeli olan birer büyü ve dolayısıyla dua olduğu inancı, 
önce konuşma yetisine yani dile daha sonra ise şiir ve destan gibi sözlü kültür ürünlerine ve bunların 
söz yoluyla icrasına tanrısal bir köken de sağlamaktadır. Yukarıda monoteist dinlerin yeni ve büsbütün 
farklı bir öğreti yaysalar da ortaya çıktıkları coğrafyanın güçlü bir sözlü kültüre sahip yerli pagan 
kültüründen beslendikleri ifade edilmiştir. Öyle ki monoteist dinlere göre de söz veya dil yani söz 
söyleme yetisi, ilahî kaynaktan gelmektedir. Öyle ki Hristolojide İsa, logos yani “söz” olarak 

 
2 Rus Ortodoks Kilisesi, bu gibi örnekler sebebiyle Türk Şamanları, şeytana hizmet etmek ve ona tapınmakla itham etmiştir 
(Burnakov, 2011, s. 109). Bir tebliğci olan Verbitskiy de yazılarında kötülükten korunabilmek için haçın hayatî öneme sahip 
olduğunu ileri sürmüş ve iman etmedikleri için Şamanların kötü ruhların etkisi altında olduklarını iddia etmiştir (Radlof, 1976, 
s. 288). Ancak Şamanlar, ölüm, hastalıklar ve doğal afetler gibi istenmeyen durumlar karşısında, bu olaylara sebebiyet veren ve 
kötü addedilen yaratıcı güçler veya ruhlarla da iletişim kurmakta, kurbanlar sunarak onları yatıştırmayı ve insanların yaşadığı 
dünyadaki dengeyi korumayı hedeflemektedir (Okutan Davletov, 2021, s. 35). 



Nükhet Okutan Davletov  

19 
 

nitelenmektedir (Thyssen, 2006, s. 141). İsa’nın Allah’ın kelamı olarak görülmesi, sözün ilahî kökenini 
gösteren bir örnektir. Ek olarak Tevrat’ta Allah’ın Âdem’i yarattıktan sonra onu huzuruna çağırarak 
varlıklara ad vermesini istemesi ve Âdem’in de herhangi bir bilgi veya tecrübeye sahip olmamasına 
rağmen varlıklara kendi iradesi ile ad vermesi de “dilin insandan önce yaratılmış olduğu ve Tanrı 
katında muhafaza edildiği” şeklinde yorumlanmaktadır (Karabulut, 2021, ss. 22-26). Kur’an’da 
Tevrat’tan farklı olarak Bakara suresi 31. ayette belirtildiği üzere Âdem’e eşyanın isimlerini öğreten 
Allah olsa da bu ayet de bazı İslam âlimleri tarafından dilin insana Allah tarafından öğretildiği şeklinde 
yorumlanmaktadır (ss. 22-26). 

Pagan dinlerde dil yoluyla yaratılan ve aktarılıp korunan şiirler, ilahîler ve destanların da aynı şekilde 
insana tanrılar tarafından esinlendiğine inanılmaktadır. Örneğin Yunanca Mousa, Latince Musa olarak 
adlandırılan ve İlk Çağ edebiyatında ayrı bir yeri olan dişi tanrı, bu gücü sebebiyle Batı dillerine esasında 
statüsü düşürülerek “esin perisi” (Erhat, 2010, s. 208) olarak geçmiştir. Ancak Homeros’un (2007) ünlü 
İlyada’ya “Söyle tanrıça, Peleusoğlu Akhilleus’un öfkesini söyle” (s. 75), Odysseia’ya (2020) ise  “Anlat 
bana tanrıça” (s. 3) diyerek başlaması, destanın ilahlar tarafından esinlendiği inancından 
kaynaklanmaktadır. Destanda geçen kurgusal ozanlar da aynı dinî ortamın ürünü olmaları sebebiyle bu 
inancı taşımaktadırlar. Örneğin Odyssea’da (X. 347) ozan Phemios kendi kendine yetiştiğini ancak 
şarkıları yani anlattığı destanları bir tanrıdan öğrendiğini söylemektedir (Roth, 1976, s. 337).  Yine 
Odysseia’da (VIII. 44) Homeros, Demodokos adlı ozanı “tanrısal” olarak niteler ve ezgi söylemenin ona 
“tanrı vergisi” olduğunu, bu sebeple dinleyenlerin o ne söylerse söylesin büyülendiklerini anlatmaktadır 
(Homeros, 2020, s. 126). Hesiodos (2020) da Homeros gibi Theogonia’sına Mousai yani çoğul haldeki 
Musaları ululayarak başlar, çünkü bu tanrıçalar kendisine “ilahî sesler” üflemeden ve kulağa hoş gelen 
ezgiler öğretmeden önce yalnızca Helikon Dağı eteklerinde koyun güden garip bir çobandır (ss. 3-4). 
Antik Çağ’ın önemli kadın lirik şairlerinden Sappho (2008) da şiirlerinde Musalar tarafından seçilmiş 
olduğunu ifade etmektedir (s. 126). Ayrıca Sappho’nun tanrıçaların bu özel armağanını, ölümünden 
sonra gelecek onur için bir ayrıcalık olarak algıladığı da anlaşılmaktadır (Hardie 2005, s. 13). Bununla 
birlikte Musaların başlangıçta şiirden çok bilginin koruyucuları oldukları düşünülmektedir ve şiir 
türleri, bilginin tüm formlarını içerdiği için Musaların yetkisinde görülmüştür (Allen, 1949, s. 65). 
Homeros’un destanlarının başında tüm olan biteni bildiği için niyaz ettiği Musa, sözlü kültürün 
kişileştirilmiş halidir ve halkın bilgisini3 korumaktadır (Roth, 1976, s. 337). Homeros ve Hesiodos gibi 
Pindaros ve Platon da buna göndermede bulunmaktadır (Allen, 1949, s. 65). MÖ 6. yüzyılda yaşamış 
olan lirik şair Ibykos da bu tanrıçaların Troya Savaşı’na dair tüm olan biteni bildiklerini ifade etmektedir 
(Hardie, 2013, s. 10). Solon da Musalardan “ün, dostlara yardım etmek ve düşmana zarar verebilmek 
için güç ve zenginlik” (Lattimore, 1947, ss. 162-163) istediği Musalara Dua adlı şiirinde tanrıçaları 
yalnızca şiirin koruyucuları olarak değil, Zeus gibi bilgelik bağışlayabilecek ilahlar olarak nitelemektedir 
(Allen, 1949, s. 65). Solon’un Musalardan ün, güç ve zenginlik istemesi kimi araştırmacılarca söz konusu 
ilahların yetki sahası bakımından tartışılmıştır. Ancak Hesiodos’un (2020) bu ilahların, istedikleri krala 
güzel ve akıllıca söz söyleme yeteneği vererek onu tanrı gibi saygın bir hale getirebildiklerini veya 
seçtikleri ozanın dudaklarından adeta bal damlayacağı için o destan anlatırken dertli insanların 
neşeleneceklerini söylemesi, yukarıda da belirtildiği üzere sözün gücünü göstermektedir (ss. 5-6).  

Aça (2023)  da diğer Olimposluların aksine Musaların belirgin bir kişilikleri olmadığı için adeta 
çevrelerinin rengini aldıklarını ve sayılarının çokluğunun bireysel değil koro olarak işlev görmelerinden 
kaynaklanıyor olabileceğini belirtmektedir (s. 16). Ancak Hesiodos, Platon, Plutarkhos, Pausanias, 
Evmelos ve Epikharmos gibi ozanlar ve yazarlar, Musaları bireysel uzmanlık alanlarına, dolayısıyla yetki 
sahalarına işaret eden Klio, Evterpe, Thalia, Melpomene, Terpsikhore, Erato, Polyhymnia, Urania ve 

 
3 Dikkat çekicidir ki Hesiodos, Musaların ağzından “Biz yalan söylemesini biliriz gerçeğe benzer, ama istersek dile getiririz 
gerçekleri de” derken, dinleyicisine anlattığı hikâyelerin gerçekliğinin sorgulanmasını ve eleştirilmesini tam olarak bu özellik 
sayesinde engellemektedir. Anlattıklarında bir yanlış olduğu takdirde sorumluluğu kendisininkinden daha güçlü omuzlara, 
Musalara yüklemiş olacaktır (Heiden, 2007, s. 172). 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28  

20 
 

Kalliope gibi özel kişi adlarıyla zikretmektedirler. Musaların diğer Olimposluların aksine kendilerine 
özgü efsanelerinin bulunmaması ise eski nesil tanrılar olan Titanlara mensup bir anneden doğmalarıyla 
ilgili olsa gerektir. Zeus önderliğinde üçüncü tanrı kuşağının egemenliği başladığında, Titanomakhia’da 
Olimposlulara karşı savaşmış olan erkek Titanlar çeşitli cezalara çarptırılırken tarafsız kalan dişi 
Titanlar, kehanet yeteneğine sahip, akıl, evrensel yasalar ve düzenle ilişkili eski tanrıçalar olarak 
konumlarını korumuşlardır. Bu sebeple çoğu zaman diğer Olimposluların aksine antropopatik tasvir 
edilmemektedirler. Dişi Titanların bazıları ise Zeus’la evlenerek Olimpos’ta yer edinmişlerdir. Örneğin, 
Zeus’un ilk evliliği, adı “us, düşünme gücü” (Erhat, 2010, s. 65) anlamlarına gelen Titan tanrıça Metis 
iledir ve bu tanrıçanın da Athena’nın annesi olması ve Zeus tarafından gebeyken yutulması dışında bir 
efsanesi göze çarpmamaktadır. Benzer şekilde evrensel ve ölümsüz doğa yasasını temsil eden Titan 
tanrıça Themis de Olimpos’ta oturmakta, tanrıların toplantılarına başkanlık etmektedir, gücü ise 
Olimposluların bile üstündedir. Ancak Zeus’la evliliği dışında bir efsanesi yoktur. Zeus’tan doğurduğu 
Horalar, doğada mevsimlerin ve yılların düzenini sağlarken, Moiralar yaşam ve ölüm dengesini 
kurmakta, kader ipliklerini ellerinde tutmaktadırlar. Musalar gibi Titan bir anneden doğan Moiralar da 
öyle güçlü ve değişmez bir düzeni korumaktadırlar ki tanrıların ve insanların babası Zeus bile onların 
kararlarına karşı gelememektedir (Erhat, 2010, ss. 207, 282). Homeros’un Musalar örneğinde olduğu 
gibi adlarını belirtmediği Moiralar, yine Hesiodos (2020) tarafından Klotho, Lakhesis ve Atropos (Theog. 
905) olarak özel adlarıyla tanıtılmaktadır (s. 39). Bu sebeple Titanlardan doğan bu tanrıçalar, dinî 
gelenekte belirsiz bir konumda değillerdir. Yerinde kullanılan bilge sözlerin ise Solon’un elde etmek için 
Musalara yakardığı ünü ve gücü getireceği ortadadır. 

Musalar ve bir halkın kahramanlıklarla dolu geçmişini ifade eden destancılık geleneği arasındaki ilişkiyi 
göstermesi bakımından Plutarkhos’a atfedilen Apophthegmata Laconica ve Instituta Laconica’ya da 
başvurulması yerinde olacaktır. Instituta Laconica’da Sparta'nın efsanevi kralı Lykurgos'un, askerlerin 
onurla anılmaya ve anlatılmaya değer biçimde savaşmaları için çarpışmalardan önce Musalara kurban 
sunduğu kaydedilmiştir. Apophthegmata Laconica’da da Spartalılara neden savaşlardan önce Musalara 
kurban sundukları sorulduğunda “kahramanlıklarımız iyi sözlerle buluşsun diye” cevabını verdikleri 
ifade edilmiştir (Mojsik, 2011, ss. 86-87).  

Ozanların tanrısal kökenine dair bu pagan inancı, eski İskandinav dininde de görülmektedir. 13. yüzyılın 
önemli İzlandalı şair, tarihçi ve siyasetçisi Sturluson (1880), İskandinav kültürünün taşıyıcıları skáld 
denen ozanların ortaya çıkışını iki ayrı tanrı grubu olan Aesir ve Vanir arasında geçen savaşa bağlayarak 
şöyle anlatmaktadır:  

Barış yapmak amacıyla bir toplantı düzenlemeye karar verdiler ve anlaşmazlıklarını şu şekilde 
çözdüler: İki grup da bir fıçının içine tükürdüler. Ancak ayrılırken bu barış işaretinin yok olmasına 
izin vermek istemeyen tanrılar, onu Kvaser adlı bir kişiye dönüştürdüler. Kvaser o kadar bilgeydi 
ki kimse ona cevaplayamayacağı hiçbir soru soramazdı. İnsanlara bilgelik öğretmek için dünyayı 
çok dolaştı. Bir keresinde Fjalar ve Galar adlı cücelerin evine geldi. Cüceler onunla yalnız 
konuşmak istediklerini söyleyip bir köşeye çağırdılar, onu öldürüp kanını Son ve Bodn adlı iki 
kavanoza ve Odrarer adlı bir kazana akıttılar. Sonra bu kana bal karıştırdılar ve öyle bir bal likörü 
elde ettiler ki, ondan içen herkes skáld ve bilge oldu (s. 160).  

Sturluson’un aktardığı bu mitte, tanrıların tükürüğünden yaratılan bilge Kvaser’in kanından yapılan ve 
şiirsel ilham için kullanılan bir metafor olan bu mitolojik içkiyi içenlerin ozan olduğu anlatılmaktadır. 
Görüldüğü üzere kuzey mitolojisinde de bilge sözler söyleyebilme yeteneği, tanrılarla 
ilişkilendirilmektedir. 



Nükhet Okutan Davletov  

21 
 

Sibirya Türk Şamanizminde ozanlığa geçiş ise eski Yunan dininin Musaları ile kıyaslayabileceğimiz Hay 
Eezǐ  (Hay İyesi) tarafından seçilmekle gerçekleşmektedir4. Hakassko-Russkiy Slovar’a göre hay, tahpah5 
ve kahramanlık destanlarını gırtlak müziği ile söyleme anlamına gelirken, haycı da bu sözlü kültür 
ürünlerini icra eden kişidir (Subrakova, 2006, ss. 780, 786). Haycı yani ozan adayı, bu sanatın tanrısı 
olan Hay Eezǐ ile genellikle rüyasında karşılaşarak çalgı ve hay ustalığıyla donatılmakta ve şiirlerle 
destanları öğrenmektedir. Ezberinde 103 farklı destan tutan Hakas ozan P. Kurbijekov, rüyasında 
öğrendiğini belirttiği Kızıl Alaca Atlı Alatı Han adlı destanı on yaşındayken anlatmaya başlamıştır 
(Davletov, 2008, ss. xiii-xviI). Hakas destanlarının her birinin en az 1500 en fazla 30000 dizeden 
oluştuğu (Davletov, 2008, s. xiv) göz önünde bulundurulduğu takdirde Kurbijekov’un 103 ayrı destan 
anlatabiliyor olmasının olağanüstülüğü daha iyi anlaşılacaktır. 

Hakas ozan Stepan Y. Burnakov’un haycılığa geçiş süreci de uykusunda Hay Eezǐ’ni görmesiyle 
başlamıştır. Düşünde dağların içine doğru ilerlediğini görür ve orada ak giysili biriyle karşılaşır. Köşede 
bir de homıs (Hakasça kopuz) durmaktadır. Yaklaşıp parmaklarını çalgıya değdirdiğinde hoş tınılar gelir 
kulağa ve ak giysili kişi “Oyna oğlum, çal, homıs ün vermeye başlayacak” der. Stepan Yegoroviç 
uyandığında epik destanlar anlatan bir ozandır (Çudoyakov, 2006, s. 83). Hay Eezǐ ile karşılaşmaya dair 
bir başka olay ise Sayan Borgoyakov’un başından geçmiştir. O da uykusunda metalik çalgı sesi duyar ve 
bir de bakar ki yanında kısa boylu biri durmaktadır. Elinde ise bronz bir homıs vardır. Sayan, atalarının 
hay sanatının eezǐ yani iyesi ile karşı karşıya olduğunu anlar. Gerçekten de iye ona bir homıs verir ve 
büyük bir haycı olacağını söyleyerek uyandığı andan itibaren alıptığ nımah (alplık/kahramanlık destanı, 
epik destan) anlatmasını emreder (s. 84). 

Sibirya Türklerinden Şorlar da aynı tanrıya inanmaktadırlar. Nitekim Şor ozan N. D. Tortobayev, 
rüyasında beyaz atlı bir kişi gördüğünü ve bu kişinin kendisini çağırdığını anlatmıştır. Rüyanın 
devamında Tortobayev, Şorların adlandırmasıyla Kay Eezǐ’nin huzuruna çıkarılır. Kay Eezǐ heybetli, 
güçlü bir sesi olan ak saçlı bir adamdır. Kay Eezǐ’nin Tortobayev’i kabul ettiği mekânın duvarlarında ise 
tüm Şor kayçılarının yani ozanlarının komusları (Hakasça homıs, kopuz) durmaktadır. İye, 
Tortobayev’den ırlamasını yani şarkı söylemesini ister. Zaten korkmuş olan ozan adayı söylemeyi dener, 
ancak sesi sürekli titremektedir. Kay Eezǐ, duruma müdahale ederek Tortobayev’in insan ses tellerini 
çıkarır ve yerine bakır teller koyar. Daha sonra ise ona komus yani kopuz çalmayı ve birkaç ezgiyi 
öğretir. Artık hem sesi hem çalgı yeteneği güçlendirilmiş olan Tortobayev’e alpların yani kahramanların 
destanlarını anlatırken hikâyeyi asla yarım bırakmaması emredilir. Aksi takdirde ömrü kısalacaktır. 
Tanrı, gitmeden önce “Artık sesin hırıldamayacak” der ve Tortobayev uyanır (s. 84). 

4. İbadet Olarak Söz 

Ölene kadar devam edecek kutsal bir görev ifa eden Hakas haycılar, destanlarını şaman ayinlerinin de 
yapıldığı gece saatlerinde anlatmaktadırlar (Çaptıkova, 2015, s. 203). Yukarıda zikredilen Hakas haycı 
P. Kurbijekov ile ilgili anlatılan bir memorata göre de Kurbijekov bir icra sırasında Tayğa Eezǐ’ne6 kansız 
kurban sunmayı ihmal ettiğinde tayganın iyesi, destanda geçen kahramanlardan biri aracılığıyla 
haycının yüreğini sıkar ve Kurbijekov haylama yeteneğini kaybeder. Bu cezalandırma, ancak daha sonra 
iyenin teskin edilmesiyle kaldırılabilmiştir (Aktaş, 2023, s. 176). Hay Eezǐ’nin kutsal sözleri bitirmeden 
anlatmayı kesen destancıların ömrünü kısaltması ya da kendisine kurban sunulmasının ihmal edilmesi 
durumunda verdiği yeteneği geri alması, onun yalnızca ilhamla ilişkilendirilecek bir varlık ya da basit 
bir ruh olmadığının göstergesi olarak yorumlanmalıdır. Nitekim eski Yunan dininin Musaları da hatalı 
bir biçimde ilham perileri olarak çevrilse de bunlar peri değil, Homeros ve Hesiodos gibi büyük 

 
4 Destancı adayını seçen ve onu olağanüstü yeteneklerle donatan ilah, kimi zaman Hay Eezǐ yerine Tağ Eezǐ (Dağ İyesi) ya da 
Tayğa Eezǐ (Tayga İyesi) de olabilmektedir. Bu durumun söz konusu kültlerin iç içe geçmesiyle alakalı olduğu görüşündeyiz. 
Benzer şekilde eski Yunan dininde de ozanların yeteneklerini hem Musalardan hem de Apollon’dan alabildiklerine 
inanılmaktaydı (Hesiodos, 2020, s. 6). 
5 Çoğunlukla iki dörtlükten oluşan lirik halk şarkısı (Subrakova, 2006, s. 604). 
6 Hay Eezǐ/Tağ Eezǐ/Tayğa Eezǐ benzerliği için önceki dipnotlara bakınız. 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28  

22 
 

ozanların da belirttiği gibi birer tanrıça yani ilahtır. Bu sebeple Trakyalı Thamyris gibi kızdıkları ozanları 
Hay Eezǐ gibi cezalandırabilmektedirler.  

Homeros (2007), Musaların gazabına uğrayan Thamyris’in başına gelenleri İlyada’da (II. 594) şöyle 
anlatmaktadır7:  

Musalar buluşmuşlardı eskiden Dorion’da, 

keseceklerdi Trakyalı Thamyris’in şarkısını 

Oikhalia’dan gelmişti Thamyris, 

Oikhalialı Eurytos’un yanından 

Kendine güveniyor, övünüyordu, 

Kalkanlı Zeus’un kızlarını, Musaları bile  

Yenerim diyordu şarkı söylemede. 

Onlar da kızdılar, kör ettiler onu, 

tanrısal şarkıyı aldılar elinden, 

çalgı çalmayı unutturdular ona (s. 109). 

Homeros (2020) Odysseia’da ozan Demodokos’un başına da bu tanrıçalardan hem bela hem armağan 
geldiğini anlatmaktadır: 

Musa çok severdi bu ozanı, 

ona hem iyi şey vermişti, hem kötü şey:  

Gözlerinden yoksun etmişti onu, 

Ama tatlı ezgiyi bağışlamıştı ona (s. 127). 

Görüldüğü üzere hem Mousai hem Hay Eezǐ, yalnızca şairlere şiirler esinleyen ve böyle bir lütuf 
verebildiği halde yıkım gücü olmayan birer peri ya da ruh olmaktan son derece uzaktır. Ancak bu 
inanışların daha iyi anlaşılması için tanrısal sözlerin aktarımının bir ibadet biçimi olduğunun 
belirtilmesi gerekmektedir.  Hay tekniği ve bu teknikle icra edilen müzik, Davletov’a (2020) göre “Şaman 
sanatı” olarak adlandırılmalıdır; çünkü haylama, Hakasların özellikle Tağ eelerǐ yani Dağ iyelerine 
ulaşmak ve onlarla temas kurmak için geliştirdikleri bir yöntemdir (s. 236). Bu inanış, Hakasların Tağ 
eelerǐ’ni soyun atası kabul etmelerinden kaynaklanmaktadır. Butanayev (1993), Hakas mitolojisinde 
Tağ Eezǐ’nin kızıyla evlenen Hakas erkeklerinden ve bu birleşmelerden doğan Hakas aşiretlerinden 
bahsederek Hakasların kendilerini “dağdan doğan kişiler” olarak adlandırdıklarını aktarmaktadır (s. 6). 
Aynı şekilde Sibirya Türklerinin taygaya ava gittiklerinde o dağdaki tüm canlıların koruyucusu olan Tağ 
Eezǐ ya da “Tayga İyesi”nin rızasını alabilmek ve avlanabilmek için yanlarında haycı bulundurdukları 
bilinmektedir (Aça, 2007, s. 13). Pek tabii, taygada destan anlatma eylemi, uzun avlarda avcıları 
eğlendirmek için gerçekleştirilmemektedir. Bilindiği üzere resim, müzik, dans gibi modern sanat 
dallarının ortaya çıkışında estetik değil, dinî kaygılar bulunmaktadır. Bu sebeple Tağ Eezǐ’ni memnun 
edebilmek için onun duymaktan hoşlandığı hay yani gırtlak müziği ile destan anlatılması da bir tür 
kansız kurban ve niyaz olduğu için aynı zamanda ibadettir. 

 

 

 

 
7 Thamyris’in cezalandırılmasıyla ilgili diğer senaryolar için bkz. (Devereux, 1987). 



Nükhet Okutan Davletov  

23 
 

Destan anlatmanın dinî bir içeriği olduğu ve uygulamanın kendisinin bir ibadet olduğu, Hesiodos’un 
(2020) tanrıçalardan bu yeteneği almasının altındaki esas sebebi anlattığı cümlelerden de 
anlaşılmaktadır (s. 4): 

Ve çiçek açan bir defneden koparıp 

Güzel bir dal verdiler bana asa diye, 

Sonra tanrısal sesler üflediler içime 

Olacakları ve olmuşları yüceltmek için, 

Ölümsüz mutlular soyunu kutlamak için 

Ve hele övmek için kendilerini 

Her söylediğim destanın başında ve sonunda (Theogonia 30-35). 

Görüldüğü gibi ozan, kendisine verilen yetenek karşılığında, anlattığı her destanın başında ilahları 
övmesi, adlarını zikretmesi gerektiğini söylemektedir. Monoteist dinlerde de duaların başında benzer 
formellerin bulunduğu unutulmamalıdır. Hakas ozanların, memnun olup av vermesi için Tağ Eezǐ 
onuruna destan anlatmalarının, Yunan ozanların Dionysos şenliklerinde bu tanrı için tragedyalar 
sunmaları ile biçim ve anlam olarak benzer uygulamalar oldukları ileri sürülebilir. Erhat (2010),  bir 
edebî tür olarak tragedyanın, tanrı Dionysos’a sunulan övgüler ile ortaya çıkıp geliştiğini ifade 
etmektedir (s. 96). Yunis (1993) de tragedyaların Atina halkının dinî hayatının bir parçası olduğunu ve 
fizikî kurban sunusu kadar önemli olduğunu belirtmektedir (ss. 71-72). Benzer şekilde Erhat (2010) 
tarafından “lirik şiirin bir türü” olarak açıklanan eski Yunanca düğün şarkıları veya türküleri de düğün 
tanrısı Hymenaios’un çağırıldığı ilahilerden gelişmiş olmalıdır (s. 148). Yeni kurulan yuvanın ve çiftin 
kutsanması için Hymenaios’un düğüne sözlü olarak davet edilmesi, eğlence amaçlı şarkılar söylemekten 
ziyade ilgili tanrıya edilen bir dua niteliği taşımaktadır.  

Halk arasında Nımah Eezǐ (Davletov, 2008, s. xv) yani Masal/Destan İyesi olarak da adlandırılan Hay 
Eezǐ’nin bizzat seçtiği haycıların performanslarının, diğer müzisyenlerinkinden çok daha etkileyici 
olduğuna inanıldığı için ilahî bilginin bu seçilmiş aktarıcılarına eelǐg haycı “iyeli haycı” (Çaptıkova, 2015, 
s. 203) dendiği de bilinmektedir. İnanışa göre bu anlatıcıların icralarına, kendi kendine çarpan kapılar 
ve ateşin aniden parlaması gibi mucizeler eşlik edebilmektedir (s. 203). Tanrısal bilginin ve sözün 
seçilmiş aktarıcılarının icralarından olağanüstü bir gücün yayıldığı inancı, eski Yunan dininde de 
mevcuttur. Hesiodos’un (2020), Musalar tarafından seçilen ozanın icrasıyla ilgili verdiği bilgiler, bu 
inanca bir örnek olarak değerlendirilebilir: 

Ne mutlu Musaların sevdiği insana, 

Bal akar onun dudakları arasından. 

Bir insanın dertsiz başına dert mi düştü, 

Üzüntüden kan mı kurudu yüreğinde, 

Musaların sevgilisi bir ozan  

Anlatınca eski insanların destanlarını, 

Övünce Olympos’un mutlu tanrılarını 

Unutuverir hemen dertlerini, 

Çıkar gider aklından üzüntüleri, 

Şeneltir onu tanrıçaların büyüsü (s. 6). 

 



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28  

24 
 

5. Sonuç 

Dinleyenleri etkileyecek biçimde konuşup anlatabilmenin ve buna bağlı olarak ozanlık geleneğinin 
dünyanın farklı kültürlerinde tanrı vergisi olarak görülmesinin pagan döneme uzanan bir ortaklık 
olduğu ifade edilebilir. Bu ortaklık, Musalar ve Hay Eezǐ örnekleri üzerinden Aça (2023) tarafından daha 
önce farklı bir yaklaşımla ele alınmıştır; ancak söz konusu bildiride eski Yunan dininin birincil 
kaynaklarına başvurulmamıştır. Bu çalışmada ise Musaların yetki sahaları ve ozan seçiminin işleyişine 
dair örnekler ile bu ilahlara edilen dualar, birincil kaynaklardan aktarılarak yorumlanmıştır. Ayrıca 
yazının eksenini, ilahlar tarafından ozanın seçilmesiyle destan anlatmanın ve dinlemenin dinî yönü 
oluşturmaktadır. Aça (2023), Türk mitolojisinde ozanlık bahşeden iyelerin tanrı kategorisine 
alınmadığını ve anlatılan cezalandırma olaylarının, iyelerin verdikleri yeteneği denetlemelerinin 
göstergesi olduğunu belirtmektedir (s. 15). Bu makalede ise Hay Eezǐ’nin kutsal sözleri bitirmeden 
anlatmayı kesen destancıların ve anlatıcı sözünü bitirmeden kalkıp gidenlerin ölümüne yol açması veya 
Aktaş (2023) tarafından aktarılan Kurbijekov örneğinde olduğu gibi kendisine kurban sunulmasının 
ihmal edilmesi durumunda verdiği yeteneği geri alması, onun yalnızca ilhamla ilişkilendirilecek basit 
bir ruh olmadığının kanıtı olarak ele alınmaktadır. Bugün eski Yunan dininin Musaları da çoğu kaynakta 
ilham perileri olarak yer alsalar da bunlar peri değil, Homeros ve Hesiodos gibi büyük ozanların da 
belirttiği gibi birer tanrıça yani ilahtır. Bu sebeple Demodokos ve Thamyris gibi bir sebeple kızdıkları 
ozanları, Hay Eezǐ’nin Sibiryalı Türk ozanlara yaptığı gibi cezalandırabilmektedirler. Ödüllendirme 
yetkisine ek olarak ölüme varan şiddetli cezalar verebilme kudretine sahip olduğu için kendisine dua 
edilen ve kurban sunulan bir figür, eski Yunan dininde ilah olarak kabul ediliyorsa, metodolojik olarak 
bu yaklaşımın Türk Şamanizmi için de tercih edilmesini önermekteyiz. 

İye kavramı başta sahip anlamına geldiği için araştırmacılar tarafından Türk Şamanizmindeki iyelerin 
de sıklıkla hiyerarşik düzende tanrılara kıyasla düşük öneme sahip koruyucu ruhlar olarak algılandıkları 
anlaşılmaktadır. Ancak iye (Eski Türkçe idi) kelimesinin özellikle İslamî metinlerde Allah’ı karşılayacak 
biçimde “the Lord”8 yani efendi/Rab (Clauson, 1972, s. 41) anlamında kullanıldığı bilinmektedir. Dikkat 
çekicidir ki Arapçada “terbiye edip yetiştiren, mürebbi, ilah, Allah” anlamlarına gelen rab kelimesinin ilk 
anlamı da rabbü’l-beyt “ev sahibi” ya da rabbü’l-mâl “mal sahibi” örneklerinde olduğu gibi “sahip” 
kelimesidir (Eker, 2006, ss. 107-108). Eker’in ifadesiyle ilk çeviriler olan satırarası Kur’an 
tercümelerinde İslami terimler, Türkçe leksikal anlamlarıyla kullanılmış ve her bir sözcüğün Türkçe 
karşılığı bulunmaya çalışılmıştır. Bu çevirilerde iye kelimesi de Allah anlamında kullanılmıştır; ancak 
ilerleyen aşamalarda ödünçleme kullanımı yaygınlaşmıştır (s. 105). Karahan da (2017) ilk Türkçe 
Kur’an çevirilerinde idi sözcüğünün “ilah” karşılığında kullanıldığını belirtmektedir (s. 133). Kutadgu 
Bilig 1. beyitteki törütgen igidgen9 keçürgen idim (Arat, 1947) “Yaradan, besleyen bağışlayan Rabbim” 
ifadesi de bu geleneğe bir örnektir. Bununla birlikte Türkoloji literatüründe sıklıkla iye kelimesinin 
İslami metinlerdeki karşılığı üzerinde durulurken Hristiyan Türklerin de aynı geleneğe uydukları 
gözden kaçırılmaktadır. Örneğin, Matta 11:25 ve Luka 10:21’de (1999) geçen “göğün ve yerin Rabbi!” 
(ss. 24, 142) cümlesi, İncil’in Hakasça çevirisinde de tigǐrneñ çirnǐn Eezǐ! “tengrinin ve yerin İyesi” (Novıy 
Zavet / Naa Molçağ, 2011, s. 33) olarak yer almaktadır. Görüldüğü üzere çeviriler arasında yaklaşık bin 
yıl bulunmasına karşın hem Müslümanlığı hem Hristiyanlığı kabul eden Türkler, monoteist dinlerdeki 
Rabbin karşılığı olarak millî dinlerine ait bir kavram olan iyeyi tercih etmişlerdir. 

Şamanist Hakaslar arasında ilahların genel olarak birer ee yani iye olduklarına inanılması, alan 
araştırmasıyla da tespit edilebilmektedir. 2019’da gerçekleştirilen bir görüşmede Hakasların Sağay 

 
8 Örneğin, Mü’min suresi 8. ayetteki “Ey Rabbimiz” (Kur’an-ı Kerim Meâli, 2005, s. 509) ifadesi, Mohammed M. Pickthall 
tarafından yapılan İngilizce çeviride “Our Lord!” (The meaning of the glorious Qur’ân, 2013, s. 285) olarak verilmiştir. 
9 Uygur kağanlık yazıtlarından Taryat’ın batı yüzü üçüncü satırından da anlaşıldığı üzere tengri yani fizikî gök gibi eski Türk 
dininin kutsallarından olan somut yerin yetki sahasındaki igit- (besleme, rızık verme) eylemi, Müslümanlığın kabulüyle birlikte 
Türk diline yapılan çevirilerde esmâ-i hüsnâdan rezzak karşılığı olarak tekrar başvurulan ya da hatırlanan bir özellik olmuştur. 
Uygur kağanı Moyan Çor’un, yönetme yetkisini üstte göğün buyurması ve aşağıda da yerin rızık vererek desteklemesine 
dayandıran ifadeleri için bkz. (Aydın, 2018, s. 45). 



Nükhet Okutan Davletov  

25 
 

boyu, Hahpına aşiretine mensup olan 43 yaşındaki dilbilimci İrina Chebochakova, Türk Şamanizminin 
iki demiurg tanrısı olan Erlik ve Ülgen ile ilgili bilgi paylaşırken Erlik’in altındağı çirnǐñ eezǐ “aşağıdaki 
yerin (alt dünyanın) İyesi”, Ülgen’in ise öörkǐ çayaannıñ eezǐ “yukarıdaki evrenin (üst dünyanın) iyesi” 
olduğunu belirtmiştir (Okutan Davletov, 2021, s. 80). İslam, Hristiyanlık ve Budizm’den tamamen farklı 
öğretilere sahip Şamanizm gibi bir inanç sistemine ait dinî kavramların başka dillere tam çevirisinin 
mümkün olmaması nedeniyle ruh, melek, peri, şeytan gibi farklı bir mitolojik kavram sahasına 
dayanarak yapılmaya çalışılan çevirilerin verimsiz olması olağan bir durumdur. Ancak Türkler de diğer 
pagan toplumlar gibi geleneksel dinlerinin politeist felsefesi gereği bu kavramları net bir biçimde 
ayırmayı şart görmemişlerdir (Okutan Davletov, 2021, ss. 80-81). Bu nedenle İslam ve Hristiyanlığa 
geçen Türklerin, ilah olarak algılamadıkları bir kavramı, yeni dinlerinin omnipotent tek tanrısını 
karşılamak için kullanmayacakları tahmin edilebilir bir durumdur.  

Birbirinin çağdaşı olmayan iki farklı kültüre ait söz konusu motiflerin karşılaştırılması için öncelikle 
sözün büyüsel niteliğine odaklanılmış ve bu inanca örnek olarak eski Yunanca ve Türkçe örtmeceler 
gösterilmiştir. Ardından Sibirya Türklerinden Hakasların ayı avı ve eski Yunanların öküz cinayeti 
dedikleri törenler sırasında dile getirilen savunma cümleleri, sözün gücü bağlamında karşılaştırılmıştır. 
Son olarak ise destanlara ve alan araştırması verilerine başvurularak anlatıcıların Mousai ve Hay Eezǐ 
gibi ilahlar tarafından seçilmesi ve kimi zaman da bunlar tarafından cezalandırılması inancının benzer 
doğrultudaki örnekleri verilmiştir. Ayrıca destan anlatmanın her iki kültürde de bir ibadet biçimi olduğu 
üzerinde detaylı biçimde durulmuştur. Ancak Pagan dinlerin evrenselliğine dair bir kanıt olarak 
değerlendirilebilecek bu ortaklıkların, en azından Mousai için günümüzde yalnızca literatür taraması 
yoluyla tespit edilebildiği belirtilmelidir. Bilindiği üzere 21. yüzyılın başlarında inancı canlandırmaya 
yönelik birtakım popüler akımlar ortaya çıksa da bugün Yunan dini geleneksel biçimiyle 
yaşamamaktadır. Bununla birlikte Şamanizm’in hâlâ din olarak yaşatıldığı Sibirya Türklerinden 
Hakaslar arasında Hay Eezǐ, halkın inanç dünyasındaki yerini koruyabilmiştir. Ancak belirtilmelidir ki 
2000’de geleneksel biçimde haycı olmuş ve hayatı boyunca eski Hakas ozanlar gibi destan icra etmiş 
olan P. Argudayev’in bu dünyadan göçmesiyle birlikte klasik Hakas epik destan geleneği sona ermiş 
kabul edilmektedir. Günümüzde profesyonel müzisyenler, destanları genelde metin yardımıyla 
ezberleyerek anlatmaya ve çeşitli etkinliklerde destancılık geleneğini yaşatmaya devam etmektedirler.  

  



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28  

26 
 

Kaynakça 

Aça, M. (2007). Güney Sibirya Türklerinde ava destancı ve masalcı götürme geleneği. Türklük Bilimi 
Araştırmaları, 12(21), 7–16. https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubar/issue/16962/177132 

Aça, M. (2023). Türk ve Yunan mitolojilerinde ozanlığın bahşedicileri: İyeler ve Musalar. 
İçinde Ö. Ceylan ve H. Yekbaş (Ed.), Türk Âşıklık geleneği ve Âşık Veysel (ss. 13–25). Sivas 
Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları.  

Aktaş, E. (2023). Hakas haycılık geleneğinde Ee. İçinde Ö. Ceylan ve H. Yekbaş (Ed.), Türk Âşıklık geleneği 
ve Âşık Veysel (ss. 171–177). Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları. 

Allen, A. W. (1949). Solon’s prayer to the Muses. Transactions and Proceedings of the American 
Philological Association, 80, 50–65. https://doi.org/10.2307/283511  

Arat, R. R. (1947). Kutadgu Bilig I: Metin. Milli Eğitim Basımevi. 

Aydın, E. (2018). Uygur yazıtları. Bilge Kültür Sanat. 

Burnakov, V. A. (2011). Erlik Khan in the traditional worldview of the Khakas. 
Archaeology, Ethnology & Anthropology of Eurasia, 39(1), 107–114. 
https://doi.org/10.1016/j.aeae.2011.06.014 

Butanayev, V. Y. (1993, 10 Temmuz). Ada Hooray. Respublika, s. 6. 

Butanayev, V. Y. (2003). Burhanizm tyurkov Sayano-Altaya. İzd-vo HGU im. N. F. Katanova. 

Butanayev, V. Y., Vernik, A. A. ve Ulturgaşev, A. A. (1999). Aba toy – medvezhiy prazdnik. İçinde Narodnye 
prazdniki Hakasii (ss. 29–31). İzd-vo HGU im. N. F. Katanova. 

Clauson, G. (1972). An etymological dictionary of pre-thirteenth century Turkish. Clarendon Press. 

Çaptıkova, Y. İ. (2015). Skaziteli-hraniteli traditsii. Filologiçeskie nauki. Voprosy teorii i Praktiki, 7(49). 
203-206. Gramota. 

Çobanoğlu, Ö. (2004). Türk dünyası ortak atasözleri sözlüğü. AYK Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı. 

Çudoyakov, A. İ. (2006). Kay i “Kay eezǐ” v predstavleniyah tyurkov Sayano-Altaya. 
İçinde Kay — kulturnoe nasledie şorskogo naroda: Materialy Pervogo simpoziuma po izuçeniyu 
form şorskogo narodnogo eposa (ss. 81–88). Department kultury i natsionalnoy politiki 
administratsii KO; OAO “İPP Kuzbass”. 

Davletov, T. B. (2008). Giriş. İçinde Han Mirgen: Hakas Türklerinin alplık destanı (ss. ix–xl). TÜRKSOY 
Yayınları. 

Davletov, T. B. (2020). Şaman: Doğanın şifası uyanınca. Asi Kitap. 

Devereux, G. (1987). Thamyris and the Muses. The American Journal of Philology, 108(2), 199–201.   

Eker, S. (2006). Kutadgu Bilig’de (teñri ‘azze ve celle ögdisin ayur) Türkçe İslami terimlerin kaynakları 
üzerine. Bilig, 38, 103–122. 
https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20DILI/suer_eker_kutadgu_bilig_turkce_islami_ter
imler_uzerine.pdf  

Erhat, A. (2010). Mitoloji sözlüğü. (17. baskı). Remzi Kitabevi. 

Gül, B. (2006). Hayvan adları ile kurulan Türk ve Moğol kişi adları. Türkbilig / Türkoloji Araştırmaları 
Dergisi, 7(12), 185–191. https://dergipark.org.tr/tr/pub/turkbilig/article/697126  

Gürsu, U. (2009). Kazak Türkçesi’ndeki ve Türkiye Türkçesi’ndeki atasözlerinin karşılaştırmalı biçimde 
incelenmesi [Doktora tezi, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü]. Ulusal Tez Merkezi. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubar/issue/16962/177132?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.2307/283511
https://doi.org/10.1016/j.aeae.2011.06.014
https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20DILI/suer_eker_kutadgu_bilig_turkce_islami_terimler_uzerine.pdf
https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20DILI/suer_eker_kutadgu_bilig_turkce_islami_terimler_uzerine.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/pub/turkbilig/article/697126


Nükhet Okutan Davletov  

27 
 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=tXWL9EXl-
c6WHuPsPvzgzg&no=0xkCO1mASQizWlff8X6N9A  

Hardie, A. (2005). Sappho, the Muses, and life after death. Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 154, 
13–32. 
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq
7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-
cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjV
XMzjDk6&seq=1  

Hardie, A. (2013). Ibycus and the Muses of Helicon. Materiali e Discussioni per l’analisi Dei Testi Classici, 
70, 9–36. 

Heiden, B. (2007). The Muses’ uncanny lies: Hesiod, Theogony 27 and its translators. The American 
Journal of Philology, 128(2), 153–175. 

Henrichs, A. (1994). Anonymity and polarity: Unknown gods and nameless altars at the 
Areopagos. Illinois Classical Studies, 19, 27–
58. https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42JdoMYAAAAA%3AZktfIVJaL
Ao3Vmo9_4PtStbD8rlMGbIPyqLBEslIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L__POV4XKQPcodCohy_lil
bClApUQYb_6UPm8oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6  

Hesiodos. (2020). Theogonia – işler ve günler. A. Erhat ve S. Eyüboğlu (Çev.). (7. baskı). Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları. 

Homeros. (2007). İlyada. A. Erhat ve A. Kadir (Çev.). (23. baskı). Can Yayınları. 

Homeros. (2020). Odysseia. A. Erhat ve A. Kadir (Çev.). (12. baskı). Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Hyde, W. W. (1917). The prosecution of lifeless things and animals in Greek law: Part I. The American 
Journal of Philology, 38(2), 152–175. https://doi.org/10.2307/289426  

İncil (Sevindirici Haber). (1999). İncil’in Yunanca aslından çağdaş Türkçeye çevirisi. Kitabı Mukaddes 
Şirketi. 

Karabulut, F. (2021). Dilin efsanevi kökenleri: Kurgudan gerçekliğe dilin macerası (2. baskı). Nobel Yayın. 

Karabulut, F. ve Ospanova, G. (2013). Örtmece sözlerin mantığı: Kazak Türkçesi ile Türkiye Türkçesinde 
karşılaştırmalı model analizi. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 2(2), 122–146. 
https://doi.org/10.7884/teke.156  

Karahan, A. (2017). Karahanlı dönemi Türkçe Kur’an çevirilerinde Allah’ın ad ve sıfatları 
hakkında. TÜBAR, XLI, 127–156. https://doi.org/10.17133/tubar.319986  

Kur’an-ı Kerim meâli (H. Altuntaş ve M. Şahin, Haz.). (2005). (3. baskı). Diyanet İşleri Başkanlığı. 

Lattimore, R. (1947). The first elegy of Solon. The American Journal of Philology, 68(2), 161–
179. https://doi.org/10.2307/290951 

Marvin, D. E. (1922). The antiquity of proverbs: Fifty familiar proverbs and folk sayings with annotations 
and lists of connected forms, found in all parts of the world. G. P. Putnam’s Sons. 

McInerney, J. (2014). Buphonia: Killing cattle on the Acropolis. İçinde A. Gardeisen ve C. Chandezon 
(Ed.), Équidés et bovidés de la Méditerranée antique: Rites et combats. Jeux et savoirs (ss. 113–
124). UMR 5140 du CNRS «Archéologie des Sociétés Méditerranéennes». 

Mojsik, T. (2011). The Muses and sacrifices before battle. İçinde B. Burliga (Ed.), Xenophon: Greece, 
Persia and beyond (ss. 85–96). Gdansk University. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=tXWL9EXl-c6WHuPsPvzgzg&no=0xkCO1mASQizWlff8X6N9A
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=tXWL9EXl-c6WHuPsPvzgzg&no=0xkCO1mASQizWlff8X6N9A
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42JdoMYAAAAA%3AZktfIVJaLAo3Vmo9_4PtStbD8rlMGbIPyqLBEslIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L__POV4XKQPcodCohy_lilbClApUQYb_6UPm8oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6
https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42JdoMYAAAAA%3AZktfIVJaLAo3Vmo9_4PtStbD8rlMGbIPyqLBEslIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L__POV4XKQPcodCohy_lilbClApUQYb_6UPm8oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6
https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42JdoMYAAAAA%3AZktfIVJaLAo3Vmo9_4PtStbD8rlMGbIPyqLBEslIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L__POV4XKQPcodCohy_lilbClApUQYb_6UPm8oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6
https://doi.org/10.2307/289426
https://doi.org/10.7884/teke.156
https://doi.org/10.17133/tubar.319986
https://doi.org/10.2307/290951


Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28  

28 
 

Novıy Zavet / Naa Molçağ. (2011). T. N. Borgoyakova, V. G. Karpov ve A. G. Sunçugaşeva (Haz.). İnstitut 
Perevoda Biblii. 

Okutan Davletov, N. (2021). Hakas Türklerinde Şamanizm ve ölüm. Ötüken Neşriyat. 

Okutan Davletov, N. ve Davletov, T. (2022). Buket Uzuner’in uyumsuz Defne Kaman’ın maceraları roman 
serisinde Şamanizm ve çevre. İçinde H. İ. Ünser (Ed.), Türk Edebiyatında Çevreci Düşünce (ss. 
147–166). İdeal Kültür Yayıncılık. 

Okutan, N. ve Davletov, T. (2018). Bilgeler sözü: Hakas Türklerinin atasözleri ve deyimleri. TÜRKSOY 
Yayınları. 

Ong, W. J. (2014). Sözlü ve yazılı kültür: Sözün teknolojileşmesi. S. Postacıoğlu Banon (Çev.). (5. baskı). 
Metis Yayınları. 

Radlof, W. (1976). Sibirya’dan (Seçmeler). A. Temir (Çev.). Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Roth, C. P. (1976). The kings and the Muses in Hesiod’s Theogony. Transactions of the American 
Philological Association, 106, 331–338. https://doi.org/10.2307/284107  

Sappho. (2008). Nedir gene deli gönlünü çelen? Seçme şiirler. C. Çapan (Çev.). Can Yayınları. 

Sturluson, S. (1880). The Younger Edda: Also called Snorre's Edda, or the Prose Edda. R. B. Anderson 
(Haz.). S. C. Griggs and Co.  

Subrakova, O. V. (2006). Hakassko-russkiy slovarʹ. Nauka. 

The meaning of the glorious Qur’ān (M. M. Pickthall, Trans.). (2013). Çağrı Yayınları. 

Thyssen, H. P. (2006). Philosophical christology in the new testament. Numen, 53(2), 133–176. 

Türker, F. ve Koçoğlu Gündoğdu, V. (2016). Tıva Türklerinde geçiş dönemi ritüelleri: Doğum, düğün, 
ölüm. Türkbilig, 32, 141–154. 

Yunis, H. (1993). Religion in Greek tragedy. The Classical Review, 43(1), 70-72.  

Makale Bilgi Formu 

Çıkar Çatışması Bildirimi: Yazar tarafından potansiyel çıkar çatışması bildirilmemiştir. 

Yapay Zeka Bildirimi: Bu makale yazılırken hiçbir yapay zeka aracı kullanılmamıştır. 

İntihal Beyanı: Bu makale iThenticate tarafından taranmıştır. 

 

 

 

https://doi.org/10.2307/284107

