Jouml of Music
g‘ And Folklore

Journal of Music and Folklore Studies

e-ISSN : 3023-7769 Cilt/Vol. 3, Say1/No. 1, 14-28, 2026

Studles Yayinci/Publisher : Sakarya Universitesi DOI: https://doi.org/10.65692 /jmfs.1811018

Arastirma Makalesi / Research Article

Ozanlik Geleneginin Dini Yénii: Mousai ile Hay Eezi Uzerine Bir Karsilagtirma

Religious Aspect of Bardic Tradition: A Comparison on the Mousai and Khai Eezi

Niikhet Okutan Davletov

Kapadokya Universitesi, Kiiltiirel
Calismalar, Nevsehir, Tiirkiye,
nukhetdavletov@gmail.com,
ror.org/01zx17h33

Gelis Tarihi/Received: 26.10.2025
Kabul Tarihi/Accepted: 10.01.2026
Yayimlanma Tarihi/ Available Online:
26.01.2026

Oz: Etkili soz soyleyebilme ve buna bagh olarak ozanlk geleneginin diinyanin farkh
kiltiirlerinde tanr1 vergisi olarak goriilmesi, monoteist dinler 6ncesine dayanan bir
ortakliktir. Bu ortaklik, Mousai ve Hay Eezi ornekleri iizerinden daha dnce baska bir
calismada farkl bir yaklasimla ele alinmistir. Bu makalede ise dnceki calismalardan farkl
olarak Musalarin yetki sahalari ve ozan seciminin isleyisine dair 6rnekler ile bu ilahlara
edilen dualar, birincil kaynaklardan aktarilarak yorumlanmistir. Ayrica bu ¢alismanin
eksenini, ilahlar tarafindan ozanin secilmesinin ve hem destan anlatma hem destan
dinlemenin dini yonii olusturmaktadir. Birbirinin ¢cagdasi olmayan iki farkl kiiltiire ait s6z
konusu motiflerin karsilastirilmasi i¢in dncelikle sozlii kiiltiir ortaminda goriilen s6ziin
biiyiisel niteligine odaklanilmis ve bu inanca 6rnek olarak eski Yunanca ve Tiirkce
ortmeceler gosterilmistir. Ardindan Sibirya Tirklerinden Hakaslarin aba toy ve eski
Yunanlarin Bufonia torenleri sirasinda dile getirilen savunma ctimleleri, soziin giicii
baglaminda karsilastirilmistir. Son olarak ise destanlara ve etnografik dénem kayitlarina
basvurularak anlaticilarin, sairlerin veya ozanlarin Mousai ve Hay Eezi gibi ilahlar
tarafindan secilmesi ve kimi zaman da bunlar tarafindan cezalandirilmasi inancinin
benzer ornekleri verilmistir. Ayrica destan anlatmanin her iki kiiltiirde de bir ibadet
bicimi oldugu, Hakaslarin avda Tag Eezi icin destan anlatmalar1 ve eski Yunanlarin
diigiinlerde Hymenaios'u ¢agirdiklar: ilahiler sdylemeleri gibi drneklerle agiklanmaya
calisilmistir.

Anahtar Kelimeler: Eski Yunan, Hakas, Mousai, Hay Eezi, Ozanlik Gelenegi

Abstract: The ability to speak eloquently and the bardic tradition have been seen as a gift
from the gods in different cultures around the world, and this belief is a commonality
dating back to pre-monotheistic religions. This common feature was previously discussed
by another scholar through the examples of Mousai and Khai Eezi with a different
approach. However, in this study, unlike the previous research, examples relating to the
areas of authority of the Muses, the process of selecting poets and the prayers made to
these deities have been interpreted by transferring from primary sources. In addition, the
axis of this study is the religious aspect of the selection of poets by deities and both telling
and listening to epics. In order to compare motifs belonging to two different cultures that
are not contemporaries of each other, the study first focuses on the magical nature of the
word as perceived in oral culture, and ancient Greek and Turkic euphemisms are
presented as examples of this belief. Then the defense sentences uttered during the aba
toi of the Khakas, one of the Siberian Turkic peoples, and the Buphonia rituals of the
ancient Greeks are compared in the context of the power of the word. Finally, by referring
to epics and ethnographic records, similar examples of the belief that poets or bards are
chosen by and sometimes punished by deities such as Mousai and Khai Eezi are given. It is
also argued that epic telling is a form of worship in both cultures by giving examples such
as the Khakas telling epics for Tagh Eezi during hunts and the ancient Greeks singing
hymns calling Hymenaios at weddings.

Keywords: Ancient Greek, Khakas, Mousai, Khai Eezi, Bardic Tradition

Cite as(APA 7): Okutan Davletov, N. (2026). Ozanlik geleneginin dini yonii: Mousai ile Hay Eezi tizerine bir karsilastirma. Journal of Music and Folklore Studies,
3(1), 14-28. https://doi.org/10.65692/jmfs.1811018

@ ®S | Thisisan open access paper distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.


https://doi.org/10.65692/jmfs.1811018
https://doi.org/10.65692/jmfs.1811018
mailto:nukhetdavletov@gmail.com
https://ror.org/01zx17h33
https://ror.org/01zx17h33
https://orcid.org/0000-0001-9312-8385

Niikhet Okutan Davletov

Extended Abstract

According to theologian and philosopher Walter ]J. Ong (2014), since the ability to speak has fascinated
humans since the earliest stages of consciousness, long before the invention of writing, many proverbs
collected from around the world are full of observations about the first verbal form of speech, its power
and dangers (pp. 21-47). However, the people dependent on the print culture have forgotten this power
of words; words do not easily evoke magic for them; people of an oral culture on the other hand,
probably universally perceive words as entities that are activated by a power and that contain magic.

As is well known, the use of euphemisms when referring to people, animals, death or illnesses that are
feared to be summoned is related to the belief that words have a magical quality. For instance, the
Shamanist Khakas, one of the indigenous Turkic peoples of Siberia, do not refer to the bear by its real
name azyg, especially when they are in the taiga forests, and use euphemisms such as aba ‘father’, aga
‘grandfather’, or apsah ‘old man, grandfather’ (Okutan Davletov and Davletov, 2022, p. 161). The ancient
Greeks, who called the Black Sea pontos eukseinos ‘the hospitable sea’ (Erhat, 2010, p. 53), undoubtedly
aimed to calm this dangerous and dark sea through beautiful words reflecting the same belief in the
power of words. Similarly, according to Hesiod’s Theogony, euphemisms are used in Greek and Roman
literature for goddesses of vengeance, who were born when drops of blood from Uranus' castrated
genitals fertilized the primordial goddess Gaia. Many Roman poets, from Lucilius to Ovid, used the name
Eumenides, meaning ‘kindly ones’ (Henrichs, 1994, p. 51) like the Greek bards, instead of the original
name of these fierce deities.

This belief that words are spells and therefore prayers also provides a divine origin to the ability to
speak, that is, to language, and then to oral culture products such as poetry and epics and their
performance. In pagan religions, poems, hymns and epics, which are created, transmitted and preserved
through language, are believed to be inspired by the gods. Indeed, the bardic tradition is seen as a gift
from the gods in different cultures around the world, and this belief is a commonality dating back to pre-
monotheistic religions. In order to compare the poetry-granting deities, the Mousai, and the Siberian
Shamanic god Khai Eezi, belonging to two different cultures that are not contemporaries of each other,
this study first focuses on the magical nature of the word in pagan oral culture. Ancient Greek and Turkic
euphemisms, the defensive sentences uttered during the aba toi of the Khakas, one of the Siberian Turkic
peoples, and the Buphonia rituals of the ancient Greeks have been compared in the context of the power
of the word. In addition, the fact that poets or bards are chosen and sometimes punished by these gods
has been explained in the context that in both cultures, poetry is a form of worship. It is further argued
that epic telling constitutes a form of worship in both cultures by giving examples such as the Khakas
recitation of epics for Tagh Eezi during hunts and the ancient Greeks singing hymns invoking Hymenaios
at weddings. Aga (2023) discussed this commonality in his paper presented at a symposium. However,
the primary sources of ancient Greek mythology were not used in that study. Furthermore, Aca (2023),
states that in Turkic mythology, the "iye" (ee in Khakas) who bestow the bardic gift is not categorized as
god (p. 15). In this study however, the axis is the religious aspect of the bardic tradition. Therefore, Khai
Eezi's ability to cause the death of poets who cut the sacred words, and those who leave before the
khaidjy finishes the narration, or to take back his gift of poetry in the absence of sacrifices, is taken as
evidence that he is not just an inspiring spiritual being or a simple spirit. If a sacred being who is prayed
to and to whom sacrifices were made to because he/she has the power to inflict severe punishments up
to death in addition to the power to reward is considered a deity in ancient Greek religion, it is suggested
that this approach should also be preferred for Turkic Shamanism. However, as is well known, although
some popular movements emerged at the end of the 20th century to revive the pre-Christian religion,
today the ancient Greek religion or the Hellenic polytheism does not exist in its traditional form. For this
reason, the Mousai have become motifs that are no longer worshipped but serve as sources of cultural
reference worldwide. However, among the Khakas, where Shamanism is still kept alive as a religion,
Khai Eezi has been able to maintain its place in the people's world of belief, even if it is not recognized

15



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28

outside its own cultural circle. Of course, this process has different historical, political, demographic and
religious dynamics for each nation. On the other hand, it should be noted that with the death of the last
traditional khaidjy P. Argudaev in 2000, the classical Khakas epic tradition is considered to have ended.
Today, professional khaidjy and musicians continue to keep the epic tradition alive by telling the epics
mostly through text.

However, in the 21st century, in which the magical meanings attributed to words are on the verge of
being forgotten and in which the necessity of resorting to ancient knowledge is felt due to the depletion
of the planet in many senses, this form of belief, which is a common value shared by peoples across the
world, is worth remembering.

1. Giris

Teolog ve felsefeci Walter J. Ong'un (2014) ifadesiyle konusmanin ve sézciiklerin giicii, yazi sistemleri
icat edilmeden ¢ok daha oOnce, insan bilincinin ilk evrelerinden beri biiyiileyici oldugu i¢in farklh
kiltiirlere sahip halklar arasinda dilin yapabileceklerine ve gliciine dair benzer gozlemler ve uyarilar
iceren atasozleri goriilmektedir (s. 21). Modern Yunancadaki “dilin kemigi yoktur ama kemik kirar”
(Marvin, 1922, s. 207) seklinde gevirebilecegimiz atasézii ile Tiirkgedeki birebir ayni “Dilin kemigi yok,
ama kemigi kirar” ya da “Bigak yarasi onulur, dil yarasi onulmaz”, “S6z var is bitirir, s6z var bas yitirir”
(Giirsu, 2009, ss. 224-225) ve “Tath s6z yilani ininden ¢ikarir” (Cobanoglu, 2004, s. 440) atasozleri,
soziin giiciine dair Ong’un bahsettigi ve cogaltilabilecek bu gozlemlere 6rnek gosterilebilir. Sozli kiltiir
baglaminda bu ¢alismanin odak noktalarindan birini olusturan Sibirya Tiirklerinden Hakaslarda da
benzer atasézleri mevcuttur: Hurug til, honaltah ddik “Kuru dil, ¢iplak ayaga giyilen ayakkabi gibidir”,
Sagiziy pik tut, tilin hisha tut “Aklin1 pek tut, dilini kisa tut”; Cabal tonniy pidi acig, ¢abal kiziniy till acig
“Yaman tonun biti acitir, yaman Kkisinin dili acitir” (Okutan ve Davletov, 2018, ss. 23, 29, 36, 81, 87, 94).

Ong (2014), matbaa kiiltliriine bagiml insanlarin kelimelerin giiciinii unuttuklarini; kelimelerin, onlar
icin diiz bir ytlizeyde oldugunu ve kolay kolay biiyii ¢agristirmadiklarini; ancak sézlii kiiltiir insanlarinin,
biiylik bir olasilikla evrensel olarak, kelimeleri bir gii¢ tarafindan harekete gecirilen ve biiyli iceren
seyler olarak algiladiklarini ifade etmektedir (s. 47). Tirkcedeki agzini hayra a¢, agzindan yel alsin ya da
iyi diyelim iyi olsun gibi formel ifadeler de s6zilin agizdan ¢ikar cikmaz gergeklesme potansiyeli tasiyan
bir biiyli oldugu inancinin gostergesidir. Bilindigi lizere Tiirk Samanizminde ¢agirilmasindan korkulan
kisi ve hayvan veya basa gelmesinden korkulan 6liim ve hastaliklardan 6rtmecelerle bahsedilmesi de
soziin bilyii niteligi tasimasi inanciyla iliskilidir. Ornegin kanserin adim agza almamak icin Tiirkcede
koti hastalik denmesi gibi Kazakcada da kanserden ati jaman auruv “adi kétii hastalik” (Karabulut ve
Ospanova, 2013, s. 125) seklinde bahsedilmesi, s6z konusu hastaligin adini sdyleyerek onu ¢agirmaktan
kacinma diistincesiyle iliskilidir. Dikkat cekicidir ki Hakas Dili, Edebiyat1 ve Tarihi Bilimsel Arastirma
Enstitiisiiniin (HakNiiYaLl) eski yoneticilerinden 1948 dogumlu Hakas Tiirkolog Valentina N.
Tuguzhekova da kendisiyle Hakas Samanizminde 6liim konusunda goriisme yapilmak istendiginde,
yakin zamanda bir tanidiginin 6ldiigliinii ve bu konudan bahsederek 6liimi kendi tzerine ¢ekmek
istemedigini ifade etmistir (Okutan Davletov, 2021, s. 286).

Benzer sekilde Tiirkgedeki kurt kelimesinin de hayvanin esas adi olan bérii yerine kullanilan bir 6rtmece
oldugu bilinmektedir. Hakaslarda da korkulan ve kutsal kabul edilen borii yani piiiir kelimesi telaffuz
edildigi takdirde s6z konusu hayvanin hassas isitme yetenegi sayesinde adini ¢agiran kisinin ahirinin
veya agilinin onlinde belirecegine inanilmakta ve bu hayvandan ¢ir hulah “yer kulak (her seyi duyan)”,
cazi adayr “yazi1 (bozkir) kopegi”, tag adayr “dag kopegi”, koktir “boz”, sélbek “uzun kuyruklu” gibi
ortmecelerle bahsedilmektedir (Butanayev, 2003, s. 62). Hakaslar, ay1 kiiltlinden dolay1 6zellikle
taygada yani daglik ormanlarda bulunduklari sirada ayidan da gercek adiyla bahsetmemekte ve aga
“dede”, ulug aga “dedenin babas1”, abay “agabey ya da amca” ve apsah “yasl erkek, dede” gibi akrabalik
bildiren adlar gibi 6rtmece soézciikler kullanmaktadir. Bu nedenle eski Tiirkcede ay1 anlamindaki adig
sozcligi, Hakascada azig olmasina ragmen Hakaslar ayidan bahsederken genellikle “baba” anlamina

16



Niikhet Okutan Davletov

gelen aba?! kelimesini kullanmaktadirlar. Eski Tiirkceden gelen azig sozciigii ise subat ay1 anlamina
gelen azig ayi kavraminda korunmustur (Okutan Davletov ve Davletov, 2022, s. 161).

Bu makalede, asagida detayh bicimde ele alinmakta olan séziin ve konusmanin biiyiili giiciine dair
inanislar ve buna bagh olarak tanr1 vergisi goriilen ozanlik gelenegi, diinyanin farkh kiiltiirlerinde
monoteist dinler 6ncesine dayanan bir ortaklik olarak degerlendirilmektedir. Birincil kaynaklara ve
saha arastirmasi verilerine dayanarak birbirinin cagdasi olmayan iki farkl kiiltiire ait s6z konusu inanis
ve uygulamalar detayli bicimde karsilastinnlmaktadir. Tiirkce literatiirde yeteri kadar tzerinde
durulmadig tespit edildigi i¢cin ¢alismanin eksenini, eski Yunan dini ve Sibirya Tiirk Samanizminde
ozanlik geleneginin dinf yonii olusturmaktadir.

2. Biyii Olarak Soz

S6ziin blyi oldugu inanci ailelerin ¢ocuklarina belirli dileklere isaret eden adlar vermesinde de
goriilmektedir. Ornegin Tiirkiye'de siirekli cocuk éliimleri yasayan bir aile yeni dogan c¢ocuklarina,
cocugun hayatta kalmasi niyetini belirten Yasar veya Dursun gibi adlar verebilmektedir. isimler de s6z
ile iligkili olduklarindan ayni biiyliyii tasimaktadir. Bu sayede aile, ¢ocugun adini her ¢agirdiginda
aslinda cocugun yasamasina dair sesli bir dua etmis olacaktir. Ayni1 dogrultuda Budizm ve Samanizm
mensubu Tivalar arasinda hep kiz cocugu olan ve erkek ¢ocuk isteyen bir aile de bir kizlari daha olursa
bu kez ona erkek ismi vererek koti ruhlar kandiracaklarina ve bundan sonra talihlerini
degistireceklerine inanmaktadirlar (Tlrker ve Kogoglu Giindogdu, 2016, s. 144). Miisliiman Kazaklarda
da erkek c¢ocuk sahibi olabilmek icin yeni dogan kiz ¢cocuga Ulbala (ogul ¢ocuk), Ulbolsin (ogul olsun),
Ultuvar (ogul dogar), Ultuvsin (ogul dogsun), Uljan (ogulcan) gibi adlar verildigi bilinmektedir
(Karabulut ve Ospanova, 2013, s. 132).

Benzer sekilde Sibirya Tiirklerinden Tivalarda yenidogani ruhlardan koruma amaciyla esas adinin yani
sira koruyucu ad anlamina gelen kamgalal at kullanildigi da bilinmektedir (Tirker ve Kogoglu
Giindogdu, 2016, s. 144). Aza megeleen ya da aza kajarlaan yani “kotii ruhu kandirma” i¢in Kirlig-ool
“kirli ogul” ve Ciidek-Urug “cirkin kiz” gibi hos olmayan adlar verilerek kotii ruhlarin ¢ocuga musallat
olmasi engellenmeye calisiimaktadir (Tirker ve Kocoglu Gliindogdu, 2016, s. 144). Altay halklarindan
Mogollarda da c¢ocuklarin kétii ruhlardan korunmasi ve dolayisiyla ¢ocuk 6liimlerinin 6nlenmesi
amaciyla cocuklara Nergui “Adsiz”, Xiinbis “Insan Olmayan”, Xenbis “Hi¢ kimse”, Muunoxoi “girkin, kotii
kopek” veya Baast “glibre, diski” gibi kot adlar verildigi kaydedilmistir (Gtil, 2006, s. 188). Ttirkiye'de
goriilen Satilmis ile Kazaklardaki Satilgan ya da Jamankul “koti kul” ve Karatiskan “kara sigcan”
(Karabulut ve Ospanova, 2013, s. 132) gibi kotii adlar da her sdylendiginde ¢ocugun albenisini yok
ederek caninin korunmasi amaciyla verilmektedir.

Samanizm ve diger pagan dinlerde soziin giiciine olan inanisla agiklanmasi gereken bir diger rittiel de
av ya da kurban térenlerinde gerceklestirilmektedir. Ornegin Hakaslarda gectigimiz yiizyila ait kayitlara
gore avda 6ldiriilen ay1 icin kdye gelindiginde aba toy1 (ay1 toyu) denen ve insan cenazesine benzeyen
bir cenaze toreni diizenlenmekteydi. Bu toydan 6nce hentiz taygadayken ayinin postu ytliziiliip uzuvlari
pargalandiktan sonra avcilardan biri digerine “Hangi devlette ydneticisin?” diye sormakta, bir baskasi
ise “Onu oldiiren biz degiliz, onu éldiiren Cin hanidir” diye cevap vererek intikam icin donebilecek ayinin
ruhunu kandirip baska yere yonlendirmeye ¢alismaktaydi (Butanayev vd. 1999, ss. 30-31). Goriildigu
lizere bu ritliel sayesinde 6ldiirme eylemini gerceklestirenler, sucu s6zlii olarak baskasina yikarak
sorumluluktan kurtulmaktadirlar. S6ziin giiciine dair bu koklii inanis, tabii olarak Tiirk Samanizminde
oldugu gibi eski Yunan dininde de mevcuttur.

1 Ayiya kars1 duyulan saygi ve korku Sibirya Tiirklerinde 6yle biiyiiktiir ki Hakas Tiirklerinin Sagay boyunun Hobiy asiretine
mensup olan Dr. Timur B. Davletov da ¢ocukken taygaya gittiklerinde bir ay1 pengesi buldugunu ve babasina bunu gdsterirken
aba kelimesini kullandigini; ancak biiytiklerinin ormandayken aslinda bir 6rtmece sdzciik olan aba kelimesinin dahi
kullanilmamasi gerektigi konusunda kendisini uyardiklarin1 aktarmaktadir (Okutan Davletov ve Davletov, 2022, s. 161).

17



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28

Porfirios’'un aktarimina gore eski Atina’da sehrin koruyucusu olarak goériildiigii i¢in polieus sifatiyla
nitelenen Zeus'un onuruna Diipolia adli bir bayram diizenlenmekteydi. Bu bayramin en onemli
etkinliklerinden biri ise “Okiiz cinayeti” anlamina gelen Bufonia ritiieliydi (Hyde, 1917, s. 153). Bu
kurban toreni icin secilen geng kizlar bigak ve baltanin bilenmesinde kullanilacak suyu tasirken bir
erkek de hayvan dldiirecek olan iki kisiye bu balta ve bigcag1 uzatiyordu. S6z konusu iki kisiden biri
baltayla okiizii yere indirdikten sonra digeri bicakla 6kiizlin bogazini kesiyordu. Ardindan bir mahkeme
kuruluyor ve pek ¢ok kisi bu cinayette parmagi olmakla suglaniyordu. Ancak su tasiyan kizlar, balta ve
bicagi bileyenlerin daha kabahatli oldugunu soéyliiyor; onlar ise baltay: veren Kisiyi sugluyor, bu kisi de
okiizii baltayla deviren kisinin esas su¢lu oldugunu iddia ediyordu. Ardindan 6kiizii deviren kisi, bicakla
hayvanin boynunu keseni sugladiktan sonra bigak suclu ilan ediliyordu. Konusamayan ve kendini s6zlii
olarak savunamayan bicak hiikiim giyiyor ve yargilama bittiginde ceza olarak denize atiliyordu (Hyde,
1917, s. 154). Sibiryali Hakaslarin ay1 avindan sonra, hayvani 6ldiirenlerin kendileri olmadigini
soyleyerek sorumlulugu baskasina ytiklemeleri ile kurban edilen okiizii kendilerinin 6ldiirmedigini
sozlii bicimde iddia eden eski Yunanlarin diisliince bi¢ciminin pagan felsefe dogrultusunda benzer
oldugunu ileri siirmek miimkiindiir. Nitekim ay1 avinda suclu, kendini savunmak i¢in orada olup s6z
soyleyemeyen Cin kagani, Bufonia’da ise “dilsiz aletlerdir” (Mclnerney, 2014, s. 114).

Karadeniz'e pontos eukseinos “konuksever deniz” (Erhat, 2010, s. 53) diyen eski Yunanlar da siiphesiz
bu tehlikeli ve karanlik denizi, s6ziin giicii ile ilgili ayn1 inan¢ sonucu giizel sozlerle sakinlestirmeyi
amaglamislardir. Benzer sekilde Hesiodos’un Theogonia’sina gore Uranos'un kastrasyona ugrayan
cinsel uzvundan diisen kan damlalarinin, primordiyal tanriga Gaia’y1 déllemesiyle dogan 6¢ tanrigalar:
icin de Yunan ve Roma edebiyatinda 6rtmece kullanildig1 gériilmektedir. Erinysler olarak bilinen 6¢
tanrigalari, eski Yunan mitlerinde 6zellikle kendi ana ya da babasini 6ldiiren kisinin doktiigi kanin
kokusunu alan ve Kkatili ¢ildirtana kadar kovalayan disi kopekler bigiminde tasvir edilirken, Roma
doneminde ellerindeki yilanlar ve kamgilarla ruhlara alt diinyada iskence eden figiirlere
dontismislerdir (Erhat, 2010, s. 106). Lucilius'tan Ovidius'a kadar pek ¢ok Romali sair, bu hiddetli
ilahlarin orijinal ad1 yerine Yunan ozanlar gibi “nazik olanlar” (Henrichs, 1994, s. 51) veya “iyi niyetliler”
(Erhat, 2010, s. 104) anlamina gelen Eumenides adim kullanmislardir. MO 4. yiizyila tarihlendirilen bir
Apulian vazonun tlizerindeki yazitta da 6¢ tanrigalari i¢cin ayn1 6rtmece ifade kullanilmistir (Henrichs,
1994, s. 51). Etnografik donemde Giiney Sibirya Tiirklerinden Hakaslar arasinda kaydedilen bir saman
duasinda, insanin 6liimiine karar veren ve ruhunu yanina alan alt diinyanin tanrisi Erlik Han icin “yahsi”
(Burnakov, 2011, s. 112) epiteti kullanilmasi da bu dogrultuda degerlendirilmelidir; ¢linkii ruhlar veya
ilahlarin sozle kandirilabilecekleri veya sakinlestirilebilecekleri diisiincesi, soziin ¢ok etkili bir biiyti
olmas1 inancindan kaynaklanmaktadir. Monoteist veya politeist fark etmeksizin tiim dinlerde dua
eylemi sirasinda, kizmak, cezalandirmak, bagislamak, édiillendirmek ya da sevmek gibi antropomorfik
davranislar gosteren ilahlarin 6viilmesi ayni temel ihtiyaca, korunma giidiisiine hizmet etmektedir.2

3. Tanrisal Séziin ve Bilginin Kaynaklar1 Mousai ve Hay Eezi

Sozlerin, agizdan ¢iktig1 anda gergeklesme potansiyeli olan birer biiyl ve dolayisiyla dua oldugu inanci,
once konusma yetisine yani dile daha sonra ise siir ve destan gibi s6zli kiltiir irlinlerine ve bunlarin
s0z yoluyla icrasina tanrisal bir koken de saglamaktadir. Yukarida monoteist dinlerin yeni ve biisbiitiin
farkl bir 6greti yaysalar da ortaya ciktiklar1 cografyanin giiclii bir sézlii kiiltiire sahip yerli pagan
kiiltiiriinden beslendikleri ifade edilmistir. Oyle ki monoteist dinlere gére de sz veya dil yani soz

“_ 0

sdyleme yetisi, ilahi kaynaktan gelmektedir. Oyle ki Hristolojide isa, logos yani “séz” olarak

2 Rus Ortodoks Kilisesi, bu gibi érnekler sebebiyle Tiirk Samanlari, seytana hizmet etmek ve ona tapinmakla itham etmistir
(Burnakov, 2011, s. 109). Bir tebligci olan Verbitskiy de yazilarinda kétiiliitkten korunabilmek i¢in ha¢in hayatl 6neme sahip
oldugunu ileri siirmiis ve iman etmedikleri i¢cin Samanlarin kotii ruhlarin etkisi altinda olduklarini iddia etmistir (Radlof, 1976,
s. 288). Ancak Samanlar, 6liim, hastaliklar ve dogal afetler gibi istenmeyen durumlar karsisinda, bu olaylara sebebiyet veren ve
kotl addedilen yaratici giicler veya ruhlarla da iletisim kurmakta, kurbanlar sunarak onlar1 yatistirmayi ve insanlarin yasadigi
diinyadaki dengeyi korumay1 hedeflemektedir (Okutan Davletov, 2021, s. 35).

18



Niikhet Okutan Davletov

nitelenmektedir (Thyssen, 2006, s. 141). [sa’nin Allah’in kelami olarak gorilmesi, so6ziin ilahi kokenini
gbsteren bir érnektir. Ek olarak Tevrat'ta Allah’in Adem’i yarattiktan sonra onu huzuruna cagirarak
varliklara ad vermesini istemesi ve Adem’in de herhangi bir bilgi veya tecriibeye sahip olmamasina
ragmen varliklara kendi iradesi ile ad vermesi de “dilin insandan 6nce yaratilmis oldugu ve Tanri
katinda muhafaza edildigi” seklinde yorumlanmaktadir (Karabulut, 2021, ss. 22-26). Kur’an’da
Tevrat'tan farkh olarak Bakara suresi 31. ayette belirtildigi {izere Adem’e esyanin isimlerini 6greten
Allah olsa da bu ayet de bazi islam alimleri tarafindan dilin insana Allah tarafindan 6gretildigi seklinde
yorumlanmaktadir (ss. 22-26).

Pagan dinlerde dil yoluyla yaratilan ve aktarilip korunan siirler, ilahiler ve destanlarin da ayni sekilde
insana tanrilar tarafindan esinlendigine inamilmaktadir. Ornegin Yunanca Mousa, Latince Musa olarak
adlandirilan ve ilk Cag edebiyatinda ayr1 bir yeri olan disi tanri, bu giicii sebebiyle Bat1 dillerine esasinda
statiisti diisiiriilerek “esin perisi” (Erhat, 2010, s. 208) olarak ge¢mistir. Ancak Homeros'un (2007) iinli
llyada’ya “Séyle tanrica, Peleusoglu Akhilleus’un éfkesini séyle” (s. 75), Odysseia’ya (2020) ise “Anlat
bana tanriga” (s. 3) diyerek baslamasi, destanin ilahlar tarafindan esinlendigi inancindan
kaynaklanmaktadir. Destanda gecen kurgusal ozanlar da ayni dinf ortamin iiriinii olmalari sebebiyle bu
inana1 tasimaktadirlar. Ornegin Odyssea’da (X. 347) ozan Phemios kendi kendine yetistigini ancak
sarkilar1 yani anlattig1 destanlar1 bir tanridan 6grendigini s6ylemektedir (Roth, 1976, s. 337). Yine
Odysseia’da (VIII. 44) Homeros, Demodokos adli ozani “tanrisal” olarak niteler ve ezgi sdylemenin ona
“tanr1 vergisi” oldugunu, bu sebeple dinleyenlerin o ne sdylerse sdylesin biiyiilendiklerini anlatmaktadir
(Homeros, 2020, s. 126). Hesiodos (2020) da Homeros gibi Theogonia’sina Mousai yani ¢ogul haldeki
Musalar1 ululayarak baslar, ¢linkii bu tanricalar kendisine “ilahi sesler” iiflemeden ve kulaga hos gelen
ezgiler 6gretmeden o6nce yalnizca Helikon Dag1 eteklerinde koyun giiden garip bir ¢obandir (ss. 3-4).
Antik Cag'in 6nemli kadin lirik sairlerinden Sappho (2008) da siirlerinde Musalar tarafindan seg¢ilmis
oldugunu ifade etmektedir (s. 126). Ayrica Sappho’nun tanrigalarin bu 6zel armaganini, 6liimiinden
sonra gelecek onur i¢in bir ayricalik olarak algiladig1 da anlasilmaktadir (Hardie 2005, s. 13). Bununla
birlikte Musalarin baslangicta siirden ¢ok bilginin koruyucular olduklari diisiiniilmektedir ve siir
tlirleri, bilginin tiim formlarim igerdigi icin Musalarin yetkisinde goriilmiistiir (Allen, 1949, s. 65).
Homeros’un destanlarinin basinda tiim olan biteni bildigi icin niyaz ettigi Musa, sozli kiiltiiriin
kisilestirilmis halidir ve halkin bilgisini3 korumaktadir (Roth, 1976, s. 337). Homeros ve Hesiodos gibi
Pindaros ve Platon da buna gondermede bulunmaktadir (Allen, 1949, s. 65). MO 6. yiizyillda yasamis
olan lirik sair Ibykos da bu tanrigalarin Troya Savasi’na dair tiim olan biteni bildiklerini ifade etmektedir
(Hardie, 2013, s. 10). Solon da Musalardan “lin, dostlara yardim etmek ve diismana zarar verebilmek
icin giic ve zenginlik” (Lattimore, 1947, ss. 162-163) istedigi Musalara Dua adl siirinde tanrigalar:
yalnizca siirin koruyuculari olarak degil, Zeus gibi bilgelik bagislayabilecek ilahlar olarak nitelemektedir
(Allen, 1949, s. 65). Solon’un Musalardan iin, gii¢ ve zenginlik istemesi kimi arastirmacilarca s6z konusu
ilahlarin yetki sahas1 bakimindan tartisilmistir. Ancak Hesiodos’un (2020) bu ilahlarin, istedikleri krala
giizel ve akillica s6z soyleme yetenegi vererek onu tanri gibi saygin bir hale getirebildiklerini veya
sectikleri ozanin dudaklarindan adeta bal damlayacag: icin o destan anlatirken dertli insanlarin
neseleneceklerini soylemesi, yukarida da belirtildigi iizere s6zilin giiclinii gostermektedir (ss. 5-6).

Aca (2023) da diger Olimposlularin aksine Musalarin belirgin bir kisilikleri olmadig1 i¢in adeta
cevrelerinin rengini aldiklarini ve sayilarinin ¢oklugunun bireysel degil koro olarak islev gérmelerinden
kaynaklaniyor olabilecegini belirtmektedir (s. 16). Ancak Hesiodos, Platon, Plutarkhos, Pausanias,
Evmelos ve Epikharmos gibi ozanlar ve yazarlar, Musalar1 bireysel uzmanlik alanlarina, dolayisiyla yetki
sahalarina isaret eden Klio, Evterpe, Thalia, Melpomene, Terpsikhore, Erato, Polyhymnia, Urania ve

3 Dikkat cekicidir ki Hesiodos, Musalarin agzindan “Biz yalan sdylemesini biliriz gercege benzer, ama istersek dile getiririz
gercekleri de” derken, dinleyicisine anlattig1 hikayelerin gercekliginin sorgulanmasini ve elestirilmesini tam olarak bu 6zellik
sayesinde engellemektedir. Anlattiklarinda bir yanlis oldugu takdirde sorumlulugu kendisininkinden daha gii¢lii omuzlara,
Musalara yiiklemis olacaktir (Heiden, 2007, s. 172).

19



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28

Kalliope gibi 6zel kisi adlariyla zikretmektedirler. Musalarin diger Olimposlularin aksine kendilerine
0zgl efsanelerinin bulunmamasi ise eski nesil tanrilar olan Titanlara mensup bir anneden dogmalariyla
ilgili olsa gerektir. Zeus onderliginde ii¢iincii tanr1 kusaginin egemenligi basladiginda, Titanomakhia’da
Olimposlulara karsi savasmis olan erkek Titanlar cesitli cezalara c¢arptirilirken tarafsiz kalan disi
Titanlar, kehanet yetenegine sahip, akil, evrensel yasalar ve diizenle iliskili eski tanrigalar olarak
konumlarini korumuslardir. Bu sebeple ¢ogu zaman diger Olimposlularin aksine antropopatik tasvir
edilmemektedirler. Disi Titanlarin bazilari ise Zeus’la evlenerek Olimpos’ta yer edinmislerdir. Ornegin,
Zeus'un ilk evliligi, ad1 “us, diistinme giicii” (Erhat, 2010, s. 65) anlamlarina gelen Titan tanrica Metis
iledir ve bu tanricanin da Athena'nin annesi olmasi ve Zeus tarafindan gebeyken yutulmasi disinda bir
efsanesi goze carpmamaktadir. Benzer sekilde evrensel ve 6liimsiliz doga yasasini temsil eden Titan
tanrica Themis de Olimpos’ta oturmakta, tanrilarin toplantilarina baskanlik etmektedir, giicii ise
Olimposlularin bile tistiindedir. Ancak Zeus’la evliligi disinda bir efsanesi yoktur. Zeus'tan dogurdugu
Horalar, dogada mevsimlerin ve yillarin diizenini saglarken, Moiralar yasam ve oliim dengesini
kurmakta, kader ipliklerini ellerinde tutmaktadirlar. Musalar gibi Titan bir anneden dogan Moiralar da
oyle gli¢clii ve degismez bir diizeni korumaktadirlar ki tanrilarin ve insanlarin babasi Zeus bile onlarin
kararlarina karsi1 gelememektedir (Erhat, 2010, ss. 207, 282). Homeros'un Musalar 6rneginde oldugu
gibi adlarini belirtmedigi Moiralar, yine Hesiodos (2020) tarafindan Klotho, Lakhesis ve Atropos (Theog.
905) olarak o6zel adlariyla tanmitilmaktadir (s. 39). Bu sebeple Titanlardan dogan bu tanrigalar, dini
gelenekte belirsiz bir konumda degillerdir. Yerinde kullanilan bilge s6zlerin ise Solon’un elde etmek i¢in
Musalara yakardigi iinii ve glicli getirecegi ortadadir.

Musalar ve bir halkin kahramanliklarla dolu ge¢misini ifade eden destancilik gelenegi arasindaki iliskiyi
gostermesi bakimindan Plutarkhos’a atfedilen Apophthegmata Laconica ve Instituta Laconica’ya da
basvurulmasi yerinde olacaktir. Instituta Laconica’da Sparta'nin efsanevi krali Lykurgos'un, askerlerin
onurla anilmaya ve anlatilmaya deger bicimde savagsmalari icin ¢arpismalardan énce Musalara kurban
sundugu kaydedilmistir. Apophthegmata Laconica’da da Spartalilara neden savaslardan énce Musalara
kurban sunduklar soruldugunda “kahramanliklarimiz iyi s6zlerle bulussun diye” cevabini verdikleri
ifade edilmistir (Mojsik, 2011, ss. 86-87).

Ozanlarin tanrisal kékenine dair bu pagan inanc, eski iskandinav dininde de gériilmektedir. 13. yiizyilin
onemli izlandali sair, tarihci ve siyasetgisi Sturluson (1880), Iskandinav kiiltiiriiniin tasiyicilar1 skdld
denen ozanlarin ortaya cikisini iki ayr1 tanri grubu olan Aesir ve Vanir arasinda gegen savasa baglayarak
sOyle anlatmaktadir:

Baris yapmak amaciyla bir toplanti diizenlemeye karar verdiler ve anlasmazlhiklarimi su sekilde
cozdiiler: Iki grup da bir ficimin icine tiikiirdiiler. Ancak ayrilirken bu baris isaretinin yok olmasina
izin vermek istemeyen tanrilar, onu Kvaser adl bir kisiye dontistiirdiiler. Kvaser o kadar bilgeydi
ki kimse ona cevaplayamayacag hicbir soru soramazdi. Insanlara bilgelik 6gretmek igin diinyay1
cok dolasti. Bir keresinde Fjalar ve Galar adh ciicelerin evine geldi. Cliceler onunla yalniz
konusmak istediklerini soyleyip bir kdseye cagirdilar, onu 6ldiirtip kanini Son ve Bodn adh iki
kavanoza ve Odrarer adl1 bir kazana akittilar. Sonra bu kana bal karistirdilar ve 6yle bir bal likorii
elde ettiler ki, ondan igen herkes skdld ve bilge oldu (s. 160).

Sturluson’un aktardigi bu mitte, tanrilarin tiikiiriiglinden yaratilan bilge Kvaser’in kanindan yapilan ve
siirsel ilham icin kullanilan bir metafor olan bu mitolojik i¢kiyi icenlerin ozan oldugu anlatilmaktadir.
Goruldigu tizere kuzey mitolojisinde de bilge sozler soéyleyebilme yetenegi, tanrilarla
iliskilendirilmektedir.

20



Niikhet Okutan Davletov

Sibirya Tiirk Samanizminde ozanliga gecis ise eski Yunan dininin Musalari ile kiyaslayabilecegimiz Hay
Eezi (Hay lyesi) tarafindan secilmekle gerceklesmektedir4. Hakassko-Russkiy Slovar'a gore hay, tahpah*
ve kahramanlik destanlarini girtlak miizigi ile s6yleme anlamina gelirken, hayct da bu sozli kiltiir
tirtinlerini icra eden kisidir (Subrakova, 2006, ss. 780, 786). Hayc1 yani ozan adayi, bu sanatin tanrisi
olan Hay Eezi ile genellikle riiyasinda karsilasarak calgi ve hay ustaligiyla donatilmakta ve siirlerle
destanlar1 6grenmektedir. Ezberinde 103 farkli destan tutan Hakas ozan P. Kurbijekov, riiyasinda
ogrendigini belirttigi Kizil Alaca Atli Alati Han adli destani on yasindayken anlatmaya baslamistir
(Davletov, 2008, ss. xiii-xvil). Hakas destanlarinin her birinin en az 1500 en fazla 30000 dizeden
olustugu (Davletov, 2008, s. xiv) goz onilinde bulunduruldugu takdirde Kurbijekov’'un 103 ayri destan
anlatabiliyor olmasinin olaganiistiiliigli daha iyi anlasilacaktir.

Hakas ozan Stepan Y. Burnakov'un hayciliga gecis silireci de uykusunda Hay Eezini gdrmesiyle
baslamistir. Diistinde daglarin i¢ine dogru ilerledigini goriir ve orada ak giysili biriyle karsilasir. Késede
bir de homis (Hakasga kopuz) durmaktadir. Yaklasip parmaklarini ¢algiya degdirdiginde hos tinilar gelir
kulaga ve ak giysili kisi “Oyna oglum, cal, homis {in vermeye baslayacak” der. Stepan Yegorovig
uyandiginda epik destanlar anlatan bir ozandir (Cudoyakov, 2006, s. 83). Hay Eezi ile karsilasmaya dair
bir bagka olay ise Sayan Borgoyakov'un basindan gecmistir. O da uykusunda metalik ¢algi sesi duyar ve
bir de bakar ki yaninda kisa boylu biri durmaktadir. Elinde ise bronz bir homis vardir. Sayan, atalarinin
hay sanatinin eezi yani iyesi ile karsi karsiya oldugunu anlar. Gergekten de iye ona bir homis verir ve
biiyiik bir hayci olacagini sdyleyerek uyandigi andan itibaren aliptig nimah (alplik/kahramanlik destani,
epik destan) anlatmasini emreder (s. 84).

Sibirya Tiirklerinden Sorlar da ayni tanriya inanmaktadirlar. Nitekim Sor ozan N. D. Tortobayev,
riyasinda beyaz ath bir kisi gordiigliinii ve bu kisinin kendisini ¢agirdigini anlatmistir. Riyanin
devaminda Tortobayev, Sorlarin adlandirmasiyla Kay Eezi'nin huzuruna g¢ikarilir. Kay Eezi heybetli,
giicli bir sesi olan ak sagli bir adamdir. Kay EezI'nin Tortobayev’i kabul ettigi mekanin duvarlarinda ise
tim Sor kaycillarinin yani ozanlarinin komuslar1 (Hakasca homis, kopuz) durmaktadir. lye,
Tortobayev’'den irlamasini yani sarki sdylemesini ister. Zaten korkmus olan ozan aday1 séylemeyi dener,
ancak sesi stirekli titremektedir. Kay Eezi, duruma miidahale ederek Tortobayev’in insan ses tellerini
cikarir ve yerine bakir teller koyar. Daha sonra ise ona komus yani kopuz ¢almay1 ve birkac¢ ezgiyi
Ogretir. Artik hem sesi hem ¢algi yetenegi gliclendirilmis olan Tortobayev’e alplarin yani kahramanlarin
destanlarini anlatirken hikdyeyi asla yarim birakmamasi emredilir. Aksi takdirde émri kisalacaktir.
Tanri, gitmeden 6nce “Artik sesin hirildamayacak” der ve Tortobayev uyanir (s. 84).

4. ibadet Olarak Soz

Olene kadar devam edecek kutsal bir gorev ifa eden Hakas haycilar, destanlarini saman ayinlerinin de
yapildig1 gece saatlerinde anlatmaktadirlar (Captikova, 2015, s. 203). Yukarida zikredilen Hakas hayci
P. Kurbijekov ile ilgili anlatilan bir memorata goére de Kurbijekov bir icra sirasinda Tayga Eezi'ne® kansiz
kurban sunmay1 ihmal ettiginde tayganin iyesi, destanda gecen kahramanlardan biri araciligiyla
haycinin yliregini sikar ve Kurbijekov haylama yetenegini kaybeder. Bu cezalandirma, ancak daha sonra
iyenin teskin edilmesiyle kaldirilabilmistir (Aktas, 2023, s. 176). Hay Eezi’'nin kutsal sozleri bitirmeden
anlatmayi kesen destancilarin 6mriinii kisaltmasi ya da kendisine kurban sunulmasinin ihmal edilmesi
durumunda verdigi yetenegi geri almasi, onun yalnizca ilhamla iligkilendirilecek bir varlik ya da basit
bir ruh olmadiginin gostergesi olarak yorumlanmalidir. Nitekim eski Yunan dininin Musalar1 da hatal
bir bigcimde ilham perileri olarak cevrilse de bunlar peri degil, Homeros ve Hesiodos gibi biiyiik

4 Destanci adayini secen ve onu olaganiistii yeteneklerle donatan ilah, kimi zaman Hay Eezi yerine Tag Eezi (Dag lyesi) ya da
Tayga Eezi (Tayga lyesi) de olabilmektedir. Bu durumun sbz konusu kiiltlerin i¢ ice gegmesiyle alakali oldugu goriisiindeyiz.
Benzer sekilde eski Yunan dininde de ozanlarin yeteneklerini hem Musalardan hem de Apollon’dan alabildiklerine
inanilmaktaydi (Hesiodos, 2020, s. 6).

5 Cogunlukla iki dortliikten olusan lirik halk sarkis1 (Subrakova, 2006, s. 604).

6 Hay Eezi/Tag Eezi/Tayga Eezi benzerligi i¢cin 6nceki dipnotlara bakiniz.

21



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28

ozanlarin da belirttigi gibi birer tanriga yani ilahtir. Bu sebeple Trakyali Thamyris gibi kizdiklar1 ozanlari
Hay Eezi gibi cezalandirabilmektedirler.

Homeros (2007), Musalarin gazabina ugrayan Thamyris’in basina gelenleri ilyada’da (I1I. 594) séyle
anlatmaktadir?:

Musalar bulusmuslardi eskiden Dorion’da,
keseceklerdi Trakyali Thamyris’in sarkisini
Oikhalia’dan gelmisti Thamyris,

Oikhaliali Eurytos'un yanindan

Kendine giliveniyor, éviiniiyordu,

Kalkanh Zeus’un kizlarini, Musalari bile
Yenerim diyordu sarki s6ylemede.

Onlar da kizdilar, kor ettiler onu,

tanrisal sarkiy aldilar elinden,

calgi calmay1 unutturdular ona (s. 109).

Homeros (2020) Odysseia’da ozan Demodokos’un basina da bu tanricalardan hem bela hem armagan
geldigini anlatmaktadir:

Musa ¢ok severdi bu ozani,

ona hem iyi sey vermisti, hem kotii sey:
Gozlerinden yoksun etmisti onu,

Ama tath ezgiyi bagislamisti ona (s. 127).

Gorildigu tzere hem Mousai hem Hay Eezi, yalnizca sairlere siirler esinleyen ve boyle bir lituf
verebildigi halde yikim glicli olmayan birer peri ya da ruh olmaktan son derece uzaktir. Ancak bu
inanislarin daha iyi anlasilmasi i¢in tanrisal sozlerin aktariminin bir ibadet bicimi oldugunun
belirtilmesi gerekmektedir. Hay teknigi ve bu teknikle icra edilen miizik, Davletov’a (2020) gore “Saman
sanat1” olarak adlandirilmalidir; ¢iinkii haylama, Hakaslarin 6zellikle Tag eeleri yani Dag iyelerine
ulasmak ve onlarla temas kurmak i¢in gelistirdikleri bir yontemdir (s. 236). Bu inanis, Hakaslarin Tag
eeleri’ni soyun atasi kabul etmelerinden kaynaklanmaktadir. Butanayev (1993), Hakas mitolojisinde
Tag Eezi'nin kiziyla evlenen Hakas erkeklerinden ve bu birlesmelerden dogan Hakas asiretlerinden
bahsederek Hakaslarin kendilerini “dagdan dogan kisiler” olarak adlandirdiklarini aktarmaktadir (s. 6).
Ayni sekilde Sibirya Tiirklerinin taygaya ava gittiklerinde o dagdaki tiim canlilarin koruyucusu olan Tag
Eezi ya da “Tayga lyesi”’nin rizasim alabilmek ve avlanabilmek i¢cin yanlarinda hayc bulundurduklari
bilinmektedir (Ag¢a, 2007, s. 13). Pek tabii, taygada destan anlatma eylemi, uzun avlarda avcilari
eglendirmek icin gerceklestirilmemektedir. Bilindigi lizere resim, miizik, dans gibi modern sanat
dallarinin ortaya cikisinda estetik degil, dini kaygilar bulunmaktadir. Bu sebeple Tag Eezi’ni memnun
edebilmek i¢in onun duymaktan hoslandig1 hay yani girtlak miizigi ile destan anlatilmasi da bir tiir
kansiz kurban ve niyaz oldugu i¢in ayn1 zamanda ibadettir.

7 Thamyris'in cezalandirilmasiyla ilgili diger senaryolar i¢in bkz. (Devereux, 1987).

22



Niikhet Okutan Davletov

Destan anlatmanin dini bir i¢erigi oldugu ve uygulamanin kendisinin bir ibadet oldugu, Hesiodos'un
(2020) tanrigalardan bu yetenegi almasinin altindaki esas sebebi anlattifi ciimlelerden de
anlasilmaktadir (s. 4):

Ve cicek acan bir defneden koparip

Giizel bir dal verdiler bana asa diye,

Sonra tanrisal sesler tiflediler icime

Olacaklar1 ve olmuslari ytliceltmek icin,

Oliimsiiz mutlular soyunu kutlamak i¢in

Ve hele 6vmek i¢in kendilerini

Her sdyledigim destanin basinda ve sonunda (Theogonia 30-35).

Goruldigu gibi ozan, kendisine verilen yetenek karsiliginda, anlattifl her destanin basinda ilahlari
ovmesi, adlarini zikretmesi gerektigini séylemektedir. Monoteist dinlerde de dualarin basinda benzer
formellerin bulundugu unutulmamalidir. Hakas ozanlarin, memnun olup av vermesi icin Tag Eezi
onuruna destan anlatmalarinin, Yunan ozanlarin Dionysos senliklerinde bu tanri icin tragedyalar
sunmalari ile bicim ve anlam olarak benzer uygulamalar olduklari ileri stiriilebilir. Erhat (2010), bir
edebi tiir olarak tragedyanin, tanr1 Dionysos’a sunulan ovgiler ile ortaya cikip gelistigini ifade
etmektedir (s. 96). Yunis (1993) de tragedyalarin Atina halkinin dini hayatinin bir par¢asi oldugunu ve
fiziki kurban sunusu kadar 6nemli oldugunu belirtmektedir (ss. 71-72). Benzer sekilde Erhat (2010)
tarafindan “lirik siirin bir tiiri” olarak aciklanan eski Yunanca diigilin sarkilari veya tiirkiileri de diigiin
tanrist Hymenaios’un ¢agirildigl ilahilerden gelismis olmalidir (s. 148). Yeni kurulan yuvanin ve ¢iftin
kutsanmasi icin Hymenaios'un diigiine s6zli olarak davet edilmesi, eglence amach sarkilar soylemekten
ziyade ilgili tanriya edilen bir dua niteligi tasimaktadir.

Halk arasinda Nimah Eezi (Davletov, 2008, s. xv) yani Masal/Destan lyesi olarak da adlandirilan Hay
EezInin bizzat sectigi haycilarin performanslarinin, diger miizisyenlerinkinden ¢ok daha etkileyici
olduguna inanildig1 icin ilahi bilginin bu secilmis aktaricilarina eelig hayct “iyeli hayc1” (Captikova, 2015,
s. 203) dendigi de bilinmektedir. Inanisa gére bu anlaticilarin icralarina, kendi kendine ¢arpan kapilar
ve atesin aniden parlamasi gibi mucizeler eslik edebilmektedir (s. 203). Tanrisal bilginin ve s6ziin
secilmis aktaricilarinin icralarindan olaganiistii bir giiciin yayildig1 inanci, eski Yunan dininde de
mevcuttur. Hesiodos’un (2020), Musalar tarafindan secilen ozanin icrasiyla ilgili verdigi bilgiler, bu
inanca bir 6rnek olarak degerlendirilebilir:

Ne mutlu Musalarin sevdigi insana,

Bal akar onun dudaklar1 arasindan.

Bir insanin dertsiz basina dert mi diistti,
Uziintiiden kan m1 kurudu yiireginde,
Musalarin sevgilisi bir ozan

Anlatinca eski insanlarin destanlarin,
Oviince Olympos’un mutlu tanrilarini
Unutuverir hemen dertlerini,

Cikar gider aklindan iiziintiileri,

Seneltir onu tanricalarin biiytisii (s. 6).

23



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28

5. Sonug

Dinleyenleri etkileyecek bicimde konusup anlatabilmenin ve buna bagh olarak ozanlik geleneginin
diinyanin farkl kiiltiirlerinde tanr1 vergisi olarak goriilmesinin pagan déoneme uzanan bir ortaklik
oldugu ifade edilebilir. Bu ortaklik, Musalar ve Hay Eezi 6rnekleri izerinden Aga (2023) tarafindan daha
once farkll bir yaklasimla ele alinmistir; ancak s6z konusu bildiride eski Yunan dininin birincil
kaynaklarina bagvurulmamistir. Bu ¢alismada ise Musalarin yetki sahalari ve ozan se¢iminin isleyisine
dair ornekler ile bu ilahlara edilen dualar, birincil kaynaklardan aktarilarak yorumlanmistir. Ayrica
yazinin eksenini, ilahlar tarafindan ozanin secilmesiyle destan anlatmanin ve dinlemenin dini y6ni
olusturmaktadir. A¢a (2023), Tiirk mitolojisinde ozanlik bahseden iyelerin tanr1 kategorisine
alinmadigin1 ve anlatilan cezalandirma olaylarinin, iyelerin verdikleri yetenegi denetlemelerinin
gostergesi oldugunu belirtmektedir (s. 15). Bu makalede ise Hay Eezi’'nin kutsal sozleri bitirmeden
anlatmay1 kesen destancilarin ve anlatici s6zlini bitirmeden kalkip gidenlerin 6liimiine yol agmasi veya
Aktas (2023) tarafindan aktarilan Kurbijekov 6rneginde oldugu gibi kendisine kurban sunulmasinin
ihmal edilmesi durumunda verdigi yetenegi geri almasi, onun yalnizca ilhamla iligkilendirilecek basit
bir ruh olmadiginin kaniti olarak ele alinmaktadir. Bugiin eski Yunan dininin Musalari da cogu kaynakta
ilham perileri olarak yer alsalar da bunlar peri degil, Homeros ve Hesiodos gibi biiyiik ozanlarin da
belirttigi gibi birer tanrica yani ilahtir. Bu sebeple Demodokos ve Thamyris gibi bir sebeple kizdiklar:
ozanlari, Hay Eezi'nin Sibiryall Tiirk ozanlara yaptigi gibi cezalandirabilmektedirler. Odiillendirme
yetkisine ek olarak 6liime varan siddetli cezalar verebilme kudretine sahip oldugu icin kendisine dua
edilen ve kurban sunulan bir figiir, eski Yunan dininde ilah olarak kabul ediliyorsa, metodolojik olarak
bu yaklasimin Tiirk Samanizmi i¢in de tercih edilmesini 6nermekteyiz.

Iye kavram basta sahip anlamina geldigi icin arastirmacilar tarafindan Tiirk Samanizmindeki iyelerin
de siklikla hiyerarsik diizende tanrilara kiyasla diisiik 6neme sahip koruyucu ruhlar olarak algilandiklar:
anlasilmaktadir. Ancak iye (Eski Tiirkge idi) kelimesinin 6zellikle Islami metinlerde Allah’1 karsilayacak
bicimde “the Lord”8 yani efendi/Rab (Clauson, 1972, s. 41) anlaminda kullanildig1 bilinmektedir. Dikkat
cekicidir ki Arapgada “terbiye edip yetistiren, miirebbi, ilah, Allah” anlamlarina gelen rab kelimesinin ilk
anlami da rabbii’l-beyt “ev sahibi” ya da rabbii’l-mal “mal sahibi” orneklerinde oldugu gibi “sahip”
kelimesidir (Eker, 2006, ss. 107-108). Eker’in ifadesiyle ilk ceviriler olan satirarasi Kur’an
terciimelerinde islami terimler, Tiirkce leksikal anlamlariyla kullanilmis ve her bir sézciigiin Tiirkce
karsilig1 bulunmaya ¢alisilmistir. Bu ¢evirilerde iye kelimesi de Allah anlaminda kullanilmistir; ancak
ilerleyen asamalarda ddiingleme kullanimi yayginlasmistir (s. 105). Karahan da (2017) ilk Tiirkce
Kur’an ¢evirilerinde idi s6zciigiiniin “ilah” karsiliginda kullanildigini belirtmektedir (s. 133). Kutadgu
Bilig 1. beyitteki tériitgen igidgen? keciirgen idim (Arat, 1947) “Yaradan, besleyen bagislayan Rabbim”
ifadesi de bu gelenege bir 6rnektir. Bununla birlikte Tiirkoloji literatiiriinde siklikla iye kelimesinin
Islami metinlerdeki karsilig iizerinde durulurken Hristiyan Tiirklerin de aymi gelenege uyduklar
gozden kacirilmaktadir. Ornegin, Matta 11:25 ve Luka 10:21’de (1999) gecen “gdgiin ve yerin Rabbi
(ss. 24, 142) ciimlesi, Incil’'in Hakasca cevirisinde de tigirner cirnin Eezl! “tengrinin ve yerin lyesi” (Noviy

1”

Zavet / Naa Molgag, 2011, s. 33) olarak yer almaktadir. Goriildiigu tizere c¢eviriler arasinda yaklasik bin
y1l bulunmasina karsin hem Miisliimanligi hem Hristiyanlig1 kabul eden Tiirkler, monoteist dinlerdeki
Rabbin karsilig1 olarak millf dinlerine ait bir kavram olan iyeyi tercih etmislerdir.

Samanist Hakaslar arasinda ilahlarin genel olarak birer ee yani iye olduklarina inanilmasi, alan
arastirmasiyla da tespit edilebilmektedir. 2019’da gergeklestirilen bir goriismede Hakaslarin Sagay

8 Ornegin, Mii'min suresi 8. ayetteki “Ey Rabbimiz” (Kur’an-1 Kerim Meali, 2005, s. 509) ifadesi, Mohammed M. Pickthall
tarafindan yapilan Ingilizce ¢eviride “Our Lord!” (The meaning of the glorious Qur’an, 2013, s. 285) olarak verilmistir.

9 Uygur kaganlik yazitlarindan Taryat’'in bati yiizii tigclincii satirindan da anlasildigl tizere tengri yani fiziki gok gibi eski Tiirk
dininin kutsallarindan olan somut yerin yetki sahasindaki igit- (besleme, rizik verme) eylemi, Miislimanhgin kabuliiyle birlikte
Tiirk diline yapilan ¢evirilerde esma-i hiisnadan rezzak karsiligi olarak tekrar basvurulan ya da hatirlanan bir 6zellik olmustur.
Uygur kagani Moyan Cor’un, yonetme yetkisini {istte gégiin buyurmasi ve asagida da yerin rizik vererek desteklemesine
dayandiran ifadeleri i¢in bkz. (Aydin, 2018, s. 45).

24



Niikhet Okutan Davletov

boyu, Hahpina asiretine mensup olan 43 yasindaki dilbilimci Irina Chebochakova, Tiirk Samanizminin
iki demiurg tanrisi olan Erlik ve Ulgen ile ilgili bilgi paylasirken Erlik'in altindagi cirnia eezi “asagidaki
yerin (alt diinyanin) Iyesi”, Ulgen’in ise 66rki cayaanniii eezi “yukaridaki evrenin (iist diinyanin) iyesi”
oldugunu belirtmistir (Okutan Davletov, 2021, s. 80). islam, Hristiyanlik ve Budizm’den tamamen farkl
Ogretilere sahip Samanizm gibi bir inang sistemine ait dinl kavramlarin baska dillere tam cevirisinin
miimkiin olmamas1 nedeniyle ruh, melek, peri, seytan gibi farkli bir mitolojik kavram sahasina
dayanarak yapilmaya calisilan gevirilerin verimsiz olmasi olagan bir durumdur. Ancak Tirkler de diger
pagan toplumlar gibi geleneksel dinlerinin politeist felsefesi geregi bu kavramlari net bir bicimde
ayirmay1 sart gormemislerdir (Okutan Davletov, 2021, ss. 80-81). Bu nedenle islam ve Hristiyanhiga
gecen Tirklerin, ilah olarak algilamadiklar1 bir kavrami, yeni dinlerinin omnipotent tek tanrisini
karsilamak i¢cin kullanmayacaklari tahmin edilebilir bir durumdur.

Birbirinin ¢agdasi olmayan iki farkl kiltiire ait s6z konusu motiflerin karsilastirilmasi icin dncelikle
soziin biiytisel niteligine odaklanilmis ve bu inanca 6rnek olarak eski Yunanca ve Tiirkce 6rtmeceler
gosterilmistir. Ardindan Sibirya Tiirklerinden Hakaslarin ay1 avi ve eski Yunanlarin o6kiiz cinayeti
dedikleri torenler sirasinda dile getirilen savunma ciimleleri, s6ziin giici baglaminda karsilastirilmistir.
Son olarak ise destanlara ve alan arastirmasi verilerine basvurularak anlaticilarin Mousai ve Hay Eezi
gibi ilahlar tarafindan secilmesi ve kimi zaman da bunlar tarafindan cezalandirilmasi inancinin benzer
dogrultudaki 6rnekleri verilmistir. Ayrica destan anlatmanin her iki kiiltiirde de bir ibadet bigimi oldugu
lizerinde detayli bicimde durulmustur. Ancak Pagan dinlerin evrenselligine dair bir kanit olarak
degerlendirilebilecek bu ortakliklarin, en azindan Mousai i¢in giiniimiizde yalnizca literatiir taramasi
yoluyla tespit edilebildigi belirtilmelidir. Bilindigi lizere 21. ylizyilin baslarinda inanci canlandirmaya
yonelik birtakim popiiler akimlar ortaya c¢iksa da buglin Yunan dini geleneksel bigimiyle
yasamamaktadir. Bununla birlikte Samanizm’in hala din olarak yasatildigi Sibirya Turklerinden
Hakaslar arasinda Hay Eezi, halkin inang¢ diinyasindaki yerini koruyabilmistir. Ancak belirtilmelidir ki
2000’de geleneksel bicimde hayci olmus ve hayati boyunca eski Hakas ozanlar gibi destan icra etmis
olan P. Argudayev’in bu diinyadan go¢mesiyle birlikte klasik Hakas epik destan gelenegi sona ermis
kabul edilmektedir. Giiniimiizde profesyonel miizisyenler, destanlar1 genelde metin yardimiyla
ezberleyerek anlatmaya ve cesitli etkinliklerde destancilik gelenegini yasatmaya devam etmektedirler.

25



Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28

Kaynakca

Aca, M. (2007). Giiney Sibirya Tirklerinde ava destanci ve masalc1 gotiirme gelenegi. Tiirkliik Bilimi
Aragtirmalari, 12(21), 7-16. https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubar/issue/16962/177132

Aca, M. (2023).Tiirk ve Yunan mitolojilerinde ozanligin bahgedicileri: lyeler ve Musalar.
icinde O. Ceylan ve H. Yekbas (Ed.), Tiirk Asiklik gelenegi ve Asik Veysel (ss. 13-25). Sivas
Cumbhuriyet Universitesi Yayinlari.

Aktas, E. (2023). Hakas haycilik geleneginde Ee. icinde 0. Ceylan ve H. Yekbas (Ed.), Tiirk Asiklik gelenegi
ve Asik Veysel (ss. 171-177). Sivas Cumhuriyet Universitesi Yayinlari.

Allen, A. W. (1949). Solon’s prayer to the Muses. Transactions and Proceedings of the American
Philological Association, 80, 50-65. https://doi.org/10.2307 /283511

Arat, R. R. (1947). Kutadgu Bilig I: Metin. Milli Egitim Basimevi.
Aydin, E. (2018). Uygur yazitlari. Bilge Kiiltlir Sanat.

Burnakov, V. A. (2011).Erlik Khan in the traditional worldview of the Khakas.
Archaeology, Ethnology & Anthropology of  Eurasia, 39(1), 107-114.
https://doi.org/10.1016/j.aeae.2011.06.014

Butanayev, V. Y. (1993, 10 Temmuz). Ada Hooray. Respublika, s. 6.
Butanayev, V. Y. (2003). Burhanizm tyurkov Sayano-Altaya. izd-vo HGU im. N. F. Katanova.

Butanayev, V. Y., Vernik, A. A. ve Ulturgasev, A. A. (1999). Aba toy - medvezhiy prazdnik. Icinde Narodnye
prazdniki Hakasii (ss. 29-31). izd-vo HGU im. N. F. Katanova.

Clauson, G. (1972). An etymological dictionary of pre-thirteenth century Turkish. Clarendon Press.

Captikova, Y. I. (2015). Skaziteli-hraniteli traditsii. Filologiceskie nauki. Voprosy teorii i Praktiki, 7(49).
203-206. Gramota.

Cobanoglu, 0. (2004). Tiirk diinyasi ortak atasézleri sozliigii. AYK Atatiirk Kiiltiir Merkezi Baskanhgi.

Cudoyakov, A. 1. (2006).Kay i “Kay eezi” v predstavleniyah tyurkov Sayano-Altaya.
Icinde Kay — kulturnoe nasledie sorskogo naroda: Materialy Pervogo simpoziuma po izuceniyu
form sorskogo narodnogo eposa (ss. 81-88). Department kultury i natsionalnoy politiki
administratsii KO; 0AO “IPP Kuzbass”.

Davletov, T. B. (2008). Giris. icinde Han Mirgen: Hakas Tiirklerinin alplik destani (ss. ix-xI). TURKSOY
Yayinlari.

Davletov, T. B. (2020). Saman: Doganin sifast uyaninca. Asi Kitap.
Devereux, G. (1987). Thamyris and the Muses. The American Journal of Philology, 108(2), 199-201.

Eker, S. (2006). Kutadgu Bilig'de (tefiri ‘azze ve celle 6gdisin ayur) Tiirkce Islami terimlerin kaynaklar
lizerine. Bilig, 38, 103-122.
https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%Z20DILI/suer_eker_kutadgu_bilig_turkce_islami_ter
imler_uzerine.pdf

Erhat, A. (2010). Mitoloji sézliigii. (17. baski). Remzi Kitabevi.

Giil, B. (2006). Hayvan adlari ile kurulan Tiirk ve Mogol kisi adlar. Tiirkbilig / Tiirkoloji Arastirmalari
Dergisi, 7(12), 185-191. https://dergipark.org.tr/tr/pub/turkbilig/article /697126

Gursu, U. (2009). Kazak Tiirkgesi’ndeki ve Tiirkiye Tiirkcesi'ndeki atasozlerinin karsilastirmali bicimde
incelenmesi [Doktora tezi, Istanbul Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii]. Ulusal Tez Merkezi.

26


https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubar/issue/16962/177132?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.2307/283511
https://doi.org/10.1016/j.aeae.2011.06.014
https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20DILI/suer_eker_kutadgu_bilig_turkce_islami_terimler_uzerine.pdf
https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20DILI/suer_eker_kutadgu_bilig_turkce_islami_terimler_uzerine.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/pub/turkbilig/article/697126

Niikhet Okutan Davletov

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=tXWLIEXI-
c6WHuPsPvzgzg&no=0xkCO1mASQizWIff8X6N9A

Hardie, A. (2005). Sappho, the Muses, and life after death. Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 154,
13-32.
https://www.jstor.org/stable/201909817?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq
7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-
cV6wzDVPXciXMq]790HAqyqetC3hIC6sFUtWg108QuOZB]BPwOWmppPlob6QDK4FS8iF06bjV
XMzjDk6&seq=1

Hardie, A. (2013). Ibycus and the Muses of Helicon. Materiali e Discussioni per I'analisi Dei Testi Classici,
70,9-36.

Heiden, B. (2007). The Muses’ uncanny lies: Hesiod, Theogony 27 and its translators. The American
Journal of Philology, 128(2), 153-175.

Henrichs, A. (1994). Anonymity and polarity: Unknown gods and nameless altars at the
Areopagos. Illlinois Classical Studies, 19, 27~
58. https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42]JdoMYAAAAA%3AZktfIV]aL
Ao03Vmo9_4PtStbD8rIMGbIPyqLBEsIIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L_ POV4XKQPcodCohy_lil
bClApUQYb_6UPm80oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6

Hesiodos. (2020). Theogonia - isler ve giinler. A. Erhat ve S. Eyiiboglu (Cev.). (7. baski). Tiirkiye Is
Bankasi Kiiltiir Yayinlari.

Homeros. (2007). Ilyada. A. Erhat ve A. Kadir (Cev.). (23. baski). Can Yayinlaru.
Homeros. (2020). Odysseia. A. Erhat ve A. Kadir (Cev.). (12. baski). Tiirkiye Is Bankas: Kiiltiir Yayinlar.

Hyde, W. W. (1917). The prosecution of lifeless things and animals in Greek law: Part . The American
Journal of Philology, 38(2), 152-175. https://doi.org/10.2307 /289426

Incil (Sevindirici Haber). (1999). Incil’in Yunanca ashndan cagdas Tiirkceye cevirisi. Kitab1 Mukaddes
Sirketi.

Karabulut, F. (2021). Dilin efsanevi kékenleri: Kurgudan gerceklige dilin macerasi (2. baski). Nobel Yayin.

Karabulut, F. ve Ospanova, G. (2013). Ortmece sozlerin mantig1: Kazak Tiirkgesi ile Tiirkiye Tiirkcesinde
karsilastirmali model analizi. Uluslararasi Tiirkce Edebiyat Kiiltiir Egitim Dergisi, 2(2), 122-146.
https://doi.org/10.7884 /teke.156

Karahan, A. (2017).Karahanli dénemi Tiirk¢e Kur'an cevirilerinde Allah'in ad ve sifatlan
hakkinda. TUBAR, XLI, 127-156. https://doi.org/10.17133/tubar.319986

Kur’an-1 Kerim medli (H. Altuntas ve M. Sahin, Haz.). (2005). (3. baski). Diyanet isleri Bagkanhg.

Lattimore, R. (1947). The first elegy of Solon. The American Journal of Philology, 68(2), 161-
179. https://doi.org/10.2307/290951

Marvin, D. E. (1922). The antiquity of proverbs: Fifty familiar proverbs and folk sayings with annotations
and lists of connected forms, found in all parts of the world. G. P. Putnam’s Sons.

McInerney, J. (2014). Buphonia: Killing cattle on the Acropolis. Icinde A. Gardeisen ve C. Chandezon
(Ed.), Equidés et bovidés de la Méditerranée antique: Rites et combats. Jeux et savoirs (ss. 113-
124). UMR 5140 du CNRS «Archéologie des Sociétés Méditerranéennes».

Mojsik, T. (2011). The Muses and sacrifices before battle. Icinde B. Burliga (Ed.), Xenophon: Greece,
Persia and beyond (ss. 85-96). Gdansk University.

27


https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=tXWL9EXl-c6WHuPsPvzgzg&no=0xkCO1mASQizWlff8X6N9A
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=tXWL9EXl-c6WHuPsPvzgzg&no=0xkCO1mASQizWlff8X6N9A
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/20190981?casa_token=Kn_cXQdc_9AAAAAA%3AqTcxHMLPevq7e82PIUpphcxG8EzfVKaDpGB-cV6wzDVPXciXMqJ79OHAqyqetC3hIC6sFUtWg1o8QuOZBJBPw0WmppPIob6QDK4FS8iF06bjVXMzjDk6&seq=1
https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42JdoMYAAAAA%3AZktfIVJaLAo3Vmo9_4PtStbD8rlMGbIPyqLBEslIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L__POV4XKQPcodCohy_lilbClApUQYb_6UPm8oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6
https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42JdoMYAAAAA%3AZktfIVJaLAo3Vmo9_4PtStbD8rlMGbIPyqLBEslIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L__POV4XKQPcodCohy_lilbClApUQYb_6UPm8oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6
https://www.jstor.org/stable/23065418?casa_token=2met42JdoMYAAAAA%3AZktfIVJaLAo3Vmo9_4PtStbD8rlMGbIPyqLBEslIQd7awibquVDPbKft3fMvrDrO4L__POV4XKQPcodCohy_lilbClApUQYb_6UPm8oCkyiWhSX0Q8LP&seq=6
https://doi.org/10.2307/289426
https://doi.org/10.7884/teke.156
https://doi.org/10.17133/tubar.319986
https://doi.org/10.2307/290951

Journal of Music and Folklore Studies, 3(1) 2026, 14-28

Noviy Zavet / Naa Molcag. (2011). T. N. Borgoyakova, V. G. Karpov ve A. G. Suncugaseva (Haz.). Institut
Perevoda Biblii.

Okutan Davletov, N. (2021). Hakas Tiirklerinde Samanizm ve 6liim. Otiiken Nesriyat.

Okutan Davletov, N. ve Davletov, T. (2022). Buket Uzuner’'in uyumsuz Defne Kaman’in maceralari roman
serisinde Samanizm ve cevre. Icinde H. 1. Unser (Ed.), Tiirk Edebiyatinda Cevreci Diisiince (ss.
147-166). Ideal Kiiltiir Yayincilik.

Okutan, N. ve Davletov, T. (2018). Bilgeler sézii: Hakas Tiirklerinin atasézleri ve deyimleri. TURKSOY
Yayinlari.

Ong, W. ]. (2014). Sézlii ve yazili kiiltiir: S6ziin teknolojilesmesi. S. Postacioglu Banon (Cev.). (5. baski).
Metis Yayinlari.

Radlof, W. (1976). Sibirya’dan (Se¢meler). A. Temir (Cev.). Kiltiir Bakanhgi Yayinlari.

Roth, C. P. (1976). The kings and the Muses in Hesiod’s Theogony. Transactions of the American
Philological Association, 106, 331-338. https://doi.org/10.2307/284107

Sappho. (2008). Nedir gene deli gonliinii celen? Segcme siirler. C. Capan (Cev.). Can Yayinlari.

Sturluson, S. (1880). The Younger Edda: Also called Snorre’s Edda, or the Prose Edda. R. B. Anderson
(Haz.). S. C. Griggs and Co.

Subrakova, O. V. (2006). Hakassko-russkiy slovar'. Nauka.
The meaning of the glorious Qur’an (M. M. Pickthall, Trans.). (2013). Cagr1 Yayinlar1.
Thyssen, H. P. (2006). Philosophical christology in the new testament. Numen, 53(2), 133-176.

Tirker, F. ve Kogoglu Giindogdu, V. (2016). Tiva Tirklerinde gecis donemi ritiielleri: Dogum, diigtin,
olum. Tiirkbilig, 32, 141-154.

Yunis, H. (1993). Religion in Greek tragedy. The Classical Review, 43(1), 70-72.

Makale Bilgi Formu

Cikar Catismasi Bildirimi: Yazar tarafindan potansiyel cikar catismasi bildirilmemistir.
Yapay Zeka Bildirimi: Bu makale yazilirken hicbir yapay zeka araci kullanilmamustir.

intihal Beyani: Bu makale iThenticate tarafindan taranmustir.

28


https://doi.org/10.2307/284107

