
156 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences                                                                    ÖZGÜN ARAŞTIRMA/RESEARCH ARTICLE 
 

DOI: 10.47899/ijss.1811983 

Narodnik Hareketi ve Halkçılık* 
Narodnik Movement and Populism 

İlteriş ERGUN1, Merve KAYADUVAR2 
 

 

 

                                                           
* In this article, the principles of scientific research and publication ethics were followed. / Bu makalede bilimsel araştırma ve yayın etiği ilkelerine uyulmuştur 
 
1 İlteriş ERGUN 
ORCID ID: 0009-0003-2295-1229 
Araş. Gör. Dr., Dokuz Eylül Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, Kamu Yönetimi Bölümü, İzmir/ Türkiye. ilteris.ergun@deu.edu.tr 
Res. Assist. PhD., Dokuz Eylul University, Faculty of Economics and Administrative Sciences, Department of Public Administration, Izmir/ Türkiye. ilteris.ergun@deu.edu.tr 
 
2 Merve KAYADUVAR 
ORCID ID: 0000-0001-6110-5533 
Dr. Öğr. Üyesi, Dokuz Eylül Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, Kamu Yönetimi Bölümü, İzmir/ Türkiye. merve.kayaduvar@deu.edu.tr 
Assist. Prof., Dokuz Eylul University, Faculty of Economics and Administrative Sciences, Department of Public Administration, Izmir/ Türkiye. merve.kayaduvar@deu.edu.tr 
 
Geliş Tarihi/Received  : 27.10.2025 
Kabul Tarihi/Accepted  : 01.12.2025 
Çevrimiçi Yayın/Published : 17.12.2025 
 
Makale Atıf Önerisi /Citation (APA): 
Ergun, İ., Kayaduvar, M. (2025). Narodnik Hareketi ve Halkçilik. İzmir Sosyal Bilimler Dergisi, 7(2), 156-173. DOI: 10.47899/1811983 

Öz 
Bu çalışmada, 19. yy’ın ortalarında Rusya’da gelişen Narodnik hareketi ile Osmanlı Devleti’nin son dönemi ve erken Cumhuriyet dönemi 
arasında olgunlaşan halkçılık ideolojisinin karşılaştırmalı bir çözümlemesi amaçlanmaktadır. Bu ideolojiler arasındaki etkileşimlere ve 
tarihsel süreç içerisinde geçirdikleri değişime odaklanılmaktadır. Rusya’nın ve Türkiye’nin geç kapitalistleşmiş ülkeler olması ve kırsal 
sınıfların ağırlıkta olduğu toplumsal formasyonlara sahip olmaları, her iki ülkedeki entelektüellerin ortak yapısal sorunlara karşı benzer 
ideolojik cevaplar aramasına yol açmıştır. Hem Rusya hem Türkiye, Batı ile her zaman ideolojik ve teknik açıdan dirsek teması olan 
ancak organik olarak Batı ülkesi sayılamayan jeopolitik özelliklere sahiptir. Bu nedenle ülkelerin elitlerinin düşünce teknikleri ve duygusal 
yoğunlukları birbirine paralellik göstermektedir. Yapısal koşullardaki paralelliklerin yanı sıra kültürel ortaklıklar da iki ülke popülist 
hareketlerinin birbirinden beslenmesini sağlamıştır. Rusya İmparatorluğu’nun içinde Türkçe konuşan nüfusun olması ve bu 
toplulukların elitlerinin Türkiye ile yakın ilişki kurması, Rusya ile Türkiye arasındaki düşünce alışverişini artırmıştır. İki popülizm tipi 
arasındaki kökensel benzerliğe rağmen, Narodnik hareketi ve halkçılık, ülkelerin farklı tarihsel koşullar içinde bulunması nedeniyle 
birbirinden ayrı iki ideolojiye evrilmiştir. Kapitalistleşme biçimindeki farklılıklar, etnik ve demografik unsurların belirlediği sınıflar 
ülkelerin modernleşme süreçlerini birbirinden farklılaştırmıştır. Bu durum iki ideolojinin farklı yörüngelere girmesini kolaylaştırmıştır. 
Bu çalışma Narodnik hareketinin ve halkçı ideolojinin yalnızca yapısal koşullar içindeki evrimine odaklanmamakta aynı zamanda her iki 
ideolojinin kurucu babalarını da tartışmaya dahil etmektedir. Aktörlerin ideolojilerin oluşumuna yaptıkları katkıları ülkelerin genel siyasi 
ortamındaki rolleri ile birlikte ele almaktadır. 
Anahtar Kelimeler: Narodnik, Halkçılık, Kapitalizm, Modernleşme 
 

Abstract 
This study aims to provide a comparative analysis of the Narodnik movement that developed in Russia in the mid-19th century and 
the ideology of populism that matured between the late Ottoman Empire and the early Republican period. The focus is on the 
interactions between these ideologies and the changes they underwent in the historical process. The fact that Russia and Turkey were 
late capitalist countries and had social formations dominated by rural classes led intellectuals in both countries to seek similar ideological 
answers to common structural problems. Both Russia and Turkey have geopolitical features that have always been in ideological and 
technical contact with the West, but cannot be considered as Western countries organically. Therefore, the thinking techniques and 
emotional intensity of the elites of these countries are parallel to each other. In addition to the parallels in structural conditions, cultural 
commonalities have also enabled the populist movements of the two countries to feed off each other. The presence of Turkish-
speaking populations in the Russian Empire and the close relations between the elites of these communities and Turkey have increased 
the exchange of ideas between Russia and Turkey. Despite the similarity between the origins of two types of populism, the Narodnik 
movement and populism evolved into two distinct ideologies due to the different historical circumstances of the countries. Differences 
in the form of capitalization, classes determined by ethnic and demographic elements differentiated the modernization processes of 
the countries. This situation facilitated the two ideologies to take different trajectories. This study focuses not only on the evolution of 
the Narodnik movement and populist ideology within structural conditions, but also includes the founding fathers of both ideologies 
in the discussion. It discusses the contribution of the actors to the formation of the ideologies along with their role in the overall 
political environment of the countries. 
Keywords: Narodnik, Populism, Capitalism, Modernization. 



157 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

1. GİRİŞ 

Bu çalışma, 19. yüzyılın ortalarında Rusya’da gelişen 
Narodnik hareketi ile Osmanlı Devleti’nin son dönemi ile 
erken Cumhuriyet dönemi halkçılığının karşılaştırmalı bir 
çözümlemesini içermektedir. Karşılaştırmanın Rusya ile 
Türkiye halkçılıkları üzerinden yapılmasının mantıklı 
sebepleri şöyle sıralanabilir; her iki ülke de kapitalist 
modernleşmesinde Avrupa’nın gerisinde kalmıştır ve geniş 
köylü katmanlarının ağırlıkta olduğu toplumsal 
formasyona sahiptir. Hem Rusya hem Türkiye, Batı ile her 
zaman ideolojik ve teknik açıdan dirsek teması olan ancak 
organik olarak Batı ülkesi sayılamayan coğrafi ve kültürel 
özelliklere sahiptir. Bu nedenle ülkelerin elitlerinin 
düşünce teknikleri ve duygusal yoğunlukları birbirine 
paralellik göstermektedir. Halkçı ideolojiler, dünyanın 
çoğu yerinde halk hareketi şeklinde ortaya çıkarken, Rusya 
ve Türkiye’de birer elit hareketi olarak doğmuş ve 
güçlenmiştir. Bu üç etkenin yanında, Rusya 
İmparatorluğu’nun içinde Türkçe konuşan nüfusun olması 
ve bu grupların elitlerinin Türkiye ile yakın ilişki kurması, 
Rusya ile Türkiye arasındaki düşünce alışverişini artırmıştır. 
Halkçılık ideolojisi, bu yoğun ilişkinin geçtiği en önemli 
temaların başında gelmektedir. İki ülkeyi birbirine 
yakınlaştıran bir başka etmen, siyasi gelişmelerin 
yakınlığıdır. Mutlak monarşi ile yönetilen Rusya ve Osmanlı 
Devleti, birincisi 1905, ikincisi ise 1908 yılında meşrutiyete 
geçmiş ve Birinci Dünya Savaşı sonunda mutlakıyetler 
yıkılmıştır. Birbirini tetikleyen siyasal devrimler 
gerçekleşmiştir. 

Karşılaştırmalı tarihsel çözümlemenin bir anlam teşkil 
etmesi için yalnızca benzerlikler üzerinde durulamaz. 
Bunun yanında farklılıklar da önem teşkil etmektedir. İki 
ülkenin kapitalistleşme biçimindeki farklılıklar ülkelerin 
gelişmişlik düzeyini etkilemiş ve Rusya emperyal bir güç 
olarak küresel sisteme katılırken, Osmanlı Devleti yarı 
sömürge ülkesi şeklinde hayatta kalma mücadelesi 
vermiştir. Bunun yanında bir diğer temel farklılık, iki 
ülkenin etnik ve demografik yapısından 
kaynaklanmaktadır. Rusya, kültürel ve etnik açıdan daha 
homojen bir yapıya sahipken, Osmanlı Devleti çok etnikli 
ve çok kültürlü bir kompozisyondaydı. İki ülkedeki pre-
kapitalist sosyal sınıfların yapısı da farklıdır. Rusya’da güçlü 
bir aristokrat sınıf varken, Osmanlı Devleti ve Türkiye’de 
bundan söz etmek zordur. Gelişmişlik düzeyi ile birlikte 
demografideki farklılık, birbirinden farklı toplumsal 
formasyonların doğmasına neden olmuştur. Bu durum, her 
iki ülkedeki ideolojilerin kökenleri aynı olsa da çok farklı 
özelliklere sahip olmalarına neden olmuştur. Özellikle 
milliyetçiliğin ve sosyalizmin gelişmişlik düzeyi itibariyle, 
Rusya’nın Osmanlı Devleti’nin çok önünde olduğunu 
söylemek gerekmektedir. 

Milliyetçilik ve sosyalizm tartışmaları halkçı ideolojilerin 
önemli bileşenleridir. Dolayısıyla Narodnik hareketi ve 
halkçılık başlangıç koşulları birbirlerine yakın olmasına 
rağmen bu iki ülkede farklı patikalara girerek birbirlerinden 
uzaklaşmışlardır.  

Bu çalışmada, Narodnik hareketi ve halkçılık benzerlik ve 
farklılık mantığının ışığında ülke içindeki gelişimleri ve 
kurucularının da katkıları dikkate alınarak işlenmektedir. 

2. RUSYA’DA HALKÇILIK : NARODNİK HAREKETİ 

18. yüzyılın başında Petro’nun hükümdarlığı altında Rusya 
batılılaşma hamlesi başlatmış, ülkenin asker ve sivil 
geleneksel kurumları Batılı örneklerine göre reforma tabi 
tutulmuştur.  Batılı mimariden esinlenilerek Petersburg 
kenti kurulmuş ve Rusya’nın içlerindeki Moskova’dan daha 
batıda bir liman kenti olan Petersburg başkent yapılmıştır. 

Batılılaşma, bütün asır boyunca devam etmiş, ülkenin 
kurumlarının yapısal dönüşümlerinin yanında elitleri de 
geleneksel Rus aristokrasisinin özelliklerinden ziyade 
Avrupalı soyluların karakteristiğine bürünmüştür. Başta 
askeri okullar olmak üzere ülkenin seçkin okullarının Batılı 
tarzda eğitim vermesi ile aristokrat ailelerin çocukları, Batı 
kültürüyle çocuk yaştan itibaren tanışmışlar ve başta 
Fransızca olmak üzere bu dilleri öğrenmişlerdir. Üst 
kültürdeki batılılaşma, Rusçanın aristokrasinin dili olmaktan 
çıkmasına yol açmış, Fransızca Rusçanın yerini almıştır. 
Batılılaşma, aristokrasiyi Rusça ve Rus kültüründen 
uzaklaştırarak onları başta nüfusun çoğunluğunu oluşturan 
köylüler ve serfler olmak üzere toplumun alt sınıflarından 
koparmıştır.  

Aristokrasinin kendi kültüründen uzaklaşarak Batılı üst 
sınıfların davranış kalıplarını özümsemesi, ideolojik boyutta 
batıya yönelik sarsılmaz ve mutlak bir inanç ile beslenmiştir. 
Bu inanç, soyluların kendi kültürlerini küçümsemesine ve 
Rusluğun köylü kitleler içerisinde yaşanan kaba ve ilkel 
nitelikler gösteren bir kültür olarak kodlanmasına yol 
açmıştır. Ancak, yüzyılın sonuna doğru, batıya olan mutlak 
inanç ve kendi kültürüne yönelik yabancılaşma, aristokratlar 
arasında gücünü yitirmeye başlamıştır.  

Yüzyıllık bir batılılaşma sonucu batılı üst sınıflarla tam bir 
özdeşleşme yaşayan Rus aristokratlarının batıya yönelik 
inançlarını kaybetmelerinin arkasında üç olay yatmaktadır. 
Birincisi Fransız Devrimi’dir. Devrim sırasında ortaya çıkan 
şiddet olayları ve aristokrasinin tasfiyesi, Rus aristokratları 
üzerinde olumsuz bir etki yaratmıştır. Fransız kültürüne olan 
hayranlık, devrimi kargaşalık olarak değerlendiren Rus 
aristokratlar için Avrupa, bir küçümseme ve hatta düşmanlık 
nesnesine dönüşmüştür. Sınıfsal dayanışma sebebiyle 
kendilerini Fransız aristokrasinin yanında konumlamış 
olmaları Rus soyluları için devrimin etkilerini 



158 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

derinleştirmiştir. İkinci olay ise, Napolyon’un Rusya 
topraklarını ezerek Moskova’ya girdiği 1812 Savaşı’dır. Bu 
savaş, Rus aristokrasisi üzerinde büyük bir travma 
yaratmış, aristokratların Rus köylüsünü fark etmesine 
neden olmuştur. Aristokrat subaylarla köylü askerlerin 
oluşturduğu ordular, bu iki sınıfı vatan savunması 
çerçevesinde birbirine yaklaştırmıştır. Bunun yanında 
düşman gördükleri Rus geleneklerine karşı batılı yaşam 
tarzı, 1812 savaşıyla birlikte geride kalmış, aristokratlar 
köylü gibi yaşamaya Rusça öğrenerek Ruslaşmayı 
kendilerine yaşam tarzı olarak benimsemeye başlamıştır. 
Bu yeni ruhun şairi Puşkin, sıradan Rus dilini yazı diline 
döken ilk yazarlardan biri olarak sıradan insanı ulusal 
karakterin gerçek taşıyıcısı olarak idealleştirerek soylu 
Rusya’ya meydan okumuştur (Figes, 2009, s. 116). Bu 
özelliğiyle de Narodnikler tarafından yüceltilmiştir. 
Böylece Rusya’da milliyetçilik, doğrudan milliyetçiliğin 
kaynağı olan ülkeyle mücadele ederek geliştirilmiş ve bu 
nedenle anti-batıcılık milliyetçi ideolojinin en önemli 
özelliği olarak biçimlenmiştir. Rus aristokrasinin batıya 
olan inancını sarsan son olay ise, 1854-1855 Kırım 
Savaşı’nda Avrupa Devletleri’nin Osmanlı Devleti yanında 
savaşa girmesidir. Böylece, kendilerini Batı uygarlığı içinde 
gören ve kendi dinlerinden olmayan bir devlete karşı 
Batı’nın Rusya’yı tercih etmemesi, aristokratları ve kentli 
aydınları Avrupa karşıtı bir cepheye sürüklemiş ve Batı’ya 
olan sadakat ve inançta büyük bir kopuş yaratmıştır.  

19. yüzyılda aristokratların ve kentli aydınların Avrupa ile 
olan bu sorunlu ilişkileri Rusya’da iki güçlü ideolojinin 
doğmasına neden olmuştur. Bunlardan ilki 
“milliyetçiliktir”. Milliyetçilik, “Slavofil” olarak 
adlandırılmış ve Rusluğun özgün bir karakteri olduğunu 
düşünen, bu özgün karakterin diğer milletlerden üstünlük 
yarattığına inanan temeller üzerinde şekillenen bir 
ideolojidir. Özellikle 1812 Savaşı sonrasında aristokrat-
köylü bütünleşmesi, Slavofillerin güçlenmesine ve 
Rusya’nın biricikliğinin ön plana çıkarılmasına yardımcı 
olmuştur. Slavofillerin yanında güçlenen bir diğer ideoloji 
ise halkçılıktır; yani Narodnikler. "Narod” kelimesi 
Rusça’da hem halk hem millet anlamına gelmektedir. Bu 
nedenle Narodnikler, ilk oluşum süreçlerinde Slavofillerin 
düşüncelerinden etkilenmişler ve sıradan Rus insanına 
olan inançlarını koruyarak bunu kendi halkçılık 
ideolojilerinin merkezine yerleştirmişlerdir. Yine 
Narodnikler de Slavofiller gibi, 1812 Savaşı’ndan çok 
etkilenmiş ve bu savaşta sıradan Rus’un ve köylünün 
Rusya’yı onurlandırmasıyla bu grupların erdeminin 
işlenmesi konusu üzerinde durmuşlardır. Narodnik 
hareketinin kurucusu sayılan Herzen, “Lütfen dadı, 
Fransızların Moskova’ya nasıl geldiklerini bir kez daha 
anlat!” diyerek düşüncelerinin oluşumunda 1812 
Olaylarından esinlenilen anlatıların büyük bir önemi 

olduğunu belirtmiştir (Figes, 2009, s. 167). Bir diğer 
yazısında da “Moskova yangını, Borodino Savaşı benim beşik 
ninnilerim, İlyada-Odysseus’umdu” (Figes, 2009, s. 167) 
diyerek, savaşın ve milliyetçiliğin halkçı ideolojinin 
oluşumundaki kaynaklarına işaret etmiştir. Ancak 
Narodnikler, ileride Türkiye örneğinde görüleceği gibi 
milliyetçilikle eklemlenme içerisine girmemiş, tam tersine, 
ütopyacı sosyalistlerden etkilenen, devrimci bir sol ideoloji 
şekline bürünmüştür. 

Hem Slavofiller hem de Narodnikler batılı düşüncelerin 
etkisiyle ülkenin siyasal ve toplumsal yapıdaki kusurlarının 
farkına varmışlar ancak tarihsel travmaların etkisiyle 
Rusya’ya özgülük ön plana çıkarılmıştır. Bu durum, 
Slavofilleri, devlet aygıtını ele geçirerek Çarlık Rusya’sının 
genel yayılmacı politikalarını biçimlendirerek iktidar 
merkezli sağ bir ideoloji haline sokarken, Narodnikler 
özellikle toplumsal yapıdaki bozukluklar üzerine 
odaklanmışlar ve giderek merkezileşen ve otoriterleşen 
çarlığa karşı muhalif kalmışlardır.  

Narodnikler, özellikle Kırım Savaşı’ndan sonra güçlerini 
artırmış ve Rusya’nın kapitalistleşmesine karşı koymuşlardır. 
Bunu yaparken Rus köylüsüne olan inançlarının etrafında 
fikirlerini geliştirmişlerdir.  

1880’lerde ise başarısız girişimlerden sonra ideoloji gücünü 
yitirmiş ve Narodnik hareketi Marksizm’e evrilmiştir. 
İdeolojinin tarihi, üç ana kısma ayrılarak 
incelenebilmektedir; birincisi, kurucuların görüşleri ve 
Narodnik ideolojiyi oluşturan ana çerçevenin belirlenmesi, 
ikincisi Narodniklerin yaşadıkları deneyimler ve üçüncüsü de 
klasik taktiklerin başarısızlığından sonra girişilen terör 
dönemi. 

2.1. Narodnik İdeolojisinin Özellikleri ve Kurucu Babaları: 
Herzen, Chernyshevsky  ve Bakunin 

19.yüzyılın ortalarında meydana gelen devrimlerin sosyalist 
bir düzene yol açmaması ve batı kapitalizminin bütün 
acımasızlığı ile güçlenerek devam etmesi karşısında, başta 
Herzen olmak üzere Rus aydınlar, olası bir devrimin ileri 
kapitalist bir ülkeden geleceği ile ilgili Marksist düşünceye 
olan inançlarını yitirmişlerdir. Rusya her ne kadar bir tarım 
ülkesi olsa da serflik kurumundan kaynaklanan ve Rus 
köylüsünün emeğinin sömürüldüğü ve sefaletin yaygın bir 
şekilde kol gezdiği Rusya toplumu, Narodnik hareketinin 
öncüleri için devrimci bir potansiyele sahiptir. Proletaryanın 
toplam nüfusun yalnızca yüzde 2’sini oluşturması, buna 
karşılık köylülerin ve serflerin nüfusun onda 9’unu 
oluşturması (Venturi, 1960, s. 8), bu aydınlar üzerinde, 
köylünün mobilize edilerek Rusya’ya özgü sosyalizm fikrinin 
benimsenmesine yol açmıştır. Rusya’ya özgü sosyalizm, 
temelde, devrim için köylüye inanç, devrim sonrası 
oluşturulacak komünal yaşamın Rus köylüsünün geleneksel 



159 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

yapıları içinde halihazırda bulunduğu düşüncesi ve bu yolla 
kapitalizm evresi atlanılarak Rus halkının kapitalistleşme 
yolunda üstleneceği, sosyal ve insani maliyetlere 
katlanmadan sosyalizmin gerçekleştirilmesi planı gibi 
unsurlara dayanmaktadır. Özellikle köy komününün 
merkezinde yer alan “obsçinanın”3, sosyal adalet ve sosyal 
eşitlik gibi temaları barındırdığına inanılmaktadır (Venturi, 
1960, ss. 8-9). Bir bakıma Avrupa sosyalizmine özgü 
devrimci değerler sistemi, özünde Rus olan bir kuruma 
bağlanarak (Taggart, 2004, s. 61), Rusya’ya özgü 
sosyalizmin ana hatları çizilmiştir. Narodniklerin 
varsayımları şu şekilde özetlenebilmektedir :  

• Sosyalist bir devrim Batı Avrupa’dan değil Rusya’dan 
gelecektir.  

• Sosyalist devrim, kapitalizmin ve sanayi devriminin 
ileri aşamasında gerçekleşemez; tam tersine devrim 
için kapitalist gelişim engellenmelidir.  

• Köylüler devrimci potansiyel taşırlar; siyasal devrim 
için mobilize olurlar. 

• Obsçinanın merkezde olduğu Rus köylüsünün 
geleneksel yapısı, eşitlikçi komünal toplumun 
çekirdeğini oluşturacaktır.  

• Aydınlar harekete geçerek Rus köylüsüne yaşadıkları 
sefaleti göstermeli ve devrim yolunda onları 
aydınlatmalıdır.   

• Rusya’da kapitalizmin gelişimi engellenmelidir aksi 
takdirde köylüler proleterleşerek obsçinaları 
yıkılacak ve ahlaki ve devrimci özleri yitirilecektir.  

Narodnik harekete özelliklerini veren bir diğer unsur, 
onların kim olduklarıyla doğrudan ilişkilidir. Rus popülizmi 
bir elit hareketidir; temsil ettiği sınıflarla organik bağı 
zayıftır. Bu durum, Narodniklerin 1870’li yıllarda halka 
gittikleri dönemde başarısızlığa uğramalarına neden 
olmuştur. Toplumsal gerçeklik ile olan kopukluk, 
Narodniklerin kırsal yaşam biçimini romantize etmesi ile 
sonuçlanmıştır. Narodnikler, halkın yaşam koşullarının 
iyileştirilmesine kendilerini adayarak, halkın gelenekleri 
üzerine inşa edilmiş ideal toplumu amaçlayan (Canovan, 
1981, s. 60) ancak halkın ihtiyaçlarından habersiz bir 
entelektüel grup olarak tarih sahnesine çıkmışlardır. Bir 
yanda devletin giderek otoriterleşmesi, öte yanda geniş 
kırsal sınıflar ve bunların emeğini sömüren güçlü bir 
aristokrasi, bunların arasında ise Batı düşüncesiyle gelişen 
ancak Batı ile yaşanılan trajik olaylarla ona da yabancılaşan 
bir elit grubu olarak Narodniklerin toplumsal yeri 

                                                           
3 Obsçina, tipik bir Rus köylüsünün yaşamını şekillendiren 
toplumsal yapıya verilen addır. 

belirlenebilir. 

2.1.1. Herzen 

Herzen, yukarı ifade edilen elitlerin özelliklerinin tamamını 
taşıyan ve yaşamının büyük kısmını Avrupa’da geçiren bir 
Narodniktir. Hatta Narodniklerin öncüsü ve bu hareketin 
genel esaslarını belirleyen kurucu babası olarak kabul 
edilmektedir.  

Herzen’in görüşlerinin iki ana kaynağı bulunmaktadır. İlk 
olarak, yukarıda da değinildiği üzere, Herzen Slavofillerin 
görüşlerinden oldukça etkilenmiştir. Herzen, Slavofillerin 
geliştirdiği Rus köylülerinin toplumsal ve ekonomik 
örgütlenme biçimlerinin taşıdığı erdemlerin istisnai 
doğasına yönelik inancı devrimci bir çizgiye taşımıştır 
(Taggart, 2004, s.62). İkinci olarak, Saint-Simon, Fourier gibi 
Fransız sosyalist yazarlardan yararlanmıştır. Kardeşlik 
idealleri etrafında geliştirilen eşitlik hedefi Herzen’in 
ideolojisinde önemli yer tutmaktadır (Canovan, 1981, s. 65). 
Bu bağlamda Herzen, Marksist olmayan romantik bir 
devrimci dönüşüme inanmakta ve bu dönüşümün ancak Rus 
toplumunun içerisinden gerçekleştirilebileceğini 
belirtmektedir.  

Herzen, 1848 devrimlerinin başarısızlığı üzerine batı 
kapitalizminin sosyalist devrimle yıkılabileceği fikrine 
kuşkuyla yaklaşmıştır (Venturi, 1960, ss. 18-19). Bu noktada, 
tarihten bir benzetmeyle sosyalizmin geleceğinin yaşlı 
Avrupa’da değil, genç Rusya’da yattığını iddia etmektedir. 
Ona göre, Roma İmparatorluğu kapitalist toplumu temsil 
etmektedir. Hristiyanlık sosyalizmdir. Barbarlar ise 
Ruslardır. Nasıl Roma İmparatorluğu’nun barbarlar 
tarafından yıkılmasıyla Hristiyanlık yegâne güç haline 
geldiyse, Ruslar’da kapitalizm çağında bunu 
gerçekleştirecektir (Walicki, 1981, s.66). 

Herzen’in barbarlarla Rusları eşleştirmesinin ardında, batı 
kapitalizmi altında bütün toplumsal sınıfların kazanım elde 
ettiği görüşü yatmaktadır. Bir anlamda Marx’ın 
manifestosunu tersine çevirmekte ve işçi sınıfının da mevcut 
düzenden çıkarlar elde etmesiyle toplumsal devrim gücünün 
ortadan kalktığını düşünmektedir (Canovan, 1981, ss. 66-
67). O halde Herzen’in çağrısı açıktır; “Rus köylüsü, 
zincirlerinden başka kaybedecek neyin var?”. Rus 
köylüsünün rejimden bir şey almadığını, Avrupa işçi sınıfının 
yaşam koşullarından çok daha kötü şartlarda hayatını 
sürdürdüğünü belirterek, devrimin yegâne gücü olarak 
onları değerlendirmektedir. 

 Herzen, liberal reformlara da karşı çıkmaktadır (Taggart, 
2004, s. 63). Rusya’da yapılacak her türlü üst-yapısal 
reformun, rejimi güçlendirerek, alt sınıflara çeşitli haklar 

 
 



160 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

tanıyarak onları rejim içerisinde meşrulaştırarak devrimci 
gizil güçlerini kaybetmelerine neden olacağını 
düşünmektedir. Bu nedenle Herzen’e göre, liberal 
demokratik reformlar değil, obsçina merkezli kardeşliğe 
dayanan eşitlikçi bir toplum yolunda devrim 
amaçlanmalıdır.  

Herzen’in proletaryanın devrimci gücünün kaybolduğuna 
ilişkin bir diğer görüşü ise ahlaki açıdandır. Kapitalizm 
yerleştikçe ister burjuva olsun ister proletarya kazanç hırsı 
toplumun tamamını ele geçirmektedir. Ahlaki bir forma 
sahip sosyalizm, maddi çıkar düşkünü batı sınıflarının değil, 
henüz kapitalizmle karşılaşmamış Rus köylüsünün 
başarabileceği bir siyasi atılımdır (Taggart, 2004, s. 64). 

Herzen’in Narodniklere bıraktığı bir diğer düşünce mirası 
aktöre verdiği önemdir. Ona göre, devrimci ve bilinçli bir 
elit grubunun öncülüğünde halktan bir talep gelmese dahi, 
halk ikna edilmek suretiyle devrim gerçekleştirilebilir. 
Herzen’e göre, tarih önceden belirlenmiş biçimlere göre 
akmaz; ne Hegelci ne de Marksçı anlamda bir kaçınılmazlık 
yoktur (Venturi, 1960, s. 19). Başta entelijansiya olmak 
üzere bireylerin tercihleri, tarihin hangi yöne evirileceği 
üzerinde belirleyicidir. Bu nedenle devrimci bir aktör grubu 
şarttır. 

2.1.2. Chernyshevsky 

Chernyshevski, diğer Narodniklerden farklı olarak köylüyü 
romantize edip idealleştirmemiş, onun yerine Rus 
köylüsünün durumunu oldukça realist bir biçimde 
incelemiştir. Bunun en önemli nedeni, yine çoğu 
Narodnikten farklı olarak aristokratik bir kökeni 
olmayışıdır4 (Venturi, 1960, ss. 19-20; Walicki, 2009, s. 
292).  Halktan biri olması, onların aktüel sorunlarını daha 
iyi analiz edebilmesine olanak tanımıştır.  

Chernyshevski’nin üzerinde en fazla durduğu ve 
kendisinden on yıllar sonra Rusya’daki Marksist düşünceyi 
de etkileyecek katkısı, kapitalizm atlanarak sosyalizme 
gidilmelidir fikridir. Chernyshevski’ye göre, Batı Avrupa 
gelişmesinin bütün maliyetini alt sınıflara yüklemiş, 
endüstriyel ilerleme batı toplumuna büyük bir bedele mal 
olmuştur. Proletarya hem ahlaki hem maddi çöküntü 
yaşamıştır. Bu bedel ödenmeden, endüstriyel devrimin 
maliyetine katlanmadan Rusya batının bilimsel tekniğini 
edinebilir (Canovan, 1981, s. 70). Rusya’nın batı karşısında 
geri kalmışlığı, devrime giden süreçte avantajına olabilir. 
Tarihsel açıdan arkadan gelenler, daha az maliyete 
katlanabilir. Bir önceki jenerasyon kemiğin iliğini çıkarmak 
için elini kırarken, sonraki jenerasyon doğrudan iliğe sahip 
olabilir. Chernyshevski’ye göre, Batı endüstriyel devrim 
için yani ilik için büyük maliyetlere katlanırken, Rusların 

                                                           
4 Bir taşra ilinin papazının oğlu olarak dünyaya gelmiştir. 

böyle bir çaba içine girmesine gerek yoktur (Venturi, 1960, 
ss. 20-21). 

Chernyshevski’nin, liberal demokratik refomlarla toplumun 
daha adil ve eşitlikçi olacağına inancı bulunmamaktadır. Bu 
konuda Herzen’i tekrarlamaktadır. Ona göre, sosyal 
faktörler politik olanları öncelemektedir. Sosyal devrim 
yapılmadan yapılacak her türlü siyasal devrim ve reform 
yalnızca hâkim sınıfları güçlendirecektir (Venturi, 1960, ss. 
21-22). Bu nedenle devrimden kaçış yoktur. 

Chernyshevski, Narodnikleri halkın gerçeklerine 
odaklanmaya çağırmakta ve romantizme kaçmadan bu 
gerçeklere uygun politikalar üreterek bir sosyalist devrimi 
amaçlamaktadır. Bu realizmi ile başta Lenin olmak üzere 
kendisinden sonra gelecek Marksistleri etkilemiştir. 

2.1.3. Bakunin 

Bakunin’in özgünlüğü, devrime gidilirken devletin 
pozisyonunun ne olacağı ile ilgili Narodnik fikirleri 
geliştirmesidir. Dönemin çarlık rejiminin baskıları da 
düşünüldüğünde Bakuni’nin katkılarıyla devlet, baskı ve 
eşitsizliğin cisimleştiği bir sistem olarak görülmüştür. 
Dolayısıyla ona göre, devletin ele geçirilmesi gibi uğraşlara 
girilmeden doğrudan köylülerin bilinçlendirilmesiyle 
obsçinaya dayalı bir toplum hedeflenmelidir. Bu 
hedeflenirken devletin mücadele edilmesi gereken bir aygıt 
olduğu unutulmamalıdır. Bakunin’e göre düzen doğal 
halinde işlememektedir, bunun kaynağı devlettir ve devrim 
ateşi o doğallığı geri getirecektir (Venturi, 1960, s.14). 

1861’de serfliğin kaldırılması ve Rusya’da kapitalizmin 
güçlenmeye başlamasıyla, Narodniklerin kaybolmasından 
korktukları Rus köyünün geleneksel yapısının geleceği ile 
ilgili kaygıları artmıştır. Hem entelijansiya hem de Narodnik 
hareketi içindeki gençler daha aktif bir mücadele için 
harekete geçmeye hazır hale gelmiştir. Gençler, aradıkları 
çağrıyı Bakunin’de bulmuştur. Bakunin, halka gidin çağrısı 
yaparak, kentli aydınların köylülerle bütünleşmesinin 
devrim için gerekli olduğunu düşünmüştür. Bakunin’in bu 
çağrısının ardında özellikle köylülerin nasıl ezildikleri onlara 
anlatılabilirse, sömürü açıklanabilirse köylülerin devrimci 
potansiyelinin ortaya çıkartılabileceğini düşüncesi 
yatmaktadır. Dolayısıyla Bakunin’in amacı köylülerin 
sorunlarını siyasallaştırarak onları devrime hazır hale 
getirmektir. 

2.1. Halka Doğru 

1874 yazında binlerce genç köylere dağılmışlardı. Köylülerin 
kendilerini büyük bir hoşgörüyle karşılayacaklarını, sözlerine 
kulak vererek devrimci eylemi gerçekleştireceklerini 
düşünmekteydiler. Ancak herhangi bir strateji ve program 



161 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

takip etmeyen bu gençler, kısa sürede çarlık rejimi 
tarafından kovuşturmaya uğramıştır. Bunun yanında 
köylüler en iyi durumda tarafsız kalmış, çoğu kez düşmanlık 
beslemiş ve hatta Narodnikleri çarlık güçlerine ihbar 
etmişlerdir. Ayrıca çoğunluğu kentten gelen gençler, köy 
hayatına adapte olamamış, köylülerle bütünleşememiş ve 
onların adetlerine alışamamışlardır. Bu nedenlerden dolayı 
hareketleri başarıya ulaşamamış ve köylülerin devrimci 
potansiyeline olan inançları sarsılmıştır.  

Devrimin barışçıl yollarla köylüleri isyan ettirerek 
gerçekleşmeyeceğini gören Narodnikler, radikal yollara 
sapmışlar ve terör yoluyla Rusya’da devrim 
yapılabileceğine inanmışlardır. Çarın öldürülmesi ile 
kitlelerin özgürleşeceğini düşünmüşler ve 1881’de de bunu 
gerçekleştirmişlerdir. Özellikle köylüler üzerinde baskı 
kurma aracı olan devlete saldırarak sonuç alabileceklerini 
düşünmüşlerdir. Ancak yine beklediklerini bulamamışlar, 
rejim daha sert tedbirlere başvurarak Narodnikleri 
sindirmeyi başarmıştır.  

Narodniklerin sindirilmesiyle hareketin ivmesini 
kaybetmesi 19. Yüzyılın sonlarına doğru Marksizm’in 
Narodnikler içerisinde güçlenmeye başlamasına neden 
olmuştur. Narodniklerin köylülerin devrimciliğine olan 
inançlarını yitirmeleri ve Rus köylüsünün idealleştirdikleri 
gibi çıkmaması, onları Marksistlere yaklaştıran en önemli 
etkenlerdendir. 

Halkçılığın Rusya’ya özgü bir formu olan Narodnikler, 
temelde iki güce karşı koymuşlardır; çarlık rejimi ve 
aristokrasinin üstünlüğü. Rejimin otoriter niteliğine ve 
aristokrasinin Rusya’nın kırsal sınıflarını sömürmesine 
karşılık, Rusya’ya özgü koşullarda sosyalist bir devrim 
hedeflemişler ve bu sosyalist devrim için halkçılığı araç 
olarak kullanmışlardır. Narodnikler, bu bağlamda bir sol 
halkçılık olarak değerlendirilmektedir.  

Halkçılığın Türkiye’deki şekillenişi ise çok farklı olmştur. 
Türkiye’de halkçı ideoloji, Rusya’daki Narodniklerin tersine 
başarısız bir entelijansiya girişimi olarak kalmamış, ülkenin 
yönetimini ele geçirmiştir. Ancak içeriği Rusya’daki gibi 
sosyalist bir tonda kalmamış, Slavofillere yakın bir 
milliyetçi tonda ilerlemiştir. 

3. TÜRKİYE’DE HALKÇILIK 

Halkçılık ideolojisi, Türkiye düşünce tarihinin en özgün 
alanlarından birisidir. Bu özgünlük iki nedenden 
kaynaklanmaktadır. Birincisi, Osmanlı Devleti’nin 
kapitalistleşme sürecinin biricikliğidir. Coğrafyadan 
kaynaklanan demografik özellikler ve bu coğrafi-

                                                           
5 Türkiye’de halkçılık üzerine yapılan çalışmaların bir çoğu böyle 
bir dönemselleştirme yapmaktadır. Bakınız; Tekeli ve Şaylan, 
1978; Toprak, 2013. 

demografik nitelikler üzerinden şekillenen imparatorluk 
formasyonu, diğer periferi ülkelerde görülmeyen toplumsal 
mücadele şekillerinin ortaya çıkmasına neden olmuş, sınıfsal 
bölünmelerin kültürel ve etnik yapılarla ilişkisini hayati 
kılmıştır. İmparatorluğun modernleşmesiyle kök salan 
ideolojiler böylesine farklı bir sosyal gerçeklik tarafından 
beslendiği için, bu ideolojilere kaynaklık eden ülkelerdeki 
örneklerden farklılaşmış, bir anlamda Türkiye’ye özgü bir 
forma kavuşmuştur. Dolayısıyla dünyada benzer zaman 
dilimlerinde gelişen ve aynı isimle anılan diğer halkçılık 
ideolojileri, çoğu kez Türkiye’dekiyle yakın özellikler 
taşımamaktadır. Türkiye’de halkçılık ideolojisinin 
özgünlüğünün ikinci nedeni, bu ideolojinin üç farklı siyasal 
rejimle eklemlenmiş olmasıdır. 1908-1923 yılları arasında 
Türkiye meşruti monarşi, savaş dönemi ara rejimi ve 
cumhuriyet rejiminden geçmiştir. Her siyasi rejim, 
meşruluğunu sağlayabilmek için halkçılığı bir araç olarak 
kullanmış, bu nedenle ideolojinin işaret ettiği sosyal anlam 
tarihsel süreç içerisinde değişime uğramıştır. Bu 
özellikleriyle halkçılık ideolojisinin anlaşılması için Rönesans 
doktorlarının kadavrayı inceleyerek anatomi bilgisini 
oluşturmalarına benzer bir şekilde hareket edilerek kavrama 
neşter vurulması ve bu kavramın hangi tarihsel dönemlerde 
nasıl bir anlama işaret ettiği ortaya konulması 
gerekmektedir.  

Kavramın geçirdiği dönüşümler, katkı verenlerin ideolojik 
formasyonları ve ülkenin tarihsel süreçte geçirdiği evrim göz 
önüne alındığında halkçılık analizi tarihsel açıdan 
dönemselleştirilerek şemalaştırılabilmektedir. Ancak sadece 
tarihsel açıdan önemli olaylar ideolojideki değişimi doğru 
yansıtmayabilmektedir. İdeolojik kırılmaların da göz önüne 
alınması gerekmektedir. Bu kırılmalar üç ana hatta 
şekillenmiştir. İlki, halkçılık ideolojisinin bir siyasi yapı 
çerçevesinde görece homojen bir aktör grubu tarafından 
işlendiği ve siyasal bir araç\eylem rehberi olarak geliştirildiği 
1908’den I. Dünya Savaşı’nın sonuna kadarki döneme denk 
düşmektedir. İkincisi, milli mücadele dönemine denk 
gelmektedir. Bir diğer kırılma ise, 1923’te kurulan 
cumhuriyet rejiminin kendisini rakipsiz bir güç olarak inşa 
edebildiği, otoriter özelliklerinin de ağırlaştığı 1930’lu yıllara 
denk düşmektedir. Bu dönemde resmî ideolojinin 
meşrulaştırıcı gücü olarak halkçılık, daha önceki 
anlamlarından koparak, yeni ideolojilerle eklemlenmiştir.5  

Başka bir açıdan düşünüldüğünde ise Osmanlı ve 
Türkiye’deki halkçılık ideolojisi iki ana tarihsel momentte 
şekillenmiştir. 1930’lara kadar halkçılık ideolojisi siyasi ve 
toplumsal yapılara karşı devrimci bir muhalefet ideolojisi 
olarak görülmüştür. Monarşizme karşı cumhuriyetçi, dinsel 

 
 



162 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

yetki merkezlerine karşı seküler, feodal toplumsal yapılara 
karşı eşitlikçi bir tutuma sahip olan halkçılık, 1930’larla 
beraber mevcut siyasi rejimin dönüşümüne karşı resmî 
kurumlara bir direnme aracı olarak savunma ideolojisi 
şekline bürünmüştür. Bu sınıflandırma da halkçılık 
ideolojisinin seyri incelenirken dikkate alınması gereken 
bir husustur.  

3.1. Meşrutiyetten Cumhuriyete Halkçılığın Doğuşu ve 
Gelişimi 

3.1.1. Halkçılık ideolojisinin Osmanlı Düşün Hayatına 
Girişi 

1908 devrimi ile birlikte otuz yılı aşan istibdat dönemi sona 
ermiş, yıllardır Türk aydınlarının yurtdışında sürdürmek 
zorunda kaldıkları düşünsel faaliyetleri ülkeye girebilmiştir. 
Sağlanan özgürlük ortamında yayın hayatı canlanmış, 
onlarca dergi, gazete ve dernek Osmanlı sivil toplumunun 
içerisinde kendisine yer bulmuştur. İmparatorluğun 
geleceğinden duyulan endişe ve yine imparatorluk 
tebaasından olan gayrimüslim milletlerin yeni siyasi 
talepleri ve kullandıkları yeni siyasi ideolojiler, Türk-
Müslüman aydınları da etkilemiştir. Halkçılık ideolojisi de 
bu bağlamda aydınların imparatorluğun temel toplumsal 
sorunlarına çözüm aramaları doğrultusunda 
oluşturulmuştur.  

Halkçılık ideolojisinin kaynağı noktasında yazarlar arasında 
görüş birliği mevcuttur. Bu konuya ilişkin ilk yazanlardan 
biri olan Berkes, Osmanlı aydınlarının üç temel kaynaktan 
beslenerek bu ideoloji ile tanıştıklarını söylemektedir 
(Berkes, 2016, ss. 206-209). Birincisi ve en önemlisi 
Rusya’dan gelen başta Tatarlar olmak üzere Türk 
aydınlarıdır. 1905 devriminin deneyimlerini yaşayan ve 
batılı düşüncelere Osmanlı aydınlarına göre çok daha önce 
maruz kalan Rusyalı düşünürler, Türkiye halkçılığının 
gelişmesinde önemli katkılarda bulunmuştur. Musa 
Akyiğitzade, Yusuf Akçura, Ahmet Ağaoğlu, Hüseyinzade 
Ali Rusyalı Müslüman aydınlara örnek verilebilmektedir 
(Toprak, 2013, s. 23). İkincisi, yeni kurulan ulus-devletlerini 
güçlendirmeye çalışan ve Osmanlı Balkanlarını kendi ulus 
devletlerine katmak isteyen balkan ulusları aydınlarıdır. 
Özellikle Bulgar aydınlar ve komitacılar, eğitim 
sistemlerinde gerçekleştirdikleri halkçı reformlarla 
Osmanlı toplumuna halkçılığın girmesini hızlandırmışlardır. 
Bunun yanında Balkan Savaşları’nın etkisi ve alınan kötü 
sonuçlar, aydınlarda travma yaratmış, halkı keşfederek 
güçlendirmenin bir metodu olarak halkçı fikirler gündeme 
gelmiştir. Bir diğer kaynak ise, Ermeni aydınlarının 
başlattığı ve Hınçak cemiyetinde şekillenen sosyalist 
fikirlerle harmanlaşmış halkçılıktır.  

Halkçılığın filizlenişinde yukarıda sayılan her üç kaynak, 
Rusya’daki Narodnik akımı ile doğrudan ilişkilidir. 

Narodnikler, bir yüzyıl öncesinde geliştirdikleri fikirlerle 
yalnızca Rusya’da sol düşüncenin kaynağı olmakla 
kalmamıştır. Ülke içerisindeki azınlıkları, Balkan uluslarını 
etkilemişlerdir ve dolaylı olarak Osmanlı toplumunda da 
Narodnik fikirler etkisini göstermiştir. Bunun en belirgin 
örneklerinin başında, Ziya Gökalp’in Yeni Mecmua’da 
yayımladığı “Türkçülük Nasıl Doğdu” başlıklı yazısında 
Hüseyinzade Ali’yi halkçılığın ve Türkçülüğün bir nevi 
kurucusu olarak ifade etmesi gelmektedir. Gökalp, “Ali Bey, 
Petersburg Darülfünunu’nda iki tesir altında kalmıştı: 
Panislavizm, sosyalizm. Ali Bey Panislavizmden Pantürkizm 
mefkuresini çıkardığı gibi, sosyalizmden de halkçılık ahlakını 
aldı” sözüyle, hem halkçılığın Rusya ile olan bağlantısını hem 
de Türkiye’ye özgü yanını ortaya koymuştur (Berkes, 2016, 
ss. 206-207; Toprak, 2013, s. 171). Yukarıda ana hatlarıyla 
görüldüğü gibi, Rusya’da Narodnik hareketi, Panslavizm’e 
karşı, ona rakip bir ideolojik kurgu iken, Türkiye’de 
Panslavizm’in muadili kabul edilebilecek Türkçülükle 
birbirine eklemlenen, birlikte anılan bir ideolojiye 
dönüşmüştür. 

Rusya’dan gelen ideolojik ve metodolojik etkinin yanı sıra 
Türkiye halkçılığını biçimlendiren bir diğer unsur 
“cumhuriyetçiliktir”. Özellikle anti-monarşist bir tutum, 
halkçıların gündemindedir ve ulusal egemenlik, siyasi temsil 
gibi düşünceler halkçılığın oluşumuna katkı vermişlerdir. 
Abdülhamit döneminin baskıcı rejimi ve aydınların bununla 
olan mücadelesi, siyasi eşitlik ve ifade özgürlüğü 
anlamlarında cumhuriyetçiliğin önemini artırmıştır. Fransız 
cumhuriyetçiliği, dönemin elitleri için ideolojik kaynak 
niteliğindedir ve Fransız tipi bir cumhuriyet kurabilme 
yolundaki en önemli eksikliğin bir özne olarak ulusun 
yokluğu olduğunu görmüşlerdir. Bu bağlamda halkçılık, 
Rusya’daki Narodnik hareketinden bağımsız olarak bir insan 
topluluğunu uluslaştırma-siyasi özneleştirme yolundaki 
politik ve ideolojik araç olarak yorumlanmıştır.  

Meşrutiyet dönemi halkçılığının sonuncu fakat en önemli 
kaynağı, “Fransız solidarizmidir”. Birçok yerde solidarizm ve 
halkçılık kavramları birbirlerinin yerine kullanılacak kadar 
birleştirilmiş ve bir anlamda halkçılık solidarist bir toplumun 
gerçekleştirilmesi hedefini sağlayan bir silah şekline 
bürünmüştür. İmparatorluk sisteminin geleneksel yapısının 
milliyetçilikler çağında parçalı bir görüntü vermesi, 
toplumsal bölünmelerin ve mücadelelerin ontolojik niteliği 
ve çatışmanın sertliği, solidarizmin bu problemlere karşı 
güçlü bir çözüm yolu olarak görülmesine neden olmuştur. 
Osmanlı aydınlarının ve özellikle Gökalp’in üzerindeki 
Fransız sosyolojisinin etkisi de göz önüne alındığında, 
solidarizm bağının Osmanlı halkçılığı üzerinde önemli bir 
belirleyici olduğu söylenebilmektedir. 

 



163 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

3.1.2. Yusuf Akçura: Milliyetçi Narodnik 

Rusya’dan gelen aydınların en önemlilerinden biri olan 
Akçura, Bakunin’in Rus gençlerine yaptığı “halka gidin” 
çağrısından esinlenen ve bu dönemde halkçılığın 
gelişmesinde çok etkili olan “Halka Doğru” dergisinde, Türk 
gençlerine aynı çağrıyı tekrarlamış ve halkçılığı siyasal 
eylem repertuarına işlemiştir. Bu dönemde Türk 
Ocakları’nın desteklediği “Türk Yurdu” ve “Halka Doğru” 
dergileri, Türkçülük ve halkçılık eksenli yazılar yayınlayarak 
ve ocak bünyesinde verilen seminerlerle özellikle yüksek 
eğitim kurumlarındaki öğrenciler üzerinde etkili olmuştur. 
Akçura’nın ve diğer aydınların çağrıları, 1913 yazında 
tıbbiyelilerin halka gitmeleri, çeşitli köyleri ziyaret 
etmeleriyle gerçekleşmiştir.  

Akçura’nın “halka gidin” çağrısının hangi amaçlar 
taşıdığını, halkçılıktan neyi kastettiğini anlayabilmek için 
öncelikle “halk” kavramını nasıl tanımladığı ortaya 
konulmalıdır. Akçura, halk sözcüğüyle alt sınıfları, yoksul 
kesimleri kastetmiştir bu bağlamda halk sözcüğünün onun 
için sınıfsal bir bağlamı vardır (Karaömerlioğlu, 2001a, 
s.274). Akçura’nın halk sözcüğüne böyle bir anlamla 
yaklaşması, Narodniklerle olan bağlantısını ortaya 
koymaktadır ve kendisini diğer Osmanlı aydınlarından 
ayrıştıran bir neden olmuştur. Diğer Osmanlı aydınları halk 
sözcüğüne ya sınıf temelli yaklaşmamışlar ya da Rusya’daki 
örneğinden tamamen bağımsız bir şekilde yoksul sınıflarla 
bağı kopartarak kullanmışlardır. Dolayısıyla Akçura, halk 
sözcüğünden yoksul ve büyük oranda köylü sınıfını 
anlamakta ve aydınlara, gençlere yoksul kesimlere 
gitmelerini söylemektedir.  

Akçura’nın bu çağrısının, Bakunin’de olduğu gibi bu yoksul 
sınıflara sefaletlerini fark ettirerek bir nevi sınıfsal 
uyandırma sağlamayı amaçladığını söylemek zordur çünkü 
Akçura’nın temel hedefi, milliyetçi gençlerin halka giderek 
onlara millet fikrini aşılamasıdır. Yani halkçılık 
uluslaşmanın bir aracı olarak, Osmanlı’da yaşayan 
Müslüman tebaanın Türk milletini inşa etmesinde bir silah 
olarak görünmektedir. Bu noktada ikili bir beslenme 
olduğunu söyleyebiliriz; hem gençler halka giderek onlara 
millet olma fikrini aşılayacaklar hem de kendileri Türk 
Milleti’nin özelliklerini öğrenerek bir kültür haritası 
çıkaracaklardır.  

Halkı sınıfsal göstergelerle tanımlasa da Narodnik 
hareketinin özünde bulunan sol tını ve sosyalist görüşler 
Akçura’da yer almamaktadır. Tam tersine Narodniklerin 
rakibi konumunda bulunan Slavofillerin görüşlerine 
paralellik taşıyan Türkçülük ile halkçılık Akçura’da 

                                                           
6 Akçura’ya göre Osmanlı ülkesinde de halka doğru gidenler 
vardı. Ancak bunlar Türkler değildi. Osmanlı’nın 
gayrimüslimleriydi (Toprak, 2013, s. 174). 

eklemlenmektedir. Bu durum Akçura’nın Rus 
Narodnikliğinden ziyade onun Balkanlara yansımış 
biçiminden daha fazla etkilendiğini ortaya koymaktadır. 
Osmanlı İmparatorluğu’ndan yeni ayrılan Balkan ulusları, 
imparatorluğun geleneksel toplum yapısından ve din 
merkezli özneleşmeden kurtularak ulus merkezli yapı 
kurmaya çalışırken, aydınları halka giderek ulus fikrini 
aşılamış ve başarılı olmuşlardır.6  

Akçura’nın Balkan uluslarından etkilenmesinin en önemli 
nedeni Balkan Savaşları ve bu savaşın sonucunun yarattığı 
duygusal bunalımda görülebilmektedir. İmparatorluğun 
iktisaden en güçlü olduğu toprak parçasının elden çıkması, 
“Halka Doğru” ve “Türk Yurdu” dergilerinin yayımlandığı 
Selanik’in kaybedilmesinin yarattığı travmalar ve bir 
zamanlar aynı ülkenin vatandaşı olan gayrimüslim tebaanın 
göstermiş olduğu düşmanlık, Osmanlı aydın katmanlarında 
büyük bir etki bırakmıştır. Bu küçük ulusların milliyetçilik 
silahı ile birlikte savaştan galip çıkmaları Akçura’nın halkçılık 
ile milliyetçiliği eklemleyerek halkı güçlendirerek devleti 
ayakta tutma stratejisini oluşturmasına neden olmuştur. Bu 
anlamda halkçılığın amacı bir sosyal devrimi gerçekleştirmek 
değil, bir siyasal devrimi başarmaktır. Bu siyasal devrim ise 
ancak güçlü bir ulus fikri aşılanarak gerçekleştirebilir. 
Görüldüğü üzere bu fikirler, liberal siyasi reformların 
karşısında yer alan Narodniklik ile zıtlık taşımaktadır. 

Halkçılığa halkı güçlendirme misyonu yüklenmesi ve 
güçlenmenin Türkçülükle eklemlenmesi, Akçura için bir 
başka sorun alanı yaratmıştır; Avrupa devletlerinde olduğu 
gibi, bir ulus-devlet kurma idealinin yaratılabilmesi için 
iktisaden güçlü bir orta sınıf, burjuvazi yaratılması 
gerekmektedir. Osmanlı Devleti’nde burjuvaziyi, Türk-
Müslüman grupları değil, temelde gayri-Müslimler 
oluşturmaktadır. Bu nedenle köylülerden, yoksul halktan, 
başka bir deyişle Türk-Müslüman milletten bir burjuva 
yaratılmalıdır. Akçura, halka doğru çağrısında, gençleri halka 
giderek, onların iktisadi, sağlık, eğitim problemlerini 
çözmeyi de gençlerin önüne bir hedef olarak koymaktadır. 
Yazılarında, halkın gelirinin yetersiz olduğunu, alt yapının 
gelişmediğini, ulaşımın elverişsizliği nedeniyle kırsal 
sınıfların pazara giremediğini dile getirmiştir (Toprak, 2013, 
s.173). Bu bağlamda gençler yalnızca halka millet fikrini 
aşılayıp kendileri halk kültürünü öğrenmeyecek aynı 
zamanda iktisaden de onları güçlendirici bir eğitimden 
geçirecektir. Narodnik hareketinin toprak sahiplerine ve 
toprak sahiplerinin burjuvalaşma ihtimaline karşı çıktıkları, 
köylü yaşamını idealize ettikleri düşünüldüğünde, 
Akçura’nın yoksul katmanların burjuvalaşmasını halkçılık 
ideolojisinin bir parçası olarak görmesi onun Narodnik 

 
 



164 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

bağını oldukça sınırlı tutmaktadır.  

Akçura’da halkçılığın bu milliyetçi kurgulanışı, dönemin 
aydınlarını ve İttihat ve Terakki liderlerini oldukça 
etkilemiş, özellikle Balkan Savaşları’ndan sonra yoksul 
sınıfları Türkleştirmeye ve bir milli Müslüman-Türk 
burjuvazi yaratmaya dönük politikalar ağırlık kazanmıştır. 
Bu politikaların biçimlenmesinde Akçura’nın Türk Ocakları 
bünyesinde geliştirmiş olduğu fikirlerinin büyük bir etkisi 
vardır. Ancak şunu da belirtmek gerekir ki, halk 
sözcüğünün yoksul sınıflarla olan bağlantısı kendisi 
dışındaki düşünürler tarafından takip edilmemiş, halk ve 
halkçılık farklı sosyal sınıfsal temeller üzerinden 
kurgulanmıştır. 

3.1.3. Ömer Seyfettin ve Falih Rıfkı Atay: Dilde Halkçılık 

Halkçılığın Türkiye düşün hayatına girişinin bir başka 
noktası, özellikle Ziya Gökalp’in merkezinde bulunduğu ve 
İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne bağlı “Yeni Hayat” çevresinin 
yayın organları olan “Genç Kalemler” ve “Yeni Felsefe” 
dergileridir. Bunlara Falih Rıfkı’nın yazarı olduğu “Zeka” 
dergisinin de eklenmesi gerekmektedir. Halkçılığın 
milliyetçilikle eklemlenmesinin ve halkı güçlendirerek, 
millet haline getirerek devleti kurtarma düşüncesinin en 
önemli handikaplardan birinin aydınların halkın dilinde 
yazamaması olduğu düşünülmektedir. Bu nedenle 
Akçura’nın halka gidin çağrısı yukarıda da belirtildiği gibi 
tek taraflı bir öğretme sürecini kapsamayacak, tersine 
halka giden gençler onların örf, adet ve en önemlisi dillerini 
de benimseyecektir. Halkın konuştuğu dil, yazı dili haline 
dönüştürülmeli ve bu iki katman arasındaki kopukluk 
giderilmelidir. Bu kopukluğu giderici güç olarak halkçılık 
ideolojisi görülmüştür.  

Balkan Savaşları’nda yaşanılan hezimet, görülen mezalim 
ve yurt kaybı, kitleler ile aydınlar arasında yakınlaştırıcı bir 
bağ kurulmasına neden olmuştur. Cephe, uzakta savaşılan 
bir yer olmaktan çıkmış herkesin yerleşimini de kapsayan 
bir niteliğe bürünmüştür. Bu durum, aydınların bir 
anlamda halkı keşfetmesini sağlamış ve Rus aydınlarının 
Narodnik akımında olduğu gibi kendilerini yoksul 
kesimlere karşı borçlu hissetmelerine neden olmuştur 
(Toprak, 2013, s. 115). Bu iki sosyal grup arasındaki 
kopuklukları gidermek ve iki kültür arasında köprü kurmak 
için halkçılığın kültürel boyutu ön plana çıkarılmıştır. 
Folklore kayan bu kültür çalışmalarının en önemli 
göstergesi de dilin sadeleştirilmesidir.  

“Genç Kalemler” dergisi ve onun en önemli yazarı olan 
Ömer Seyfeddin bu doğrultuda yazmış, Farsça ve Arapça 

                                                           
7 Toprak (1977), “İkinci Meşrutiyet’te Solidarist Düşünce: 
Halkçılık” makalesinde halkçılığı doğrudan solidarizmin alt başlığı 
olarak ele almıştır. 

sözcükleri dilden ayıklayarak dilde halkçılığı başlatmıştır. 
“Yeni Lisan” hareketini başlatarak, halkla bütünleşmenin 
önündeki en büyük engeli aşma amacı taşımışlardır.  

Falih Rıfkı, Yeni Lisan hareketinin bu yaklaşımını halkçılık 
olarak nitelendirmiş, kelimenin fikir babası olmuştur 
(Toprak, 2013, s. 183). Halkla hakiki temasın ancak dil 
yoluyla oluşabileceğini düşünen Falih Rıfkı, aydının Türkçe 
yazıp konuşmasıyla halkçılığın amaçlarının 
gerçekleşebileceği düşünmektedir (Toprak, 2013, s. 185).  

Halkçılık ideolojisi, milliyetçilikle de eklemlenmesinin özgül 
bir sonucu olarak, dilde Türkçeleştirme hareketinin 
savunuculuğunu üstlenen bir ideolojik duruşu yansıtmıştır 
ve halk lisancılığı anlamını taşımaya başlamıştır. Alman ve 
Rus romantiklerin Fransızcanın etkisine isyan etmesine 
benzer bir şekilde Türk aydınları Arapça ve Farsçanın etkisini 
sınırlandırma yoluna girmişler ve halk gibi yazıp söylemenin 
erdemine inanmışlardır. 

3.1.4. Ziya Gökalp: Solidarizmin Halkçılığa Eklemlenmesi 

Ziya Gökalp, halkçılık ideolojisi için dönemin en önemli 
düşünürü olarak kabul edilmektedir. Bunun nedeni, 
Gökalp’in halkçılığı geliştirerek bu ideolojiyi biçimlendirmesi 
değil, kendisinden sonraki dönemleri, özellikle de 
cumhuriyeti, fikirleriyle en fazla etkileyen düşünür 
olmasıdır. Cumhuriyet dönemi halkçılığı Gökalp 
sosyolojisinin ve onun bir unsuru olan solidarizminin 
ürünüdür.7 

Gökalp’in halkçılık ideolojisini nasıl konumlandırdığını 
anlayabilmek için, halkı nasıl tanımladığının ele alınması 
gerekmektedir. Gökalp, Akçura’nın tersine halk sözcüğüyle 
toplumsal sınıflara gönderme yapmamakta; ona göre halk 
eğitimli elitlerin dışındaki herkesi kapsamaktadır 
(Karaömerlioğlu, 2001, s. 274). Halk, yalnızca yoksul sınıfları 
değil, toplumun bütün gruplarını içine alan, günümüzdeki 
millet sözcüğünün çağrıştırdıklarıyla eş anlamlı 
kullanılabilecek bir sözcüktür. Halkın sınıfsal bir işaretinin 
olmaması, Narodniklerin halktan anladığı ile çelişen bir 
tutumdur. Gökalp’in beslendiği kaynak Rus düşüncesinden 
ziyade Fransız ulusal egemenlik ideolojileri ve sosyolojisidir. 
Halkçılığı bu iki ana kaynakla birlikte açıklamaya 
çalışmaktadır. Bir anlamda halkçılık, Gökalp’in Rousseau ve 
Durkeim’ın fikirlerini Osmanlı-Türkiye tarihsel koşullarına 
uyarlamasıdır. 

Rousseaucu fikirler, Gökalp’i eşitliğin ve siyasi katılmanın 
savunusuna yönlendirmiştir. Ona göre, geniş halk 
kitlelerinin siyasete katılması halkçılık ideolojisinin önemli 
bir boyutunu oluşturmaktadır (Tekeli ve Şaylan, 1978, s. 62). 

 
 



165 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

Tanzimat ve Meşrutiyet, siyasal hukuk açısından eşitliği 
amaçlayarak Türkiye’ye siyasi halkçılığı ve Gökalp’in 
halkçılıkla eş anlamlı kullandığı demokrasiyi getirmiştir 
(Toprak, 2013, s.169). Bu bağlamda halkçılığın siyasi 
hedefi, bir kitle içerisindeki ayrıcalıkların sona erdiği, 
herkesin eşit bir biçimde siyasete katılabildiği bir düzen 
yaratmaktır. Gökalp’e göre, derebeyi diye nitelediği 
ayanların siyasi ayrıcalıklarının da kısıtlanması 
gerekmektedir (Toprak, 1977, s.99). Gökalp, 
cumhuriyetçilikle halkçılığı eklemlemiş (Karaömerlioğlu, 
2001, ss. 275-276), demokrasinin Türkçe karşılığı olarak 
halkçılık kelimesini kullanmıştır. Bu fikirleri, hem milli 
mücadele döneminde hem de cumhuriyet döneminde 
yaşamaya devam etmiştir (Tekeli ve Şaylan, 1978, ss. 64-
65). 

Gökalp’in halkçılığının diğer boyutunu ise Fransız 
sosyolojisinden etkilenerek biçimlendirdiği düşünceleri 
oluşturmaktadır. Gökalp’in halkçılığında Durkheim’ın 
toplumsal işbölümü eserinin etkisi çoktur (Toprak, 1977, 
98). Durkheim, bu kitapta temel olarak bireylerin 
toplumdaki işlevlerinin farklılaşması sonucu organik 
dayanışmanın güçleneceği tezi üzerinde durmaktadır. 
Gökalp, bu noktada halkçılığı sınıfsız, kaynaşmış bir kitle 
olarak görmektedir. Gökalp için, halk aralarında çıkar 
çatışması olmayan, birbirlerini tamamlayan grupları 
tamamen kapsayan bir özne biçimindedir (Karaömerlioğlu, 
2001, s. 274). Dolayısıyla, halkçılık toplum içerisinde 
organik bir bütünlük öngören, her türlü sınıf çatışmasını 
engelleyen ve dayanışmayı artıran bir ideolojidir. Başka bir 
deyişle, birbirinden bağımsız grupları bir kılabilecek, millet 
haline dönüştürebilecek bir ideolojidir.  

Akçura’da olduğu gibi, Gökalp’te de milliyetçilik ile halkçılık 
arasında bağ bulunmaktadır. Gökalp, ünlü hars-medeniyet 
ayrımının ışığında halka doğru hareketini, aydının halktan 
hars alarak ona medeniyet götüreceği şeklinde 
yorumlamaktadır (Tekeli ve Şaylan, 1978, s. 66). Harsın 
özünden millet yaratılacaktır. Millet inşası ve bu yolla 
devleti kurtarma düşüncesi, Gökalp için de önceliklidir.8  
Millet olmak için bir medeniyet yaratılmalıdır. Başka 
medeniyetlerin kurumlarıyla ve kültürüyle bağımsız bir 
varlık ortaya konulamaz. Dolayısıyla, halkçılık halk 
kültürünün, folklorünün incelenmesini gerektirmektedir 
(Toprak, 2013, s. 177-178). Aydınların folklor alanına 
girmesi, Akçura ve Yeniden Lisancılar’ın vurguladığı gibi 
aydınlarla halk katmanları arasındaki bağı güçlendirecek ve 
böylece halkçılığın ilk hedefi olan eşit, kaynaşmış, organik 

                                                           
8 “Nasıl Balkan milletleri silahın yanı sıra tarihle, dille, folklorle 
kimlik buldularsa, bizim de böyle yapmamız gerekir. Milli 
kültürün saf haline ancak halka gitmekle ulaşılabilir” (Gökalp’ten 
aktaran Toprak, 2013, s.181). 

toplum yaratılacaktır.  

Durkheimcı bir organik toplum tasavvuru ile millet inşasını 
hedefleyen milliyetçilik, Gökalp’i solidarizmle halkçılığı 
eşleştirmeye götürmüştür. Gökalp, halkçılığı toplumu bir 
arada tutan bağları kuran ve güçlendiren, üyelerini siyasal 
olarak eşit, toplumsal işbölümü açısından organik gören 
dolayısıyla herhangi bir sınıfsal veya etnik-milletsel 
çatışmaya izin vermeyecek bir ideoloji olarak 
değerlendirmektedir. Böylece, Fransa’da toplumsal yapıda 
bir değişiklik yaratmadan, liberalizmle kapitalizm arasında 
orta yolu amaçlayan solidarizm, Gökalp için, halkçılığın farklı 
bir toplumsal formasyondaki adıdır. Başka bir deyişle 
halkçılık solidarizmin Osmanlı toplumuna uyarlanmış halidir.  

Solidaristler gibi, Gökalp de kapitalizm ve sosyalizmin 
toplumları çatışmaya götürdüğünü, her iki modelden de 
gerçek halkçılık çıkamayacağını düşünmektedir (Toprak, 
1977, s. 100). Bu nedenle, toplumdaki güçleri sentezleyici 
bir yol bulmak ve çatışmadan kaçarak milleti güçlü tutmak, 
Gökalp halkçılığında en temel ilke olarak gözükmektedir. 
Gökalp’in solidarizm düşüncesinde Narodniklerle ilişkili 
ilginç bir benzerlik bulunmaktadır. Akçura, halk sözcüğüne 
sınıfsal bir temel atfederek, Narodnik çizgiyi takip etmiştir 
ancak devamında halkçılığı bir milli burjuva devrimin 
meydana gelmesi için millet yaratma ve toplumu hazır etme 
ideolojisi olarak görmüştür. Bu bağlamda, Narodniklerle 
tam zıt bir amaç taşımaktadır. Gökalp ise, kaynakları ve halk 
sözcüğünün içeriğine yönelik fikirleriyle Narodnik 
hareketinin devamı niteliğinde değerlendirilememektedir. 
Ancak, yöntemleri farklı olsa da, kapitalizme yönelik 
kuşkuculuk hem Gökalp hem de Narodnikler için ortaktır. 
Narodnikler, kapitalizm aşamasını atlayarak sosyalist bir 
toplum, köy komünü merkezli eşitlikçi bir yapı kurmayı 
hedeflerken, Gökalp yine kapitalizmi atlayarak, kapitalizmde 
yaşanan çatışmalardan kaçınmanın ve bu sayede toplum 
ayrışmadan onu bir arada tutmanın formülünü aramaktadır. 
Narodnikler bunun için Rus köyünün geleneksel yapılarına 
bakarken, Gökalp de “hars” çerçevesinde halkın içinden 
çıkan bir medeniyet tasavvuruyla bunu gerçekleştirmeye 
uğraşmıştır.  

Akçura, Yeni Lisancı’lar ve Gökalp’in ortak noktası, halkçı 
ideolojiyi milliyetçilikle bütünleştirmektir. Rusya’da rakip iki 
ideoloji olan milliyetçilikle halkçılığın Osmanlı ve Türkiye 
aydınlarınca birbirine eklemlenmesi, bu ülkenin tarihsel 
bağlamıyla ilişkilidir. Osmanlı-Türk modernleşmesinin yapısı 
ve toplumsal sınıfların aldıkları biçim, ideolojik 
eklemlenmelerin özgünlüğünü belirlemiştir. Bu yüzden, 

 
 
 



166 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

halkçılık ile milliyetçiliğin birlikte geliştiği süreci anlamak 
için, 19. ve 20. yüzyıldaki temel siyasal çatışmaları analiz 
etmek gerekmektedir. 

3.1.5. Halkçılığı Şekillendiren Sosyo-Ekonomik Yapı 

Avrupa’da kapitalizmin gelişmesiyle hammadde ve pazarın 
önemli bir hale gelmesi, her ikisi için de elverişli bir devlet 
olan Osmanlı Devleti’ne Avrupalı devletlerin yoğun ilgi 
göstermesine neden olmuştur. Bu ilgi, bazen savaş biçimini 
alırken bazen dışarıdan zorlama ile Osmanlı Devleti’ni ve 
toplumunu biçimlendirmeyi amaçlamıştır. Bu amaç, 
Osmanlı bürokratlarının kendi sınıfsal pozisyonlarını 
koruma ve devlet aygıtını reforma tabi tutarak güçlü kılma 
amacı ile çakışmıştır. Dolayısıyla, Avrupa devletleri ile 
Osmanlı bürokratları arasında zor ve rızanın birlikte 
çalışarak Osmanlı Devleti’nin ve toplumunun kurumsal, 
ekonomik ve siyasi dönüşümünü sağladığı ileri 
sürülebilmektedir. 

Bir yandan devlet aygıtının batı kapitalizmine göre 
geliştirilmek zorunda kalınması, öte yandan batının 
üstünlüğüne karşı koyabilmek için onun gibi olma çabası, 
Osmanlı’nın geleneksel yapısının özellikleri nedeniyle 
toplumsal parçalanmayla sonuçlanmıştır. Geleneksel idari 
mekanizmada, farklı etnik gruplar, dinsel-mezhepsel 
ayrımlarına göre birbirinden kopuk “millet” 
kompartımanları şeklinde yönetilmiştir. Fakat modern 
toplumsal formasyon, millet sistemini yani Osmanlı 
vatandaşlığının merkezde olduğu görece seküler bir yapıyı 
zorunlu kılmıştır. Bununla beraber, özellikle gayrimüslim 
nüfusun batı ile kurduğu yoğun siyasi ve ticari ilişkiler, bu 
milletlerin kapitülasyonlar aracılığıyla sağlamış oldukları 
ekonomik avantajlar9 toplumsal parçalanmışlığı artırmıştır. 
Bilhassa Avrupalı devletlerin korumacılığında iktisaden 
güçlenen gayrimüslimler, iktisadi olarak güçlenmeleriyle 
beraber bir kültürel uyanış seferberliği başlatmışlar ve 
imparatorluğun homojen statülü vatandaşlığa 
dönüştürme politikasına karşılık ülkeye milliyetçiliği 
sokmuşlardır.  

Kazanılan imtiyazlar, ek hukuki koruma yöntemleri, 
Avrupalı devletlerin sağladığı pasaportlar ile birlikte 
gayrimüslimlerin ticareti ele geçirmesiyle, Osmanlı 
toplumunun geleneksel manifaktür merkezleri çökmüş ve 
Müslüman burjuvazi-eşraf gücünü kaybetmeye 

                                                           
9 Kapitülasyonlarla yabancı ülke tüccarlarının ek imtiyaz 
sağlaması, bu devletlerin Osmanlı ülkesindeki gayrimüslimlere 
pasaport dağıtarak onları vatandaşlığına alması ile farklı bir 
boyut kazanmıştır. Yalnızca Avusturya 250.000 pasaport 
dağıtmıştır. Bu durumda gayrimüslimler bir bütün olarak bu 
imtiyazlardan yararlanmaya başlamışlar ve toplumsal sınıfların 
etnik temeli ortaya çıkmıştır (Keyder, 2010, ss. 40-46). 
 

başlamıştır. Bu yüzden, Türkiye’ye özgül bir sınıf-kimlik 
paralelliği ortaya çıkmıştır.  Kapitalizmle bütünleşmeye 
çalışan bir çevre ülkesi olarak Osmanlı Devleti’nin özgün 
yanı, bu yeniden yapılanmanın beraberinde getirdiği sınıf 
çatışmasının, dini ve etnik farklarla da belirlenmesidir 
(Keyder, 2010, s. 47). Böylece, ticaretin getirdiği zenginlik ve 
orta sınıflaşma gayrimüslim milletlerde ortaya çıkarken, 
Müslüman-Türk unsurlar bu iktisadi zenginleşmeden 
faydalanamamış ve kendi burjuvalarını oluşturamamıştır.  

Çoğunlukla orta alt sınıflardan gelen ve temel kaygıları 
devleti kurtarmak olan Jön Türkler, toplumsal 
parçalanmışlığın ve onun ekonomik izdüşümünün farkında 
olarak, gayrimüslimlerin yolunu takip ederek, milliyetçiliğe 
sarılmışlardır.10 Ancak tarihsel olarak gayrimüslimlerin 
gelişimden de tanıklık ettikleri gibi milliyetçiliğin en önemli 
faktörü bağımsız bir burjuvazinin gelişmesidir. Bu nedenle, 
Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, gayrimüslimlerin elinde 
tuttuğu ticaret hegemonyasını dağıtarak bir milli burjuvazi 
yaratma politikası gütmüşlerdir. Bir yandan da devlet 
desteği ile, Müslüman alt sınıflar millet inşasına tabi 
tutulmuştur. Onlara göre, Osmanlı burjuvazisi milli değildir, 
dolayısıyla güvenilmezdir. Bu yüzden, o zamana kadar 
memurluk ve toprağı ekip biçme işlerinin dışına çıkmamış 
olan Müslüman nüfus içinde yeni bir müteşebbisler sınıfı 
oluşturulması zorunludur (Keyder, 2010, s. 83). Bir kere milli 
burjuvazi oluştuktan sonra, milletin de inşası ile bir milli 
devlet kurulabilmesinin bütün maddi şartları oluşmuş 
olacaktır. 

Milli burjuvazi yaratma, millet inşası ve milli devlet kurma 
amaçları için Birinci Dünya Savaşı yılları İttihat ve Terakki 
önderlerine önemli bir fırsat sunmuştur. Kapitülasyonların 
kaldırılması, ticarette artan oranda devlet kontrolü, 
gayrimüslim tüccarların üzerindeki baskılar ve Müslüman 
eşrafa verilen teşviklerle bir Müslüman ticaret burjuvazisi 
yaratılmıştır. Bunun yanında seferberlik ilanıyla birlikte 
halkın militaristleşmesi, savaş tekniğinin değişmesiyle 
topyekûn savaşın sürdürülmesi, Çanakkale gibi vatan 
savunmasını ön planda tutan ve milli kimlik inşasını 
biçimlendiren olaylar, millet inşası için uygun ortamı 
hazırlamıştır.  

Özetlenen bu temel siyasi projeler, düşünsel hayatta 
aydınlar tarafından üç ideoloji ile desteklenmiştir. Hem ülke 
içindeki toplumsal sınıfların farklı etnisiteler temelinde 

10 Solidarizmin halkçılığın içinde neden bu kadar önem kazandığı 
daha iyi anlaşılabilmektedir. Sınıf mücadelesinin ve bölünmesinin 
yalnızca ekonomik alanda olmaması, ontolojik olarak şekillenmesi, 
çatışmanın boyutunu değiştirmiş ve şiddetini artırmıştır. 
Dolayısıyla toplumsal parçalanmışlık çok sert hissedilmiştir. Bu 
bağlamda solidarizm, toplumsal ayrışmaları en aza indireceğini 
vaat ederek halkçıların tespit ettikleri toplumsal sorunlara çözüm 
önerisi sunmaktadır. 



167 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

ayrılması, hem de uluslararası ilişkiler bağlamında ülkenin 
Avrupa devletleri tarafından bir yarı sömürge devlet haline 
getirilmesi, milliyetçiliğin kurucu ideolojik unsur olarak 
dönemin ruhunu yansıtmasını kolaylaştırmıştır. Özellikle 
içeride milli burjuvazi yaratma süreci, dışlayıcı ve militarist 
bir milliyetçilikle desteklenerek Türk-Müslüman burjuva 
sınıfının yaratımıyla sonuçlanmıştır. Bunun yanında millet 
inşası, bir yönüyle halktan öğrenme diğer yönüyle halka 
öğretme ve halkın varlığının yüceltilmesi ile birlikte 
halkçılık ideolojisinin merkezde olduğu bir sistemle 
yürütülmüştür. Milli devlet ise, önce gayrimüslim 
ayrıcalıkların tasfiyesi daha sonra da geleneksel monarşik 
yapıların hedef haline getirilmesiyle cumhuriyetçilik 
ideolojisi ile birlikte güçlendirilmiştir.  

Kaba hatlarıyla özetlenmeye çalışılan bu tarihsel koşulların 
belirleyiciliğiyle milliyetçilik bir yandan halkçılık ile, öte 
yandan da cumhuriyetçilik ile eklemlenmiş ancak diğer 
ideolojilere biçim veren hâkim ideoloji olarak kalmıştır. 

3.1.6. Burjuva Halkçılığı Keşfediyor 

İttihat ve Terakki’nin politikaları sonucu Birinci Dünya 
Savaşı’nın sona erdiği 1918 yılında önemli bir Müslüman-
Türk burjuvazisi ortaya çıkmıştır. Bu sınıf, devletin yoğun 
desteği ile birlikte gayrimüslim sınıfın yerini almış ve 
önemli bir toplumsal güç olarak kendisini göstermiştir. 
Bunun en önemli göstergelerinin başında halk sözcüğünün 
işaret ettiği toplumsal sınıfta yaşanan farklılaşma 
gelmektedir. “Halka Doğru” dergisinin yayım politikası 
bunu açıkça göstermektedir. Bu noktada, Akçura da 
olduğu gibi halk sözcüğü ile düşük gelirli grupları, köylüyü 
ve işçiyi dışlamaktadır (Toprak, 2013, s. 195). Halk artık 
orta sınıflardır (Karaömerlioğlu, 2001, s. 274). Gelişen 
Müslüman-Türk burjuvazisi, kendi pozisyonunu 
güçlendirme ve siyasi özneleşme doğrultusunda, halkı orta 
sınıflarla özdeşleştirirken, alt sınıflarla da eğitim yoluyla bir 
birliktelik hedefindedir. Halkın orta sınıfı tanımlayan bir 
anlam kazanması, milli mücadele dönemi halkçılığının 
önemli bir özelliğidir. Böylece uluslaşma süreci, yalnızca 
bürokratik seçkinlerin siyasi projesi olma noktasından 
çıkarak, kendi yarattıkları burjuvazi-eşraf ile eklemlenerek 
sınıfsal tabanını genişletmiştir. Sonuç olarak, halk sözcüğü 
ulus-devletin maddi tabanını oluşturmuştur (Toprak, 2013, 
s. 194). 

3.1.7. Millî Mücadele Dönemi Halkçılığı 

I. Dünya Savaş’ından mağlubiyetle çıkılması ve işgalin söz 
konusu olmasıyla Müslüman-Türk burjuvazide, 
kendilerinin tasfiyesi ve gayrimüslim tüccar burjuvazisinin 
eski gücünü geri kazanacağı endişesi hâkim olmaya 
başlamıştır. Bu nedenle sınıfsal kazanımlarını 
koruyabilmek amacıyla işgale karşı koymuş ve milli 
mücadelenin en önemli destekleyicileri olmuşlardır. Bu 

doğrultuda da halkçılık ve milliyetçilik ideolojileri tarafından 
beslenen bir kitle mobilizasyonunu başarmışlar ve ulus-
devleti bürokratik-tüccar ittifakı kurmuştur. Ancak bu 
dönemde halkçılık hem sınıfsal çeşitlenme nedeniyle hem 
de yeni tarihsel koşullarda şekillenen yeni ideolojik ve 
programsal içeriğiyle kendisinden önceki halkçılıktan bazı 
noktalarda farklılaşmıştır.  

Bu dönemde halkçılığın en önemli işlevi savaşa olan desteği 
artırmak ve kitleleri mobilize etmektir (Tekeli ve Şaylan, 
1978, s.66). Bu nedenle toplumun çeşitli kesimlerini ikna 
edebilecek öğeleri içinde barındıran bir ideoloji olarak, 
birbirinden farklı öğeleri barındıran eklektik bir ideoloji 
görünümünü devam ettirmiştir. Ulusal Kurtuluş 
mücadelesinin sınıflar koalisyonu olarak yürütülmesi (Timur, 
2008, s. 280), halkçılığın en önemli siyasi ideolojilerin 
başında gelmesini sağlamıştır. 

Halkçılık ideolojisini kullanarak savaşı sürdüren elitler bu 
dönemde iki ana gruba ayrılmıştır. Meclisteki pozisyonları 
itibariyle bunlar “Birinci Grup” ve “İkinci Grup” olarak 
adlandırılmaktadır. Her iki grubun da sınıfsal kaygıları ve 
dolayısıyla ideolojik pozisyonları birbirinden farklıdır. 
Dolayısıyla birbirinden farklı ve hatta rakip iki halkçılığın 
geliştiği söylenebilmektedir. 

Birinci Grup olarak adlandırılan ve çoğunlukla asker-sivil 
bürokratik merkezi temsil edenler, Kurtuluş Savaşı’nın 
önderliğini üstlenmiştir. Mustafa Kemal’in bu grupta olması, 
birinci grubun görüşlerinin cumhuriyet halkçılığını da büyük 
oranda biçimlendirmiştir. Bu grup halkçılık ilkesiyle, halkın 
egemenliğine dayanan bir hükümet fikrini anlamaktadır. 
Böylece halkçılık, Fransız cumhuriyetçiliğine ve devrim 
düşününe özgü bir anti-monarşist ve statü ayrıcalıklarına 
düşmanlık anlamına gelmektedir (Tunçay, 2010, s.212). 
Anti-monarşiyen ve geleneksel yapılara düşmanlık 
fikirlerinin yoğunluğu, halkçılığın doğal müttefiki olarak 
laiklik ile birlikte ele alınması gerektiğini düşündürse de 
toplumsal yapının buna uygun olmayışı ve İkinci Grup’un 
hassasiyetlerinin farklı olması, savaşın kitle 
mobilizasyonunu etkileyebileceği ihtimaliyle ileriki yıllara 
bırakılmıştır. Halk egemenliği olarak halkçılık düşüncesinin 
yanında cumhuriyetçilik ile eklemlenen Birinci Grup 
halkçılığı, anti-emperyalist mücadele vurgusuyla da 
milliyetçilik ile örtüşmüştür. Savaşın batılı sömürgeci ittifaka 
karşı yapılıyor olması, Sovyetler Birliği ile yakınlaşmayı 
getirmiş ve Ruslar için açık bir biçimde sol-sosyalist tını 
taşıyan bu ideolojinin uluslararası anti-emperyalist destek 
için önemini artırmıştır (Tekeli, 1978, s.66). Sonuç olarak, 
Birinci grup, halkçılığı halk egemenliği ve anti-emperyalizmle 
birleştirdikleri bir çizgi üzerinde savunmuştur.  

 İkinci Grup ise, temelde çeşitli nedenlerle merkezde yer 
alamayan bürokratlar, Müslüman ticaret burjuvazisi-eşraf 



168 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

ve gücünü geleneksel otoritelerden (din veya ağalık vs.) 
alan daha karmaşık bir ittifak üzerinde kuruludur. Bu grup, 
merkeziyetçilik karşıtlığını ve anti-bürokratik pozisyonu 
halkçılık olarak değerlendirmiştir (Karaömerlioğlu, 2001, 
s.275). Güçlenen esnaf ve gelenekçi gruplar, halkçılığı 
merkezin modernleşmenin etkisiyle artan denetimine 
karşı ön alarak bürokratik elitlerin toplumsal formasyonu 
dönüştürerek kendilerini dezavantajlı bir konuma sokması 
ihtimaline karşı kullanmışlardır. Nasıl Birinci Grup’un 
halkçılık anlayışının doğal müttefiki laiklik ise, Türkiye’nin 
1920’li yıllardaki toplum yapısına göre İkinci Grup’un 
halkçılığının doğal müttefiki de muhafazakarlıktır. Halkın 
desteğini alarak kendi ayrıcalıklarını koruma amacı taşıyan 
İkinci Grup, İslamcı ideoloji ile bunu sağlamaya çalışmıştır. 
Müslüman ticaret burjuvazisi ve eşrafın en büyük korkusu 
olan gayrimüslim tüccar sınıfın geri dönmesine karşı da 
İslamcılık bir silah işlevi görmüş, kendi ticari ayrıcalıklarının 
meşruiyetini dinsel kompartımanlardaki ayrım üzerinden 
sağlamaya çalışmışlardır. 

Her iki grubun halkçılık anlayışlarının birbirinden oldukça 
farklı ve çatışan öğeleri barındırdığı açıktır. Bu dönemde, 
her ne kadar savaşı yürüten kadrolar Birinci Grup’un içinde 
olsa da İkinci Grup’un halkçılığı ön plandadır (Tekeli ve 
Şaylan, 1978, s. 675). Savaşın sürdürülmesinde farklı sosyal 
grupların desteğine olan ihtiyaç, İkinci Grup’un halkçılık 
çerçevesinde hakimiyet kurmasını sağlamıştır. Cumhuriyet 
döneminde de temel siyasi mücadele bu iki aktör grubu ve 
ideolojik eksende devam etmiştir. Bu mücadele içerisinde 
halkçılık ideolojisi de dönüşüme uğramış ve özellikle 
1930’lu yıllarla birlikte otoriterleşen rejimi meşrulaştırma 
misyonunu üstlenmiştir. 

3.1.8. Cumhuriyet Dönemi Halkçılığı 

Millî mücadelenin başarıyla tamamlanması üzerine, Birinci 
Grup’un hakimiyeti kesinleşmiş ve bu grubun ideolojik 
tutumu cumhuriyet döneminde Türkiye’nin temel 
politikalarını biçimlendirmiştir. Bu bağlamda, 1923-1938 
arasında kurumsallaşabilmiş ve rejimin partisi haline gelen 
ve tek siyasal parti olan “Halk Partisi’nin” halk adını 
taşıması, dönemin halkçılığının neyi ifade ettiğinin 
anlaşılması bakımından önem taşımaktadır.  

Mustafa Kemal, 7 Eylül 1922’de Halk Fırkasını halkçılık 
esası üzerine kuracağını söyleyerek (Tekeli ve Şaylan, 1978, 
s. 72) halkçılığın yeni rejimin ideolojisinin ana 
unsurlarından biri olacağını ifade etmiştir. Halkçılık 
ideolojisi Türkiye tarihinin her safhasında farklı 

                                                           
11 Mustafa Kemal, Balıkesir’de yaptığı konuşmada, Türk 
toplumunda sınıf farkları olmadığı için halkçılık ve Halk Partisi 
toplumun tamamını kapsamaktadır diyerek halkçılığın ideolojik 
gösterenini ortaya koymuştur (Tekeli ve Şaylan, 1978, s.73). 
 

görünümler kazanarak eklektik bir yapıya sahip olmuştur. 
Mustafa Kemal’e göre ise, Türkiye’de ekonomik çıkarları 
üzerinden birbirinden ayrılan sınıflar yoktur. Sınıf olmadığı 
için, siyasal açıdan sınıfsal temsillere de gerek yoktur.11  
Halkçılık, sınıfsız ancak mesleki temellerle birbirinden 
ayrılan toplumu birleştirici bir güç olarak toplumsal 
dayanışmayı artırıcı bir anlama ve işleve sahiptir. Kendi 
ifadesi ile; “[b]iliyorsunuz ki memleketimiz çiftçi 
memleketidir. O halde milletimizin ekseriyeti azimesi çiftçi 
ve çobandır......Binaenaleyh mesaliki muhtelife erişmesinin 
menafii yekdiğerine memzuç olduğundan, onları sınıflara 
ayırmak imkânı yoktur ve heyeti umumiyesi halktan 
ibarettir” (Yerasimos, 1985, ss. 83-84).  

Mustafa Kemal’in ifadeleri, halkçılık ideolojisinin 
anlaşılmasında Ziya Gökalp’in etkisini açıkça ortaya 
koymaktadır. Gökalp’teki solidarizm, cumhuriyet 
halkçılığının merkezindedir. Sınıfsız, kaynaşmış toplum 
tanımı, farklı meslek gruplarının halkçılık esasıyla birbiriyle 
dayanışma içerisinde olduğu, herhangi bir çatışmanın 
olmadığı bir toplum öngörmektedir. Bu bağlamda 
solidarizm, en önemli öğe olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Cumhuriyeti yöneten elitler, İttihat ve Terakki döneminden 
gelen geleneksel milliyetçi ekonomi stratejisiyle yerli 
burjuvazi yaratarak kapitalistleşme stratejisini uygulamaya 
devam etmişlerdir. Bu hem serbest ekonomi hem de 
1930’ların buhranlı döneminde uygulanan kapalı ekonomi 
döneminin ortak stratejidir. Bu durum da ekonomik ilerleme 
kaydedilip kapitalist gelişme sağlandıkça toplumsal sınıfların 
belirginleşeceği anlamına gelmektedir. Ancak halkçılığın bir 
kere sınıfsız toplum şeklinde tanımlanması, toplumsal 
gerçeklikle ideolojik söylem arasındaki bağı kopartmıştır. Bu 
duruma bir de liberal ekonomik politikaların ve sanayileşme 
hamlesinin alt sınıfların zararına işlemesi eklendiğinde halk 
ile siyaset arasındaki gerilim derinleşmiştir (Tekeli ve Şaylan, 
1978, ss. 78-79). Böylece, halkçılığın solidarist özelliği bir kez 
daha ortaya çıkmaktadır. Halkçılık, toplumsal sınıfların 
oluştuğu dönemde bu sınıflar arasında bir bağlantı 
sağlayarak çatışmayı önleyecek ve dayanışmayı artırarak 
rejimin meşrulaştırılmasına yardımcı olacaktır. Halkçılığın 
rejimi meşrulaştırıcı gücü, cumhuriyetin ilk çeyreğinde hem 
ekonomik yapıdaki farklılaşmalara karşı hem de siyasal 
iktidar ile kültürel kopukluk yaşayan gruplara karşı devreye 
girerek önemli bir rol üstlenmiştir.12   

Halkın ve halkçılığın cumhuriyet dönemindeki tanımı, 
ideolojinin milliyetçilikle özdeşleşmesine de kapı aralamıştır 

12 Halkçılık ve milliyetçilik; Kurtuluş Savaşında antiemperyalist bir 
bilinçlenmeyi temsil eden bu ideolojiler, zaferden sonra “sınıfsız, 
imtiyazsız, kaynaşmış bir kitleyiz!” sloganıyla tüm eşitsizlikleri ve 
sınıfsal çelişkileri içinde toplumsal düzeni savunma işlevini 
yüklenmişlerdir (Timur, 2008, s. 282). 



169 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

(Tunçay, 2010, s. 212).  İmparatorluğun sınıfsal ilişkileri göz 
önünde tutulduğunda, özellikle farklı etnik gruplara 
dayanan ve sınıflar arası farklılıkta kimliklerin rol oynadığı 
yapı, toplumsal parçalanmışlık üretmiştir. Bu nedenle 
sınıfsız, kaynaşmış kitleye vurgu Osmanlı’nın toplumsal ve 
siyasal yapısına karşı öne çıkarılmış, milliyetçi bir söylemin 
yapı taşlarından birisidir (Karaömerlioğlu, 2001, s. 272). 
Solidarizm esasına dayanan halkçılık, ülke kapitalistleşse 
dahi, böyle bir parçalanmaya izin vermeyerek, milliyetçilik 
ile birlikte milleti bir arada tutarak toplumun gücünü 
konsolide etmesine yardımcı olacaktır. Tarihsel geçmişten 
kaynaklanan güvensizlik, solidarizmin unsurlarından olan 
bireyin varlığının ancak ulus içinde korunabilmesi gerçeği 
ile birlikte ulusal bütünlük, halkçı ideoloji için bireyin 
taleplerinin önüne geçmiştir.  

Daha önce ifade edildiği gibi, Birinci Grup halkçılığında 
anti-monarşist ve siyasal eşitlikçi bir duruşu ifade eden bir 
ideolojinin, laiklik ile eklemlenmesi doğal bir gelişmedir 
ancak o dönemde bu grubun güçsüzlüğü nedeniyle bu 
ittifak ortaya çıkmamıştır. Cumhuriyet güçlendikçe ve 
rejim bu gücüne bağlı olarak sekülerleşme yolunda 
devrimleri gerçekleştirdikçe laiklik, ideolojik haritada 
belirgin bir görünüm elde etmeye başlamıştır. Özellikle 
1930’lu yıllarda, halkçılığın tepeden inmeci bir laiklikle 
eklemlenmesiyle (Tunçay, 2010, ss. 212-219) halkçılık, 
halktan kopan bir pozisyona girmiştir. Toplumsal yapının 
geleneksel niteliği değişmeden yapılan bu reformlar, 
halktaki huzursuzluğu artırmış, halkçılık alt-sınıfları rejimin 
politikalarına yönelik ikna aracı haline gelmiştir. Türk 
Ocakları’nın kapatılmasıyla açılan Halkevleri de bu 
sebeplerle Cumhuriyet devrimlerini halka anlatma işlevi 
görmüşlerdir. Halkevleri, halktan başlayan ve onun 
özlemlerini yönetime taşımayı amaçlayan bir kurum 
olmaktan çok rejimin amaçlarını halka götüren bir işleve 
sahip olarak kurulmuştur (Tekeli ve Şaylan, 1978, s. 83). 
Alt-sınıflara maliyeti yüksek olan bir kapitalist 
modernleşme ve geleneksel toplum yapısının temel dinsel 
düşünce biçimine karşı siyasal ve toplumsal laikleşme 
hamlesi, merkeziyetçiliğin öneminin arttığı bir momente 
girilmesine neden olmuştur. Millî mücadele döneminde 
İkinci Grup’un savunduğu halkçılığın tam tersi görüşle 
yönetimi elinde tutan bürokratik elitler, özellikle 
1930’lardan sonra merkezin otoriterleşmesini artırmış, 
halkın taleplerinin temsil niteliği düşmüştür. Halkçılık, 
halkın siyasal sürece ağırlığını koyması yönünde değil, 
bürokrasinin merkeziyetçi kontrolünün kurulması 
yönünde gelişmiştir (Tekeli ve Şaylan, 1978, s. 78). Klasik 
tabirler, halka rağmen, halk için sloganı, 1930’lu yılların 
halkçılığını özetler niteliktedir.  

Cumhuriyet dönemi halkçılığı, laiklik ve cumhuriyetçilik 
gibi demokratik fikirleri de barındırmasına rağmen 

özellikle milliyetçilikle eklemlenen solidarizm, ülkenin 
demokratikleşmesini engelleyici bir noktaya evrilmiştir. 
Cumhuriyetin, alt yapısal devrimleri gerçekleştirmeden 
yaptığı reformların halk tarafından benimsenmemesi ve 
dirençle karşılaşmasına karşılık, halkçılık toplumu eğitme ve 
iktidarı meşrulaştırma aracı olarak kullanılmış; bu da 
ideolojinin demokratik özelliğini yitirmesine yol açmıştır. 
Halka doğru hareketinden başlayarak ideolojinin tarihsel 
evrimine bakıldığında hem halkı bilinçlendirme hem de 
halktan öğrenme ideolojisi olan halkçılık, bu dönemde 
yalnızca birinci işlevini gerçekleştirmiştir. Bu durum, 
savunulan evrensel değerlerin dahi halk tarafından 
benimsenmemesine yol açmıştır. 

4. SONUÇ  

Modernleşme sürecinde Türkiye ve Rusya’nın benzer 
kurumsal siyasal gelişmelere sahip olması, Narodnikler ile 
Halkçılar arasındaki ilişkiyi değerli kılmaktadır (Özden, 2011, 
s.111). Özellikle Çarlık Rusya’sından Osmanlı Devleti’ne 
sığınan aydınların, modern Türkiye Cumhuriyeti’nin 
ideolojik altyapısının oluşumuna yaptığı katkı 
düşünüldüğünde, benzerlik kaçınılmazdır. Buna karşılık, 
Rusya ile Türkiye’nin farklı tarihsel koşulları, Narodnik ve 
halkçılığın birbirinden ayrı iki ideoloji haline gelmesine 
neden olmuştur. Ziya Gökalp ve Ömer Seyfettin gibi yerli 
tedrisattan geçmiş çok sayıda müvevverin halkçılığın 
gelişimini ve ideolojik tonunu etkilemesi farklılığı 
derinleştirmiştir (Özden, 2011, s. 112). İlk olarak Rusya’da 
bu ideoloji rejime muhalif bir grubun yürüttükleri siyasi 
mücadele şeklini almıştır. Türkiye’de ise halkçı ideolojiyi 
sahiplenenler iktidarı ele geçirmiştir. Birincisinde halkçılık 
otoriter siyasal düzeni değiştirmeyi hedefleyen bir devrim 
ideolojisi iken, ikincisi son noktada otoriter niteliği olan bir 
rejimi meşrulaştırıcı güç pozisyonuna gelmiştir. Dolayısıyla 
iki ideoloji, iktidarla kurdukları ilişkinin niteliği çerçevesinde 
birbirinden ayrılmışlardır.  

Bir diğer farklılık, tarih ve toplum ile ilgili gelecek 
tasavvurlarıyla ilişkilidir. Narodnikler, kapitalist gelişmenin 
insanlık için yıkıcı olduğunu bu nedenle engellenerek 
sosyalist bir toplumun doğrudan pre-kapitalist düzenden 
geçilerek kurulması gerektiğini savunmuşlardır. Bunun için 
köylülerin obsçina adı verilen komünlerinin kapitalist 
eşitsizliğe çare olduğunu düşünmüşler, köylü radikalizmine 
dayanan bir devrim planlamışlardır (Pedler, 1927, s.130). 
Türkiye’de ise halkçılık, kapitalist modernleşmenin 
ideolojilerinden biri olmuş, burjuva demokrasisinin 
kurulması hedefinde ortaya çıkabilecek tehditleri bertaraf 
edici bir güç olarak görülmüştür.  

Narodnikler, ezilen toplumsal sınıf olan köylülerin 
sömürülmesine son verecek, sınıf merkezli bir siyasal eylem 
şekillendirirken, Türkiye’de halkçılık sınıfları reddeden ve 



170 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

her türlü sınıfsal analizi kendisine uzak tutan bir ideoloji 
şeklini almıştır. Dolayısıyla Narodnik hareketin sosyalizmin 
içinde değerlendirilmesi gerekirken, halkçılık Türkiye’de 
milliyetçiliğin argümanına dönüşmüştür.  

Narodnik hareketi, halka giderken halkın sömürü 
sisteminde aydınlatılmasını ve bu eşitsizliğe karşı halkın 
başkaldırmasının sağlanmasını hedeflerken, Türkiye’de 
halkçılar halka giderken eşitsizlik ve sömürüyü sınıfsal bir 
temelle ele almamış, millet olma bilincini vermek amacını 
taşımışlardır. Narodnikler köyde sosyalist toplumun 
çekirdeğini oluşturan mutlak bir eşitlik ve saf bir ahlak 
ararken, halkçılar köyde ulus-devletin çekirdeği olacak 
milleti aramışlardır. 

TEŞEKKÜR/ ACKNOWLEDGEMENT 

Yok/None 

YAZARLARIN KATKILARI / AUTHORS` CONTRIBUTIONS 

Tüm yazarlar makalenin taslağının hazırlanmasına 
katılmıştır. Tüm yazarlar makalenin son halini okumuş ve 
onaylamıştır. / All authors have participated in drafting the 
manuscript. All authors read and approved the final 
version of the manuscript. 

ÇIKAR ÇATIŞMASI / CONFLICT OF INTEREST 

Yazarlar, makalede tartışılan materyalle ilgili olarak 
herhangi bir finansal kuruluşla çıkar çatışması olmadığını 
onaylar. / The authors certify that there is no conflict of 
interest with any financial organization regarding the 
material discussed in the manuscript. 

MALİ DESTEK / FUNDING 

Yazarlar çalışmayı destekleyen herhangi bir sponsor 
olmadığını veya sponsorun bu çalışmanın sonucunu 
etkileyebilecek herhangi bir katılımının olmadığını 
bildirmektedir. / The authors declare that there was no 
funding for this study or any involvement of the sponsor 
that could have influenced the outcome of this study. 

VERİ KULLANILABİLİRLİĞİ / DATA AVAILABILITY 

Mevcut çalışma sırasında oluşturulan ve analiz edilen veri 
kümeleri makul bir talep üzerine ilgili yazardan temin 
edilebilir. / The datasets generated and analyzed during 
the current study are available from the corresponding 
author upon reasonable request. 

ETİK BEYAN / ETHICAL STATEMENT 

Bu makalede, bilimsel araştırma ve yayın etiği ilkeleri takip 
edilmiştir. Bu çalışma insan veya hayvan denekleri 
içermemiştir ve ek etik komite onayı gerektirmemiştir. / In 
this article, the principles of scientific research and 
publication ethics were followed. This study did not 

involve human or animal subjects and did not require 
additional ethics committee approval. 

KAYNAKÇA / REFERENCES 

Berkes, N. (2016). Türk Düşününde Batı Sorunu. İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları. 

Canovan, M. (1981). Populism. Londra: Junction Books. 

Figes, O. (2009). Nataşa’nın Dansı: Rusya’nın Kültürel Tarihi. 
İstanbul: İnkılap Yayınları. 

Karaömerlioğlu, A. (2001). Tek Parti Döneminde Halkçılık. T. 
Bora (Der.), Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Cilt II 
Kemalizm içinde (ss. 272-284).  İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Karpat, K. (2010). Türk Demokrasi Tarihi: Sosyal, Kültürel ve 
Ekonomik Temeller. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Keyder, Ç. (2010). Türkiye’de Devlet ve Sınıflar. İstanbul: 
İletişim Yayınları. 

Özden, M. (2011). Bir Halkçı Münevverler Platformu: Halka 
Doğru Dergisi (1913-1914). Millî Folklor, 89, 109-119. 

Pedler, A. (1927). Going to The People: The Russian 
Narodniki in 1874-5. The Slavonic Review, vol 6(16), 
130-141. 

Taggart, P. (2004). Popülizm. İstanbul: Bilgi Üniversitesi 
Yayınları. 

Tekeli, İ. & Şaylan, G. (1978). Türkiye’de Halkçılık 
İdeolojisinin Evrimi. Toplum ve Bilim, Yaz-Güz, 44-
110. 

Timur, T. (2008). Türk Devrimi ve Sonrası. Ankara: İmge 
Yayınları. 

Toprak, Z. (1977). İkinci Meşrutiyet’te Solidarist Süşünce: 
“Halkçılık”. Toplum ve Bilim, 1, 92-123. 

Toprak, Z. (1984). Osmanlı Narodnikleri: Halka Doğru 
Gidenler. Toplum ve Bilim, 24, 69-81. 

Toprak, Z. (2013). Türkiye’de Popülizm: 1908-1923. İstanbul: 
Doğan Kitap. 

Tunçay, M. (2010). Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek-Parti 
Yönetimi’nin Kurulması: 1923-1931. İstanbul: Tarih 
Vakfı Yurt Yayınları. 

Venturi, F. (1960). Roots of Revolution: A History of the 
Populist and Socialist Movements in 19th Century 
Russia.  Londra: Wiedenfeld and Nicolson. 

Walicki, A. (2009). Rus Düşünce Tarihi: Aydınlanma’dan 
Marksizme. İstanbul: İletişim Yayınları. 



171 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

Yerasimos, S. (1985). Tek Parti Dönemi. İ. C. Schick & E. A. 
Tonak (Der.) Geçiş sürecinde Türkiye (ss. 76-113). 
İstanbul: Belge yayınları. 

© 2019 & 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY) license. 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

  



172 
Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 

 

 

EXTENDED ABSTRACT 

This article presents a comparative historical and ideological analysis of the Narodnik movement that emerged in mid-
nineteenth-century Russia and the ideology of populism (halkçılık) that took shape during the late Ottoman Empire and 
the early Republican period in Turkey. The central objective of the study is to examine how two societies with comparable 
structural conditions, most notably late capitalist development, agrarian-dominated social formations, and ambiguous 
relationships with Western modernity, produced populist ideologies that were similar in origin yet divergent in content, 
trajectory, and political outcomes. 

Russia and Turkey share several structural characteristics that render such a comparison analytically meaningful. Both 
societies experienced delayed capitalist transformation compared to Western Europe and were characterized by the 
dominance of rural classes well into the modern era. Furthermore, both polities maintained sustained ideological, 
technical, and institutional contact with the West while remaining outside the core of Western capitalist modernity. This 
peripheral or semi-peripheral position shaped the intellectual horizons of their elites, who oscillated between admiration 
for Western progress and deep skepticism toward Western social, political, and moral values. As a result, intellectuals in 
both contexts sought indigenous ideological responses to similar structural dilemmas, among which populism emerged 
as a particularly influential framework. 

Despite these shared conditions, populism in Russia and Turkey evolved in markedly different directions. The Narodnik 
movement constituted a form of left-wing, revolutionary populism that positioned the peasantry as the principal agent 
of social transformation and envisioned a transition to socialism without passing through a full capitalist stage. By 
contrast, Turkish populism developed primarily as a nation-building ideology, closely intertwined with nationalism, 
republicanism, and later state-centered modernization projects. This divergence is explained in the article through 
differences in patterns of capitalist development, class structures, ethnic and demographic compositions, and state-
society relations. 

The article first situates the Narodnik movement within the broader context of Russian modernization and 
Westernization. Beginning with the reforms initiated under Peter the Great, Russian elites underwent profound cultural 
Westernization that gradually alienated them from the peasantry and from indigenous cultural forms. However, a series 
of historical traumas including the French Revolution, the Napoleonic invasion of 1812, and the Crimean War undermined 
the aristocracy’s unconditional faith in Western civilization. These events catalyzed the emergence of two major 
ideological currents: Slavophilism and Narodnik populism. While Slavophilism evolved into a conservative, state-centered 
nationalism, the Narodnik movement adopted a revolutionary and anti-capitalist orientation. 

Narodnik thinkers such as Alexander Herzen, Nikolai Chernyshevsky, and Mikhail Bakunin played a foundational role in 
articulating this ideology. Herzen combined elements of Slavophile cultural exceptionalism with utopian socialist ideals, 
arguing that Russia’s peasant commune (obschina) embodied the moral and institutional foundations of an egalitarian 
society. He rejected both liberal reformism and Western-style capitalism, maintaining that Russia could bypass the 
capitalist stage altogether. Chernyshevsky further radicalized this position through a more materialist and realist analysis 
of peasant life, emphasizing the possibility of acquiring Western scientific and technological achievements without 
reproducing the social costs of capitalist industrialization. Bakunin, in turn, contributed a distinctively anarchist dimension 
by conceptualizing the state itself as the primary source of oppression and by advocating direct revolutionary action 
rooted in peasant mobilization. 

A defining feature of the Narodnik movement was its character as an elite-driven project with limited organic ties to the 
peasantry it idealized. This structural disconnect became evident during the “Going to the People” campaigns of the 
1870s, when urban intellectuals failed to mobilize rural populations and often encountered indifference or hostility. The 
subsequent turn toward political violence and terrorism culminated in the assassination of Tsar Alexander II in 1881, an 
act that neither triggered mass uprising nor weakened the autocratic state. Instead, it led to intensified repression and 
contributed to the decline of Narodnik populism, paving the way for the rise of Marxism within the Russian revolutionary 
movement. 

The second part of the article examines the development of populism in the Ottoman Empire and Turkey, emphasizing 
both its intellectual sources and its functional role in state-building. Unlike the Narodnik movement, Turkish populism did 
not remain a marginal oppositional ideology but gradually became integrated into the ruling political framework. Its 
emergence was shaped by multiple influences: Russian Muslim intellectuals familiar with Narodnik ideas, Balkan 



173 Cilt/Volume 7 , Sayı/Number 2, Aralık/December 2025 Sayfa/Pages 156-173 
 
 
 

İzmir Sosyal Bilimler Dergisi/İzmir Journal of Social Sciences İ. ERGUN- M. KAYADUVAR 
 

 
 

 
 

 

 

nationalist movements employing populist mobilization strategies, Armenian socialist currents, French republicanism, 
and especially French solidarist sociology. 

Key Ottoman and Turkish intellectuals including Yusuf Akçura, Ziya Gökalp, Ömer Seyfettin, and Falih Rıfkı Atay 
reinterpreted populism in accordance with the empire’s specific socio-political conditions. Akçura adopted certain 
Narodnik themes, such as the emphasis on the rural poor, but ultimately subordinated populism to a nationalist project 
aimed at constructing a Turkish nation and a Muslim-Turkish bourgeoisie. In this formulation, populism served not as a 
vehicle for social revolution but as an instrument for political consolidation and economic development. 

Ziya Gökalp played a particularly decisive role in redefining populism through the lens of solidarism and sociological 
functionalism. Influenced by Durkheimian sociology, Gökalp conceptualized society as an organic whole composed of 
complementary groups rather than antagonistic classes. Accordingly, Turkish populism rejected both capitalism and 
socialism as sources of social conflict and instead promoted social harmony, national unity, and state-led modernization. 
In this context, populism became closely associated with republicanism, secularism, and cultural nationalism, especially 
during the early Republican period. 

The article argues that these divergent trajectories underscore the importance of historical context in shaping populist 
ideologies. While Russian Narodnik populism emerged as a radical critique of both autocracy and capitalism, Turkish 
populism evolved into a legitimizing ideology of state power. The former remained oppositional and ultimately failed to 
realize its revolutionary ambitions, whereas the latter succeeded in embedding itself within the institutional and 
ideological foundations of the modern Turkish state. 

In conclusion, the comparative analysis demonstrates that populism cannot be understood as a singular or uniform 
ideology. Instead, it is a flexible and context-dependent ideological framework that assumes distinct meanings depending 
on structural conditions, class configurations, and political objectives. By examining the Narodnik movement and Turkish 
populism side by side, this study contributes to a more nuanced understanding of populism’s ideological diversity and its 
role in late-developing societies confronting the challenges of modernity. 


