4, BOYUT Medya ve Kiiltlirel Calismalar Dergisi

5 &’?ﬂ ISTANBUL 4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies,
® &% ) UNIVERSITY 4BOYUT 2025, (27): 169-182

1453 __ _PRE S"S g . https://do'\,org/10,26650/4boygt202518m284
4. BOYUT Medya ve Kulturel Calismalar Dergisi et | fzgc“;gzj 102029

4, BOYUT Journal of Media and Cultural Studies

Soylesi | Interview Acik Erisim | Open Access

Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Cag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile 0l
Dijitalizmin izinde e

updates

The New Era Following Capitalism — Following Digitalization with Prof. Dr. Veysel
Batmaz

Interviewer: Yagmur Giimiishoga ' © &< & Irmak Tastan Kaplan 2

1 istanbul Beykent Universitesi, Meslek Yiiksekokulu, Halkla iliskiler ve Tanitim programi, istanbul, Tiirkiye
2 jstanbul Universitesi, Yeni Medya ve iletisim Yonetimi Yiiksek Lisans Programi, istanbul, Tirkiye

Prof. Dr. Veysel Batmaz soylesisini izlemek icin tiklayiniz

Dijital cagin diisiinsel temellerini anlamak, artik yalnizca teknoloji iizerine degil, insanlik tarihinin tiim
uretim bicimleri tzerine diisinmeyi de gerektiriyor. Prof. Dr. Veysel Batmaz, “Kapitalizme Karsi Dijitalism -
Yeni Ekiimenik Diinya Diizeni: Dijitalizmde Devletin Boyutlari (Digitalism vs. Capitalism: The New Ecumenical
World Order: The Dimensions of State in Digitalism)” adli kitabinda, kapitalizmin sinirlarini asan yeni
bir cagin dogusunu tartismaya aciyor. Feodalizm nasil kapitalizmi dogurduysa, kapitalizmin de dijitalizmi
dogurdugunu ileri siiren Batmaz, bu siireci bir yok olus degil, insanin teknolojiyle kurdugu kadim iliskinin
yeni bir evresi olarak konumlandiriyor. Ona gore dijitalizm, iiretim araglarini kokten donustiriirken emegin
yerine enerjiyi, sermayenin yerine veriyi koyuyor ve insani iiretim siirecinin disina tasiyarak toplumsal yapiyi
yeniden tanimliyor. Bu baglamda dijitalizm, yalnizca ekonomik bir doniisim degil, ayni zamanda yeni bir
ekiimenik diizenin felsefi zeminini de olusturuyor. Asagidaki soylesi, Batmaz'in bu kitabinda ortaya koydugu
kavramsal derinligi, Marx'tan McLuhan'a uzanan diisiinsel bir ¢izgide ele aliyor ve dijital ¢cagin insan, devlet
ve teknoloji licgenindeki yeni anlamlarini sorguluyor.

Hocam, kitabinizda “Feodalizm kapitalizmi dogurduysa, kapitalizm de dijitalizmi mi doguruyor?” diyerek
tarihsel bir siireklilik oneriyorsunuz. Sizce dijitalizm, kapitalizmin kendi i¢ celiskilerinden dogan yeni bir
asama mi, yoksa onu asan tamamen farkl bir iiretim bigcimi midir?

Veysel Batmaz: Tamamen farkli bir tretim bicimi ama bu durumu, yani feodalizm kapitalizmi dogurdu,
kapitalizm de dijitalizmi dogurdu, tersinden de okuyabiliriz. Kapitalizm feodalizmi oldiirdii, dijitalizm de
kapitalizmi oldiiruyor. Dolayisiyla asil benim vurgulamak istedigim, bu yok etme siirecinin yasandigini
ortaya koymak ve bunu bir sekilde teknolojiyle iliskilendirmek. Clinkii dijital dedigimiz olgu, hangi agidan

Atf | Citation: GlimUsboga, Y. & Tastan Kaplan, 1. (2025). Kapitalizmin ardindan gelen Yeni Cag - Prof. Dr. Veysel Batmaz
Eﬁ_lﬂm 66 ile dijitalizmin izinde. 4. BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT journal of Media and Cultural Studies, (27),
p":::,"'l:ﬁ' D 169-182. https://doi.org/10.26650 /4boyut. 20251814284
- © This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. ®®
E:&."h—.:..-‘: © 2025. Glmisboga, Y. & Tastan Kaplan, I.
B4 Sorumlu Yazar | Corresponding author: Yagmur Glimiishoga yagmurgumusboga@beykent.edu.tr

4. BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies
https://4boyut.istanbul.edu.tr/ 169
e-ISSN: 2822-6623



https://iupress.istanbul.edu.tr/
https://doi.org/10.26650/4boyut.2025.1814284
https://crossmark.crossref.org/dialog?doi=10.26650/4boyut.2025.1814284&domain=pdf&date_stamp=2025-10-31
https://orcid.org/0000-0001-5055-5440
mailto:yagmurgumusboga@beykent.edu.tr
https://orcid.org/0009-0003-0990-0400
https://www.youtube.com/watch?v=3HgNn94GR4g
https://doi.org/10.26650/4boyut.2025.1814284
mailto:yagmurgumusboga@beykent.edu.tr
https://4boyut.istanbul.edu.tr/

Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

bakarsaniz bakin, bircok asamada insan midahalesi, insanin bunu yaratmasi, olusturmasi, insa etmesi gibi
sliregleri de kapsayan teknolojik bir siirectir. Feodalizm pek teknolojik bir siire¢ degildi. Kapitalizmin ise
endiistrilesmeyle birlikte ya da endiistrilesmenin getirdigi bazi sonuclarin tekrar tekrar ve siirekli bicimde
yinelenmesi agisindan teknolojiyle iliskili bir yapiya sahip oldugu diisiindliiyor.

Tabii teknolojiyle de ilgili ama o da tam anlamiyla insani ortadan kaldirip yalnizca teknolojinin biitiin
sosyal, ekonomik ve politik hayata sirayet etmesini saglamadi. Ancak dijitalizm oyle degil; dijitalizm gercek-
ten insan ogesini neredeyse, hatta bir siire sonra lretim siirecinin disina ¢ikarip bambaska bir konuma
getirecek aslinda bu siire¢ simdiden basladi bile. Bununla ilgili sikayetler de dile getiriliyor. insanlar zellikle
yapay zeka gibi gelismelerden lirkmeye basliyorlar; Robotlar bizi ele mi gegirecek, yapay zeka insanligimizi
mi yok edecek? gibi endiselerini ifade ediyorlar. Ancak bu kaginilmaz bir siire¢. Dijitalizm yalnizca yeni bir
uretim tarzi degil, ayni zamanda bir liretim ve tiiketim bicimi olarak ortaya ¢ikiyor ve kapitalizmi yavas yavas
ortadan kaldiriyor. Marx'ta bu eksik degil aslinda ama kavramsal olarak liretim-tiiketim tarzi boyutuyla heniiz
tam anlamiyla tanimlanmamis durumda.

Sahsi kanaatim, burada en ¢ok korktugumuz seyin robotlar ya da yapay zeka degil; insanin “higbir ise
yaramayan” bir varlik konumuna gelmesi oldugunu diisiiniiyorum.

Veysel Batmaz: Tabii bu siire¢ boyle de gozlemlenebilir veya aciklanabilir ama ozellikle eger konumuz
Marx ise, aslinda Marx tiiketimin yabancilasmasiyla ilgili birtakim seyler soylemekle birlikte, bunun iiretime,
uretim araglarina ve Uretilen nesnelere yonelik bir yabancilasma oldugunu da ortaya koyar. Dolayisiyla
uretimin ortadan kalkmasi, biiylik ihtimalle Marx'in yabancilasma dedigi seyin de ortadan kalkmasini getire-
cektir. Clinkii biz neyi tiiketiyoruz? Urettigimizi tiiketiyoruz. Dolayisiyla insan bilinci, insan zihni, insan algisi
da bir sekilde hem yarattigina hem disladigina hem de esiri olduguna yabancilasir.

Uretimdeki sonuglar bazen zihinseldir 6zellikle medyada oldugu gibi bazen de nesneldir; endiistriyel
ya da fabrikasyon iiretimlerin yarattig tiiketim nesneleri gibi. Dolayisiyla teknolojinin liretimi ortadan
kaldirmasi gereken bir sey oldugu soylenebilir; bu, karsi ¢ikilmasi gereken bir durum degil. Bu noktada
Marx'in bir miktar yanlis anlasilmasi da soz konusudur. Neden yanlis anlasildigini soyle agiklayabiliriz:
Teknoloji dedigimiz seyin kokenine, yani insanin ilk olusum donemlerine gidersek ki bu donem milyonlarca
yil oncesine dayaniyor bizim algilayabildigimiz ve anlamlandirabildigimiz donem belki on bes, yirmi belki
de otuz bin yil 6ncesine uzaniyor. Buraya baktigimizda, teknoloji denilen seyin kendi dinamigi olan bir olgu
olarak, sosyal, politik ya da ekonomik kurumlarin heniiz olusmadigi bir toplumda ortaya ¢iktigini ve bagimsiz
bir yapiya biriindigilini goriiyoruz.

Bu bagimsizligin nedeni, insan zihniyle doga arasindaki miicadelenin sonucu olarak ortaya ¢ikmis
olmasidir. insan, yasamak icin bes duyusuyla zayif kaldigi durumlarda dogayla miicadele etmek zorunda
kalmistir: barinak yapmak, yiyecek bulmak, enerji elde etmek, dogal olaylara karsi korunmak... Clinkii bes
duyusu hayvanlar ya da bitkiler kadar giicli degildir. Bunun antropolojik, organik ya da biyolojik bircok
nedeni olabilir ama en onemlisi, bu durumu boyle varsaymaktir. Yani, bes duyumuz yetersiz oldugu icin
dogayla miicadelemizi “uzantilarimiz” araciligiyla yiriitiiyoruz.

Marshall McLuhan ya da Harold Innis buna dikkat ¢eker; ona gore teknolojik araglar, insan organlarinin
zamana ve mekana uzamasidir. Bu sadece fiziksel aletler biciminde gerceklesen bir uzama degildir;
konusma da boyledir. Hayvanlardan ayrildigimiz nokta olan konusma, beyin icinde gerceklesen islemlerin
bazen farkinda oldugumuz, bazen olmadigimiz islemlerin disa aktarimidir. Bunu kulakla, dille, sonra da
gorsellikle yapariz. iste bunlarin tiimii aslinda teknolojidir, fakat cogu zaman biz buna teknoloji demeyiz.
Oysa Harold Innis buna teknoloji diyor, Marshall McLuhan buna teknoloji der; zihinsel teknolojiler de dabhil.
Ornegin istatistik alalim: istatistik nedir? Olasiliklari ve nedensellikleri anlamaya yarayan matematiksel bir
dil yaratmaktir, yani zihinsel bir teknolojidir. Konusmak, yazmak, matematik kurmak neyse, bu da onun

4, BOYUT Medya ve Kiiltlirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 Tﬂ\ﬂ’“ 170



Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

uzantisidir. Dolayisiyla insan, zihniyle ve organlariyla yasamini siirdiirebilmek icin uzantilar yaratir. Bunlar
genellikle teknoloji olarak tanimlanir. Dolayisiyla bunlarin bir bagimsizligi var. Bu teknolojiler bir noktadan
sonra zihinden bagimsiz gibi hareket etmeye baslarlar ama yine de zihnin icindedirler. Ornegin bir tirmik,
capa, ¢ekic ya da tornavida; bunlar kollarimizin uzantisidir. Teleskop, gozliik gibi araglar da gorlisiimuziin
uzantisidir. Bu uzamalarla birlikte dogaya daha kolay, daha hizli ve daha etkili sekilde hiikmedebilir, hatta
onu somiirebiliriz. insan yasami, 6ziinde boyle bir seydir.

Dolayisiyla insanin teknolojiyle kurdugu iliskinin hikayesi, kendiliginden neredeyse dijitalizme kadar
gelmistir. Dijitalizm bugiin ekonomik, politik ve sosyolojik olarak tanimladigimiz kapitalizmi yok etmeye
baslamistir. Bunu yalnizca insani lretim siirecinden c¢ikararak degil, ayni zamanda degisim degerinin kul-
lanim degerine doniismesi yoluyla yapmaktadir. Kapitalizm degisim degeri lizerine kuruludur. Feodalizmde
de degisim degeri vardi ama kapitalizmdeki kadar belirleyici degildi. Marx bunu agiklar. Bugiin ise degisim
degeri dijital unsurlar araciigiyla ortadan kalkiyor. Ornegin cep telefonunuza indirdiginiz uygulamalar
genellikle bedavadir; finansmanini reklamlar veya baska modellerle saglarlar. Ancak bu uygulamalan siz
satamazsiniz. Bir ceketi alip kullandiktan sonra satabilirsiniz, ¢linkii onun hem kullanim hem degisim degeri
vardir. Ama dijital Griinlerde bu yoktur. WhatsApp'i ya da Instagram’i satamazsiniz. Dolayisiyla dijitalizm, tipki
kapitalizmin feodalizmi ortadan kaldirdig gibi, degisim degerini sifirlayarak kapitalizmi yok etmektedir. Bu
surecte insani iretimden dislamakla kalmiyor, ayni zamanda onu yabancilasmadan da bir 6lciide kurtariyor
olabilir. Tiim bunlara baktigimizda, teknoloji denilen sey kapitalizmi yok ediyor tipki ge¢miste feodalizmi
ortadan kaldirdigi gibi.

Marx'in iiretim bicimleri teorisini dijital cagin baglamina tasiyorsunuz. Bu gergevede veri, algoritma ve
yapay zeka giiniimiiziin iiretim aracglan olarak degerlendirilebilir mi? Eger dyleyse, bu araclarin “emek”
kavramini doniistiirme bicimi nasil tanimlanabilir?

Veysel Batmaz: Bu kavramlari, 6zellikle veri, algoritma ya da biiyiik modelleri ele aldigimizda, aslinda
bunlarin hepsi birer iiretim aracidir. Neden uretim araci? Clinkii konusma da bir iretim aracidir. Peki biz
neden konusuyoruz? Birbirimizi sevdigimiz icin degil. Elbette sevgi, duygusallik ya da sefkat gibi insani
dedigimiz duygular bu siirecin icinde ama asil mesele bu degil. Ustelik bu duygularin benzer bicimleri
hayvanlarda da var; biz cogu zaman onlari gormezden geliyor ya da 6nemsiz saylyoruz. Oysa biitiin bunlar
konusmayla ilgilidir. Eger biz konusma denilen seyi bir uzanti olarak, yani zihinsel bir teknolojik uzanti
olarak yaratmasaydik, “insani” diye adlandirdigimiz hicbir seye sahip olamazdik. Ornegin sevgimi ifade
edemiyorsam, gercekten seviyor muyumdur? Belki icimde bir arzu, bir cazibe, bir istek olabilir ama onu
ifade edemedigim siirece onun farkina varmam miimkiin degildir. insanlik tarihi de bize bunu gosteriyor:
insan, duydugu seyi anlamlandirmak ve var kilmak icin onu dile dokmek zorundadir. Dolayisiyla her sey
konusmayla basliyor. O zaman veri dedigimiz sey de aslinda bir konusmadir; istatistiksel analiz de bir
konusmadir. Hatta kuantum mekanigiyle ilgili yapilan deneyler bile, temelde konusmaya dayanir. Fizikgiler
birtakim araclar, 1sinlar, protonlar, elektronlar kullanarak deneyler yapar; sonuglarini gozlemler, adlandirir,
tartisir ama sonunda hepsi semantik bir noktaya gelir: “Bunu nasil adlandiracagiz? Nasil anlatacagiz?” Biling
var mi, yapay zeka bilincli olabilir mi, makine bilin¢li konusabilir mi gibi sorular da ayni sekilde konusmaya
dayalidir. Yani aslinda konusma dedigimiz sey en genis anlamiyla lretimdir. Her sey buna dayandigina
gore, bizim yaptigimiz diger tiim seyler de veri toplamak, algoritma kurmak, modeller gelistirmek birer
tiretim aracidir. Bu iiretim araclari bize ne saglar? Birincisi, yasami kolaylastirir. ikincisi, her seyi hizlandirir.
Uclinciisii ise biyiitiir. Eger bir teknolojik arag, bir konusma bicimi ya da zihinsel teknoloji bu {i¢ islevi yerine
getiriyorsa, kullanilabilir hale gelir. Ornegin bir zamanlar faks makineleri vardi; simdi yok. Neden? Ciinkii
ayni isi daha hizli, daha kolay ve daha biiyiik 6lcekte yapan teknolojiler cikti. iste teknolojinin amaci budur.
Bu amaci teknolojiye yiikleyen sey ise konusma yoluyla olusan zihinsel faaliyettir.

o T e—l

4, BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 m HJ 171




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

insanin temel egilimi her zaman aynidir: yasamini kolaylastirmak, hizlandirmak ve biiyiitmek. Sabah
uyanmaktan gece uykuya dalmaya kadar, hatta riiyalarimizda bile bunu isteriz. Dolayisiyla teknoloji
dedigimiz sey de tam olarak budur. Bu ister dijital ister zihinsel isterse aragsal bicimde olsun, hepsi ayni
islevi yerine getirir.

Bu nedenle bugiin veri, algoritma ya da biiyik modeler dedigimiz tiim yapilar da iliretim araclaridir.
Bunlar, insanin dogaya karsi varligini siirdiirebilmesi icin gelistirdigi zihinsel uzantilardir.

iste dijitalizm dedigimiz sey de tam olarak budur.
Aslinda emegimizi doniistiiriiyor diyoruz hocam..

Veysel Batmaz: Aslinda emek kavramina artik bu sekilde bakmamak gerekiyor. Bu, klasik iktisatcilardan,
ozellikle Marx'tan miras kalmis bir anlayis. Ben emegin bu kadar yiiceltilmesi ya da abartilmasi fikrini ¢ok
eskiden beri dogru bulmuyorum. Ciinkii emek dedigimiz sey enerjisiz var olamaz. Oyleyse emek yerine enerji
kavramini koyabiliriz. Enerji nerede var? Giineste, toprakta, suda, havada, riizgarda... Biz enerjiyi lretmi-
yoruz; yalnizca var olan enerjiyi alip lretim siirecinde kullaniyoruz. “Ama barajlar elektrik enerjisi iiretiyor”
denebilir. Fakat aslinda orada enerjiyi iireten biz degiliz; suyun hareketi, yani doganin kendi dongiisii. Biz
sadece o enerjinin akisini yonlendirecek kanallari, teknikleri, mekanizmalari yaratiyoruz. Dolayisiyla emek
yerine enerji kavramini koydugumuzda insanlik tarihinin daha anlasilir hale geldigini diistiniiyorum. Emek
dendiginde, sanki teknoloji ve enerji bu denklemden ¢ikarilmis gibi oluyor.

Basit bir ornek verelim: Bir koylii tarlasina bakiyor. Yaninda bir traktor, elinde bir ¢apa var. Allah verdi,
diyor, glines acti, yagmur yagdi. Ama elindeki ¢apay! ya da yanindaki traktorii fark etmiyor. Oysa istedigi
kadar yagmur yagsin, giines parlasin; capa olmasa, traktor olmasa iiretim gerceklesmez. Ayni sekilde biz de
kalemle yazi yazarken kalemi fark etmiyoruz. Ama yaziyi kalem yaziyor, biz degil. Tabii kalemi de insan iretti
ama sonucta her seyin merkezinde enerji var. Eger enerjim olmasa, diisiinemem, konusamam, yazamam.
Bu ylizden emek yerine enerji kavramini koymamiz gerekiyor. Aslinda bu biraz karmasik bir konu. Franz
Mehring’in Lenin’in Ampiryokritisizm iizerinden elestirdigi isimlerden biridir, enerjitizm olarak adlandirdigi,
emegi enerjiyle iliskilendiren bir diisiince akimi var. Tarihsel olarak da enerji kavramini merkeze alan bu
yaklasim, ozellikle Viyana Okulu icinde gelismis bir diisiince gelenegine dayaniyor. Pozitivist ya da mantiksal
felsefe cevreleri, emegi enerjinin bir tiirevi olarak ele alir. Bu diislince bicimi bence dijitalizmi anlamak igin
en dogru kaynaklardan biridir. Clinkii dijitalizmle emek arasindaki catisma tam da buradan dogar: dijital
iretim emegi disliyor, emegi liretimin bir parcasi olmaktan ¢ikariyor ve ise yaramayan insanlar yaratiyor.
Ama enerji kavrami boyle degildir. insan hicbir sey yapmasa bile enerji harcar. Zaman gecirir, diisiiniir, yasar.

Marx'in emek-deger teorisinin eksik yani da tam buradadir. Ne Marx ne de ondan once gelen David
Ricardo, Adam Smith gibi disiinirler enerjiyi denkleme dahil etmemislerdir. Degeri emegin yarattigini
soylemisler, ama enerjinin kaynagini goz ardi etmislerdir. E o zaman enerji nerede? Oysa enerjiyi lreten
doganin kendisidir giines, su, toprak, hava... iyonya doga filozoflari 6rnegin Thales, Anaksimenes, Herakleitos
bunu cok erken donemde fark ettiler. Onlara gore evrendeki her seyin kaynagi doganin bu temel unsurlariydi.
insan emegi, bu enerji akisinin yalnizca bir uzantisiyd.

Bu noktada Marx'in doktora tezine, yani Demokritos ve Epikiiros’'un Doga Felsefesi Arasindaki Fark
Uzerine adli calismasina bakmak cok aydinlaticidir. Bu tezi kimsenin okudugunu sanmiyorum. Marx burada
iki dusliniriin madde ve atom anlayislarini karsilastirir. Demokritos atomdan, Epikiiros ise onun varyasyon-
larindan bahseder. Ve bugiin bile fizik, kimya ya da biyoloji gibi bilimlerde temel parcacik olarak gordiiglimiiz
atomu ilk dillendirenler onlardi. Ustelik biz bugiin hala onlarin kullandigi terimi kullaniyoruz. Demokritos
“atom” dedi; biz de ayni kelimeyi soyliiyoruz. Marx da bu disiiniirlerin lizerine yazdi. Doktora tezinde,
Demokritos ve Epikiiros'un Doga Felsefesi Arasindaki Fark basligi altinda bu iki diistiniirii karsilastirdi. Fakat
cogu insan Marx'in bu tezini okumamistir. Herkes Kapital'i okur, anlar, ondan yararlanir ki elbette dogrudur,

»"e‘ :"‘ ‘L—-z

4, BOYUT Medya ve Kiiltlirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 JU T 02




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Cag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde = Giimlishoga & Tastan Kaplan, 2025

degerlidir ama Marx'in doktora tezinde yazdiklari cok daha derin bir felsefi arka plan sunar. Ustelik o tezde
yazilanlarin neredeyse tamami bugiin kuantum fiziginde tartisilan konularla ortiislir. Hatta degismeden
tartisiliyor diyebiliriz. Daha da ilginci, bu tartismalar Marx'in anladigi anlamda devam ediyor ama kuantum
fizikcileri bunun farkinda bile degil.

Bugiin kuantum lizerine yapilan tartismalara, YouTube'daki videolara, konferanslara bakin; ingiliz, Alman,
Fransiz fizikgilerin cogu Marx’i okumamistir. Einstein dahil... Oysa Marx'in doktora tezi uzun bir eser degildir;
yliz sayfayl bile gegmez. Ama orada atomdan, maddenin boliinmezliginden, hatta kuantum fikrine ¢ok
yakin kavramlardan bahseder. Tabii bunu kendisi “kuantum” bildigi icin degil; Epikiiros ile Demokritos’un
dustincelerini karsilastirdigi icin yapar. Bu tartismalarin devamini getirememistir belki ama orada kurdugu
baglantilar bugiin bile gecerliligini korur.

Dolayisiyla kaynak dedigimizde doniip bakmamiz gereken yerler aslinda ¢ok nettir. Bu dusliniirlere,
yani Demokritos’a, Epikiiros’a ve Marx'in onlari ele alis bicimine bakildiginda, teknolojinin ve bilimin nasil
temellendigi cok agik bicimde ortaya ¢ikar.

Kitapta “Tarih tekerriir eder ama teknoloji etmez” diyorsunuz. Bu ifade, tarihin dongiiselligi ile
teknolojinin ilerleyici dogasi arasinda bir gerilim kuruyor. Bu baglamda, teknolojinin tarihsel determinizm
iizerindeki roliinii nasil konumlandiriyorsunuz?

Veysel Batmaz: Simdi, tarih tekerriir eder denir ya, gercekten de ediyor. iste bugiin atomdan bahsediy-
orsak, tarih tekerriir etmistir. Neden? Clinkii Demokritos da atomdan bahsetmisti. Yani ayni kavram, ayni
diisiince bigimi yeniden karsimiza ¢ikti. Bundan iki bin bes yliz, ii¢ bin yil 6nce konusulan bir seyin hala
merkezinde duruyorsak, demek ki tarih gercekten de tekerriir ediyor. Ama Demokritos’un elinde hicbir sey
yoktu. O yalnizca zihinsel olarak dogaya bakiyordu. Topragi eline alip “bunun i¢inde atom var” diyordu.
Havay! elleriyle tutmaya calisiyor, “bunun icinde de atom var” diyordu. Yani ne mikroskobu vardi, ne
laboratuvari, ne de olciim aleti. Sadece duyulariyla, gozleriyle, belki de kulaklariyla algiladigi diinyadan
yola cikarak dogayi anlamaya, agiklamaya calisiyordu. Biz ise bugiin ayni seyi yani Demokritos'un hicbir
aracla goremedigi seyi diinyanin en gelismis lazer isinli mikroskoplariyla gozlemliyoruz. Simdi ne oldu? Tarih
tekerriir etti.

Ama teknoloji tekerriir etmedi.

Demokritos'un elindeki teknoloji neredeyse sifirdi. Simdi ise elimizde, cogu insanin anlayamadigl, hatta
kullananin bile tam olarak kavrayamadigi teknolojik yapilar var. Elektronlara, kuantumlara, kuarklara bakan
mikroskoplar; uzayin derinliklerine ulasan teleskoplar...

Yani tekrar eden tarih oldu, teknoloji degil.

McLuhan’in “medya insanin uzantisidir” yaklagimini “zihinsel protez” kavramina genisletiyorsunuz. Bu
yeni donemde teknolojinin yalnizca insanin uzantisi degil, onun bilissel ve varolussal bir parcasi haline
gelmesini nasil aciklarsiniz?

Veysel Batmaz: Bu, konusmayla acgiklanabilecek bir sey. Zaten bugiin dijital teknoloji dedigimiz seyin
iki kismi var: bir tanesi donanim kismi, digeri de yazilim kismi. Neden boyle? Cuinkii insanda da ayni yapi
mevcut. Bizim bir donanimimiz var, viicudumuz bir de yazilimimiz var zihnimiz. Hayvanlardan farkimiz da bu.
Yani zihin dedigimiz yazilim; viicut, yani beden dedigimiz ise donanim. Hatta bu noktada zihin-beden ayrimi
dedigimiz sey giindeme gelir. Genellikle bu ayrimin Descartes tarafindan yapildigi kabul edilir. Cartesian
felsefe, insan bedeniyle insan zihnini birbirinden ayirmistir. Bedensel olarak degil de diisiinsel olarak
varolusu temel almistir: Diisiiniiyorum, dyleyse varim. Ancak Metot Uzerine Konusmalar’in besinci bélimiinii
okursaniz, orada bir ruh tanimi vardir yani bir anlamda zihin tanimi.

4. BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182  [[|i!




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

Aslinda Descartes bir biyologdu; felsefeci veya fizik¢i olmaktan ziyade insan anatomisiyle ilgilenen
bir bilim insaniydi. O donemde atardamarlar, toplardamarlar, kalbin ritmi gibi konular iizerine calisiyor,
bugiinkii anlamda tansiyon kavramini aciklamaya calisiyordu. Bu fizyolojik isleyis lizerinden bir ruh tanimi
yapiyordu. Yani ruhun bedenden bagimsiz bir yerden gelmedigini, bedenin kendi i¢csel mekanizmalariyla
olustugunu soyliiyordu. Tabii Descartes ¢ok ciddi takibatlara ugramis, zahmetli bir donem gecirmis, tutuk-
lanma korkusuyla yasamis biriydi. Tanritanimaz olmakla suglaniyordu. O da Galilei'nin basina gelenleri
yasamamak icin bir tiir felsefi strateji gelistirdi: Yazilarinda bir yandan Tanri’dan ve ruhtan soz etti, ama satir
aralarinda asil anlatmak istedigini gizledi. Bence bu, gayet bilingli bir kurnazlikti. Boylece hem sansiirden
kurtuldu hem de ruhla bedenin, zihinle bedenin birlikteligini ima etmeyi basardi. Zaten Cartesian diisiinceye
veya buna felsefe degil de “izm” demek daha dogru olur dikkatle baktiginizda, zihin ve bedenin her zaman bir
arada bulundugunu ve birbirinden ayrilamayacagini goriirsiiniiz. Disliniiyorum, oyleyse varim ciimlesinin
diger tarafi sudur: Diisinmiyorsan, yoksun. Yani varlik ile diisiince birbirinden koparilamaz.

Sonucta zihinle bedenin ya da zihinsel protezlerin 6nemi burada yatiyor. Bu konuya farkli bir bicimde
bakiliyor belki ama aslinda bu farklilik da tam anlamiyla bir fark degil. Neden farkli olarak goriiliiyor, onu da
cok anlamiyorum. Clinkii Marx'in ¢ok giizel bir s6zii var; kimse pek hatirlamaz: Bana bir yel degirmeni verin,
feodalizmi anlatayim; bana bir tekstil tezgahi verin, kapitalizmi anlatayim.

Ne demek istiyor burada Marx? Uretim araclarinin yani zihinsel uzantilarin, protezlerin toplumsal sistem-
leri belirledigini. Dustiniin, yel degirmenleri... Rlizgar enerjisini kullanarak bugdayi un haline getiren bir
mekanizma isletmeye basliyor. Bunun sonucunda un tiiccarlari ortaya ¢ikiyor. Bu tiiccarlar bir araya geliyor,
birlikler kuruyor, devletin yapisina yerlesiyor. Ama baslangi¢ noktasi kim? Yel degirmenleri. Feodalizmi
yaratan sey tiiccarlar degil, yel degirmenleri. Elbette bu siirece baska etkenler de katkida bulunmustur, ama
asil doniistiiriici mekanizma oradadir.

Dolayisiyla biitiin bunlara baktigimizda zihin-beden ayrimi veya zihinsel ve bedensel protezler arasin-
daki farklar aslinda ortadan kalkiyor. Yasam bir biitiindiir. insan viicudu, hormonlariyla, kan dolasimiyla,
pthtilasma sistemiyle bir biitiin olarak calisir. Bu siireclerin yarattigi heyecanlara, duygulara ruh ya da zihin
diyoruz.

Ve bunlarin yaptigi sey aslinda hep aynidir: ii¢ temel islev.
Hizlandirmak, kolaylastirmak ve buyitmek.

insanlik tarihi boyunca ister bireysel yasamda ister toplumsal yapida insan her zaman bu ii¢ seyi yapmaya
calismistir. Yemekte, ulasimda, liretimde, iletisimde... Her seyin amaci yasami kolaylastirmak, hizlandirmak
ve biyitmektir.

Ama insanin bedeni ve bes duyusu bu amaglari gerceklestirmeye yetmez. Bu yiizden onlari uzatir,
dissallastirir, protez haline getirir. McLuhan'in dedigi gibi medya, teknoloji ve aracglar bu uzantilarin farkl
bicimleridir. Marx'in sozlindeki anlam da tam olarak budur: liretim araglari, yani insanin zihinsel ve fiziksel
uzantilari, toplumsal sistemleri donistiirir. Feodalizmi yel degirmenleri, kapitalizmi tekstil tezgahlari yarat-
mistir.

Dolayisiyla zihinle beden, duslinceyle arag, insanla teknoloji arasindaki iliski hicbir zaman kopmamistir.
Aksine, bunlar birlikte evrilmistir. Her yeni teknoloji, insanin o ii¢ temel amacini kolaylastirmak, hizlandir-
mak, biiyitmek gerceklestiren yeni bir protez bicimidir.

“pijital ekiimen” kavraminiz, ulus-devlet sinirlarinin 6tesinde bir ag-toplum diizenine isaret ediyor. Bu
yeni yapida egemenlik, yurttaslik ve kimlik gibi modernitenin kurucu kavramlari nasilyeniden tanimlaniyor?

Veysel Batmaz: Ekiimenlik kavramini ilk olarak Arif Dirlik'te gordiim. Onun bazi kitaplarini ve makalelerini
Tirkceye cevirirken bu kavramla karsilastim. Hatta kendisiyle, oliimiine dek siiren kisisel bir dostlugum

=]

=T

4, BOYUT Medya ve Kiiltlirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

da olustu. Arif Dirlik, ozellikle Cin tUzerine calisirken Cin'in icindeki kiltiirel politikalari ve politik yapilari
anlatirken ekiimenlik kavraminin Cin'de uygulandigini soyliiyordu. Tabii biz ekiimenligi genellikle giindelik
dilde bir dinsel yapinin karsiligi olarak kullaniyoruz. Oysa ekiimen aslinda topraga baglilik anlamina gelir.
Ekiimen, ekonomi, eko gibi Yunanca kokenli kelimelerin hepsi toprakla ilgilidir. Bu bazen iiretim yapilan
topragi, bazen lizerinde dolasilan alani, bazen de yasanilan mekani ifade eder. Dolayisiyla ekiimenlik, o
topraga sahip olmayi ve o toprakla birlikte yayilmayi tanimlayan bir kavramdir. Bu kavram, Cin toplumunda
ozellikle hanlik donemlerinden beri hem dillerin gelisimi hem politik yansimalar hem de genis cografyalara
yayilan biyiik niifusun birlik iliskileri agisindan goriiliir. Tam olarak tanimlanamasa da tanimlanmasi one-
rilen ve kullanilmasi giderek yayginlasan bir kavram olarak karsima ¢ikti.

Daha sonra dijitalizm lizerine ¢alismaya basladigimda, bu kavramin network toplumu ve ag toplumu
gibi yapilarla kesistigini fark ettim. Kitabimda da degindigim gibi, ag toplumu veya dijital gécebeler (digital
nomads) bigiminde insanlarin dijital ortamda bir araya gelerek kendi iiretim ve tiiketim tarzlarini olustur-
malari, bu yapiyi gliclendiriyor. Eger bu durumu boyle ele alirsak, dijitalizm kapitalizmin bir evresi olmaktan
citkamaz.

Ancak goriinen o ki insanlar dijitalizme hala boyle bakmiyorlar. Zaten “dijitalizm” terimini diinyada
kullanan ¢ok az kisi var; bes ya da alti kisiden fazlasi degil, ben de bunlardaan biriyim. Genelde dijitalizasyon
veya dijital doniisiim gibi terimler kullaniliyor ama kimse kapitalizm ya da feodalizm gibi sistemsel bir anlam
yiklemiyor bu siirece. Oysa ben dijitalizmi, yalnizca teknolojik bir doniisiim degil, kendi basina bir iiretim ve
tiiketim bicimi haline gelmis yeni bir sistem olarak tanimliyorum. Bu donustimiin gerceklesebilmesi igin ise
bir sosyal, ekonomik ve politik tabana ihtiyag var. Ben bu tabani ekiimenlik kavraminda buldum. Ciinki eger
dijitalizmi kapitalizmin bir evresi olarak degil, onu ortadan kaldiran ve yerine yeni bir liretim-tiiketim tarzi
koyan bir sistem olarak diisiiniiyorsak, o zaman bu sistemin de kendine 6zgii bir toplumsal drgiitlenmesi
olmalidir.

Ekiimenlik tam da bu yapiyi karsiliyor. Yani ekiimen dedigim sey; nasil ki bugiin Fener Rum Patrigi kendini
ekiimenik olarak ilan ettiginde, Yunanistan'daki takipgileri onun buyruklarina uyuyorsa, benim kastettigim
ekiimenlik de buna benzer bir bicimde, dijital cagin kendi baglaminda isleyen bir yapiyi ortaya koyuyor.
Ciinku dijital bir toplumda, yani dijitalizmin ekiimenik bir politik yapisi i¢inde, 6rnegin Avustralya’daki bir
dijital bireyle herhangi bir uygulama (aplikasyon) lizerinden ayni bagi kurabiliriz; ayni sistem icinde yer
alabiliriz. Bu durumda bizim “Cumhurbaskanimiz” dedigimiz figiir bambaska bir anlam kazanir.

Dolayisiyla ulus-devlet, yurttaslik, kimlik gibi kavramlar da dondisiir. Bu doniisiim, net citizen (ag vatan-
dasi) kavramina benzer bir bicimde gelisebilir ama tam olarak onunla ayni sey degildir. Boylece yeni bir
toplumsal form ortaya ¢ikar ve zaten ulus-devlet diinyanin nihai kaderi falan degildir. Tarih boyunca da boyle
olmamistir. Devlet coktur ama her biri farkli bigcimlerde var olmustur. Ulus-devlet oldukga yeni bir yapidir
ve pekala ortadan kalkabilir. Ozellikle Fransiz Devrimi’nden sonra ortaya cikan ulus-devlet modeli, aslinda
tamamen bir kolaylik sonucudur. insan her zaman kolay olana yonelir. Ornegin bir fabrikator icin en kolay
olan, Urettigini hemen yakinda satmaktir; bu da daha az maliyetli bir liretim bicimidir. Bunun i¢cin makineler
bulunmustur. Ben politik acidan bakiyorum: bu yapiyi siirdiirebilmek icin birbirini anlayan, konusan, iletisim
kuran insan topluluklari gerekir. Bu topluluklari yonetmek icin de devlete ihtiya¢ duyulur. Ulusun tanimi
neyse, devlet de onun yapisina gore sekillenir.

Devletin islevi kolaylastirmaktir. Kendini korumak icin sinirlarina glimriikler koyar; kendi iriinlerinin
disariya satilmasi i¢in kolayliklar yaratir. Gelsinler benden alsinlar ama ben onlardan almayayim anlayisi
olusur. Bugiin Trump'in yapmaya calistig sey, aslinda 200-300 yil 6nce Fransa'da zaten yapilmis bir seydir.
Yani bu bir dongiidiir, gecici bir durumdur.

4. BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi—4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 A 7l 175



Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

Bu siire¢ sonunda “ekiimen” tabiriyle tanimlayabilecegimiz bir yapi ortaya ¢ikar. Belki bu terim dogrudan
kullanilmayabilir ama ekiimenik yapilarin olustugunu gorebiliyoruz. Benim ekiimenligi burada kullanmak-
taki amacim, dijitalizmin kapitalizmin bir evresi olmadigini gostermek. Hatta daha da ileri gidersek,
Varoufakis'in techno-feudalism (teknofeodalizm) dedigi seyin bile Gtesinde bir yapiya isaret ediyor bu
durum. Ciinkii, aslinda McLuhan'in da daha 6nce soyledigi gibi, biz yeni bir ¢caga degil, ortagaga dogru
gidiyoruz. O, kiiresel koy derken tam da bunu kastetmisti: modern bigimiyle feodalizme geri donus. Benim
soyledigim ise bundan da eskiye, hatta magara donemine elbette burada metaforik anlamda donerek yeni
bir sosyal, ekonomik ve politik yapinin dogdugudur. iste ben buna ekiimen diyorum.

Bu diisiinceyi gelistirdikten sonra yaptigim arastirmalar 6zellikle Google’daki taramalarim gosterdi ki,
bu ekimenlik kavrami gercekten de dijitalizm baglaminda ciddi bicimde tartisilmaya baslanmis. Clinki
bu kavram, dijital cagda ortaya ¢ikan yeni bir sosyo-politik evreni tanimliyor: Yani ulus-devletlerin, kisilik
haklarinin, yurttaslik kavramlarinin, mahremiyetin ve genel olarak biitiin toplumsal yapilarin doniisecesi;
hatta bir kisminin yok olacagi ve insanligin baska bir doneme gececegi bir evreni.

Kisacasl, ekiimenlikten kastim tam olarak budur: dijitalizmin yarattigl yeni toplumsal diizenin, kapital-
izmin otesine gegerek kendi sosyo-politik evrenini kurdugu bir asama.

Dijitalizmde gii¢, sermayeden veriye kayiyor diyorsunuz. Bu durumda veriyi elinde tutan yapilar yeni bir
egemen sinif olusturuyor mu? Dijital cagin sinifsal dinamikleri sizce hangi eksende sekilleniyor?

Veysel Batmaz: Simdi dijitalizmde ve ekiimenizmde, yani ikisini bir araya getirdigimizde, bir egemenlik
iliskisi yok. Hatta bu noktada Karatanin'in izonomi diye tanimladigi bir terim var. Onu daha sonra kesfettim.
Karatanin onemli bir Japon Marxisttir. Demokrasi ile izonominin birbirine karsit oldugunu ve izonominin
lyonya’da yani bugiinkii Bati Anadolu’da ortaya ¢iktigini, demokrasinin ise Atina, Sparta gibi Peloponez
tarafinda, yani bugiinki Yunanistan cografyasinda gelistigini anlatiyor. Bu kitabin Tiirkce cevirisine rast-
ladim. Karatanin'i biliyordum ama dustincesinin bu yonde evrildigini tahmin etmemistim. Orada soyle bir
saptama yapiyor: egemenlik iliskisi, bizim demokrasi dedigimiz eski Yunan, ozellikle Atina demokrasisi
doneminde de aslinda ayni formasyonun farkli bir cografyada uygulanmasiyla ortaya ¢ikmistir. izonomi
esitlikcilik demektir; izo esit anlamina gelir, eski Yunancadandir. Bu kitabi okuduktan sonra fark ettim ki,
dijitalizm ve ekiimenizmde gercekten bir egemenlik iliskisi yok.

Neden yok? Clinkii egemenlik iliskisi bir seye sahip olundugu anda baslar. Egemenlik, sahiplik iliskisidir.
Bu sahiplik iliskisi de politikanin dogusudur. Engels’in Ailenin, Ozel Miilkiyetin ve Devletin Kékeni kitabinda
anlattigi cerceve de budur. Fakat dijitalizmde boyle bir sahiplik yok. Neden yok? Ciinkii 6rnegin bugiin siz bir
ChatGPT kullanmaya basladiginiz anda, diinyanin biitiin verilerine dolayli bicimde erisim sahibi oluyorsunuz.
Aslinda ChatGPT ya da genel olarak yapay zeka dedigimiz sey, heniiz tam gelismemis bir model. Su anda
yaptigl sey, cok geliskin bir arama motoru gibi calismak. Ne demek bu? Biz, bu sistemlerin ¢ok gelismis
arama motorlar olarak verilerin sahibi olduklarini diisiiniiyoruz. Kullandigimizda da goriiyoruz ki, bizim
verilerimizden veya baskalarinin verilerinden elde ettigi enformasyona ¢ok yakin, hatta birebir sonuclar
uretebiliyor. Ve bu sonuglar isimize yariyor. Peki bu ne demek? Kim sahip o zaman? Ben sahip degil miyim?
Ciinkl orada bir sey soruyorum. O da bana yanit veriyor. Benim sordugum soruya karsilik olarak sistem tiim
verileri tariyor, nerelere erisiyorsa, oradan bir formiilasyon olusturuyor ve bana sunuyor. Tamam diyorum,
ben bunu boyle ¢6zdiim, sorunun cevabini aldim.

Peki bir kapitalist ne yapiyor? O, kendi odasinda oturuyor; rekabet, reklam, pazar payi, kar gibi kavramlar
tizerine diisiiniiyor. Ogrenmeye calisiyor. Ama biitiin bunlara ulasabilmesi icin sermayesi olmasi gerekiyor.
Oysa orada galisan isginin, bu siirecte ne olup bittiginden haberi bile yok. Dolayisiyla orada bir egemenlik
iliskisi doguyor. Ama burada dyle bir egemenlik iliskisi yok. Mesela Amazon'a bakalim: Amazon'da kim
egemen? Ben miyim? Evet, bir anlamda ben egemenim. Clinkii bu tiir bir uygulama olmadan ulasamaya-

4, BOYUT Medya ve Kiiltlirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

cagim herhangi bir tiiketim nesnesine artik daha kolay ve daha ucuz erisebiliyorum. Bu sayede bircok
sorun c¢oziiliiyor, sistem daha fonksiyonel hale geliyor. Uriin cesitliligini gorebiliyorum, karsilastirma yapa-
biliyorum. Geleneksel alisveriste bir magazaya gittiginizde, en uygun Ulriinii bulmak igin biitiin magazalar
gezmeniz gerekir. Ustelik oradaki saticilar da Uriinlerini size “en iyisi bu” diyerek pazarlamaya calisir. Tabii ki
Amazon’a da olumsuz yaklasan insanlar var. Ancak bu durumda veri kimin elinde? ChatGPT gibi bir sistemi
ele alirsak, o veriyi kullananin elinde. Clinkii ChatGPT satilamiyor, parayla satin alinamiyor. Yani sahiplik,
dolayisiyla egemenlik iliskisi ortadan kalkiyor.

Bu durumu bir adim daha ileri gotiirebiliriz. Su anda 3D printer’lar var. Kitabimda bu konuda bazi 6rnekler
de verdim. Eger bir 3D printer araciligiyla tiim ihtiyaglarimi karsilayabiliyorsam ve gerekli malzemelere
Amazon gibi tedarikgiler araciligiyla erisebiliyorsam, o zaman fabrikaya ne gerek var? Markalara ne gerek var?
Neden bir baskasinin egemenligi altina gireyim? Elimdeki 3D printer bir fabrika gibi calisiyor. Malzemeler
internet lizerinden bana gonderiliyor. Su anki kosullardan bahsediyorum. Dolayisiyla ben, bu sekilde kendi
otomobilimi bile iiretebilirim. Hatta bugiin 3D printer’larla silah yapanlar var. Bu konuda ABD’de davalar
acildi. Clinkii Amerikan Anayasasi’na gore press yani baski 6zgiirdiir; 3D printer da “baski makinesi” sayildigi
icin, hukuken ozgiirlikk alanina giriyor. Dolayisiyla dijital teknolojiler garip hukuki durumlar da yaratiyor.

Sonucta baktigimizda, veri, kaynak ya da algoritmanin bilgisi, know-how, patent gibi kavramlar kimsenin
tam miilkiyetinde degil. Clinkii ChatGPT bir yazilim olarak bir kisiye ait degil, hepimiz kullaniyoruz. Tabii
burada biitiin bu iletisimsel araclarin dnemli bir 6zelligi var: externalities, yani dissallik. Ornegin, diinyada
bir tek buzdolabi bende olsa, sadece benim peynirim, etim sogur; sizde buzdolabi yoksa yiyecekleriniz
bozulur. Ama bir cep telefonu sadece bende olsa, ise yaramaz. Sizde de olmasi gerekir, baskasinda
da. Yani teknolojinin calisabilmesi icin dissallik gerekir. Dissalligi olan herhangi bir teknolojinin egemeni
olamazsiniz. Ornegin ben iPhone kullaniyorum, Android degil diyeyim, iPhone ayri bir sirket, Android ayri
bir sirket. Bunlarin birbirleriyle konusabilmesi icin, patentler ve sirket sirlari paylasilir. iPhone, Google veya
Samsung'la belirli teknolojilerini paylasir; ¢linkii aksi halde iPhone kullanicilari ayri, Android kullanicilan
ayri bir ulus-devlet gibi olurdu. Bu sistem islemezdi. Dissallik gerceklesmezdi. O zaman Uretici ne yapsin? Bes
kisiye mi satsin? Hayir. Herkes kullanmali ki o teknoloji kullanilabilir, hizlandirici, kolaylastirici ve blyltiicu
hale gelsin.

Dolayisiyla bu acidan baktigimizda, egemenlik veya dijital diinyadan kaynaklanan ama kapitalizmin
icinde hala siirduigiini bildigimiz biitiin bu sorunlarin ortadan kalkmaya basladigini goriiyoruz. Tabii sunu da
soylemiyorum: dijitalizm insanlara milkemmel bir esitlik, litopyaci bir refah toplumu sunmuyor. Elbette yeni
catismalar, yeni celiskiler ortaya ¢ikacak. Ama bunlar kapitalizmdeki celiskilerle ayni olmayacak; tiir, bigim
ve isleyis agisindan farkli olacak. Egemenlik iliskisi dedigimiz sey, sirket sirri, patent veya lretim bilgisinin
paylasilmamasi iizerine kuruludur. Bugiin copyright, patent, marka gibi kavramlar bunun 6rnekleridir. Ancak
dijital diinyada bu sahiplik bicimleri giderek anlamini yitiriyor. Evet, su anda hala Samsung ve Apple gibi
sirketler arasinda patent davalari siirliyor ama bunlar kapitalist listyapinin kalintilaridir. Bu sistem yavas
yavas doniisecek, zamanla baska bir forma evrilecektir.

Bu doniisiimiin en biiyiik dinamigi ise kullanim degeri ile degisim degeri arasindaki catismadir. Degisim
degeri ortadan kalktik¢a, sinifli toplumlarin yapisi da degisir. Artik degisim degeri yoksa, yalnizca kullaniy-
orum ve bitiyor. Sahiplikten degil, kullanim lizerinden tanimlanan yeni bir diizen ortaya ¢ikiyor.

Miilkiyet kavrami degisiyor aslinda..

Veysel Batmaz: Tabii, aile, miilkiyet, devlet, tiimii... Ama yerine ne gelecegini bilmiyorum. Yani acikgasi
bunun bir giil bahgesine doniisecegini de diisiinmiiyorum.

4, BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 m




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

Freud’'un “ilerleme mutluluk getirmez” onermesini dijital cag baglaminda yeniden diisiiniiyorsunuz.
Bugiiniin dijital 6znelligi, siirekli cevrimici olma hali ve hiz kiiltiiriiyle birlikte yeni bir yabancilagsma bigimi
mi iiretiyor?

Veysel Batmaz: Bugiinkii cerceveden bakarsaniz, evet, iiretiyor tabii. Yani buglinki paradigmalar kullanim
degeri, degisim degeri, miilkiyet iliskileri, egemenlik iliskileri, ulus-devlet ya da onun disindaki yapilar
vesaire... Bugiin paradigma dedigimiz olguyu olusturan biitiin bu unsurlara baktiginizda, insanlarin sirekli
bir ekrana bakmasi, kendi aralarinda konusmamalari gibi davranis bicimleri, bir “sorun” yaratiyor gibi
goruinebilir ya da solun soyledigi bicimiyle yabancilasma olarak okunabilir.

Ama ben yillar 6nce, derslerde ogrencilerime iki sey soylemistim. O zamanlar akilli telefonlar yoktu;
Nokia’lar, Ericsson’lar vardi buyiik, kutiik gibi telefonlar. Demistim ki: “Bir giin gelecek, bu telefonlar banka
olacak.” Herkes giilmiisti. Bir de soyle demistim: Bir giin biitiin iliskilerinizin disinda, internette kurdugunuz
iliskilerle sosyalleseceksiniz.

Simdi bunun tersini soyliiyorlar. Yani sosyallesme azaliyor, insanlar yalnizlasiyor diyorlar. Oysa siire¢
tersine isliyor. Evet, banka dedigimiz sey artik telefonun icinde ama bir de Bitcoin c¢ikti. Bitcoin, bankaya
tamamen karsi bir sey. Artik merkezi bir para birimi degil. Ustelik sahtesi bile yapilamiyor. Digerlerinin
sahtesi yapilabiliyor ama bunun yapilamiyor. Ayni sekilde, internet sayesinde sosyallesiyoruz. Arkadasliklar
kuruyoruz, gruplar olusturuyoruz. Hi¢ tanimadigimiz, hi¢ gormedigimiz insanlarla bag kurabiliyoruz. Uzak
yerlere gidip oradaki insanlarla iliski kurmamizi sagliyor internet. Dolayisiyla her olayin bir paradigmasi
vardir. O paradigmanin icinden baktiginizda, o sey size iyi goriinmeyebilir. Galileo ile Kopernik'in kiliseyle
yasadigl catisma da buydu. Kilise, Batlamyus paradigmasiyla bakiyordu. Kopernik ise evren sizin dediginiz
gibi degil dedi. Biiylik bir catisma yasandi; 300-400 yil siirdii. Bruno’yu yaktilar, Malebranche'i siirgiine gon-
derdiler, bilim insanlari mahkiim edildi. Bugiin de benzer seyler olacak. Ama teknolojik agidan baktigimizda,
bu donemde yasanan catismalar ge¢mise gore ¢ok daha az aci verici olacak. Orta Cag'daki catismalara, koleci
doneme, hatta toplayici-avci toplumlarin ¢atismalarina bakin; hepsinde biiyiik dramlar, trajediler yasanmis,
zaten o ylizden “trajedi” tiirli dogmus.

Dijitalizmin ise bir trajedisi olmayacak. Dijitalizm doneminde trajedi yazilmayacak. Hi¢ kimse trajik bir
hayat yasamayacak. Kotii yasamak ya da iyi yasamak baska bir meseledir ama bu donem, dramatik bir donem
olmayacak. Yine de, elbette, bir giil bahcesi de olmayabilir dijitalizm.

Marx'in iiretim iligkileriyle McLuhan’in iletisim bicimlerini birlestirdiginizde, ortaya cikan tablo bize
dijital cagin yeni ideolojisi hakkinda ne soyliiyor? Dijitalizm ideolojiyi goriinmez mi kiliyor, yoksa daha
incelikli bicimlerde mi yeniden iiretiyor?

Veysel Batmaz: Genel ideolojiyi tanimlamak, aslinda ideoloji kavramina nasil yaklastiginizla ilgili bir
sey. Ben bundan burada da bahsettim sanirim, belki baska yerlerde de dile getirmisimdir. ideoloji kavrami
aslinda Napolyon’un ortaya attigi bir sey. Napolyon, kendisini elestiren diisiiniirler icin “Onlar ideolog, ben
politikactyim. Onlar konusur, ben is yaparim; giderim, israr ederim, uygularim.” demistir. Yani bir bakima
ideoloji kelimesini dilimize bor¢lu oldugumuz kisi Napolyon’dur. Ama bir de ideaoloji dedigimiz bir sey var.
Peki ideaoloji nedir? Aslinda ideoloji, gelecege dair bir tasavvurdur. Bugiinkii hayati beGenmememizden ya
da ondan tatmin olmamamizdan dogan bir umuttur ideolojilerimiz. Adina ister dinsel ideoloji deyin, ister
sekiiler ideoloji, ister bambaska bir sey... Fark etmez; sonucta hepsi birer ideal'dir. iste bu nedenle, ideoloji
dedigimiz sey, Platon’un idea kavramiyla da yakindan iliskilidir. Yani biz aslinda her defasinda bir ideal
yaratiyoruz, buna da ideoloji diyoruz. Kokeni de zaten ideal'dir; ideal’in bilimi anlamina gelir. Bugiin biz
bunu sadece diisiince sistemi gibi algiliyoruz ama kelimenin koki aslinda ideal olanin bilgisi, yani ideallerin
sozIlugii anlamini tasir.

e Ok

4, BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 LUUH 178




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

Bu agidan bakinca ideoloji, sadece bir diisiince degil, gelecege uzanan bir zihinsel harekettir.
Zaten biz bu konusmanin basindan beri konusmay:i bir teknoloji olarak tanimladik yani insanin uzantisi
olarak. ideoloji de bunun zihinsel uzantisidir; gelecege dogru uzanan tarafi.

Ciinkii neden? insanin mutluluk, sefkat, rahatlik, konfor gibi arzularla 6rdiigii bir anlam diinyasi var.
Bu semantik bir diizlemde olusuyor. Ama bu arzularin hepsinin altinda ayni ii¢ sey yatiyor: kolaylik, hiz
ve buyiikliik. Bakin her seyde bu var. Ask yasiyorsunuz, kolay olsun istiyorsunuz. Hizli olsun istiyorsunuz.
Biylik olsun istiyorsunuz. Ama ask dedigimiz sey bu kavramlarla tanimlanabilir mi? Hayir. Ama yasadigimiz
bicimiyle, icinde bulundugumuz cagda her sey buna doniisiiyor.

0 zaman ideoloji nedir? iste tam olarak bu: Hayati kolaylastirma arzusu. Daha hizli, daha biiyiik, daha
islevsel bir diinya kurma istegi. Yani ideoloji aslinda daha iyi bir teknolojiyi, daha gelismis bir yasam
bicimini tasarlama diisiincesidir. Ve bu yiizden hiz dedigimiz sey, teknolojinin bize verdigi hizdir. Herkes sunu
diigiiniir: tekerlekten buhar makinesine kadar yiizyillar gecti, buhar makinesinden yapay zekaya ise sadece
yliz yil. Neden? Ciinkii teknolojinin hizi degisti. Buhar makinesini buldugunuzda, yapay zekaya ulasmak
artik an meselesidir. Ama tekerlekten buhar makinesine ulasmak ¢ok daha zordur. Ciinkii tekerlek yavastir.
0 giin i¢in hiz kazandirmistir belki ama bugiiniin diinyasini hala tekerlege baglarsaniz, yavaslarsiniz. Neye
baglayacaksiniz? Yapay zekaya baglayacaksiniz. Ciinku o hizli.

Kitabinizda “Dijitalizm, kapitalizmin mirasini devralan ama insanin dogasini farkli temeller iizerine kuran
bir cagdir” diyorsunuz. Bu yeni ¢cagda insan-doga-teknoloji iicgeninde en radikal kirilma nerede yasaniyor?

Veysel Batmaz: Ben simdi burada baska bir konuya ge¢mis gibi olacagim ama aslinda hi¢ de ge¢miyorum.
Cuinkii Marx'a baktiginizda, onun biitlin eserlerinde politik devrimlerle alay ettigini goriirsiiniiz. En fazla
ilgilendigi iki ornek var: 1871 Paris Komiinii ve 1848 Devrimi. Onlar da politik devrimler. Hatta Fransiz
Devrimi igin yarata yarata Bonaparte'l yaratti diyerek, politik devrimlerin nasil kendi karsitini dogurdugunu
anlatiyor. Yani iktidari el degistiren ama asagidaki yapiya dokunmayan devrimlerle cok ilgilenmiyor Marx.
Onlar ona gore ylizeysel, neredeyse kozmetik hareketler. Ama buna ragmen, devrim kelimesini gii¢li bir
bicimde kullaniyor ve bunun altini toplumsal devrim olarak ciziyor. Hatta diyor ki, bugiine kadar iki tane
biylik toplumsal devrim yasandi: biri tarim devrimi, digeri sanayi devrimi.

Simdi bunu bugiine tasidigimizda, dijital devrim de aslinda bdyle bir sey yani devrim gibi goriinen ama
oziinde evrimsel bir siire¢. Bunlar birbirini yok eden seyler degil, birbirini doguran seyler. Biri olmadan digeri
olmaz. Tarim olmasa sanayi olmazdi; atesin evcillestirilmesi olmasa tarim olmazdi; yemek pisirme olmasa
insanin sindirim sistemi evrimlesmezdi. Diislinsene, insanin pismis et yemesi bile tamamen bir tesaduf
aslinda: orman yaniyor, avlandigi hayvan orada yanmis halde duruyor, onu yiyor, daha kolay sindirdigini fark
ediyor ve o andan itibaren pisirmeye basliyor. Yani insanlik tarihinin en biyiik doniisiimlerinden biri aslinda
bir orman yanginiyla basliyor. Dolayisiyla bunlarin hi¢biri bir anda patlayan devrimler degil. On binlerce yil
suren, birbirini lireten doniisiimler. Marx'in kastettigi toplumsal devrim bu. Aralarinda on bin yil fark var
neredeyse. Simdi boyle bir seye devrim demek bizim bugiinku aceleci bakisimizla celisiyor tabii. Biz devrimi
hep bugiin olsun, yarin sabah degissin diye diisiinliyoruz ama Marx’in devrim anlayisi evrimsel. Politik olani
degil, toplumsal olani doniistiiren bir sey. Ve iste bu yizden ben diyorum ki, teknoloji belirliyor artik her
seyi. Clinkii teknolojinin tamami insanin zihinsel kapasitesinin bir lirlini. Konusabilmesi, diistinebilmesi,
semboller yaratabilmesi... Hepsi birer teknoloji zaten. Dolayisiyla teknoloji insanin evriminin bir uzantisi.
Ve bu yiizden teknolojik degisimler, politik catismalardan ¢ok daha kalici. O yiizden catisma dedigimiz sey
de artik siniflar arasinda degil, zihinler arasinda yasaniyor. Biz bunu tarih boyunca hep siniflar arasinda,
ideolojiler arasinda sandik ama bana kalirsa asil catisma, diisiince bicimleri arasinda. Bize tarihi bu sekilde
okutuyor olabilirler ancak ben tersinden de okunmasi kanaatindeyim. Nitekim, McLuhan'in iletisim bicimleri
dedigi seyle Marx'in “liretim bicimleri” arasinda da bence fark yok. McLuhan her ne kadar kendini anti-

4, BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 UU HH J[ 179



Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

Marxist diye tanimlasa da, soyledikleri ayni yere variyor. ikisi de diyor ki: iiretim bicimi ya da iletisim bicimi,
insanin varolusunu belirler.

Peki dijitalizm ile kapitalizmi birbirinden ayiran kirllma ani tam olarak hangi tarihsel ya da diisiinsel
siirece karsilik geliyor?

Veysel Batmaz: Bence dyle bir kiritlma ani yok. Bu, devam eden bir siire¢. Kapitalizmin kendi igindeki
dinamik, artik baska bir teknoloji tarafindan yok edilir hale geliyor. Bugiin internet dedigimiz sey, devletlerin
denetiminde, kablolarla, veri akislariyla, Wi-Fi sistemleriyle yiiriiyen devasa bir yapi degil mi? istedikleri
zaman erisimi kesebiliyorlar, istedikleri zaman acabiliyorlar. Yani goriiniirde tiimiyle devlet kontroliinde bir
sistem. Fakat oyle mi gercekten? Hayir, ¢linkii artik dyle teknolojiler gelisiyor ki herkes kendi internetine
sahip olabilecek duruma geliyor. Diisiinsene, her bireyin elinde internette dolasan kadar biiyiik bir bilgi
deposu var. Bu cihazlar, hava akimlarini kullanarak birbirini gorebiliyor, birbirleriyle dogrudan iletisim
kurabiliyor. Boyle bir durumda artik merkezi bir internet altyapisina gerek kalmaz. Dolayisiyla devleti bu
veri dolasiminin efendisi haline getiren o tekel yapisi da ¢oker. Ve evet, su anda bu tiir cihazlar gelistiriliyor.
Ornegin yeni nesil hard diskler var; bu diskler biitiin interneti degilse de biiyiik boliimiinii kapsayacak
kadar bilgi barindirabiliyor. internete bagli olmadan bile arama yapabiliyorsun. Yani aslinda her sey orada,
cevrimdisi ama erisilebilir. Bu noktada soyle sorulabilir:

Kaybolmak diyebilir miyiz buna? Biraz soyutlasmak, goriiniir olmaktan uzaklagsmak bu dijitalizmin bize
getirdigi bir avantaj mi acaba?

Veysel Batmaz: Kaybolmak burada kendini saklamak anlamina geliyor. Ve bu da bence dijital ¢agin en
biiylik avantajlarindan biri. Mesela dijital glivenlik, bugiin analog hayattaki giivenlikten ¢ok daha saglam.
insanlarin paralari, kimlikleri, 6zel bilgileri calinabilir elbette; evet, dijital hayat istismar edilebilir ama ayni
sistem bu istismari telafi edecek mekanizmalari da kendilig§inden yaratiyor. Her ¢agin, her iiretim biciminin
kapatamadigi bazi eksiklikler olur; dijitalizmin de var. Ama o eksikliklerin biiylik kismi enformasyon yeter-
sizliginden kaynaklaniyor. Bakin, avci-toplayici toplumlarda insanin enformasyonu cok sinirliydi. Girdigi
ormanda hangi hayvanla karsilasacagini, neyin tehlikeli oldugunu bilemezdi. Ama bugiin bilebilir. iste bu
fark, dijitallesmeyle gelen en temel degisim. Dolayisiyla artik o tiirden bir belirsizlik kalmiyor. insan daha
giivenli yasiyor, ¢iinkii neyle karsilasacagini ongorebiliyor. Bilemedigi sey neredeyse kalmadi. Bugiin elinde
bir akilli cihaz varsa, sagligin yerindeyse, 6grenemeyecegin, ulasamayacagin hicbir sey yok. Belki istemiy-
orsun, belki ihtiyag duymuyorsun ama erisim imkanin var. Ve bu da yeni bir giiven bicimi yaratiyor: Bilgiye
erisim sayesinde olusan bir giiven. Artik insan, bilmedigi icin degil, bildigi icin glivende. Ciinkii biliyor,
dokunabiliyor, ulasabiliyor. Yani dijital cagda giivenligin temeli, bilginin kendisi. “Biliyorum” dedigin anda
aslinda “glivendeyim” demis oluyorsun.

Son olarak, “Cesur Yeni Diinya” metaforunuzla insanligi “daha cesur ama daha karmasik” bir gelecege
davet ediyorsunuz. Bu diinyada insanin varolugsal sinavi ne olacak sizce? Dijital cagin 6znesi, kendini hangi
degerler iizerine yeniden insa edebilir?

Veysel Batmaz: Simdi burada, bu insan merkezli ya da humanist diye tanimladigimiz paradigmayla
baktigimizda, insanlarin boyle bir seye ihtiyag duydugunu goriiyoruz. Yani insan diyor ki: Ben evrenin en
onemli varligiyim, bu toplulugun da énemli bir kisisiyim. Antropomorfik ya da antroposentrik bir sekilde,
kendini 6ne ¢ikaran degerlere ihtiyag duyuyor. Bunun sebebi de egemenlik iliskileri ve ezilme dedigimiz
olgu. Bir insan eziliyorsa, buna karsi bir savunma mekanizmasi gelistirir. Bunu hayvanlarda da, bitkilerde
de goriirliz. Bir bitkiye glines gelmiyorsa, o da dalini glinese dogru uzatir. Kendini 6nemsetir, istedigi seye
ulasabilecegi bir bicim alir. Yani antropolojik olarak baktigimizda, bu insanligin ve tiim canli varliklarin ortak
bir refleksidir. Fakat ne zaman ki kit kaynak dedigimiz sey ortadan kalkmaya baslar yani ihtiya¢ duyulmaz
hale gelir ya da sonsuz kaynak durumu olusur o zaman insanin kendini bu kadar merkeze koymaya da

4, BOYUT Medya ve Kiiltlirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 Hﬂ\ﬂm 180



Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Gag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde £¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

gerek kalmaz. insan onuru, insan degeri gibi kavramlar, bir savunma refleksi olmaktan cikar; ciinkii artik
varolusuna yonelik bir tehdit hissetmiyordur. O zaman insan, kendini evrenin bir parcasi haline getirmeye
baslar. Bunu ne saglar? Bilginin, enformasyonun artik her yerden erisilebilir olmasi. Yani en uzak yildizdan
bile bilgi gelebilir hale geldiginde... Bugiin bakinca bu imkansiz gibi goriiniiyor, ama 50 yil 6nce de cep
telefonu imkansizdi. Jules Verne'in hayal ettigi seyler bir zamanlar delilikti ama hepsi oldu. Yani, insanin
bugiinkii merkez algisi da bir giin ¢oziilmeye baslayacak. Bugiin insan onuru, insanin kendini onemsemesi,
esref-i mahlikat gibi kavramlarin hepsi bu antroposentrik diinya anlayisinin iriinleri. Ama disiin: ben
varolusuma yonelik hicbir tehdit hissetmiyorsam neden onurlu olayim ki? Yani boyle bir ihtiyacim olmaz.
Hatta olmuyor da zaten. Cok glivencede yasayan biri i¢in onur, artik bir degisim degeri tasimiyor. O sadece
kendi icinde var ama tedaviilde degil. Ciinkii sadece mallar degisim degerine sahip degildir diislinceler,
duygular da oyledir. Ben onurluyum dediginde aslinda benim degisim degerim yuksek diyorsun. Yani beni
kolay degistiremezsin, satin alamazsin, ¢linkii onurum var. Ama o da bir tur miilkiyet iliskisi. Ve eger kit
kaynak ortadan kalkarsa, bu onur, deger, merkezcilik gibi kavramlar da anlamini yitirir. insan, antropolojik
biciminin disina ¢ikan yeni bir varlik haline doniisiir. Bugiin Harari’'nin, Acemoglu’'nun, Varoufakis'in ya da
Google'in bazi yoneticilerinin bu kadar endise duymalarinin nedeni de tam olarak bu. Onlar “insanlik yok
oluyor” diyorlar ama aslinda korktuklari sey kapitalizmin yok olmasi. Onun devam etmesi icin ugrasiyorlar.
Ama bunu acikc¢a soylemiyorlar; insan onuru gidecek, yapay zeka bizi esir edecek diyorlar. Sanki zaten esir
degilmisiz gibi... Yapay zekanin degil de doganin, dogalligin esiriyiz biz. Yani mesele burada paradigmayi
degistirebilmekte. Dijitalizm tam da bunu yapiyor: paradigmayi degistiriyor. Kuantum fizigi de dyle mesela.
Kuantum, klasik fizigin aklina, mantigina uymuyor ama var. Varligiyla paradigmay degistiriyor. Ve biz artik
hem evrene hem insana hem de bilginin dogasina baska bir gozle bakmaya basliyoruz. Bu olacak. insan,
onur, merkez, “benlik” gibi kavramlarin kendisini nasil sekillendirdigini fark edecek ve bunlardan yavas yavas
siyrilacak.

Zaten barika-yi hakikat, miisademe-i efkardan dogar derler; yani hakikatin kivilcimi fikirlerin carpis-
masindan dogar. Belki bu da bir seyleri diistindiriir insanlara. Zaten bitiin bunlari o yiizden konusuyoruz.
Ama sunu da vurgulamak isterim: dijital kelimesini aslinda ¢ok begenmiyorum. Fakat bir kez kullandik, artik
boyle gidiyor. Ayni kapital kelimesi gibi. O da baslangi¢ta var olani tanimlamiyordu ama zamanla oyle bir
anlam kazand.. Dijital de, dijitalizm de ayni yolu izleyecek. Bu biiyiik olasilikla tarim devriminde oldugu gibi,
insanlarin tretim bicimlerini degistirecek. Tarimda teknoloji toprakla birlesti, sanayi devriminde makineyle.
Simdi ise bilgiyle birlesiyor. Galile teleskop sayesinde gordii; Kopernik ise teleskop olmadan gordi, ¢linki
onun zihninde matematik vardi. Matematik onun zihinsel teleskobuydu. Yani teknolojinin sadece fiziksel
degil, zihinsel bir yani da var. Dolayisiyla teknoloji dedigimiz seyin mantigini anlamak gerekiyor. Bu da kolay
bir sey degil tabii, 6zellikle icinde yasarken. Ama eger determinizm diye bir sey varsa, onun en agik ornegi
buradadir. Ciinki tarihe de, diinyaya da, insana da baktiginda, bu ¢ok acik sekilde goriiliiyor. Biz yazarken
kalemi gormiiyoruz mesela. Ama o kalem olmasa diisiinceyi aktaramayiz. Civi yazisi, tablet, matbaa... Hepsi
diislinceyi miimkiin kildi. Yani diisiinceyi yaratan sey de bir tiir teknolojidir. O araglar olmasa diisiincenin
aktarilmasina bile gerek kalmazdi. Bu yiizden benim son olarak soyleyecegim sey su: Teknolojinin mantigini
anlamak lazim. Bu bir bulus meselesi degil, bir varolus bicimi. Ben bu kitabi yazarken 6zellikle McLuhan'dan
ve Heidegger'den ¢ok etkilendim. Onlarin diisiincelerini postmodern okumalarla birlestirip Marx'i yeniden
yorumlamaya calistim. Ve sunu fark ettim: Lenin bile Marx'in eserlerinin ylizde seksenini okumadi, ¢linkii
Marx'in oldiikten sonra basildi onlar. Yani bir paradigmayi degistirmek istiyorsak, o paradigmanin disina
¢ctkmamiz gerekiyor. Teknolojiyi kiiciimsememek lazim. Clinkii daha onceki teknolojiler sadece belli kesimleri
etkilerdi. Ama dijital teknoloji herkesi kapsiyor. Dijital olmayan bir yasam neredeyse imkansiz artik. Pulluksuz
yasanirdi, traktorsiiz yasanirdi, tekstil atolyesi olmadan yasanirdi. Ama bugiin dijital olmadan yasanmaz.

JU":W T s

4, BOYUT Medya ve Kiiltlirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182




Kapitalizmin Ardindan Gelen Yeni Cag - Prof. Dr. Veysel Batmaz ile Dijitalizmin izinde ¥ Giimiisboga & Tastan Kaplan, 2025

Giinkl o, hayatin anahtari. Ve o anahtarin neyi actigini anlayabilmek icin, insanla doga arasindaki iliskiyi
yeniden diisinmek gerekiyor.

Yazar Bilgileri  Yagmur Giimiisboga (Ogr. Gor. Dr.)
Author Details " istanbul Beykent Universitesi, Meslek Yiiksekokulu, Halkla iliskiler ve Tanitim programi, istanbul, Tirkiye
0000-0001-5055-5440 B yagmurgumusboga@beykent.edu.tr

Irmak Tastan Kaplan

2 jstanbul Universitesi, Yeni Medya ve iletisim Yénetimi Yiiksek Lisans Programi, istanbul, Turkiye
0009-0003-0990-0400

4, BOYUT Medya ve Kiiltiirel Calismalar Dergisi-4. BOYUT Journal of Media and Cultural Studies, (27): 169-182 m 182


https://orcid.org/0000-0001-5055-5440
mailto:yagmurgumusboga@beykent.edu.tr
mailto:yagmurgumusboga@beykent.edu.tr
https://orcid.org/0009-0003-0990-0400

