
- 214 - 

 

Cilt | المجلد | Volume: 2   Sayı | العدد | Issu: 3 Aralık | كانون الأول | December 2025 

 

Taberî’nin Tefsirinde Teşbih İma Eden Âyetlere Yaklaşımı 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه 
Al-Ṭabarī’s Approach in His Tafsīr to the Qur’ānic Verses that Seem to Imply Likeness 

(Tashbīh) 
 

Abdulilah HURİ 

Dr. Öğr. Üyesi, Kahramanmaraş İstiklal 

Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Kahramanmaraş, Türkiye 

 Asst. Prof. Dr., Kahramanmaraş İstiklal 

University, Faculty of Islamic Studies, 

Department of Basic Islamic Sciences 

Kahramanmaras, Turkiye 

E-mail: hoory70@gmail.com  ORCID: 0009-0000-9040-5826 
 

Makale Bilgisi | معلومات المقالة     | Article Information 

Makale Türü | نوع المقالة | Article Types: Araştırma Makalesi |  بحث| Research Article 

Geliş Tarihi | تاريخ الإرسال | Date Received: 31.10.2025 

Kabul Tarihi |تاريخ القبول | Date Accepted: 09.12.2025 

Yayın Tarihi |تاريخ النشر | Date Published: 31.12.2025 

Yayın Sezonu | فصل النشر | Pub Date Season: Aralık | كانون الأول | December 

Atıf | كيفية الإحالة | Cite as 

Huri, Abdulilah. "موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه". İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi 2/3 

(Aralık 2025), 214-230. 

İntihal | الانتحال     | Plagiarism 

Bu makale, iThenticate yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir.  

 .، ولم يتم اكتشاف أي انتحالiThenticateتم فحص هذه المقالة باستخدام برنامج 
This article has been scanned by iTenticate. No plagiarism detected. 

Etik Beyan | التعهد الأخلاقي | Ethical Statement 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların 

kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 

 .كل صحيحيعُلن أنه تم الالتزام بالمبادئ العلمية والأخلاقية أثناء تنفيذ وكتابة هذه الدراسة، وأن جميع المصادر المستخدمة قد تم توثيقها بش

 It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this 

study and that all the sources used have been properly cited (Abdulilah HURİ). 

Yayıncı | الناشر| Published by 

Kahramanmaraş İstiklal Üniversitesi |جامعة كهرمان مرعش الاستقلال | Kahramanmaraş İstiklal University 

Lisans Bilgisi |  الترخيص | License Information 

Bu makale, Creative Commons Atıf-GayriTicari 4.0 Uluslararası Lisansı (CC BY NC 4.0) ile lisanslanmıştır.  

 (.  CC BY NC 4.0ي )دول 4.0غير تجاري  -الإحالة  –رخصة المشاع الإبداعي هذا العمل مرخص بموجب 
This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (CC 

BY NC 4.0). 

 



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 215 - 

 

Taberî’nin Tefsirinde Teşbih İma Eden Âyetlere Yaklaşımı 

Öz: Yüce Allah, Kur’an’da kendisini “O’nun benzeri hiçbir şey yoktur” (Şûrâ, 42/11) diye nitelemiştir. Ehl-i 

Sünnet âlimleri, Allah Teâlâ’nın hiçbir yaratılmışa benzemediği ve hiçbir yaratılmışın da O’na benzemediği 

hususunda ittifak etmişlerdir. Bununla birlikte Kur’an-ı Kerim’de, zahirî anlamı itibarıyla Allah’a mahlûkların 

sıfatlarına benzer sıfatlar isnat eden bazı âyetler bulunmaktadır; el, göz, yüz, gelmek, arşa istivâ etmek gibi. Bu 

sebeple âlimler, bu tür âyetleri “O’nun benzeri hiçbir şey yoktur” ilkesine uygun biçimde yorumlama hususunda 

farklı görüşler ortaya koymuşlardır. Bu çalışmada, öncelikle İmam Taberî’nin hayatına, tefsirine ve teşbih ima 

eden âyetlere ilişkin genel yaklaşımlara değinilmiştir. Ardından Taberî’nin bu tür âyetlere dair tutumu incelenmiş; 

istivâ, el, göz, bacak (sâk), yan (cenb), yüz, ‘ulüv, semada bulunma ve gelme fiilleriyle ilgili yorumları ele 

alınmıştır. Ayrıca Taberî’nin yaşadığı hicrî üçüncü yüzyıldaki entelektüel ortamı tanıtarak bu ortamın onun bazı 

görüş ve tercihleri üzerindeki etkisi ortaya koyulmuştur. Araştırma sonucunda, İmam Taberî’nin genellikle te’vîl 

yöntemine meylettiği kimi zaman da Allah’a yakışır biçimde bazı sıfatları sabit kabul ettiği görülmüştür. Ancak 

“gelme” ile ilgili âyetlerdeki tutumu, genel yaklaşımıyla tam olarak uyumlu değildir. Bu durum ya tefsirine 

sonradan eklenmiş ifadelerden ya da dönemindeki teşbih eğilimli grupların baskısından kaynaklanmış olabilir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Teşbih Âyetleri, Te’vîl, İsbât, Tecsîm, Taberî. 

 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه 

وقد أجمعت كلمة أهل السنة على أن الله تعالى لا يشبهه شيء   ،﴾لَيسَ كَمِثلِهِۦ شَيء  بأنه ﴿ 11في سورة الشورى الآية وصف الله تعالى نفسه : الملخص
اتصاف الله ببعض  من المخلوقات، ولا يشبه هو شيئا منها، ولكننا إذا نظرنا في كتاب الله تعالى نجد أن بعض الآيات تنسب إلى الله تعالى ما يوهم ظاهره  

ء وغيرها. لذلك اختلف العلماء في توجيه هذه الآيات لتكون متسقة مع قوله تعالى:  ما يتصف به المخلوقون؛ كاليد والعين والوجه والمجيء والاستوا 
ثم ذكرنا    فنا فيها بالإمام الطبري، وبتفسيره، وبالآيات الموهمة للتشبيه وموقف العلماء منها.ر  وقد ذكرنا في بحثنا هذا مقدمة عَ .  ﴾ليَسَ كَمِثلِهِۦ شَيء  ﴿

موهمة للتشبيه، فذكرنا أقواله في تفسير آيات الاستواء واليد والعين والساق والجنب والوجه والفوقية والعلو والكون موقف الإمام الطبري من الآيات ال
نا تأثير هذه الحالة على  ي  في السماء والإتيان والمجيء. وذكرنا جانبا من الحالة الفكرية التي كانت سائدة في القرن الثالث الذي عاش فيه الطبري، وبَ 

التأويل، مع إثبات الصفات اللائقة بالله تعالى في بعض المواضع   يميل في الغالب إلى ن لنا في البحث أن الإمام الطبري  وقد تبي   بعض آرائه واختياراته.
مدسوسة عليه أو  وآما آيات الإتيان والمجيء فلم يكن موقفه منها متسقا مع موقفه من باقي الآيات، فإما أن بعض العبارات    ذلك،حين يقتضي السياق  

 أنه قالها بضغط من بعض المجسمة في عصره. 
 .الطبري ،التفسير، الآيات الموهمة للتشبيه، التأويل، الإثبات، التجسيم الكلمات المفتاحية:

 

Al-Ṭabarī’s Approach in His Tafsīr to the Qur’ānic Verses that Seem to Imply Likeness (Tashbīh) 

Abstract: Allah almighty  has described Himself as “There is nothing like unto Him” (Qur’ān 42:11), and the 

consensus of Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah affirms that God bears no resemblance to any of His creation, nor do 

they resemble Him. However, when we delve into the Qur’ān, we encounter certain verses that, at first glance, 

appear to ascribe to God—exalted be He—attributes that are, typically, the pecularities of creatures, such as the 

hand, the eye, the face, coming, and  ascending over the Throne. Consequently, scholars have differed in 

interpreting these verses so that they remain consistent with the verse “There is nothing like unto Him.” In this 

study, we presented an introduction about Imām al-Ṭabarī, his Tafsīr, and the verses that may imply 

anthropomorphism, along with the general scholarly positions regarding them. We then examined al-Ṭabarī’s 

specific stance toward such verses, discussing his interpretations of verses related to God’s rising (istiwāʾ), hand, 

eye, shin, side, face, transcendence, being above, being in the heaven, and His coming. We also shed light on the 

intellectual climate of the third century AH in which al-Ṭabarī lived and explained how it influenced some of his 

views and choices. The study concludes that al-Ṭabarī generally inclined toward taʾwīl (figurative interpretation), 

though in some cases he affirmed certain attributes in a manner befitting God’s majesty. However, regarding the 

verses of “coming” and “arrival,” his stance appears inconsistent with his general approach—either due to 

interpolations into his work or possibly external pressure from anthropomorphist circles of his time. 

Keywords: Tafsīr, al-Ṭabarī, Anthropomorphism (tajsīm), Interpretation (taʾwīl), Affirmation. 

 

 

  



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 216 - 

 

 المقدمة 
وقد أجمعت كلمة أهل السنة على أن الله تعالى لا يشبهه شيء من    1﴾ ليَسَ كَمِثلِهِۦ شَيء  ﴿ وصف الله تعالى نفسه بأنه 

ولكننا إذا نظرنا في كتاب الله تعالى نجد أن بعض الآيات تنسب إلى الله تعالى ما يوهم   ،المخلوقات، ولا هو يشبه شيئا منها 
ظاهره اتصاف الله ببعض ما يتصف به المخلوقون؛ كاليد والعين والوجه والمجيء والاستواء وغيرها. لذلك اختلف العلماء في  

 .﴾ليَسَ كَمِثلِهِۦ شَيء  ﴿توجيه هذه الآيات لتكون متسقة مع قوله تعالى: 
وقد رأيت أن أبين في بحثي هذا مذهب إمام من أئمة السلف في هذه الآيات المتشابهات، لننظر هل هو ممن يثبت  
هذه الآيات على ظاهرها وإن كانت موهمة للتشبيه، أو هو ممن يؤولها ويصرفها عن ظاهرها، أو يفوض معناها إلى الله تعالى، 

 شيئا آخر، وإذا كان كذلك فما هو السبب في ذلك.  أو ممن يقول في بعضها بشيء مما ذكر وفي بعضها 
 مشكلة البحث

   ما موقف الإمام الطبري من الآيات المتشابهات؟
 ؟ما وجه اختلاف موقفه من آية إلى أخرىو

التعريف بالإمام الطبري وتفسيره وبالآيات الموهمة  ، وفيه  التمهيد  :وخاتمة  وقد قسمت البحث إلى مقدمة ومبحثين 
  فيحتوي على   المبحث الثاني، وأما  رأي الإمام الطبري في الآيات المتشابهات تفصيلا  ففيه عرض  المبحث الأولوأما    للتشبيه.
 وأما الخاتمة ففيها أهم النتائج والتوصيات .وتعقيب   تحليل  

 لتمهيد: التعريف بالإمام الطبري، وتفسيره، وبالآيات الموهمة للتشبيه ا .1
 التعريف بالإمام الطبري .1.1

 هـ(.224هو الإمام محمد بن جرير الطبري، يكنى بأبي جعفر، ولد في مدينة آمل من طبرستان سنة )
تسع، ورأى له    وعمره، وكتب الحديث  سنين  ثمان  وعمره، وصلى بالناس  سنوات  سبعالكريم وعمره    حفظ القرآن

حجارة وهو يرمي بها بين يدي النبي صلى الله عليه  فيها  أبوه في الرؤيا أنه بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم وبيده مخلاة  
 2. عن شريعته، فحرص أبوه على معونته على العلم وهو صغير ويدافع في دينه  سوف ينصحكبر  إذا وسلم، فقال له المعبر: إنه 

ثم رحل    3.ل علما كثيراالشيوخ حتى حص  وروى كثيرا عن  في بلده، ثم في الري وما جاورها،    أولا   كتب الحديث ف
إلى مدينة بغداد وكان يطمح للسماع من الإمام أحمد، إلا أنه لم يدركه لأنه توفي قبل دخوله إليها، وكتب عن شيوخ بغداد  
فأكثر، ثم رحل إلى البصرة وسمع ممن بقي فيها من الشيوخ، ثم رحل إلى الكوفة وكتب عن شيوخها، ثم عاد إلى بغداد ولبث  

 4. لوم القرآنفيها مدة تفقه بها وأخذ في ع
الكتابة  من  هـ( فأكثر فيها    253، ووصل مصر سنة )ها وكتب عن علمائها وثغور  الشام  سواحل، ومر بثم رحل إلى مصر

إلى مصر، وبرز فيها وأظهر مذهبه الفقهي واختياراته، ثم عاد إلى طبرستان،    بعدها   عادو  حل إلى الشام،ترا، ثم  عن العلماء
 5. واستقر المقام به أخيرا في بغداد

عن حديث ، وسألوه ولما عاد إلى بغداد تعصب ضده جماعة، وقصده الحنابلة يسألونه في المسجد عن الإمام أحمد
فأنكر كون الإمام أحمد من الفقهاء لأنه لم    (6)،إجلاس النبي صلى الله عليه وسلم على العرش يوم القيامة الذي يرويه مجاهد

 
 42/11 الشورى 1
 .6/446(، 1993)بيروت: دار الغرب الإسلامي،  تحق. إحسان عباس ، الأدباء معجمياقوت بن عبد الله الحموي،  2
 . 6/446، معجم الأدباءالحموي،  3
   .6/447، معجم الأدباءالحموي،  4
 .6/450، معجم الأدباءالحموي،  5
. "قال: يجلسه معه على عرشه". محمد بن جرير  ﴾عسى أن يبعثك ربك مقاما محمودا﴿وهو ما أخرجه الطبري في تفسيره عن مجاهد في قوله تعالى:    6

 .15/47(، هـ1422)القاهرة: دار هجر،  جامع البيان عن تأويل آي القرآنالطبري، 



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 217 - 

 

فلما سمع منه الحنابلة وأصحاب الحديث  ،  على العرش   الإجلاس أصحاب حملوه عنه، وأنكر حديث    م يكن له رو عنه الفقه وليُ 
ذلك وثبوا عليه ورموه بالمحابر، ثم خرج بنفسه ودخل داره، فرموا داره بالحجارة حتى صار أمام بابه كالتل ة من الحجارة، حتى  

 7.جاء صاحب الشرطة ومعه آلاف الجنود فمنعوا عنه العامة وأزالوا الحجارة عن باب داره
أحمدَ، وذكر مذهبه  الإمام  فخلا الطبري في داره وكتب كتابا في الاعتذار إليهم، وذكر فيه مذهبه واعتقاده، وأثنى على  

 8وبقي يذكره بخير حتى مات.اعتقاده،  وصحح
 9. هـ( ودفن بداره فيها 310وقد توفي رحمه الله تعالى ببغداد سنة )

ف، وقد جمع بعض تلامذته عدد أوراق كتبه وقسمه على يأما كتبه، فقد كان رحمه الله تعالى من المكثرين من التأل
وقد ألف رحمه الله   10.أيام حياته منذ بلوغه الحلم إلى أن توفي عن ست وثمانين سنة فبلغ منها عن كل يوم أربع عشرة ورقة

 . تعالى في فنون شتى، فألف في الفقه، والحديث، والقراءات، والتفسير، والتاريخ وغيرها 
كان يعزم  ويعد تفسيره جامع البيان عن تأويل آي القرآن، وكتابه في التاريخ من أشهر كتبه وأوسعها، وقد روي أنه  

على كتابة التفسير بنحو ثلاثين ألف ورقة، لما عرض ذلك على أصحابه استعظموه وقالوا: هذا تفنى الأعمار دونه، فاختصره  
 11. "بنحو ثلاثة آلاف، وكذلك الأمر بالنسبة للتاريخ

 التعريف بتفسيره .1.2
يعد تفسير الإمام الطبري من أهم كتب التفسير التي وصلت إلينا وأوسعها وأجمع العلماء على أنه لم يؤلف مثله في  

 12  ر.التفسي
 13كان لا يستكثر السفر إلى الصين للحصول عل هذا التفسير. أبي حامد الإسفراييني أنه  وذكر الخطيب عن

فقد اعتنى عناية كبيرة بالتفسير   وتأتي أهميته من أنه أودع فيه تفاسير العلماء الذين كانوا قبله وأكثرها لم يصل إلينا.
النقلي، ويعد في الوفت نفسه مرجعا مهما من مراجع التفسير العقلي، لما فيه من توجيه الأقوال، والاستنباط، ولما فيه من  

 14ترجيح بعضها على بعض بنظره العقلي وبحثه الحر.
كان إذا أراد أن يفسر آية بدأ بقوله: القول في تأويل قول الله تعالى ثم يذكر الآية التي  وأما عن منهجه وطريقته فيه فقد  

يريد تفسيرها، ثم يفسرها، ويستدل لما قاله بروايات يرويها بأسانيدها عن تفسير الصحابة أو تابعيهم لهذه الآية، وإذا تعددت  
ل من الصحابة والتابعين. ولكنه لا يقتصر على الرواية فقط، بل كان  الأقوال في الآية يعرضها كلها، ويذكر من قال بهذه الأقوا

يوجه الأقوال، ويرجح بعضها، ويذكر أحيانا وجوه الإعراب إن احتاج لذلك، ويستنبط الأحكام من الآيات، ويوجه الأدلة، 
 15ويرجح ما اختاره. 

 التعريف بالآيات الموهمة للتشبيه  .1.3
المقصود بالآيات الموهمة للتشبيه الآيات التي يوهم ظاهرها اتصاف الله سبحانه وتعالى بشيء من صفات المخلوقين، 

 كالآيات التي تنسب إلى الله تعالى اليد والعين والوجه والجهة والاستواء والجنب والساق ونحوها.

 
 .6/450، معجم الأدباءالحموي،  7
  .6/451، معجم الأدباءالحموي،  8
 . 2/553 (،2001، دار الغرب الإسلامي)بيروت:   تاريخ بغدادأحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي،  9

 .6/443، معجم الأدباءالحموي،  10
 .2/551، تاريخ بغدادالخطيب البغدادي،  11
 . 4/244 (،1974، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة: ) الإتقان في علوم القرآنعبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي،  12
 .2/055، تاريخ بغدادالخطيب البغدادي،  13
 . 1/149، ( ، د.تمكتبة وهبة : )القاهرة التفسير والمفسرونمحمد السيد حسين الذهبي،  14
 .1/151 ،التفسير والمفسرونالذهبي،  15



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 218 - 

 

ليَسَ كَمِثلِهِۦ  الدليل عليه قوله تعالى: ﴿، ووسبب إيهامها أن الله تعالى منزه عن الاتصاف بمشابهة شيء من مخلوقاته
 ﴾. فهذه الآية تنفي عن الله تعالى أن يشبهه شيء  من خلقه. شَيء  

 وقد اختلف العلماء في التعامل مع هذه الآيات على أقوال كثيرة منها:  
القول الأول: إجراء هذه الآيات على ظاهرها الذي يشعر بالتجسيم، وهو مذهب المشبهة، فقد قال بعضهم بأن معبوده  
جسم مكون من لحم ودم، وأن له جوارح وأعضاء كاليد، والرجل، والرأس، واللسان، والعينين، والأذنين، ومع ذلك فهو جسم  

 16.لدماء. وكذلك باقي الصفاتا يشبه لا يشبه الأجسام، ولحم لا يشبه اللحوم، ودم لا
إثبات معاني هذه الآيات على ظاهرها مع نفي الكيفية، فيقولون لله يد حقيقية ولكن ليست كأيدينا،   الثاني:  القول 

 17.وهكذا باقي ما ينسب إلى الله من صفات المخلوقين
 18.السلف  جماهير قولالقول الثالث: تنزيه الله عن ظواهر هذه الآيات مع تفويض المعنى إلى الله تعالى. وهو 

ل القول الرابع: تنزيه الله عن ظواهر هذه الآيات مع تأويلها بما تسمح به اللغة العربية ويتناسب مع سياق الآيات، فتؤو  
ل الاستواء بالاستيلاء ونحوه، وهو مذهب جمهور ل العين بالحفظ والرعاية ونحوها، ويؤو  والإنعام ونحوها، وتؤو    ةدربالقُ   اليدُ 

 الخلف.
القول الخامس: إثبات هذه الكلمات على أنها صفات للباري سبحانه وتعالى مع تفويض معناها إلى الله تعالى. وهو  

 19. مذهب إمام السنة أبي الحسن الأشعري وبعض أصحابه

 موقف الإمام الطبري من الآيات المتشابهات تفصيلا. .2
  ، الأصل في هذا الباب أن يكون موقف المفسر من هذه الآيات واحدا، فإما أن يكون من أهل الإثبات بأحد مذهبيه

أو غير ذلك، ولكني عند التتبع وجدت أن    ،صفات وتفويض معناها إلى الله تعالىعلى أنها  أو إثباتها    ،أو التفويض  ،أو التأويل
 ة، فاحتاج الأمر مني أن أبحث في كل صفة على حد  ،الإمام الطبري قد اختلف موقفه من هذه الآيات من صفة إلى أخرى

 وأوضح موقفه منها تفصيلا. 
 فعل الاستواء .2.1

  20،ورد فعل الاستواء في القرآن الكريم منسوبا إلى الله تعالى في تسعِ آيات، سبع  منها نسب فيها الاستواء على العرش 
والظاهر من فعل الإمام الطبري أنه لم يفرق في المعنى بين الفعلين وهما )استوى   21،واثنتين نسب فيهما الاستواء إلى السماء

إلى( و)استوى على( وذلك لأنه بي ن رأيه في معنى فعل الاستواء إلى السماء في الموضع الأول، ثم كرر الإشارةَ إليه مع باقي  
 الآيات دون تفريق في المعنى.

والملاحظ من فعله أيضًا أنه تطرق لتفسير الاستواء مرة واحدة مفصلا فيه القول واختلاف الناس فيه، أما باقي الآيات  
 وعزا إلى الموضع الأول. ،فكان إذا أراد أن يفسرها لم يفصل القول فيها 

 
 . 121  (،،دار المعرفة  :)بيروت الملل والنحل الشهرستاني،  انظر: محمد بن عبد الكريم  16
 .6/366، 4/6، (2004، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف  :)المدينة المنورة مجموع الفتاوىابن تيمية، بن عبد الحليم أحمد  17
 .257 (،، د.تمكتبة دار الدقاق : )دمشق تحفة المريد على جوهرة التوحيدإبراهيم بن محمد الباجوري،  18
 .209 (،2019، دار التقوى ق: )دمش شرح المقدمات محمد بن يوسف السنوسي،  19
 . 57/4الحديد  ،32/4السجدة ، 25/59الفرقان  ،20/5طه ، 13/2الرعد ، 10/3يونس ، 7/54وهي: الأعراف  20
   .41/11فصلت ، 2/29وهما: البقرة  21



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 219 - 

 

ل فيها القول هي الآية التاسعة والعشرون من سورة البقرة  ل المفسرين في تفسير افقد ذكر فيها أقو  22والآية التي فص 
مَآٰءِ معنى ﴿ ٰٓ إِلَى ٱلس  فقال بعضهم: أقبل عليها، وفسرها آخرون بتحول الفعل، وقال آخرون: إن الاستواء فعل من أفعاله   ﴾ ٱستَوَى 

 23.تعالى، وقال بعضهم: الاستواء هو العلوُّ والارتفاع
 وات. ا ثم ذكر أوَْلى المعاني في تفسير الآية وهو: علا عليهن وارتفع؛ فدبرهن بقدرته وخلقهن سبع سم 

الرجل شابا وقويا  صار  فإذا  ،  ةقووالشباب  الوقد ذكر الطبري أن الاستواء يأتي في اللغة لمعان متعددة منها: انتهاء  
من الأمور والأسباب، يقال منه: استوى لفلان أمره: إذا استقام له بعد   عوج: قد استوى الرجل، ومنها: استقامة ما كان فيه يقال

أود، ومنها: الإقبال على الشيء بالفعل، كما يقال: استوى فلان على فلان بما يكرهه ويسوؤه بعد الإحسان إليه. ومنها: الاستيلاء  
ومنها: العلو والارتفاع، كقول القائل: استوى    والاحتواء، كقولهم: استوى فلان على المملكة، بمعنى: احتوى عليها وحازها،

ه عليه  24.فلان على سريره. يعني به علو 
وزعم أنه يلزم منه أنه علا عليها وارتفع بعد أن    ،في سياق الرد على من أنكر معنى العلو والارتفاع والتدبير   ، ثم قال

كان  كان تحتها، فألزمه مثل ذلك في قوله بأن معناها أقبل عليها، بأنه يلزم منه أنه كان مدبرا عن السماء ثم أقبل عليها. فإن  
لا علو انتقال    ،فكذلك فقل: علا عليها علو ملك وسلطانفيقال له: "إقبال تدبير،    بل هوليس إقبال فعل  هذا الإقبال    أن   يقصد

 25.وزوال"
الملك والسلطانِ لا   فيفهم من هذا النقاش الأخير مع المخالف أن الإمام الطبري إنما قصد بهذا العلو ِ والارتفاعِ علو  

 شعر بالجسمية والتشبيه. علو  الذات الذي يُ 
فإن قيل: هذا الذي ذكره الطبري هنا كان في سياق الجدال والإلزام للخصم، والمجادل قد يلتزم قولا لإفحام الخصم  

إذا تأملنا معه قوله في    ولا سيماقلنا: هذا الأمر وإن كان محتملا إلا أنه ليس هو الظاهر في هذا السياق،    وإن لم يكن مذهبا له.
حيث فسر الاستواء بقوله: "ثم استوى على عرشه مدبرا للأمور، وقاضيا في خلقه ما أحب، لا يضاده في   26تفسير سورة يونس 

فهذا التفسير منه رحمه الله تعالى لهذه الآية يظهر منه أنه إنما يفسر العلو بعلو    27.قضائه أحد، ولا يتعقبه في تدبيره متعقب"
 الملك والسلطان الذي يلزم منه تدبير أمور الخلق والقضاء فيه بما أحب على حسب مراده تعالى. 

أما سائر الآيات فقد فسرها رحمه الله تعالى بـ)علا وارتفع( أو ما هو قريب منها مع عزوه تفصيل ذلك والخلاف فيه  
يث سمى هذا الاستواء فعلا دون أن يفسره بـ)علا وارتفع( فقال في تفسير آية  ، حباستثناء موضع واحد  28إلى الموضع الأول 

 30. "ما لكم أيها الناس إله  إلا من فعل هذا الفعل، وخلق هذا الخلق العجيب في ستة أيام" 29. السجدة
وبهذا يتبين لنا أن الإمام الطبري فسر الاستواء بمعنى العلو المعنوي وهو علو الملك والسلطان والتدبير، كما أنه  

 سمى هذا الاستواء فعلا فقال: "ما لكم أيها الناس إله  إلا من فعل هذا الفعل" والمراد بهذا الفعل هنا الاستواء.

 
ا فِي  ل ذِيٱهُوَ ﴿وهي قوله تعالى:   22 ٰٓ سٱجَمِيعا ثُم   رضِ لأَ ٱخَلَقَ لَكُم م  مَآٰءِ ٱإِلَى  تَوَى  ى هُن  سَب لس  وَ   عَ فَسَو  ِ شَيسَمَ   ﴾ عَلِيم   ء  تۚ وَهُوَ بِكُل 
 .1/455 ، جامع البيانالطبري،  23
 . 440(، 1992 دار القلم، :)دمشق  المفردات في غريب القرآنالراغب الأصفهاني،  وانظر: الحسين بن محمد ؛1/455 ، جامع البيانالطبري،  24
 .1/745، جامع البيانالطبري،  25
تِ وَٱلأَ ﴿وهي قوله تعالى:   26 وَ  مَ  ُ ٱل ذِي خَلَقَ ٱلس   [3]يونس  ﴾ٱلأمَرَ   يُدَب ِرُ  ٱلعَرشِ   عَلَى ٱستَوَى    ثُم   أيَ ام سِت ةِ  فِي رضَ إِن  رَب كُمُ ٱلله 
 . 12/114، جامع البيانالطبري،  27
 . 22/87؛ 20/391 ؛17/481 ؛16/11 ؛13/411 ؛12/114؛ 10/246، جامع البيانانظر: الطبري،  28
تِ وَٱلأَ وهي قوله تعالى:   29 وَ  مَ  ُ ٱل ذِي خَلَقَ ٱلس   ٱلعَرشِ ﴾  عَلَى ٱستَوَى    ثُم   أيَ ام   سِت ةِ  فِي  بَينهَُمَا   وَمَا  رضَ ﴿ٱلله 
 . 18/591 ، جامع البيانالطبري،  30



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 220 - 

 

، زيادة ال  وهذهاستوى على العرش بذاته،    :حيث زادوا على الوارد قولهم  وقد أنكر العلماء قول من قال بالعلو ِ الحسي ِ
شيء إنما تستوي  على ستوي ذي ين الأ ، وهو وقياسهم الغائب على الشاهد من إحساسهم ها هؤلاءإنما فهمو، تأتِ في نقللم 

 31. عليه ذاته
 المعنوي، وهو ما ذهب إليه الطبري رحمه الله تعالى.  لم يبق إلا العلوُّ إذا نفينا عن الله العلو  الحسي  ف

وى  تَ اسْ ﴿المفسرين بين )استوى إلى(، و)استوى على(، فهذا ابن الجوزي وابن كثير يؤولان آية    من  وقد فرق كثير
ونها بلا تشبيه  رُّ مِ يُ ، وعلى مذهب السلف وهو أنهم لا يزيدون على قراءتها   ﴾ىلَ وى عَ تَ اسْ ﴿لإقبال، ويُجريان آية  ابالقصد و  ﴾ىلَ إِ 

 32. ولا تكييف ولا تعطيل
ففسر الاستواء بما فسره ثم عزا إليه في كل الآيات التالية إلى هذا الموضع    ،ولكن الطبري جعلهما من باب واحد

 كما ذكرنا. 
 اليد .2.2

ورد ذكر اليد في القرآن الكريم منسوبة إلى الله تعالى في أربع آيات، اثنتين منها بلفظ المفرد )يد(، وواحدة بلفظ  
(، وواحدة بلفظ الجمع )أيدينا(.    المثنى )بيدي 

حيث وردت في سياق الرد على اليهود الذين    33،أما الآية الأولى ورودا في القرآن الكريم فهي آية سورة المائدة
ِ مَغْلُولةَ  يصفون الله تعالى بالبخل حيث قالوا: ﴿  .فَ يَشَآٰءُ﴾سُوطتََانِ ينُفِقُ كَيْ يدََاهُ مَبْ  فرد عليهم قولهم بقوله تعالى: ﴿بَلْ  ﴾ يدَُ ٱلله 

ِ مَغلُولةَ  وقد فسر الإمام الطبري هذه الآية على المجاز، ففسر قول اليهود: ﴿ أنهم "يعنون: أن خير الله مُمْسَك   ﴾يدَُ ٱلله 
ثم بين وجه المجاز في ذلك   ﴾وَلَا تَجعَل يدََكَ مَغلُولةًَ إِلَى  عُنقُِكَ وعطاءه محبوس عن الاتساع عليهم". كما في قوله تعالى: ﴿ 
لأن الغالب أن العطاء والبذل إنما يكون باليد، فجرت عادة الناس   ؛بأن اليد إنما وصفت بذلك مع أن المقصود إنما هو العطاء

في وصف بعضهم بعضا إذا أرادوا أن يصفوه بالجود والكرم، أو بالشح والبخل بإضافة ما كان من صاحب اليد من الكرم أو  
 البخل إلى يده.

ثم فسر قوله تعالى: ﴿بَل يدََاهُ مَبسُوطتََانِ﴾ بقوله: بل يداه مبسوطتان بالبذل والإعطاء، وأرزاق العباد وأقوات خلقه  
 34. غير مغلولتين ولا مقبوضتين"

ثم ذكر بعد ذلك اختلاف أهل الجدل في معنى اليدين هنا، فبعضهم فسر اليدين بالنعمتين، وبعضهم فسرهما بالقوة، 
 بجارحة مثل جوارح الإنسان.  توآخرون بالملك، وقال آخرون بأن اليد هنا صفة من صفاته سبحانه وتعالى غير أنها ليس

أطال في ذكر حجج من قال بأنها صفة لله تعالى ليست بجارحة، وذكر   ولم يقو ِ الطبري أحد هذه الأقوال، ولكنه 
 ردودهم على من قال بالأقوال الأخرى. 

أنَعَ  أيَدِينَآٰ  ا عَمِلَت  م  لَهُم م ِ أنَ ا خَلَقنَا  لَهَا  ـ  وأما الآية التي وردت ثانيا في القرآن فهي قوله تعالى: ﴿أوََلَم يَرَواْ  ما فَهُم 
لِكُونَ﴾ مَ 

ا عَمِلَتْ   35 م  وكأنه عنى بأن الأيدي هنا صلة   36.بقوله: "مما خلقنا من الخلق"  أيَدِينَا﴾  فقد اكتفى الطبري بتفسير ﴿م ِ
 لتقوية المعنى.  

 
 . 21 (،1992 المكتبة الأزهرية للتراث،  :)القاهرة  دفع شبه التشبيه بأكف التنزيهعبد الرحمن بن علي بن محمد ابن الجوزي،  31
إسماعيل بن عمر  ؛  2/128؛  1/49،  (2001،  دار الكتاب العربي  : )بيروت  زاد المسير في علم التفسير عبد الرحمن بن علي بن محمد ابن الجوزي،    32

 . 3/427؛ 1/213، (1999، دار طيبة : )الرياض تفسير القرآن العظيم ابن كثير، 
 .5/64المائدة  33
 .8/553 ، جامع البيانالطبري،  34
 .36/71 يس 35
 . 19/482 الطبري، جامع البيان،  36



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 221 - 

 

﴾ فقد فسرها الوأما الآية الثالثة ورودا هي قوله تعالى:   ٰٓإِبلِيسُ مَا مَنَعَكَ أنَ تَسجُدَ لِمَا خَلَقتُ بِيَدَي  طبري بقريب  ﴿قَالَ يَ 
إشارة إلى أن السجود ليس لذات    ا فيهوالآية    37. من لفظ الآية فقال: "لخلق يدي، يخبر تعالى ذكره بذلك أنه خلق آدم بيديه"

 . وهي قرينة على أنه لفظ اليد لا يقصد به ظاهره ،المخلوق وإنما بسبب ما يظهر من بديع خلقه
ِ ٱ وأما الآية الرابعة في ذلك وهي آية سورة الفتح: ﴿يدَُ   فَوقَ أيَدِيهِم﴾ فقد ذكر فيها وجهين للتأويل دون ترجيح   لله 

 ن في الآية عنده.تا أحدهما على الآخر وكأنهما محتمل
قال: "يد الله فوق أيديهم عند البيعة؛ لأنهم كانوا يبايعون الله ببيعتهم نبيه  : حمل الآية على بلاغة التشبيه فالوجه الأول
فبما أن البيعة الحقيقية إنما هي لله، فكأنهم بوضع يديهم على يدك يا رسول الله إنما يضعون يدهم    38. صلى الله عليه وسلم"

 فوق يد الله.
 39".والوجه الثاني: تأويل اليد بالقوة، أي "قوة الله فوق قوتهم في نصرة رسوله صلى الله عليه وسلم

 العين .2.3
ورد ذكر العين في القرآن الكريم منسوبة إلى الله تعالى في خمس آيات، أربعة منها بلفظ الجمع )بأعيننا(، وواحدة 

 بلفظ المفرد.
 وقد اختلفت عبارة الطبري في تفسيره لهذه الآيات:

وهو بحد ذاته تأويل، ففسر قوله تعالى في قصة   ،فالآية الأولى أجراها على لفظ الآية مع إبدال الجمع فيها بالمفرد 
وهو مجاز مشهور عن الرعاية   41.بقوله: "أي بعين الله ووحيه كما يأمرك" 40بِأعَيُنِنَا وَوَحيِنَا﴾  لفُلكَ ٱ   صنَعِ ٱ سفينة سيدنا نوح: ﴿وَ 

 والعناية. 
لها بقوله: "بمرأى مني    42والآية الثانية وهي قوله تعالى في قصة سيدنا موسى عليه السلام: ﴿وَلِتصُنَعَ عَلَى  عَينِي﴾  أو 

"  43.ومحبة  وإرادة 
لهما بقوله: "بمرأى منا ومنظر".  وأما الآيتان الثالثة والخامسة في قصة سفينة سيدنا نوح فقد أو 

فقد    44لِحُكمِ رَب ِكَ فَإِن كَ بِأعَيُنِنَا﴾   صبِرٱ وكذلك الآية الرابعة في الكلام عن سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام: ﴿وَ 
لها رحمه الله تعالى بقوله: "فإنك بمرأى منا، نراك ونرى عملك، ونحن نحوطك ونحفظك، فلا يصل إليك من أرادك بسوء   أو 

لها   45من المشركين" إلا أن فيه زيادة معنى الحفظ والحماية والرعاية وهو من    ،وهو بمعنى ما ذكره في الآيات الأخرى التي أو 
 مستلزمات رؤية العناية من الله لعبده. 

 
 . 20/145 ، الطبري، جامع البيان 37
 . 21/254 ، جامع البيانالطبري،  38
 . 21/255 ، جامع البيانالطبري،  39
 .11/37هود  40
  .12/392 ، جامع البيان، الطبري 41
 20/39 طه 42
  .16/60 ، جامع البيان، الطبري 43
 52/48 الطور 44
 . 21/605 ، جامع البيان، الطبري 45



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 222 - 

 

 بن  الج   .2.4
طتُ فِي جَنۢبِ قوله تعالىب في القرآن الكريم مضافا إلى الله تعالى في  نْ ورد الجَ  : ﴿أنَ تَقُولَ نَفس  يَ حَسرَتَى  عَلَى  مَا فَر 

 ﴾ِ وقد أولها الطبري رحمه الله تعالى بأمر الله وطاعته فقال: "على ما ضيعت من العمل بما أمرني الله به، وقصرت في الدنيا   46ٱلله 
 47.في طاعة الله"

 في السماء .2.5
فِي  ل ذِيٱ وَهُوَ ﴿وردت أربع آيات في القرآن الكريم ظاهرها يدل على أن الله في السماء، واحدة منها بلفظ الألوهية: 

مَآٰءِ ٱ  مَآٰءِ ٱ واثنتان منها بلفظ الكناية عنه سبحانه تعالى: ﴿مَن فِي    48﴾ إِلَ ه  لس  ُ ٱ وواحدة بلفظ: ﴿وَهُوَ    49﴾ لس  تِ ٱ فِي    لله  وَ  مَ  وَفِي    لس 
 50.﴾لأَرضِ ٱ 

أنه في الأرض معبود  وقد فسر الطبري الآية الأولى بأن الآية تنسب إلى الله الألوهية؛ فهو في السماء معبود، كما 
 51.كذلك، ولا شيء سواه يصلح للعبادة سواه

الموصول وأن المقصود بمن في السماء هو الله   أما الآيتان من سورة الملك فلم يفسرهما بأكثر من تفسير الاسم 
 52.سبحانه وتعالى

وأما آية الأنعام ففسرها بقوله: "إن الذي له الألوهة التي لا تنبغي لغيره، المستحق عليكم إخلاص الحمد له بآلائه  
سواه، هو الله الذي هو في السماوات وفي الأرض يعلم سركم وجهركم، فلا   نْ عندكم أيها الناس، الذي يعدل به كفاركم مَ 

 53.يخفى عليه شيء"
على  )يعلم سركم(  )السماوات( وجعل  عند  الآية  في  وقف  أنه  الطبري  الإمام  إلى  وغيره  الجوزي  ابن  نسب  وقد 

فقال بعد أن ذكر قولين في الآية: "والثالث: وهو الله في السماوات، ويعلم سركم وجهركم في الأرض، قاله ابن    ،الاستئناف
ُ ٱ ﴿وَهُوَ  والذي نقلته قبل قليل عن الطبري يحتمل ما ذكره ابن الجوزي إذا جعلنا الوقف في كلامه عند قوله:    54. جرير"  فِي    لله 

تِ ٱ  وَ  مَ  كُم وَجَهرَكُم﴾  لأَرضِ ٱ ﴿وَفِي  وابتدأ كلاما جديدا بقوله:    ﴾لس  ويحتمل معنى آخر وهو أنه يعطف )وفي الأرض(   يَعلَمُ سِر 
 على )في السماوات( ثم استأنف كلاما جديدا فقال: )يعلم سركم ...( 

يشتت الآية ولا يجعلها منتظمة بنظام واحد، والأقرب تفسيرها الذي فهمه ابن الجوزي من كلامه ولكن هذا التفسير 
بما دل عليه ظاهر الآية من عطف )في الأرض( على )في السماوات( وتكون الآية من المتشابه الذي يسلك فيه أحد مذهب 

 العلماء المعتبرين من التفويض والتأويل. 

 
 39/56 الزمر 46
 . 20/234 ، ، جامع البيانالطبري 47
 .43/84الزخرف  48
  .67/16الملك  49
 . 6/3الأنعام  50
 . 20/695 ، جامع البيانالطبري،  51
 . 23/129 ، جامع البيانالطبري،  52
 .9/155 ، جامع البيانالطبري،  53
 .2/9 ، زاد المسيرابن الجوزي،  54



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 223 - 

 

 الساق .2.6
ورد ذكر الساق في القرآن في آية واحدة، وليس فيها نسبة الساق إلى الله تعالى، وهي قوله تعالى: ﴿يَومَ يُكشَفُ عَن  

جُودِ ٱ سَاق وَيدُعَونَ إِلَى   فَلَا يَستَطِيعُونَ﴾   لسُّ
فيسجد    ،ولكن ورد نسبتها إليه تعالى في حديث البخاري: "يكشف ربنا عن ساقه  55

 56.له كل مؤمن ومؤمنة"
ثم   57.وقد قال الإمام الطبري في تفسيرها: "قال جماعة من الصحابة والتابعين من أهل التأويل: يبدو عن أمر شديد"

 ذكر روايات متعددة عن ابن عباس وغيره من التابعين تفسرها بذلك. 
في شدة الأمر    لَ ث  : )والساق ما فوق القدم، وكشفها والتشمير عنها مَ وجه المجاز في هذه الآية فقال  الآلوسي  وقد بين 

عن سوقهن في الهرب فإنهن لا  اتِ رَ د  وأصله تشمير المخَ ..... وصعوبة الخطب حتى أنه يستعمل بحيث لا يتصور ساق بوجه
 58.يفعلن ذلك إلا إذا عظم الخطب واشتد الأمر فيذهلن عن الستر بذيل الصيانة"

 الفوقية .2.7
ورد ذكر الفوقية منسوبة إلى الله تعالى في القرآن الكريم في ثلاث آيات، اثنتان في سورة الأنعام قرنها فيهما بالقهر  

ن فَوقِهِم  59فَوقَ عِبَادِهِ﴾  لقَاهِرُ ٱ فقال: ﴿وَهُوَ   وَيفَعَلُونَ    والثالثة في سورة النحل مقرونة بالخوف منه تعالى فقال: ﴿يخََافُونَ رَب هُم م ِ
 60. مَا يُؤمَرُونَ﴾

فقال في تفسير الأولى: "فمعنى الكلام إذن: والله    ،وقد فسر الإمام الطبري الآيتين في سورة الأنعام بالغلبة والتذليل
وقال في تفسير الآية    61.لُهم، العالي عليهم بتذليله لهم، وخلقِه إياهم، فهو فوقهم بقهرِه إياهم، وهم دونه"  الغالبُ عبادَه، المذلُّ 

 62.الثانية: "والله الغالبُ خلقَه، العالي عليهم بقدرته، لا المقهورُ من أوثانهم وأصنامهم، المذل لُ المعلوُّ عليه لذل ته"
أما الآية الثالثة فلم يفسرها بأكثر مما ورد ذكره في الآية فقال: "يخاف هؤلاء الملائكة التي في السماوات، وما في  

 63. الأرض من دابة، رب هم من فوقهم، أن يعذبَهم إن عَصَوا أمرَه"
 وواضح أن الإمام الطبري قد أول الفوقية هنا بالفوقية المعنوية لا الحسية، وهو فوقية الغلبة والتذليل والقهر. 

 الإتيان والمجيء  .2.8
 ورد ذكر الإتيان منسوبا إلى الله تعالى في القرآن الكريم في أربع آيات، أما المجيء فورد مرة واحدة.

ٰٓ أنَ يَأتِيَهُمُ  ُ ٱ أما الآية الأولى وهي قوله تعالى: ﴿هَل ينَظُرُونَ إِلا  نَ  لله  ٰٓئِكَةُ ٱ وَ  لغَمَامِ ٱ فِي ظُلَل م ِ ِ ٱ وَإِلَى  لأمَرُۚٱ وَقُضِيَ   لمَلَ   لله 
فقد أجراها الإمام الطبري على ظاهر لفظ الآية دون أن يؤولها فقال: "فمعنى الكلام إذن: هل ينتظر التاركون  64﴾لأمُُورُ ٱ تُرجَعُ 

 65، الدخول في السلم كافة، والمتبعون خطوات الشيطان، إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام، فيقضي في أمرهم ما هو قاض"
 وكان قد ذكر أنه قد اختُلِف في صفة إتيان الرب سبحانه وتعالى، وذكر فيها أربعة أقوال: 

 
 68/42القلم  55
 . (4635: رقم) 68(، "تفسير القرآن"، 1994، تحق. مصطفى البغا، )دمشق: دار اليمامة، صحيح البخاريالبخاري، محمد بن إسماعيل،  56
 . 23/126 ، جامع البيانالطبري،  57
 . 15/39، (1415، دار الكتب العلمية :)بيروت روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ،محمود البغدادي الآلوسي 58
 .61و 18 /6 الأنعام 59
 .50 /16 النحل 60
 .9/180 ، جامع البيانالطبري،  61
 .9/288، جامع البيانالطبري،  62
 . 14/246 ، جامع البيانالطبري،  63

 2/210البقرة  64
 .3/611 ، جامع البيانالطبري،  65



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 224 - 

 

بر من الله  خصفات لله تعالى، ولا يجوز تكلف القول في ذلك لأحد إلا ب  66الأول: إثبات الإتيان والمجيء والنزول
 أو رسوله. 

 الثاني: إثبات ذلك على ظاهر ما يعرف من الانتقال والمجيء من مكان إلى مكان. 
 الثالث: تأويل الإتيان بإتيان أمر الله. 

 67.الرابع: تأويل الإتيان بإتيان ثواب الله وحسابه وعذابه
نه ذكر هذا القول ولا سيما أ فيحتمل صنيعه هذا أنه أجراها مجرى الصفات التي لا يتكلم في تفسيرها ولا تأويلها،  

أولا من بين الأقوال في المسألة، ولكن يعكر على هذا الاحتمال أنه قد رجح كون )في ظلل من الغمام( من صلة فعل الله تعالى  
لا من صلة فعل الملائكة، وذكر روايات يفهم منها إجراء الإتيان على ظاهره المفهوم في اللغة من الانتقال وإحاطة الغمام  

 68.ه سبحانه وتعالىوالملائكة ل
ٰٓ أنَ تَأتِيَهُمُ   ٰٓئِكَةُ ٱ وأما الآية الثانية وهي قوله تعالى: ﴿هَل ينَظُرُونَ إِلا  تِ رَب ِكَ﴾  لمَلَ  أوَ يَأتِيَ رَبُّكَ أوَ يَأتِيَ بَعضُ ءَايَ 

فقد    69
أجراها الطبري على ظاهرها فقال: "هل ينتظر هؤلاء العادلون بالله الأوثان والأصنام إلا أن تأتيهم الملائكة بالموت، فتقبض  

. يقول: أو أن يأتيهم بعض آيات  ﴾أو يأتي بعض آيات ربك﴿ أرواحهم، أو يأتيهم ربك يا محمد بين خلقه في موقف القيامة،  
 70."ربك، وذلك فيما قال أهل التأويل طلوع الشمس من مغربها 

قفُ مِن فَوقِهِم﴾ ﴿وأما الثالثة، وهي قوله تعالى:    نَ ٱلقَوَاعِدِ فَخَر  عَلَيهِمُ ٱلس 
نَهُم م ِ ُ بنُيَ  قَد مَكَرَ ٱل ذِينَ مِن قَبلِهِم فَأتََى ٱلله 

71 
الله   أن  معناه  وإنما  للاستئصال،  يقول: هذا مثل  كان  أنه  بعضهم  أصله، وذكر عن  بنيانهم من  بهدم  الطبري  الإمام  أولها  فقد 

 72. استأصلهم
ُ مِن حَيثُ لَم يحَتَسِبُوا﴾﴿والآية الرابعة وهي قوله تعالى:    فَأتََى هُمُ ٱلله 

ل الطبري الإتيان فيها بإتيان أمر الله، فقال:    73 أو 
 74."فأتاهم أمر الله من حيث لم يحتسبوا أنه يأتيهم"

ا﴾   لمَلَكُ ٱ وأما الآية الأخيرة وهي قوله تعالى: ﴿وَجَآٰءَ رَبُّكَ وَ  ا صَف  فقد قال الطبري في تفسيرها: "وإذا جاء ربك    75صَف 
وتفسيره هذا يحتمل ما احتمله تفسيره لآية سورة البقرة من كونه يجري المجيء    76.يا محمد والملائكة صفوفا؛ صفا بعد صف"

أنه ذكر روايات عن ابن عباس وغيره لا سيما  صفة لله لا تفسر، أو أنه يجريها على ما تعارف عليه المجيء من الانتقال وغيره  
 يفهم منها ذلك.

ل بعض آيات الإتيان بإتيان   ولكن تفسير الإتيان والمجيء بالإتيان والمجيء المعهود مستبعد عليه بعد أن رأيناه أو 
 77.الأمر والاستئصال، وذلك لأن الإتيان المعروف يستلزم الحركة والانتقال وهو من خواص الأجسام

 
 (.1145)رقم  14"التهجد"، لم يأت في القرآن الكريم ذكر للنزول، ولكن ثبت في السنة، انظر: البخاري،  66
 .3/610 ، جامع البيانالطبري،  67
 .3/609، جامع البيانالطبري،  68
 .6/158الأنعام  69
 .10/12 ، جامع البيانالطبري،  70
 16/26 النحل 71
 . 14/205، جامع البيانالطبري،  72
 59/2 الحشر 73
 . 22/500 ، جامع البيانالطبري،  74
 89/22 الفجر 75
 . 24/384 ، جامع البيانالطبري،  76
 . 3/26، (1964 ،دار الكتب المصرية :)القاهرة الجامع لأحكام القرآنمحمد بِن أحمد الأنصاري القرطبي،  77



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 225 - 

 

 الوجه  .2.9
ولكن الإمام الطبري اكتفى بذكر لفظ الآية    78،ورد ذكر الوجه مضافا إلى الله تعالى في القرآن الكريم في سبع آيات

دون الكلام عن معنى الوجه فيها سوى موضعين، الأول منهما ذكر أقوال المفسرين فيها دون ترجيح لبعضها، والآخر أول فيها  
 الوجه. 

سِع  عَلِيم﴿أما الموضع الأول وهو قوله تعالى:   َ وَ  ِۚ إِن  ٱلله  ِ ٱلمَشرِقُ وَٱلمَغرِبُۚ فَأيَنمََا تُوَلُّواْ فَثَم  وَجهُ ٱلله  فقد ذكر   79﴾وَلِله 
 : فيه ثلاثة أقوال للمفسرين دون ترجيح كما قلنا 

 وجههم إليه. يالأول: فثم قبلة الله. يعنى بذلك: وجهه الذ
 والثاني: فثَم  الله. أي أن كلمة )وجهـ( صلة.

له الوجه الكريم. وقالوا: عنى بالوجه: ذو    يوالأخير: )الوجهـ( صفة لله، أي: فثم تدركون بالتوجه إليه رضا الله الذ
 80.الوجه. وقالوا: وجه الله له صفة

له بقوله: "يعني بقوله: ﴿ابتغاءَ وجهِ    81وَجهِ رَب ِهِم﴾  بتِغَآٰءَ ٱ صَبَرُواْ    ل ذِينَ اوأما الموضع الثاني وهو قوله تعالى: ﴿وَ  فقد أو 
 82.رب ِهم﴾: طلبَ تعظيم الله، وتنزيهًا له أن يُخالف في أمره"

 العلو  .2.10
ورد ذكر العلو ِ منسوبا إلى الله تعالى في القرآن في ثمان آيات، ست منها بلفظ )العلي( 

 84واثنتين منها بلفظ )الأعلى(   83
بعلو   معنوي   -وهي أول آية وردت تذكر العلو  منسوبا إليه تعالى-وقد فسر الإمام الطبري )العلي( في آية الكرسي  

قوله: ﴿ تأويل  فقال: "وأما  القدرة  ٱلعَلِيُّ وهو علوُّ  العلي.وَهُوَ  فإنه يعني: والله  العلو والارتفاع على خلقه   ...﴾.  : ذو  والعليُّ
 85"بقدرته

هُوَ    لله َ ٱ وكذلك في آية سورة لقمان فسرها بعلو   معنوي وهو علوُّ التذليل، وهو يعود إلى علو ِ القدرة: فقال: "﴿وَأنَ   
 86. يقول: هو ذو العلو على كل شيء، وكل ما دونه فله متذلل منقاد"، ﴾لكَبِيرُ ٱ  لعَلِيُّ ٱ 

يقول: وهو ذو علو     ،﴾وَهُوَ ٱلعَلِيُّ ﴿  وفسرها كذلك بالعلو ِ المعنوي في آية الشورى وهو علوُّ السلطان والقدرة فقال:
ِ شيء، والأشياء كلُّها دونه؛ لأنهم في سلطانه، جارية عليهم قدرته، ماضية فيهم مشيئته"  87.وارتفاع على كل 

أو فسرها تفسيرا   89أو أجراها على لفظ الآية   88أما باقي الآيات الواردة في ذلك فإما أنه لم يتطرق لتفسير الكلمة
ِ شيء، دون تفسير للعلو ِ   90. إجماليا بالعلي ِ على كل 

 
 .92/20الليل ؛ 55/27الرحمن ؛ 03/38الروم ؛ 13/22 الرعد؛ 2/272البقرة ؛ 2/115وهي: البقرة  78
 2/115 البقرة 79
 .2/460 ، جامع البيانالطبري،  80
 22 /13 الرعد 81
 . 13/509 ، جامع البيانالطبري،  82
 . 42/4الشورى ؛ 40/12غافر ؛ 34/23سبأ ؛ 31/30لقمان ؛ 22/62الحج  ؛2/277وهي: البقرة  83
 .92/20الليل ؛ 87/1الأعلى  :وهما 84
 .4/544 ، جامع البيانالطبري،  85
 . 18/577، جامع البيانالطبري،  86
 . 20/466 ، جامع البيانالطبري،  87
 . 24/311، جامع البيانالطبري،  88
 .478/ 24 ، جامع البيانالطبري،  89
 . 20/293 ، جامع البيانالطبري،  90



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 226 - 

 

 تحليل وتعقيب .3
قبل أن نحلل رأي الإمام الطبري في تفسيره لهذه الآيات الموهمة للتشبيه ونعقب عليه.. لا بد لنا من بيان الحالة  
ليتبين لنا موقع آراءه واختياراته بين الأفكار   الفكرية للمجتمع الإسلامي في العصر الذي عاش فيه الإمام الطبري باختصار 

 في اختياره لهذه الآراء دون غيرها. السائدة في ذلك المجتمع، ولندرك السبب
القرن الذي عاش فيه كبار    وهو  هـ(310  –  224عاش الإمام الطبري في القرن الثالث الهجري، وبداية القرن الرابع )

هـ(  324والإمام الأشعري )ت    هـ(241هب الإسلامية الفقهية والعقائدية، فقد عاش فيه الإمام أحمد )تاالعلماء من كل المذ
المعتزلي، وداود   هـ(221هـ( زعيم المرجئة في زمانه، وإبراهيم النظام )ت218وبشر المريسي )ت  هـ(  333والماتريدي )ت  
 وغيرهم كثير.  هـ(270الظاهري )ت 

هـ( والإمام  256وهو العصر الذي عاش فيه كبار المحدثين أصحاب الكتب المصنفة فقد عاش فيه الإمام البخاري )ت  
 .هـ(303هـ( والنسائي )ت 279هـ( والترمذي )ت 275هـ( وأبو داود )ت 273هـ( وابن ماجه )ت 261مسلم )ت 

خلق  بمسألة  العلماء  المعتزلة  امتحان  فتنة  بدأت  فبه  الإسلامية،  للفرق  العقائدية  بالأفكار  يموج  العصر  هذا  وكان 
 القرآن، وانتشرت أفكار الشيعة والخوارج والمرجئة والجهمية والحشوية.

إليها من مصر بسبب انتشار مذهب الشيعة فيها فشرع في  أن عاد  وقد خرج الإمام الطبري من بلده طبرستان بعد 
 91.تأليف كتاب فضائل الصحابة، ولكنه خاف على نفسه منهم فخرج من بلده

لا سيما   وكذلك أرسل رسالة إلى أهل بلده طبرستان يبين لهم فيها معتقده وما كان عليه السلف الصالح من الاعتقاد
نه بلغه عن بعض أهل الحلول أنه كان "يخط بيده في التراب بسم الله، ويكتب بيده نحوه على اللوح، أو ينطق بلسانه، ثم يقول:  ا

 92. قولي هذا الذي قلته ربي الذي أعبده، وكتاب هذا الذي كتبته: خالقي الذي خلقني"
ة موقفهم منه تعود إلى عدم إدراجه الإمامَ   مة أن  حد  وكان للحنابلة حضور  قوي  في بغداد، وقد أوضحنا في المقد 
إليه. ويبدو أن  هذا السياق العلمي   ثًا، وإلى إنكاره حديثَ الجلوس الذي سبقت الإشارة  أحمد في عداد الفقهاء لكونه محد ِ

بعض المواضع؛ إذ أورد خبرَ مجاهد  في التفسير بوصفه وجهًا محتمَلًا، مع ما قد    والاجتماعي حمله على مراعاة موقفهم في
 93. يعتريه من إيحاء  بمعاني التشبيه، ومع كون الأثار صحت بتفسير المقام المحمود بمقام الشفاعة

وكان السائد على منهج أهل السنة في مسألة الصفات التي نحن بصددها مذهب السلف وهو إثبات ما أثبته الله لنفسه  
  اءُ ضَ حَ فأطرق مالك رأسه، حتى علاه الرُّ "مع تفويض المعنى إلى الله تعالى، فقد صح أن رجلا سأل الإمام مالك عن الاستواء: 

فلولا أن استواء الله تعالى على   94.الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة"ثم قال:  
مام مالك الرحضاء، ولقال له: ألست عربيا؟ ألست تفهم معنى الاستواء؟ ولكنه ما قال  العرش كان معناه معلوما لما أصابت الإ

 بل زجره عن الكلام في أمر لا مجال للكلام فيه. ،هذا

 
 .6/464 ،معجم الأدباءالحموي،  91
  .108 (،1996، دار العاصمةالرياض: ) التبصير في معالم الدينمحمد بن جرير الطبري،  92
 .15/51، جامع البيانالطبري،  93
، (1981  ،دار الآفاق الجديدة  :)بيروت  الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد على مذهب السلف وأصحاب الحديثأحمد بن الحسين بن علي البيهقي،    94

116 . 



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 227 - 

 

وكان القول بالتأويل من بعضهم موجودا أيضا كما هو الحال عند الإمام الماتريدي، وكتابه تأويلات أهل السنة أكبر   
ه إثبات هذا الصفات كصفات ذاتية لله تعالى لا يعلم كنهها وحقيقتها  بينما كان مذهب الإمام الأشعري نفسِ  95. شاهد على ذلك

 96.إلا الله تعالى
ففي هذا الوسط المليء بالأفكار والمناقشات والاختلافات عاش الإمام الطبري فكان لا بد أن يتأثر بهذا الوسط، 

 قبولا لبعض الآراء، ورفضا لبعضها الآخر. 
وإذا تأملنا فيما نقلناه عن الإمام الطبري في تفسيره للآيات الموهمة للتشبيه نجده يدور في تفسيرها على منهجين من  
مناهج أهل السنة، وهما إثباتها صفات  لله تعالى مباينة لصفات الخلق لا يعرف كنهها إلا الله تعالى، أو تأويلها بمعان تجيزها  

باستثناء آيات الإتيان والمجيء فقد جاءت عبارته فيها موهمة وخاصة مع الروايات التي ذكرها  اللغة وتتسق مع سياق الآيات، 
 مرتضيا لها مع أنها موهمة إيهاما بينا للتجسيم كما سنذكر.

ل آيات الاستواء بالعلو على العرش علو  ملك وسلطان، وأول العين   والذي يغلب عليه هو التأويل كما رأينا، فقد أو 
بالرؤية والعناية، والساق بالشدة، والجنب بأمره وطاعته، والفوق بالغلبة والتذليل، والوجه بالتعظيم في بعض آياتها، والعلو  

 بعلو القدرة. 
ه علأما اليد فقد ذكر أقوالا فيها ولم يرجح واحدا منها مع استدلاله للقول بأنه صفة لله منزهة عن الجارحة والعضو، فل

 أثبتها صفة.
وأما الإتيان فقد أوله في آيتي النحل والحشر بالاستئصال وإتيان أمر الله، وأجراه على ظاهره في آيات البقرة والأنعام 
والفجر، ويحتمل أن يكون صنيعه هذا جارياً على إثباتها صفةً لله تعالى، ويحتمل أن ه حملها على ظاهرها المتعارف من الحركة  

ة العناد والتكب ر كأن هم ينتظرون مجيءَ والانتقال، كما يحتمل أن  الس ر حالَهم من شد  غ له إبقاء الظاهر، إذ يصو  ياق هو الذي سو 
 الله إليهم

ويرجح الأول أنه ذكر اختلاف الناس في معنى إتيان الله، فذكر القول الأول وهو كونه صفة لله لا يفسر كما سبق  
 . ذكره، وهو وإن لم يختره ولكن فعله يشعر بذلك

حديثا ويرجح الثاني هنا ذكره لبعض الروايات التي تثبت ذلك، وأن الله يأتي وحوله طاقات الغمام والملائكة، فروى 
قال: "إن من الغمام طاقات يأتي الله فيها محفوفا". وذلك قوله: ﴿هل ينظرون إلا أن يأتيهم  أنه  النبي صلى الله عليه وسلم    عن

 97. الله في ظلل من الغمام والملائكة وقضي الأمر﴾
فالعجب من فعل الطبري هذا حيث   98، ولكن هذه الرواية معلولة ولا يصح الاعتماد عليها في أمر من أمور العقيدة

روى هذه الرواية واعتمد عليها في أمر خطير كهذا دون أن يبين درجتها. ولعل هذه الروايات أقحمت في تفسيره أو أنه قالها  
 مراعاة لبعض الحنابلة كما رأينا في مسألة الجلوس على العرش. 

 وأيا كان فإن منهج الإمام الطبري التنزيهي واضح وجلي في تفسيره ولا يعكر عليه رواية رواها فيه. 

 
تأويلات أهل  الماتريدي،    بن محمد أبو منصور  ؛ محمد 20/5﴿الرحمن على العرش استوى﴾ طه   تفسيره آيات الاستواء ومنها قوله تعالى:  انظر مثلًا   95

 . 7/268، (2005، دار الكتب العلمية  ،)بيروت السنة
 . 124، (2026، دار الإمام ابن عرفة : )تونس الإبانة عن أصول الديانةالأشعري،  علي بن إسماعيل؛ 209، شرح المقدمات ،السنوسي 96
 .3/610، جامع البيانالطبري،  97
اليماني: ضعيف ضعفه أحمد وابن معين وغيرهما. سلمة بن وَهْرام    : "زمعة بن صالح الجندي في تعليقه على هذا الحديث  قال الشيخ أحمد شاكر  98

تفسير الطبري    . اليماني: ثقة، وإنما تكلموا فيه من أجل أحاديث رواها عنه زمعة بن صالح، والحمل فيها على زمعة. وهذا الحديث ضعيف، كما ترى"
 .4/265 ،بتحقيق أحمد شاكر



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 228 - 

 

 الخاتمة 
أثبته لنفسه دون   تبين لنا من خلال هذا البحث أن الإمام الطبري من أئمة أهل السنة والجماعة الذين يثبتون لله ما 
 تعطيل أو تشبيه، وأنه أجرى بعض الآيات صفات لله تعالى، وأول كثيرا من هذه الآيات على ما تقتضيه اللغة وسياق الآيات. 

فالتأويل الذي تعارف عليه العلماء وهو صرف اللفظ عن ظاهره إلى معنى يحتمله لدليل قال به الإمام الطبري بوضوح  
في كثير من الآيات الموهمة للتشبيه وغيرها كما رأينا في هذا البحث، وكذلك الاعتماد على مذهب السلف في تفويض المعنى 

 لة والتشبيه. لله تعالى مع اعتقاد تنزيه الله عن المماث
وتبين لنا في هذا البحث أيضا أن اختيارات الطبري لما ذكرناه كانت واضحة ولكن يعكر عليها أحيانا بعض الروايات  
التي كان يذكرها، وكأنه يتبناها مع كونه ضعيفة السند منكرة المتن، ولعل عذره في ذلك أن ذلك مما دس عيه فيها، أو أنه أجبر  

نت في عصره كما رأينا في مسألة الإجلاس على العرش، فقد كان ينكرها إنكارا شديدا  على كتابتها في تفسيره لاعتبارات كا 
ح   وكاد أن يفقد حياته بسببها، غير أن نا وجدناه في تفسيره يذكر هذا الوجه احتمالًا في الآية، بل يُظهر عدمَ نكارته، مع أن ه يرج 

 د هو مقام الشفاعة العظمى.القول الواردَ فيه الحديثُ الصحيح، وهو أن  المقام المحمو
الطبري مع بيان حال رواياته وبيان الصحيح منها والفاسد رواية    إعادة طباعة تفسير بلذلك فإنني أوصي في بحثي هذا  

 ودراية.
وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، والحمد لله رب  

 العالمين.
  



İtkan Akademik Araştırmalar Dergisi, 2/3 (Aralık 2025) 

 

- 229 - 

 

 المراجع 
 .2026. تونس: دار الإمام ابن عرفة، الإبانة عن أصول الديانةالأشعري، علي بن إسماعيل. 

 . 1415بيروت: دار الكتب العلمية، . روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني .الآلوسي، محمود البغدادي
 .، د.ت. دمشق: مكتبة دار الدقاقتحفة المريد على جوهرة التوحيدالباجوري، إبراهيم بن محمد. 
 .هـ1414. تحقيق: مصطفى البغا. دمشق: دار اليمامة، الطبعة الخامسة، صحيح البخاريالبخاري، محمد بن إسماعيل. 

. بيروت: دار  الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد على مذهب السلف وأصحاب الحديثالبيهقي، أحمد بن الحسين بن علي.  
 .1981الآفاق الجديدة، 

 .هـ1425. المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، مجموع الفتاوىتيمية، أحمد بن عبد الحليم.  ابن 

. تحقيق: محمد زاهد الكوثري. القاهرة: المكتبة  دفع شبه التشبيه بأكف التنزيهالجوزي، عبد الرحمن بن علي بن محمد.  ابن  
 .1992الأزهرية للتراث، 

. تحقيق: عبد الرزاق المهدي. بيروت: دار الكتاب  زاد المسير في علم التفسيرالجوزي، عبد الرحمن بن علي بن محمد.  ابن  
 .2001العربي، 

 .هـ1414. بيروت: دار الغرب الإسلامي، معجم الأدباءالحموي، ياقوت بن عبد الله الرومي. 

تاريخ بغداد: تاريخ مدينة السلام وأخبار محدثيها وذكر قطانها العلماء من غير  الخطيب البغدادي، أحمد بن علي بن ثابت.  
 .هـ1422. بيروت: دار الغرب الإسلامي، أهلها ووارديها 

 .، د.ت. القاهرة: مكتبة وهبةالتفسير والمفسرونالذهبي، محمد السيد حسين. 
بيروت: دار    – . تحقيق: صفوان عدنان الداودي. دمشق  المفردات في غريب القرآنالراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد.  

 .1992القلم، 

 .2019، . دمشق: دار التقوىشرح المقدماتالسنوسي، محمد بن يوسف. 
 .هـ1394. القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، الإتقان في علوم القرآنالسيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر. 

 .، د.ت. بيروت: دار المعرفةالملل والنحلالشهرستاني، محمد بن عبد الكريم. 
 .م1996. الرياض: دار العاصمة، التبصير في معالم الدينالطبري، محمد بن جرير. 

 .1422، . القاهرة: دار هجرجامع البيان عن تأويل آي القرآن )تفسير الطبري( الطبري، محمد بن جرير. 

. تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش. القاهرة: دار الكتب الجامع لأحكام القرآنالقرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري.  
 .1964المصرية، الطبعة الثانية، 

. تحقيق: سامي بن محمد السلامة. الرياض: دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة  تفسير القرآن العظيمكثير، إسماعيل بن عمر.  ابن  
 .هـ1420الثانية، 

 . 2005. بيروت: دار الكتب العلمية، تأويلات أهل السنةالماتريدي، محمد بن محمد أبو منصور. 
 

  



Abdulilah HURİ 

 موقف الإمام الطبري في تفسيره من الآيات الموهمة للتشبيه

- 230 - 

 

Kaynakça 

Bâcûrî, İbrâhîm b. Muhammed. Tuhfetü’l-Mürîd alâ Cevhereti’t-Tevhîd. Şam: Mektebetu 

Dârü’d-Dakkak, ts. 

Beyhakî, Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. el-İ‘tikād ve’l-Hidâye ilâ Sebîli’r-Reşâd alâ Mezhebi’s-

Selef. Beyrut: Dârü’l-Âfâki’l-Cedîde, 1401/1981. 

Buhârî, Muhammed b. İsmâil. Sahîhü’l-Buhârî. Thk. Mustafa el-Buğa. Şam: Dârü’l-Yemâme, 

5. Baskı, 1414/1994. 

Eş‘arî, Ali b. İsmâil. el-İbâne ‘an Usûli’d-Diyâne. Tunus: Dârü’l-İmâm İbn Arafe, 2026. 

Hamevî, Yâkût b. Abdullah er-Rûmî. Mu‘cemü’l-Udebâ’. Beyrut: Dârü’l-Garb el-İslâmî, 

1414/1993. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ahmed b. Ali b. Sâbit. Târîhu Bağdâd. Beyrut: Dârü’l-Garb el-İslâmî, 

1422/2001. 

İbn Kesîr, İsmail b. Ömer. Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm. Thk. Sâmî b. Muhammed es-Selâme. 

Riyad: Dârü Tayyibe, 2. Baskı, 1420/1999. 

İbn Teymiyye, Ahmed b. Abdülhalîm. Mecmû‘u’l-Fetâvâ. Medine: Mücmeu Melik Fehd Li-

Tıbâ‘ati’l-Mushaf, 1425/2004. 

İbnü'l-Cevzî, Abdurrahman b. Ali b. Muhammed. Def‘u Şubehi’t-Teşbîh bi-Ekuffi’t-Tenzîh. 

Thk. Muhammed Zâhid el-Kevserî. Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 

1413/1992. 

İbnü'l-Cevzî, Abdurrahman b. Ali b. Muhammed. Zâdü’l-Mesîr fî İlmi’t-Tefsîr. Thk. 

Abdurrezzâk el-Mehdî. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1422/2001. 

Kurtubî, Muhammed b. Ahmed el-Ensârî. el-Câmi‘ li-Ahkâmi’l-Kur’ân. Thk. Ahmed el-

Berdûnî & İbrahim Atfîş. Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2. Baskı, 1384/1964. 

Mâtürîdî, Muhammed b. Muhammed Ebû Mansûr. Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

Râgıb el-İsfahânî, Hüseyin b. Muhammed. el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân. Thk. Safvân Adnân 

ed-Dâvûdî. Şam – Beyrut: Dârü’l-Kalem, ed-Dârü’ş-Şâmiyye, 1412/1992. 

Senûsî, Muhammed b. Yûsuf. Şerhu’l-Mukaddimât. Şam: Dârü’t-Tekvâ, 2019. 

Süyûtî, Abdurrahman b. Ebî Bekr. el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyye 

el-Âmme li’l-Kitâb, 1394/1974. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdülkerîm. el-Milel ve’n-Nihal. Beyrut: Dârü’l-Ma‘rifa, ts. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l-Beyân ‘an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân. Kahire: Dârü Hecer, 

1422. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr. et-Tebsîr fî Me‘âlimi’d-Dîn. Riyad: Dârü’l-Asıme, 1996. 

Zehabî, Muhammed es-Seyyid Hüseyin. et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn. Kahire: Mektebetu Vehbe, 

ts. 


