ANKARA

UNIVERSITESI

SOSYAL BILIMLER

DERGISI

ANKARA UNIVERSITY
JOURNAL
(o)

F
SOCIAL SCIENCES

Recep KILIC
Doktor, Milli Egitim Bakanligi, Istanbul,

Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi | 17(1) | 2026 | 147-158

II. ABDULHAMID'IN DANISMANLARINDAN EBU'L-HUDA
ES-SAYYADI'NiN PERSPEKTiIFINDEN OSMANLI
ORTADOGUSU: SIiYASET VE STRATEJILER

THE OTTOMAN MIDDLE EAST FROM THE PERSPECTIVE
OF EBU'L-HUDA AL-SAYYADI, ONE OF ABDULHAMID IT'S
ADVISORS: POLITICS AND STRATEGIES

krecep2009@gmail.com

10.33537/sobild.17.1.1815599

Makale Bilgisi

Gonderildigi tarih: 01.11.2025
Kabul edildigi tarih: 24.12.2025
Arastirma Makalesi

Article Info

Date submitted: 01.11.2025
Date accepted: 24.12.2025
Research Article

Tarikatt

Oz

Bu makale, II. Abdiilhamid doéneminde Osmanli Devleti'nin
Ortadogu (Arap Yanmadast) siyasetinin olusumunda Ebu'l-Hiida
es-Sayyadinin oynadigt ¢ok katmanl rolii incelemektedir.
Calismamin amacy, literattirde cogunlukla biyografik yonii ve saray
ici ntifuzuyla anilan Ebu'l-Hiida'yi, devletin bélgesel politikalarnnin
sekillenmesinde etkili bir “aract” ve “mesruiyet tiretici aktor” olarak
konumlandirmalktir.

Makale, donemin basin kaynaklan, arsiv belgeleri, bélgeye dair
yerli ve yabanct literattir, hatiratlar/tanikliklar ve Ebu'l-Htida'min
kendi eserlerini temel alarak, nitel bir doktiman analizi
gerceklestirmektedir. Elde edilen bulgular, Ebu'l-Hiida nin yalnizca
tarikat merkezli bir dini otorite olmadigini, tayin ve atama
mekanizmalanndaki etkisi, yerel liderlerle kurdugu aglar, Irak,
Suriye, Liibnan, Yemen ve Hicaz gibi kriz bélgelerine yénelik
damismanliklart  ve  hilafet eksenli eserleri araciigiyla
II. Abdiilhamid'in Panislamizm stratejisini sahada gortintir kildigin
gbstermektedir.

Sonu¢ olarak c¢alisma, Ebu'l-Htida'min dini otoriteyi siyasal
mesruiyet tretiminde islevsellestirdigini; Panislamct siyasetini
hilafet merkezli bir sadakat diline dénitistiirerek II.Abdtilhamid'in
bélgesel stratejilerine katkt sundugunu; ancak tayinler, nisan ve
rtitbe dagitimi ile yerel liderlerle kurdugu patronaj iliskileri
tizerinden kisisel niifuz arayislan nedeniyle elestirilere de konu
oldugunu ortaya koymaktadir. Bu cift yénlii durum, dénemin
Osmanlt Ortadogu siyasetinin yalnizca merkezi irade tizerinden
degil, bireysel aktérlerin aracitigiyla ytirtitlilen esnek ve yerelci
mekanizmalarla isledigini gostermektedir. Ayrica makale,
Osmanli'min Panislamct stratejilerinin sahada nasi uygulandigini,
bu uygulamamin swurlannmi ve Ebu'l-Hiida es-Sayyadinin bu
stirecteki belirleyici fakat tartismali katkistu gértintir kilarak
literattire yeni bir analitik cerceve sunmaktadar.

Anahtar sozciikler

II. Abdtilhamid, Ebu'l-Htida es-
Sayyadi, Panislamizm, Osmanlt
Ortadogu Siyaseti, Rifaiyye

Keywords

Abdtilhamid II, Middle Eastern

Policy, Ebu'l-Hiida es-Sayyadi,

Pan-Islamism, Ottoman Empire,
Rifaiyya Order.

Abstract

This article examines the multifaceted role of Ebu'l-Htida es-
Sayyadi in shaping the Ottoman Empire's Middle Eastern (Arabian
Peninsula) policy during the reign of Sultan Abdulhamid II. The
study aims to position Ebu'l-Hiida—who is often portrayed in the
literature primarily through his biographical background and
influence within the palace—as an intermediary and a “legitimacy-
producing actor” who played a significant role in the formation of
the empire's regional policies.

The article conducts a qualitative document analysis based on
contemporary press sources, archival materials, local and foreign
literature on the region, memoirs/testimonies, and Ebu'l-Htida's
own writings. The findings reveal that Ebu'l-Hiida was not merely a
religious authority centered on the Sufi order; rather, through his
influence over appointment mechanisms, his networks with local
leaders, his advisory roles in crisis regions such as Iraq, Syria,
Lebanon, Yemen, and the Hejaz, and his writings focused on the
caliphate, he rendered Abdulhamid's Pan-Islamist strategy visible
in practice.

The study concludes that Ebu'l-Hiida functionalized religious
authority as a means of producing political legitimacy, transforming
Pan-Islamic policy into a caliphate-centered language of loyalty,
thereby contributing to Abdulhamid's regional strategies. However,
it also demonstrates that his involvement in appointments, the
distribution of decorations and ranks, and patronage relations with
local leaders led to criticisms of personal ambition and influence.
This dual condition indicates that Ottoman Middle Eastern politics
of the period operated not solely through central authority but also
through flexible and localized mechanisms mediated by individual
actors. Furthermore, the article offers a new analytical framework
to the literature by revealing how the Ottoman Pan-Islamist
strategies were implemented in practice, their limitations, and
Ebu'l-Htida es-Sayyadi's decisive yet controversial contribution to
these processes.

147


https://orcid.org/0009-0006-5424-706X

Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

Giris

II. Abdulhamid doénemi,
Imparatorlugu'nun politik, stratejik ve dini boyutlarda
6nemli dontistiimlere sahne oldugu bir dénemdir. 1876-
1909 yillarini kapsayan bu stirecte, Osmanli Devleti'nin
ozellikle Ortadogu'ya, ozellikle Arabistan/Arap
Yarimadasi baglaminda, yonelik siyasetinde,
imparatorlugun merkezi otoritesini giiclendirme, Batili
glclerin etkisini sinirlandirma ve Panislamizm politikasi
cercevesinde Musliman diinyasinin liderligini pekistirme
cabalar1 6ne ¢ikmistir. Bu dénemde, Suriye, Misir, Hicaz,
Yemen, Irak ve diger stratejik bolgelerde Osmanh
otoritesini korumak igin yerel liderlerle yakin iliskiler
kurulmus, demiryolu projeleri gibi modernlesme
hamleleri gerceklestirilmis ve diplomatik araclarla i¢c ve
dis tehditlere kars: ¢oztimler tretilmeye cabalanmistir.

Osmanl

Bu baglamda, II. Abdulhamid’in politikalarinin
6nemli bir figlirh olarak o6ne cikan ve Halep’e bagh
Maarretinnu‘méan boélgesindeki Han-1 Seyhun kéytnden
olan (Butrus, 1995, s.375-405) Ebu'l-Huda es-Sayyadi
(Pears, 1916, s.234; Mahmud Nedim Bey, 2001, s.35-45;
Ziya Sakir, 1943, s.262-265), Osmanli ydnetimindeki
etkinligi ve padisah Uzerindeki ntfuzu bakimindan en
6nemli musavirlerden biridir (Hilafet Gazetesi, 1902, s.2).
II. Abdtlhamid tarafindan zeki bir danisman olarak
taninan ve II. Abdulhamid ile ayni tarikata mensup olan
Ebu’l-Htda, yonetimdeki ntfuzuyla o6ne c¢ikmis ve
ozellikle Ortadogu meselelerinde padisahin en etkili
danismanlarindan biri olmustur (Osmanoglu, 1984,
s.25-26; Mizanci Mehmed Murad, 1997, s.103-104).
Ebu’l-Htuida, Osmanli’nin Ortadogu siyasetinde hem dini
hem de siyasi bir aktdér olarak, halifelik makaminin
otoritesini gliclendirme, Osmanli’'nin boélgedeki etkisini
artirma ve Batili glgclerin ntifuzuna karsi koyma gibi
kritik gorevler Utistlenmistir. Arabistan Yarimadasi’ndaki
asiret liderleriyle kurdugu iliskiler, Rifaiyye tarikati
Uzerinden yuruttigl etkiler ve Osmanli ydnetimine
sundugu kapsamli raporlar,
Ortadogu’sunun siyasetinin belirlenmesinde 6nemli bir
rol oynamistir.

dénemin Osmanl

Bu calismanin temel amaci, II. Abdulhamid
déneminde Osmanli Devletinin Arap Yarimadasina
yonelik siyasetlerinin belirlenmesinde, Ebw’l-Huda es-
Sayyadinin oynadigi rolti ve etkisini ortaya koymaktir.
Literatirde Ebu’l-Htda’nin hayati, eserleri ve saray
icerisindeki nlifuzu tizerine cesitli calismalar bulunmakla
birlikte (Varol, 2004; Kucukcelebi, 2015), onun devletin
bolgesel politikalarinin sekillendirilmesindeki konumunu
merkeze alan arastirmalar sinirli kalmistir. Bu makale,
Ebt’l-Huday1 biyografik bir figlir olarak ele almaktan
ziyade, Osmanli Devleti’nin Arap cografyasina yonelik
siyasal stratejilerinin sekillenme strecinde ustlendigi
araciik ve temsil islevleri Uzerinden degerlendirmeyi
amaclamaktadir. Bu dogrultuda calisma, Ebti’l-Htida’nin
Osmanli Ortadogu siyasetinde belirli baglamlarda etkili

17/1

2026
olmus bir aktdér olarak nasil konumlandigini
incelemektedir. Boylece  makale, Ebt’l-Huda’nin

faaliyetlerini, donemin mesruiyet sOylemleri ve merkez—
tasra iligkileri cercevesinde ele alarak, Osmanl siyasal
pratigi icindeki roltini sinirliliklar ve etkilesim aglariyla
birlikte analiz etmeyi hedeflemektedir.

Bu calisma, arsiv belgeleri, hatiratlar ve cagdas
anlatilar arasindaki soOylemsel ve siyasal gerilimleri
dikkate alan nitel bir tarihsel analiz yaklasimini
benimsemektedir. Ozellikle Ebiil-Hiida es-Sayyadi’ye
iliskin muhalif ve taraftar anlatilar, donemin siyasal
rekabetleri baglaminda elestirel bir okumaya tabi
tutulmus; aktértn rold, tekil belirleyicilik atfetmekten
kacinilarak, aract ve Dbaglamsal bir cercevede
degerlendirilmistir.

Bu makalede “Ortadogu” kavrami, Arabistan
cografyasini da iceren ancak onunla sinirli olmayan bir
Osmanl siyasal etki alaninmi tanimlamak tizere, analitik
bir cerceve olarak kullanilmaktadir.

Osmanli’nin Ortadogu Politikalari ve Ebu’l-
Hiida’nin Roliinii Anlamaya Yonelik Bir Cerceve

1I. Abdulhamid doénemi, Osmanl
Imparatorlugu’nun 1876-1909 yillar1 arasim kapsayan,
Arap vilayetleri baglaminda Ortadogu siyasetinde
stratejik degisiklikler yaptig1 bir dénemdir. Bu stUrecte
Osmanli, hem ic¢ politikada glic kazanmak hem de dis
tehditlere kars: bolgesel ve kuresel varligini stirdtirmek
amaciyla cesitli diplomatik ve stratejik adimlar atmistir.
Bu dénemde Osmanlinin Arabistan cografyasina yénelik
siyaseti, bolgenin stratejik konumunu gilgclendirme,
Osmanli'nin merkezi otoritesini koruma ve Batili gliclerin
ozellikle Ingilterenin bélgedeki etkisini sinirlandirma
ekseninde sekillenmistir.

II. Abdulhamid’in diinya capindaki Islami liderlik
iddiasini iceren Hilafet politikasi kapsaminda, Hicaz’daki
kutsal mekanlarin koruyuculugu siyasetiyle (Deringil,
2002, s.26) Islam birligine yaptigi vurgu, hem iceride
otoriteyi pekistirme hem de disarida basta Ingiltere olmak
lizere, Fransa ve Rusya gibi Musliman tebaya sahip
buytk gtclerin ntfuzuna karsi bir denge unsuru
olusturma amacina hizmet ediyordu. Bu politika
sayesinde, hem Arap Yarimadasi’ndaki asiretler hem de
Hindistan, Kuzey Afrika ve Kafkasya gibi farkli somurge
ve etki alanlarindaki Musliman topluluklar {zerinde
Osmanli'nin nufuzunu artirmak hedeflenmistir. II.
Abdtlhamid, bu hamilik  politikasini
desteklemek amaciyla demiryolu projelerine 6zel 6énem
vermistir.

nufuz ve

Bu baglamda, Osmanli’nin Arap Yarimadasi’na
tam anlamiyla htikmedebilmesi icin iki buytk ulasim
yolunu kontrol altina almasi gerekiyordu. Bunlardan biri
Kizildeniz kiyisinda, daghk arazinin etegindeki sahil
seridinden gecer ki burada mukaddes sehirler (Mekke-
Medine), gliney istikametinde de San’a ve Aden kentleri

148



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

bulunur. Bu yol, Misir, Suriye ve Anadolu’dan gelen
hacilarin Kabe’ye gitmek icin izledikleri yoldur. Diger yol
ise, Necid’den gectikten sonra ikiye ayrilir; biri Bagdat’a
ve Mezopotamya'ya, 6teki de Basra Korfezi’nin kiyisina
ulasir (Imbert, 2007, s.72-73). Bundan dolayr Osmanly,
yarimadaya egemen olabilmek icin bu iki buytk yola

yonelik politikalar tiretmeye calismistir.

II. Abdtlhamid dénemi Osmanli yénetiminin
Arap vilayetlerine yoénelik diger bir niifuz politikas1 yerel
liderlerle yakin iliskiler kurarak bu liderleri Osmanl
yonetimi altinda tutmak olmustur. Bu politikanin somut
ve dikkat cekici 6rneklerinden biri, Osmanl siyasal
geleneginde genellikle yalnizca Mekke seriflerine
uygulanan bir mesruiyet ritlieli olan hilat giydirme
pratiginin, 1885 yilinda Arabistan’daki ntifuzlu bir yerel
glic odagi olan Seyh Ibn Resid’e tesmil edilmesidir. Bu
uygulama, Osmanli merkezi idaresinin, Arabistan’daki
yerel aktorlerle iliskilerini yalnizca idari degil, ayni
zamanda sembolik egemenlik ve mesruiyet Uretimi
ltizerinden de duzenlemeye calistigini godstermektedir.
Ayrica yerel ileri gelenler, Istanbul’a davet edilerek cesitli
sekillerde taltif edilmistir. Ayrica, bu yumusak ve iliml
politika araclar1 etkili olmadiginda, 'Nasihat Heyetleri'
(heyet-i nasiha) adi verilen ikna komisyonlari bolgeye
gonderilirdi(Deringil, 2002, s.23). Bu politikalar
cercevesinde, II. Abdtlhamid’in Arap Vilayetleri
Uzerindeki Osmanl etkisini glclendirmek amaciyla
kurdugu Mekteb-i Asiret, 1892 yilinda Arap, Ktrt ve daha
sonra Arnavut ileri gelenlerinin ¢ocuklarina Osmanl
yonetimine baglilik kazandirmak amaciyla acilmistir. Bu
yontemle, bolgedeki Arap seyhleri ve Kurt liderlerinin
cocuklar1 Osmanli egitim kurumlarinda yetistirilerek
Osmanl degerlerine olan baglihiklan
artirllmaya calisiimistir. Ayni zamanda, Ingiltere'nin Arap
Yarimadasi’nda artan etkisini dengelemek amaciyla
6nemli bir ara¢ olarak tasarlanmistir(Deringil, 2002,
s.115).

kualtara  ve

II. Abduilhamid, Irak ve Yemen gibi uzak ve
yonetimi zor boélge halklarinin ihtiya¢ ve kabiliyetlerine
gore yerel yonetimlerde esneklik saglamay: hedeflemistir.
Ancak merkezin tam hakimiyetini saglamak yerine, asiret
liderleri ve dini 6nderler gibi yerel gtic odaklarini Osmanl
otoritesiyle uyumlu hale getirmek esas alinmistir.
Ozellikle Ha'il ve Necid gibi bélgelerdeki ibn*ir-Resid ve
Ibn Suud gibi glicli yerel liderlerle yakin iliskiler
kurulmus, hediye ve unvanlar verilerek sadakatleri
kazanilmistir(Tahsin Pasa, 2021, s.200-201). Bu
politikalar, Arap eyaletlerinde yerel seyhlerin ve esrafin
destegini kazanmak ve Osmanli hanedanina baglilig:
glclendirmek amaciyla uygulanmistir.

Osmanli, Arap Yarimadasi’nin gliney sinirlarinda
olan Yemen ve Hadramut gibi stratejik bolgelerde ise,
merkezi otoritesini saglamlastirmak ve bélgedeki Ingiliz
etkisini simirlandirmak amaciyla yogun bir politika
yurtitmustir. Yemen’deki i¢ karisikliklar ve yerel
agiretlerin  Osmanli  yOnetimine karsi  direnisi,

17/1
2026

Osmanli’nin bu bélgede dogrudan bir mtidahale ve siki
bir kontrol saglamasi gerektigini go6stermistir. Bu
cercevede, Osmanl idaresi, Mekke Emirinin yani sira
diger yerel liderleri gérevlendirerek yerel asiretlerle is
birligi yapmay1 tercih etmistir. Boylece, dogrudan
mudahaleden ziyade, yerel liderler araciligiyla bolgedeki
kontrolini pekistirmeyi amaclamistir. Bolgedeki Ingiliz
varligi, 6zellikle Aden'deki Ingiliz niifuzu Osmanh
tarafindan stratejik bir tehdit olarak algilanmistir (Farah,
2002, s.52-57). Suveys Kanalimin acilmasiyla (1869)
birlikte Yemen, yeni ticaret ve glc koridorunda bir
kontrol merkezi durumuna gelmistir. Bu durum Arap
Yarimadasi’'m1 (Ceziret-till Arap) siyasi ve ekonomik
anlamda Uluslararas: siyasetin merkezine tasimistir
(Kilig, 2025, s.1). Ahmet Muhtar Pasa’nin da belirttigi
lzere, Avrupa’nin buyuk gucleriyle birlikte Osmanlh
Devletinin de bolgeye olan ilgisi Stiveys Kanalinin
acilmasiyla artmistir Ahmed Muhtar Pasa, 1996, s. 75).

Bu politik cercevenin uygulanmasinda merkez ile
Arabistan’daki yerel gli¢ odaklari arasinda aracilik
yapabilecek, hem dini mesruiyet hem de siyasal temsil
kapasitesine sahip aktorlere ihtiya¢c duyulmustur. Ebti’l-
Huida bu baglamda, yalnizca saray cevresinde etkili bir
dini sahsiyet olarak degil, II. Abdtilhamid déneminde
Osmanli’'nin Arabistan siyasetine yon veren sembolik ve
soylemsel araclarin dolasima sokulmasinda islev géren
6zgtl bir araci aktér olarak 6ne cikmaktadir.

Dini Otoriteden Siyasi Niifuza

Son Osmanli Yemen Valisi
mutasarrifi) Mahmud Nedim Bey, Ebu’l-Htida’nin Sultan
Abdulhamid tizerinde buiytk bir etkiye sahip oldugunu ve
bu etkinin Yemen, Hicaz ve Trablusgarp haric Osmanlh
Imparatorlugu’nun Araplarla meskin diger bélgelerine
kadar ntfuz ettigini belirtir(Mahmud Nedim Bey, 2001,
s.36-37). Bu tespit, Ebu’l-Htida’nin ntifuzunun yalnizca
saray i¢i bir konumla sinirh kalmadigini(Ziya Sakir, 1943,
s.267), imparatorlugun genis Arap cografyasina
yayildigini géstermektedir(Mahmud Nedim Bey, 2001,
s.36-37,67). II. Abdulhamid’in karar alma sureclerinde
Ebt’l-Huda’nin ntfuzu belirleyici tek unsur olmamakla
birlikte, g6z ard: edilebilir bir etki de degildir (Demiroglu,
1955, s.17). Bu durum, Ebu’l-Htda’nin Osmanlh
siyasetinde dogrudan karar verici degil; fakat yonlendirici
bir aktor olarak rol aldigini ortaya koymaktadir.

(Hicaz'in eski

Ebu’l-Hida'nin Istanbuldaki etkisi 6zellikle
tarikat aglar1 ve burokrasi tUzerinden hissedilmistir.
Ornegin Osmanli yénetimi, Sii bolgelerinde nakib
atamalarin1 yalnizca adaylardan yapmakla
kalmamis; ayni zamanda bu goérevlere cogunlukla Ebu’l-
Huda’nin lideri oldugu Rifaiyye tarikatina mensup
isimleri yerlestirmistir (Eich, 2003, s.145). Bu tercih, II.
Abdulhamid’in Sii  boélgelerinde dogrudan mezhepsel
mudahaleden kacinarak, gocebe ve yari-gbcebe
unsurlarla temas kurabilen Stnni tarikatlari idari ve
toplumsal aract olarak kullanma  stratejisiyle

Stnni

149



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

ortismekteydi (Eich, 2003, s.150). Dolayisiyla Rifaiyye,
yalnizca bir dini orgltlenme degil, devletin toplumsal
duizenleme ve kontrol politikalarinda islevsel bir kanal
haline gelmistir.

Suriye, Irak ve Rifaiyye’nin merkezi olan Hicaz
bolgelerinden sorumlu danigsman olan Ebu’l-Htda’nin
(Landau, 1990, s.71), nufuzunun bir baska boyutu,
atama mekanizmalar1 Uzerindeki etkisinde goéralir
(Mizan, 1897, s.4; Mahmud Nedim Bey, 2001, s.37).
Cebel-i Duruz (Cebel-i Durzi) Islahat Mufettisi Seyit
Abdtlmecid Hulusi, Arabistan’daki bircok vilayetin
yalnizca Ebu’l-Htida'nin veya rakibi Ahmet Izzet (Holo)
Pasa’nin nufuz alanlar haline geldigini belirtir. Bu iki
isim, rutbe ve mnisan dagitimi yoluyla halkin ileri
gelenlerini kendi yanlarina cekmeye calisiyor, Babiali'nin
zaaflarini kullanarak memur atamalarini
yonlendiriyorlardi. Bu baglamda Yemen’e atanan
Haririzade Seyyid Mehmed Efendi veya Tartus’a tayin
edilen Resid Yahya Efendi gibi érnekler, Ebu’l-Htida’nin
dogrudan tavsiyesiyle padisaha arz edilmistir (BOA, Y.EE
14/146/01; Ozzorluoglu, 2011, s.54-56). Bu gdzlem,
Osmanli burokrasisinin merkezi otoriteden koparak
kisisel ntfuz aglarinin kontroltine acik hale geldigini
ortaya koymaktadir.

Ancak bu uygulamalar, devletin kurumsal
isleyisi acisindan ciddi sorunlar dogurmustur. Islahat
Miufettisi Seyit Abdulmecid Hulusi, s6z konusu
memurlarin bagli olduklar1i ntfuz cevresinin etkisi
altinda hareket ettiklerini, bunun da yerel otoriteyi
zayiflatarak halk arasinda anlasmazliklara yol actigin
rapor etmistir. C6zm olarak bu memurlarin Anadolu ve
Rumeli'ye kaydirilmas1 gerektigini énermesi (BOA, Y.EE
14/146/01), Ebu’l-Huda’nin etkisinin devlet
burokrasisinde “olagan dis1” goruldiginiG gosterir.
Benzer elestiriler basinda da yank: bulmus, Balkan
Gazetesi
topraklarini ele gecirme tehlikesi” olarak resmetmistir
(Balkan (Filibe) Gazetesi, 1906, s.3). Bu tepkiler, Ebu’l-
Huda’nin bir yandan Osmanli idaresinin bosluklarini
doldurdugunu, 6te yandan sahsi ¢ikar pesinde kosan bir
figlir olarak algilandigina isaret etmektedir.

Ebu’l-Hiidamin nufuzunu “im Osmanh

Bununla birlikte, Sultan Abdulhamid ve Ebu’l-
Huda Efendinin muteseddit muhalifi Stleyman Tevfik
Ozzorluoglu, Ebiil-Hiida Efendi’nin yalnizca dini
otoriteye dayali bir danigsman degil, ayni zamanda devlet
burokrasisine mtidahalede bulunan bir aktér olarak da
one ciktigini(Ozzorluoglu, 2011, s.29-31) belirtmekteydi.
Bu baglamda Lazkiye’de halkin talebiyle Mehmet Kemal
Bey’e rutbe verilmesi (BOA, Y.EE 14/157/2; Ali Said,
1994, s.91) ve bolgedeki egitim kurumlarinin ac¢ilmasina
aracilik etmesi, onun yerel halkla devlet arasinda aracilik
yapan bir aktor rolt tstlendigini de ortaya koyar(BOA,
Y.MTV. 67-104-1). Benzer sekilde Kerkik ve
Stleymaniye’de askerlik yuktimlultigintn yerel kosullar
gozetilerek uygulanmasina yonelik girisimlerde Ebu’l-
Huda’nin araci rol istlenmesi ve Musul Valisi'nin de bu

17/1
2026

uygulamay:r dogrulamasi, onun nutUfuzunun devlet
politikalariyla uyumlu isledigi 6rneklerdendir(BOA,
DH.MKT.2631-97). Ancak bu tir olumlu katkilar dahi,
onun nufuz alanini genislettigi ve devleti kisisel aglar1 i¢in
kullandig elestirileriyle gélgelenmistir.

Yemen o6rnegi, Ebu’l-Htida’nin ntfuzunun hem
yapict hem de tartismali boyutlarmm1 bir arada
gbstermektedir. 1904te Imam Yahya Hamidiiddin
isyaninin bastirilmas1 icin yapilan mulakatta Ebu’l-
Huda, nasihat heyetleri génderilmesini ve bir fermanla
isyancilarin uyarilmasini Onermistir. Bu o6neri, onun
bariscil ¢6zim arayisini ve dini otoriteyi diplomatik bir
ara¢ olarak kullanma istegini gosterir (BOA, Y.PRK.AZJ.
52.67.1; Kuehn, 2011, s.178). Ayrica, Yemen
ayaklanmasi sirasinda yaklasik yuz kisilik kabile
reislerini Istanbul’a davet eden II. Abdtilhamid, Ebul-
Htida araciligiyla kendilerine Arapca bir nutuk irad
etmistir (Osmanoglu, 1984, s.25; Ziya Sakir, 1943,
s.267). Nitekim 1898de oglu Halid’in
baskanliginda Yemen’e gonderilen heyet (Farah, 2002,
$.268-269) veya 1907°de Taiz halkina yazdigi mektup,
nifuzunun bolgesel catismalar: yatistirmaya da hizmet
ettigini kanitlar (Barlak, 2013, s.169). Dolayisiyla Yemen
o6rnegi, Ebul-Hudanin hem kriz c¢6zimunde dini
otoritesini kullanma kapasitesini, hem de kisisel
hirslariyla elestirilen yéntnt ac¢iga cikarir. Bu ikili
durum, onun ntifuzunun Osmanl siyasetinde “cift yonlt”
bir etki yarattigini gosterir.

Hasan

Trablus ve Humus vakalari, Ebu’l-Huda'ya
yonelik toplumsal tepkilerin en sert yansidig: 6rneklerdir.
Sadaret’e génderilen sikayetlerde, adamlarinin halka ve
gayrimuUslimlere ko6t muamelede bulundugu, yerel
yoneticilerin bile bask: altinda oldugu belirtilmistir. Bazi
sikayetlerde ise onun “Sultan’dan daha gliclti” olduguna
dair bir algi olustugu dile getirilmistir(BOA, Y.EE.KP.37-
3619-2). Bedirhanzade ailesine ydnelik baskilar, Ebt’l-
Huda’nin boyutlara
tasinabilecek krizler yaratma potansiyelini de ortaya
koymaktadir. Nitekim arsiv belgelerinde, Ebti’l-Htida’nin
adamlarinin Bedirhanzade ailesine uyguladigi zulme
kars: devlet tarafindan kanuni bir islem yapilmadigi

nufuzunun uluslararasi

takdirde, aile Uyelerini kurtarmak amacityla
Bedirhanzadelerin eslerinin yabanci sefirliklere
basvuracaklarini  bildirdikleri = gortlmektedir (BOA,

Y.PRK.AZJ 37-82). Bu durum, yerel bir
catismasinin Osmanl yénetimi acisindan diplomatik bir
soruna donuisme riskini acikca gostermektedir..

nufuz

Son olarak, en alt diizeydeki koy topluluklarina
dahi nufuz etmesi dikkat cekicidir. Resten Koéyu’ndeki
vakif ciftligi meselesinde, tarikat postnisini Abdulfettah,
vakif gelirlerinin gecikmesinden dogrudan Ebu’l-Huda'y:
sorumlu tutmustur (BOA, HR.TO.392.14.2.1). Bu 6rnek,
onun Osmanl idari sisteminde yalnizca ytksek siyasetle
degil, yerel duizeydeki dini-sosyal isleyisle de i¢ ice
oldugunu kanitlar niteliktedir.

150



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

Tum bu 6rnekler, Ebu’l-Huda’nin II. Abdtilhamid
doéneminde dini bir seyh olmaktan 6te, Osmanlinin
Ortadogu (Arabistan/Arap Yarimadasiy) siyasetinde
burokratik, diplomatik ve toplumsal boyutlarda etkin bir
ntfuz ag1 kurdugunu kanitlamaktadir. Ancak bu ntfuz,
literatiirde tartisildign gibi ¢ift yoénlti bir karakter
tasimaktadir: bir yandan Osmanli otoritesinin Arap
cografyasinda pekismesine katki saglamis, 6te yandan
sahsi cikar ve glic temerkizt iddialariyla merkezi
otoriteyi tartismali hale getirmistir. Dolayisiyla Ebu’l-
Huda’nin Osmanl siyaseti icindeki yeri, sadece bir “dini
danisman” olarak degil, ayni zamanda Abdtlhamid
doéneminin danigsmanlik kurumunu ve devlet-toplum
iliskilerini donutsttren  kritik bir aktér olarak
degerlendirilmelidir.

Ebu’l-Hiida’nin Osmanlinin Ortadogu Siyasetinde
Konumlanisi

Osmanhlarn  Islamn  kurtaricilann  olarak
tanimlayan Ebu’l-Huida es-Sayyadi (Karpat, 2001, s.194),
yalnizca II. Abdtilhamid’in yakin cevresinde yer alan bir
danisman degil, ayni zamanda Osmanli’nin Ortadogu
siyasetine yon veren bir “mesruiyet aktérii” olarak éne
cikmistir. Onun kaleme aldig: yaklasik iki ytzt askin
eser, ozellikle hilafet ve padisah otoritesini Islam
dinyasinda destekleme cabasinin bir parcasiydi. Bu
eserlerden Da'i’r-Resad Li-Sebili’l-ittihad Ve’l-inkiyad,
(Ebu’l-Huda es-Sayyadi, 1909) II. Abdtilhamid’in mutlak
otoritesini Islam’a uygun bir yénetim bicimi olarak
savunmus, Arap cografyasinda dile getirilen “Arap
hilafeti” fikrine ac¢ik bir reddiye islevi gdrmustur(Deringil,
2002, s.78-79). Benzer sekilde En-Nefhatii’'n-Nebeviyye ft
Hidmeti’l-Hilafeti’l-Hamidiyyeti’l- Osmdniyye adli
calismasi, padisaha baglhiligin dini ve toplumsal bir
yuktumlilik oldugunu vurgulayarak Osmanl hilafetini
tahkim etmeye yonelik gticlti bir s6ylem tretmistir (Ebu’l-
Huida es-Sayyadi, 1909, s.161-201). Bu yazilh faaliyetler,
Ebu’l-Huda’nin Abdulhamid déneminde yalnizca bir
tarikat  seyhi degil, Osmanl’nin Arap
cografyasinda otoriteyi pekistirme stratejisinde rol
oynayan entelekttiel bir araci olarak konumlandigini
gOstermektedir.

olarak

Ebu’l-Huida’nin Osmanl siyasetindeki rold,
yalnizca hilafet ve padisah otoritesini mesrulastirmaya
yonelik metinlerle sinirlh kalmamis; o6zellikle kriz
bolgelerinde merkez adina arabuluculuk ve ikna
faaliyetleri yUrttmesiyle de gortntr hale gelmistir.
1898’de oglu Hasan Halid’in baskanlginda Yemen’e
gonderilen heyet(Farah, 2002, s.268-269), bolgedeki dini
duyarliliklarin Osmanli yoénetimi lehine kullanilmaya
calisildigini gostermektedir. Bu girisimler, Osmanli’'nin
askeri yontemleriyle dini-diplomatik yollarin nasil
birlestirilmeye  calisildigini  ortaya koyar. Ancak
mubhalifler, bu faaliyetlerin c¢ogu 2zaman basarisiz
oldugunu ve Ebu’l-Huda’nin ntfuzunu artirma gayesi
tasidigini ileri stirmuslerdir. Bdylece Yemen, onun hem
arabulucu bir danisman hem de cikar odakli bir figtir

17/1
2026

olarak algilandigini gosteren cifte bir 6rnek niteligi
kazanmistir.

Ebu’l-Hida’nin II. Abdilhamid’e baghligini dile
getiris bicimi de dikkat cekicidir. Sultan® “aile
bireylerinden daha sefkatli” buldugunu ifade etmesi
(BOA, Y.EE 14/157/8; BOA, Y.EE 14/157/1-4), onun
danismanlik konumunu yalnizca siyasal degil, ayni
zamanda duygusal bir sadakat cercevesine
yerlestirmistir. Bununla birlikte, Suriye’de Abbasi
hilafetini canlandirmaya yoénelik girisimlere karsi ¢ikmasi
ve el-Mueyyed matbaasinda basilan Misir merkezli
yaymlarin  “Arap hilafeti” fikrini yaydigina dair
uyarilari(BOA, Y.EE 14-157-18), Ebu’l-Htda’nin Osmanh
hilafetini koruma yoénutndeki faaliyetlerinin genis bir
bolgesel baglama sahip oldugunu gostermektedir.

Ote yandan, cagdas yorumlarda onun roliine dair
farkll tasvirler yapilmistir. Mahmud Nedim Bey, Ebu’l-
Hidanin Osmanl'yt degil Araplarin bagimsizligini
onceledigini ileri stirerken(Mahmud Nedim Bey, 2001,
s.40); bazi gozlemciler ise onu Osmanli yonetimini
butintyle ideal gbérmeyen, ancak Avrupali glclerin
etkisini sinirlamak adina II. Abdtlhamid’in yaninda yer
alan (Biren, 2006, s.496) bir “pragmatik Arap aktor”
olarak nitelemislerdir (Karpat, 2001, s.194). Bu farkh
degerlendirmeler, Ebu’l-Htidanmin konumunun tek
boyutlu bir sadakat iliskisiyle degil, dénemin gulg¢
dengeleri ve bolgesel rekabetleriyle sekillendigini ortaya
koymaktadir.

Sonuc itibariyla, Ebul-Htda es-Sayyadi, IIL
Abdtlhamid Ortadogu
siyasetinde hem hilafeti mesrulastiran bir séylem tretmis
hem de sahadaki krizlerde etkin bir danismanlik rola
Ustlenmistir. Dolayisiyla Ebu’l-Huda, II. Abdulhamid
déneminde yalnizca dini bir danigsman degil, Osmanli’nin
Ortadogu siyasetinde otoriteyi pekistiren, fakat ayni
zamanda tartismali sonuglar doguran c¢ok boyutlu bir
aktor olarak konumlanmaistir.

déneminde Osmanli’nin

Panislamizm ve Ebu’l-Hiida es-Sayyadi’nin
Stratejik Rolii

Islamcilik, 19. ve 20. ylzyillarda inanc, ibadet,
ahlak, siyaset, hukuk ve egitim alanlarini yeniden Islam
ilkeleriyle uyumlu hale getirmeyi amagclayan kapsaml bir
hareket olarak ortaya cikti. Bu hareket, Musliman
toplumlar1 Bati sémurtstnden, keyfi yénetimlerden ve
toplumsal céztilmeden kurtarmayi, birlik ve kalkinmay:
saglamay1 hedefledi. Islam diinyasinda “1slah”, “tecdid” ve
“ittihad-1 Islam” gibi kavramlarla ifade edilen bu c¢aba,
Bat1 literattirtinde “Panislamizm”, “modern Islam,”
“cagdas Islam duistincesi” ve “Islam’da reformist
dustince” olarak adlandirild: (Kara, 2020, s.17). Avrupa
karsit1 bir Islam birligi doktrini olarak tanimlanan
(Karpat, 2001, s.16) ve Panslavizm'den ilham aldig1
belirtilen (Lee, 1942, s.280) bu politika, II. Abdtulhamid
déneminde hilafet kurumunu merkeze alarak Osmanl
Imparatorlugu’nun butinliiglini koruma ve Avrupali

151



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

glclerin etkisini sinirlama amacini tasiyan stratejik bir
arac haline geldi.

Bu stratejinin uygulanmasinda II. Abdtilhamid,
ozellikle Arap dinyasinda ntifuz sahibi ve esas olarak
Panislamcit olarak kabul edilen danismanlardan
faydalandi (Karpat, 2001, s.186). Bu danismanlar, dini
tarikatlar ve yerel topluluklar tUzerinden mesruiyet
Uretme ve siyasal otoriteyi pekistirme islevi gérduler.
Suriye’de etkin olan Rifai tarikatinin seyhi Ebu’l-Htida es-
Sayyadi, bu sitirecin en 6nemli figlirlerinden biri olarak
6ne c¢ikti (Trimingham, 1971, s.126-127). 1L
Abdtlhamid’in yakin danismani olan Ebu’l-Htida, hem
hatiplik yetenegi hem de kaleme aldig1 eserlerle padisahin
Panislamci politikalarin1 destekledi (es-Sayyadi, 1909,
s.161-201). Yaklasik 212 eseri arasinda Da'i’r-Resad Li-
Sebili’l-ittihad Ve’l-Inkiyyad ve En-Nefhatii’n-Nebeviyye fi
Hidmeti’l-Hildfeti’l-Hamidiyyeti’l- Osmaniyye, halifeye
baghligin dini ve toplumsal bir zorunluluk oldugunu
savunarak (Landau, 1990, s.31) Panislamci sOylemin
teorik  temelini olusturdu. Bu metinlerde 1II.
Abdtlhamid’in  otoritesi, ayetler ve  hadislerle
desteklenerek Musliman kitlelerin hilafete itaat etmesi
gerektigi vurgulanda.

Ebu’l-Huda’nin roli yalnizca eser uretmekle
sinirli degildi. II. Abdilhamid ona iki 6nemli gorev
vermisti: (1) Hilafet makami aleyhinde yayimlanan eser ve
yazilara reddiye hazirlamak, (2) Hindistan ve diger Islam
cografyalarinda halifenin otoritesini tanitan faaliyetler
yuarttmek (Ziya Sakir, 1943, s. 267). Béylece Ebu’l-Huida,
Osmanl hilafetini mesrulastiran metinleri sistematik bir
sekilde Uiretmenin yani sira, bu mesruiyeti uluslararasi
bir alana tasimaya calisti. Bu slrecte Rifai tarikat,
yalnizca dini bir yap: degil, Panislamci stratejinin
yayilmasinda islevsel bir kanal haline geldi.

Ebu’l-Htdanin faaliyetleri, doénemin o6nemli
tartismalarina da dogrudan muidahil oldu. Cemaleddin
Afgani ile arasinda gectigi rivayet edilen munazara,
Panislamci yaklasim icindeki farkli egilimleri ortaya
koyar. Afgani’nin Islam birligi cagris1 daha reformist ve
entelektiel bir cizgiye yaslanirken, Ebu’l-Htida Osmanl
hilafetini merkeze alarak II. Abdulhamid’in otoritesini
savundu (Aydin, 2019, s.107). Ebu’l-Huda’nin
mubhaliflerinden  Stileyman Tevfik Ozzorluoglu’nun
elestirileri, Ebu’l-Huida’nin bu tavrinin yogun bicimde
tartisildigini géstermektedir(Ozzorluoglu, 2011, s.49-51).
Bu cercevede Ebu’l-Huida, II. Abdtilhamid’in politikalarini
dini metinler, siirler ve hitabet (Hourani, 1983, s.107)

yoluyla savunan gti¢lii bir figtir olarak konumlanda.

Onun kaleme aldig1 arizalardan biri, Panislamci
stratejinin pratik boyutunu da yansitir. Misir’daki kadi
tayinleri tartismalarinda, halifeye bagliligin ser’i
zorunluluk oldugunu, gayrimuslimlerin yetki
kullanamayacagini ve Lord Cromer’in destekledigi Mufta
atamasinin  gecgersiz  oldugunu savunmustur(BOA,
Y.EE.123-21). Bu 6rnek, Panislamci yaklasimin yalnizca

17/1
2026

teorik degil, somut hukuki tartismalarda da Osmanl
hilafetini 6ne ¢ikardigini gostermektedir.

Ebu’l-HGdanin c¢agrilari, 6zellikle Osmanli Arap
eyaletlerinde yank: buldu (Landau, 1990, s.31). Arapca
eserler ve lideri oldugu Rifai Tarikati aglari lizerinden
yurattigti faaliyetler (Landau, 1990, s.365), II.
Abdtilhamid’in Panislamizm stratejisinin sahada gértintr
hale gelmesine katki sagladi. Ebul-Huda, II.
Abdulhamid'in politikasini giclendirip yaymak icin 6zel
bir caba godstermekteydi. Amaci, bu politikayr halka
benimseterek hilafetin gliclenmesini saglamakti. Arapca
konusan Muslimanlart bu hedefe yonlendirmek de
Ebu’l-Huda’nin baslica goérevlerindendi (Manneh, 1992,
s.392). Bununla birlikte, etnik ve mezhepsel farkliliklar,
yerel cikar catismalar ve Avrupali gliclerin mutidahaleleri,
Panislamci birligin kalic1i bir basariya ulasmasini
engelledi. Dolayisiyla Ebu’l-HUdanin  calismalari,
Panislamizm’in potansiyelini aciga cikarsa da, sinirlarini
da gozler 6nline sermektedir.

Sonug¢ olarak, Ebu’l-Huda es-Sayyadi, II.
Abdtlhamid’in Panislamizm stratejisinde hem mesruiyet
Uretici metinleriyle hem de saha faaliyetleriyle merkezi bir
rol oynamistir. Onun damsmanhk faaliyetleri,
Osmanli’nin hilafet merkezli birlik siyasetini Arap
cografyasinda destekleyen bir glic olarak islev gérmus,
ancak ayni zamanda farkli dini ve toplumsal dinamikler
karsisinda sinirli kalmistir. Dolayisiyla Ebu’l-Huda es-
Sayyadi, yalnizca II. Abdtlhamid doénemi Osmanlh
siyasetinde  degil, hilafet
tartismalarinin tarihsel gelisiminde de dikkate deger bir
figlir olarak degerlendirilebilir.

modern Islamciik ve

Ebu'l-Hiida’nin Ortadogu’daki Bolgesel Giiclerle
iliskisi ve Stratejik Yaklagimlar:

Osmanl ydonetiminin Arap Yarimadasi’na yonelik
politikalarinda etkin bir danisman olarak o6ne c¢ikan
Ebu’l-Huda (Hilafet Gazetesi, 1902), bolgesel guclerle
kurdugu iliskiler ve gelistirdigi stratejilerle doénemin
siyasal dengelerinde kritik bir rol oynamistir. Yalnizca
saray cevresinde degil, bolgesel diizeyde de ntfuz tesis
ettigi, tayin ve atamalar araciligiyla kendi destekgilerini
Osmanl blirokrasisine yerlestirdigi ve bdylece genis bir
glic ag1 olusturdugu belirtilmektedir (Cetinsaya, 2020,
s.60-63, 159; Eich, 2003, s.143). Mahmud Nedim Bey,
bu durumu Ebu’l-Htida’nin bélgede bir veya birkac asireti
ayaklandirabilecek ntifuz ve glice eristigi tizerinden tasvir
etmekteydi(Mahmud Nedim Bey, Arabistan’da Bir Omiir,
s.37, 47-58). Ancak Mahmud Nedim Bey Ebti’l-Huda
hakkinda aktardigi bilgiler siyasal
cekismelerinden bagimsiz ve tarafsiz degildir. Bununla
birlikte bu anlatilar, Ebti’l-Htida’nin ntifuzunun Osmanl
burokrasisi ve yerel guc iliskileri tizerindeki etkisini
degerlendirmek acisindan dikkate degerdir.

dénemin

Atamalar araciligiyla sagladigi etkinin yani sira,
Ebt’l-Hudanin kabile reisleriyle kurdugu iligkiler,
Osmanli’nin Arap vilayetlerindeki otoritesini dogrudan

152



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

etkilemistir. Bazi  kaynaklarda, 6zellikle Hicaz
yollarindaki bedevi unsurlar: “isyan etmeye tesvik ettigi”
ileri strtlmutsse de(Mahmud Nedim Bey, Arabistan’da
Bir Omiir, s.37, 47-58), bu daha cok muhaliflerin
suclamasidir. Akademik acidan daha temkinli bir
yaklasimla, Ebut’l-Huidanin yerel unsurlari merkezin
beklentilerinden bagimsiz hareket etmeye yodnlendirdigi
iddia edilmistir. Bu tir rivayetler, onun faaliyetlerinin
yalnizca dini danismanlbkla simirlh kalmadigini, kimi
zaman Osmanl otoritesini zorlayan bir figlir olarak
algilandigini ortaya koymaktadir.

Ebt’l-Htda’nin olusturdugu nutfuz aglari ayni
zamanda bilgi akisini da iceriyordu. Vilayetlerde
kendisine bagl taraftarlarin hafiyelik yaptiklari(BOA,
DH.MKT 2685.10), ayrica kardesi Hamali Muhammed’i
Halep muftialtigiine tayin ettirerek hem dini otoriteyi hem
de  bilgi toplama faaliyetlerini kurumsallastirdig:
bilinmektedir(BOA, DH.MKT 2685.10). El-Hassa ve daha
sonra Necid mutasarrifi Talip Pasanin Sura-1 Devlet
Uyeligine getirilmesinde oynadig: rol (Cetinsaya, 2006, s.
60-63; Mahmud Nedim Bey, 2001, s.95), onun yalnizca
dini cevrelerle degil, idari elitlerle de ittifak kurdugunu
gOstermektedir.

Benzer bicimde Mekke Emiri Serif Avnurrefik
Pasa Uizerinde etkili oldugu iddiasi(Mahmud Nedim Bey,
Arabistan’da Bir Omiir, s.47-58), hilafetin en stratejik
merkezlerinde tarikat iliskilerini bir mesruiyet araci
olarak kullandigint dtstndirmektedir. Bu noktada
Ebt’l-Htda'nin faaliyetleri, II. Abdiilhamid y6netiminin
dini otoriteyi siyasal mesruiyetin bir araci haline getirme
stratejisiyle uyumludur.

Onun diplomatik araciligi, Muntefikli Sadun
Pasa ile Semmer kabilesi lideri Ibn Resid arasindaki
gerilimde belirginlesmistir Ebti’l-Htida Necid mutasarrifi
olan amcasinin oglu Talip Pasa araciligiyla devreye
girerek padisahin rizasi dogrultusunda Sadun Pasa’nin
fikirlerinin neden ibaret oldugu anlasildiktan sonra
etrafina topladig1 asiretlerin dagitilmas: ve gerekli
tedbirler alinmasi icin Basra valisine ve Altinct Ordu
Musiriyetine bildirimde bulunmustur(BOA, Y. PRK. AZJ.
48.87). Bu o6rnek, onun kisisel ntfuzunu Osmanh
cikarlarini  korumak icin diplomatik manevralara
dontstirdiging, asiret rekabetlerini kontrol altina alma
cabasina katki sagladigini géstermektedir.

II. Mesrutiyet’in ilaniyla birlikte hurriyet,
musavat ve uhuvvet ilkelerinin yayginlasmasi, Ebu’l-
Huida’nin otoritesini dogrudan zayiflatmistir. Yeni siyasal
atmosferde bircok taraftar ve akrabasi onunla olan
baglarini inkar etmis ya da gizlemistir(BOA, DH.MKT
2685.10). Bu durum, Ebt’l-Htida’nin gliciintin kurumsal

1 Ahund: Genellikle Islam dtnyasinda 6zellikle Sii topluluklarda
kullanilan bir unvandir. Farsca kokenli bir kelime olup, "hoca" ya da "din
alimi" anlamina gelir. Bu unvan ézellikle Iran, Azerbaycan, Afganistan ve
Orta Asya'nin bazi bélgelerinde yaygindir. Ahund kelimesi, Osmanl ve
Islam tarihi baglaminda incelendiginde, medrese egitimi almis, dini

17/1
2026

bir yapiya degil, kisisel bagliliklara ve dini otoriteye dayali
oldugunu, dolayisiyla yeni anayasal dlizenin degerleri
karsisinda kirilganlastigini gdstermektedir.

Sonuc olarak, Ebu’l-Huda es-Sayyadi, Osmanlh
Ortadogu siyasetinde yerel liderlerle kurdugu stratejik
iliskiler, tayin mekanizmalar1 TUzerindeki etkisi ve
diplomatik girisimleriyle dénemin en etkin
danismanlarindan biri olarak konumlanmistir.
Faaliyetleri, Osmanli yénetiminin dini otoriteyi boélgesel
politikalar1  yo6nlendirmek icin nasil kullandigini
gostermesi bakimindan 6nem tasir. Ayrica, Ebu’l-Huda,
yalnizca saray cevresinde nufuz sahibi bir seyh degil,

Osmanli’nin Ortadogu’daki bolgesel siyasetini
sekillendiren, fakat ayni zamanda bu siyasetin
kirilganliklarini  aciga c¢ikaran bir fighr olarak
degerlendirilmelidir.

Osmanl Ortadogu’sunda Etnik ve Dini
Gerilimlerde Ebu’l-Hiida’nin Stratejileri

Sultan II. Abdulhamid’in iktidar1 déneminde
Osmanli’nin mesruiyetini pekistirme amaciyla uygulanan
Islamcilik politikalari, ézellikle Stinniligin éne cikarilmasi
lzerinden sekillenmistir. Ancak bu politikalar, Irak’taki
Sii ntfusun artisiyla birlikte boélgenin siyasal dengeleri
acisindan yeni gerilim alanlari yaratmistir. Bu baglamda
II. Abdtilhamid, Ebu’l-Htuda es-Sayyadi'yi yalnizca dini
bir danisman olarak degil, ayni zamanda Irak ve
cevresinde merkeziyetci kontroli pekistirmek icin
stratejik bir aktdér olarak konumlandirmistir. Rifaiyye
tarikati bu surecte kritik bir rol oynamais, bolgeye yapilan
atamalar  cogunlukla  Ebu’l-Htda’nin takipgileri
arasindan secilmistir. Nitekim halifelerinden Hamdi en-
Nasir er-Rifai (Tikrit), Cemil et-Tubkaclh (Hilla) ve Ahmed
Hasim er-Rifai el-Kuveyti (Ammara) (Isik, 2021, s.279-
285), 1880’lerde Istanbul’da Rifaiyye’ye dahil edilmis ve
Ebu’l-Huda’nin yoénlendirmesiyle goérevlerine atanmistir
(Eich, 2003, s.143).

Ebu’l-Htida, Osmanli merkezine sundugu
arizalarda Irak’in toplumsal ve mezhepsel yapisina iliskin
kapsamli degerlendirmeler yapmistir (Landau, 1990,
s.71). Necef, Muntefik ve Kerbela bélgelerini konu alan bir
raporunda, Siilesmenin hizla yayildigini ve kisa stirede
Stinni ntfusun azalabilecegi uyarisini dile getirmistir. Bu
déntisimin nedenleri arasinda egitim kurumlarinin
yoklugu, yerel memurlarin adaletsiz uygulamalar1 ve
“Ahund” ! olarak anilan yabanci ulemanin genis mali
kaynaklarla yurtttiga etkili faaliyetler yer almaktayda.
Ebu’l-Huda, bu kosullar devam ettigi takdirde Osmanlh
otoritesinin zayiflayacaginmi ve bolgesel karisikliklarin
kacinilmaz olacagini vurgulamistir(BOA, HR.TO 389.81).
Ona gore ¢6zUm, yeni egitim kurumlarinin acilmasi, ehil

ilimlerde yetkin olan kisiler i¢in kullanilan bir tabir olarak da karsimiza
cikar. Ancak, tarih boyunca farkli cografyalarda bu unvanin anlami ve
o6nemi degisiklik gosterebilir. Ayrintili bilgi i¢in bkz: (Algar, 1991, s. 217—
218).

153



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

olmayan memurlarin goérevden alinmasi ve idari
duzenlemelerle Basra merkezli daha etkin bir vilayet

yapilanmasinin hayata gecirilmesiydi.

Bu raporlarda Ebu’l-Htida, Osmanli memurlarini
sert bicimde elestirmistir. Liyakatten ziyade himaye
iliskileriyle gorevlendirildiklerini, yolsuzluklara
karistiklarini  ve bolge halkini  kendi cikarlan
dogrultusunda yoénlendirdiklerini belirtmistir. Hille
Mutasarrifliginin Hidiv destekli Ktirt Muhammed Pasa’ya
verilmesi ve Amare Mutasarrifinin suiistimalleri(BOA,
HR.TO 389.81), Ebul-Hiudanin tuzerinde durdugu
ornekler arasindadir. Ayrica, bu mutasarrifa yonelik
sorusturma goéreviyle génderilen bir memurun gorevini
yerine getiremeyecek kadar etkisiz kalmasi, Osmanl
idaresinin bolgedeki otorite kaybini goézler oOntine
sermekteydi. Ebu’l-Htida, bu kosullardan yalnizca boélge
halkinin degil, Ingiltere ve diger yabanci glglerin de
memnuniyet duydugunu ifade ederek, reform cagrilarinin
uygulamada tahribata déntstigint kaydetmistir.

Ebu’l-Htuda’nin degerlendirmeleri yalnizca Irak’la
sinirli kalmamistir. Osmanl i¢c meseleleri ve dis kaynaklh

propagandalar hakkinda da padisaha uyarilarda
bulunmustur(BOA, HR.TO 389.81). Avrupa’da
Ermenilere  dair yayilan  sdylentilerin  dikkatle

arastirilmas: gerektigini, bu tir iddialarin siyasi
maksatlarla dolasima sokuldugunu belirtmistir. Musul
Vilayeti’nde Berzenci (Cetinsaya, 2020, s.81, 166-183) ve
Talabani Kurtleri arasinda c¢ikan catismalarin padisah
icin kuguk o6lcekli goérinebilecegini, ancak bdlgenin
stratejik konumu itibariyla gbéz ardi edilmemesi
gerektigini vurgulamistir(BOA, Y.EE 14-15). Ona goére,
Berzenci Cevat Efendi gibi muteber yerel sahsiyetler ile
askeri komutanlarin is birligi icinde taraflara nasihat
ederek meseleleri yatistirmasi daha saglikli sonuclar
doguracakti. Bu oOneri, dini otorite ile yerel toplumsal
aktorleri bir arada kullanma stratejisinin tipik bir
Ornegiydi.

Ote yandan, Ebu’l-Hiida’nin faaliyetleri hakkinda
aktarilan bilgiler her zaman tarafsiz degildir. Ozellikle
Son Osmanli Yemen Valisi Mahmud Nedim Bey’in
hatiratindaki anlatilar, Ebu’l-Huida’ya yonelik siddetli
muhalefetle sekillenmistir. Bu nedenle, onun Hicaz’daki
bedevileri “isyan etmeye tesvik ettigi” iddiasi, dénemin
siyasal rekabetleri icinde degerlendirilmelidir. Akademik
literattirde daha temkinli bir yaklasim benimsenmekte,
Ebu’l-Huda’nin yerel unsurlari zaman zaman merkezin
beklentilerinden bagimsiz hareket etmeye yonlendirdigi
iddia edilmistir ifadesi tercih edilmektedir. Bu vurgu,
doénemin polemiklerini tekrar etmeden, olgularin ihtiyatla
degerlendirilmesini mtimkutin kilar.

Sonug olarak, Ebu’l-Huda es-Sayyadi, Osmanl
Ortadogu’sundaki etnik ve dini gerilimlerde yalnizca bir
tarikat seyhi degil, ayni zamanda stratejik raporlar
hazirlayan, atamalar ve tayinler tizerinde ntifuz kuran ve
yerel sorunlarda ¢6zim Onerileri gelistiren bir danisman

17/1
2026

olarak 6ne cikmistir. Onun faaliyetleri, II. Abdtilhamid
yonetiminin  dini otoriteyi  bolgesel politikalarin
mesruiyetini saglamak ve toplumsal gerilimleri denetim
altina almak icin nasil islevsellestirdigini gosterir.
Bununla birlikte, cagdas ve sonraki kaynaklarda yer alan
anlatilarin  cogu, doénemin siyasal mucadelelerinin
golgesinde  sekillendiginden, faaliyetlerine  iliskin
degerlendirmeler, dénemin siyasal rekabetleri dikkate
alinarak ihtiyatla ele alinmalidir.

Sonuc¢

II. Abdulhamid déneminde Osmanl
Imparatorlugu’nun Ortadogu siyasetinde Ebti’l-Hiida es-
Sayyadinin roli ¢ok boyutlu bir nitelik tasimaktadir.
Hilafet otoritesine itaati dini ve toplumsal bir zorunluluk
olarak sunan eserleri, II. Abdulhamid’in Panislamci
stratejisinin mesruiyet zeminini guclendirmis ve bu
siyasetin dustnsel cercevesinin olusumunda etkili
olmustur.

Tayin ve atamalar lizerindeki ntifuzu sayesinde
genis bir destek ag kuran Ebul-Huda, Osmanh
burokrasisi ile yerel giicler arasinda aracilik yapan bir
aktoér olarak 6ne cikmistir. Bu durum, dini otoritenin
siyasal kontrol ve yoénlendirme aracit olarak nasil
islevsellestirildigini gostermektedir. Bununla birlikte,
cagdas muhalif kaynaklarda yer alan elestiriler, onun
faaliyetlerinin merkezi otoriteyle uyumlu oldugu kadar
gerilimli yonler de barindirdigini ortaya koymaktadir.

Yemen, Hicaz, Irak ve Suriye gibi bolgelerde
Ustlendigi roller, yalnizca dini danismanlik degil, ayni
zamanda diplomatik arabuluculuk boyutunu da ortaya
koymustur. Egitim eksikliklerini, adaletsiz idari
uygulamalar: ve yabanci ntifuzunu vurgulayan raporlari,
merkeze yoOneltilmis kapsamli ¢6zGm O6nerileri niteligi
tasimaktadir. Boylece hem yerel toplumsal dinamikleri
merkeze aktaran hem de merkezden gelen politikalar:
sahaya tasiyan bir araci islevi gormustur.

II. Mesrutiyet’in ilaniyla Dbirlikte htrriyet,
musavat ve uhuvvet ilkelerinin yayginlasmasi, kisisel
baglhiliklara dayali otoritesinin kirilganhgni  agiga
cikarmis ve ntfuzunun hizla zayiflamasina yol agmaistir.
Bu gelisme, dini mesruiyet temelli ntifuz aglarinin yeni
anayasal dlizen karsisinda ne 6l¢tide sinirli kalabildigini
gostermektedir.

Ebu’l-Huda es-Sayyadi, Osmanlh
Ortadogu’sunda yalnizca bir tarikat seyhi degil, ayni
zamanda stratejik raporlar hazirlayan, tayin

mekanizmalar1 Uizerinde etkili olan ve yerel sorunlara
yonelik coéztimler gelistiren bir danisman olarak o6ne
cikmistir. Onun faaliyetleri, II. Abdtilhamid yénetiminin
dini otoriteyi hem bolgesel mesruiyet kaynagi hem de
toplumsal gerilimleri denetim aract olarak nasil
islevsellestirdigini géstermesi bakimindan énemlidir. Bu
yonuyle Ebu’l-Htda, dénemin siyasal ve toplumsal
dengelerini anlamak acisindan kritik bir figrdur;

154



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

calismalar1 Panislamci stratejilerin imkanlarini ve

sinirlarini gézler 6ntine sermektedir.

Bu calisma, II. Abdiilhamid dénemi Ortadogu
siyasetini yalnizca merkezi irade ve resmi kurumlar
lizerinden degil, bu iradenin sahadaki uygulayicilar: ve
araci aktorleri Gizerinden okumay: énermektedir. Ebil-
Huda es-Sayyadi 6rnegi, Panislamci stratejilerin soyut bir
ideolojik cerceveden ibaret olmadigini; dini otorite, kisisel
nufuz aglari ve yerel toplumsal iligkiler araciligiyla somut
siyasal pratiklere dontsttigint gostermektedir. Bu
yoénuyle makale, Osmanlh Ortadogu’sunda devlet-toplum
iligkilerinin, resmi hiyerarsiler kadar bireysel aktorlerin
kurdugu esnek ve yerelci mekanizmalar tizerinden de
isledigine dikkat cekmektedir.

KAYNAKCA

CUMHURBASKANLIGI OSMANLI ARSiVi BELGELERI
(COA)

a) Yildiz Saray: Arsivi Belgeleri
Yildiz Esas Evraki (Y.EE)

Sadrazam Kamil Pasa Evraki Yildiz Esas Evrakina Ek
(Y.EE.KP)

Yildiz Sadaret Hususi Maruzat Evraki: (Y.A.HUS)
Yildiz Mutenevvi Maruzat Evrak: (Y.MTV)

Yildiz Perakende Evraki- Arzuhal ve Jurnaller (
Y.PRK.AZJ)

Yildiz Perakende Evraki-Umum Vilayetler Tahrirati
(Y.PRK.UM)

Yildiz Perakende Evraki-Zaptiye Nezareti Maruzati
(Y.PRK.ZB)

Yildiz Perakende Evraki-Posta ve Telgraf Nezareti
Maruzat: (Y.PRK.PT)

b) Dahiliye Nezareti Belgeleri
Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi (DH.MKT)
c) Hariciye Nezareti Belgeleri
Hariciye Nezareti Terciime Odas1 ( HR.TO)
d) Maarif Nezareti Belgeleri
Mektubi Kalemi (MF.MKT)
Kitaplar

Cetinsaya, G. (2020). II. Abdtilhamid Déneminde Irak’ta
Osmanh Idaresi. Istanbul: Kiire Yayinlar.

Demiroglu, F. (1955). Abdtilhamid’e Verilen Jurnaller.
Istanbul: Tarih Kattiphanesi Yayinlari.

Deringil, S. (2002). iktidarin Sembolleri ve Ideoloji: II.
Abdtilhamid Dénemi (1876-1909). Istanbul: Yap:
Kredi Yayinlari.

17/1
2026

Ebu’l-Huda es-Sayyadi. (1909). Da‘i'r-Resad Li Sebilil-
ittihad ve’l-inkiyad (K. Abdilkadir, Cev.).
Istanbul: Matbaa-i Amire.

Ebu’l-Huda es-Sayyadi. (2002). En-Nefhatii'n-Nebeviyye
Fi Hidmeti’l-Hilafetil-Hamidiyyeti’l-‘Osmaniyye (i.
Kara & Z. Stislii, Haz.). Istanbul: Klasik Yayinlari.

Eich, T. (2003). Abu’l-Huda, The Rifa‘iyya and Shiism in
Hamidian Iraq. Der Islam, 80, 142-152.

Farah, C. E. (2002). The Sultan’s Yemen: Nineteenth-
Century Challenges to Ottoman Rule. London:
I.B. Tauris & Co. Ltd.

Hourani, A. (1983). Arabic Thought in the Liberal Age:
1798-1939. Cambridge: Cambridge University
Press.

Imbert, P. (1909). La Rénovation de 'Empire Ottoman.
Affaires de Turquie. Paris: Librairie Académique
Perrin et Cie.

Imbert, P. (2007). Osmanli’da Yenilenme ve Turkiye’nin
Sorunlar1 (M. Sarikaya, Cev.). Istanbul: Profil
Yayinlari.

Kara, I. (2020). Turkiye’de Islamcilik Duistincesi (4.
baski). Istanbul: Dergah Yayinlari.

Karpat, K. H. (2001). The Politicization of Islam:
Reconstructing Identity, State, Faith, and
Community in the Late Ottoman State. Oxford:
Oxford University Press.

Kuehn, T. (2011). Empire, Islam and Politics of
Difference: Ottoman Rule in Yemen, 1849-19109.
Boston: Brill.

Landau, J. M. (1990). The Politics of Pan-Islam: Ideology
and Organization. New York: Oxford University
Press.

Lee, D. E. (1942). The Origins of Pan-Islamism. The
American Historical Review, 47(2), 280-297.

Mizancit Mehmed Murad. (1997). Hurriyet Vadisinde Bir
Pence-i Istibdad (A. N. Galitekin, Haz.). Istanbul:
Nehir Yayinlari.

Osmanoglu, A. (1984). Babam Sultan Abdtlhamid
(Hatiralarim). Ankara: Selcuk Yayinlari.

Ozzorluoglu, S. T. (2011). Abdilhamid’in Cinci Hocasi:
Ebul Huda (H. Sari, Haz.). Istanbul: Yeditepe
Yayinlari.

Pears, E. (1916). Forty Years in Constantinople. London:
Herbert Jenkins Limited.

Trimingham, J. S. (1971). The Sufi Orders in Islam.
Oxford: Clarendon Press.

155



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

Makaleler

Algar, H. (1991). Ahund. Turkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi (Cilt 4, s. 217-218). Istanbul: TDV
Yayinlari.

Buzpinar, S. T. (2007). Sayyadi. Turkiye Diyanet Vakfi
Islam Ansiklopedisi (Cilt 36, s. 217-218).
Istanbul: TDV Yayinlari.

Ebu Manneh, B. (1995). Sultan II. Abdtlhamid ve Seyh
Ebul-Huda es-Sayyadi (I. Gundiiz, Cev.).
Marmara Universitesi Ilahiyat Faktiltesi Dergisi,
7-10, 375-405.

Gurfirat, B. (1987). Ebu'l-Huda'nin II. Abdulhamid'e
sundugu arizalar (Yildiz Arsivi)-II. Belgelerle Ttark
Tarihi Dergisi, 18, 27-28.

Hatiratlar

Ahmed Muhtar Pasa. (1996). Serglizest-i Hayatimin Cild-
i Evveli (N. Akbayar, Haz.). Istanbul: Tarih Vakfi
Yurt Yayinlari.

Ali Said. (1994). Saray Hatiralari: Sultan Abdutlhamid’in
Hayati (A. N. Galitekin, Haz.). Istanbul: Nehir
Yayinlari.

Biren, M. T. (2006). Burokrat Tevfik Biren'in II.
Abdtilhamid, Mesrutiyet ve Mutareke Hatiralar:
(Cilt 1, F. R. Hurmen, Haz.). Istanbul: Arma
Yayinlari.

Mahmud Nedim Bey. (2001). Arabistan’da Bir Om1ir: Son
Yemen Valisinin Hatiralar1 veya Osmanl
Imparatorlugu Arabistan’da Nasil Yikildi? (A.
Birinci, Der.). Istanbul: Isis Yayinlar.

Tahsin Pasa. (2021). II. Abdulhamid ve Yildiz Hatiralan
(Y. Kanar, Haz.). Istanbul: Kap1 Yayinlari.

Sakir, Z. (1943). Yarim Asir Evvel Bizi idare Edenler.
Istanbul: Muallim Fuad Gucliyener Anadolu
Tuark Kitap Deposu.

Tezler

Aydin, E. (2019). Sultan II. Abdulhamid’in Ulema ve
Mesayih ile Iligkileri (Yayimlanmamis ytksek
lisans tezi). Sakarya Universitesi, Sosyal Bilimler
Enstitast, Sakarya.

Barlak, Y. (2013). Dini ve Siyasi Yonden Osmanh
Idaresinde Yemen (1872-1909) (Yayimlanmamais
doktora tezi).
Samsun.

Ondokuz Mayis Universitesi,

Isik, A. (2021). Mesihat Arsivi Belgeleri Isiginda Seyyidler
ve Nakibti’l-Esraflik Mtiessesesi (Yayimlanmamis
doktora tezi). Ankara Universitesi, Ankara.

Kilig, R. (2025). Yemen’e Yonelik Osmanli Reform
Politikalar (1856-1911) (Yayimlanmamais
doktora tezi). Istanbul Universitesi, Istanbul.

17/1
2026

Kiictikgelebi, M. B. (2015). ittihad-1 Islam Diistincesinin,
Ebu’l Hadanin “Da’ir-Resad Li Sebilil-ittihad
Ve'l-inkiyad” Risalesinde Analizi
(Yayimlanmamis yiiksek lisans tezi). Istanbul
Universitesi, Istanbul.

Varol, M. (2004). II. Abdulhamid’in Danismani Ebu’l-
Huda Sayyadinin Hayati, Eserleri ve Tesirleri
(1850-1909) (Yayimlanmamis yuksek lisans tezi).
Marmara Universitesi, Tirkiyat Arastirmalari
Enstittist, Istanbul.

Gazeteler
Balkan (Filibe) Gazetesi. (1906, 3 Ekim). Say1 54, s. 3.

Hilafet Gazetesi. (1902, 4 Tesrin-i Evvel). Sultan Hamid’in
Musavirleri. London.

Mizan Gazetesi. (1897, 11 Ocak). Say1 4, s. 4.
Extended Abstract

The article examines the Ottoman Empire’s policy
toward the Middle East/Arabian Peninsula during the
reign of Sultan Abduilhamid II (1876-1909) through the
decisive role played by individual actors in the imperial
court, especially the Aleppo-born Rifa ‘1 shaykh and court
advisor Abu’l-Huda al-Sayyadi. It aims to position Abu’l-
Huda not merely as an “influential shaykh” or “the
sultan’s favorite,” but as a functional intermediary in
Abdulhamid’s Panislamist domestic and foreign policy, a
producer of legitimacy, and a strategic actor linking local
settings to the palace. In doing so, it proposes to reread a
figure that has mostly been treated in biographical or
polemical terms as a “political actor” embedded in the
Empire’s concrete policies toward the Arab provinces. The
central question is how Abdulhamid II’s policies of
cooperating with local leaders, mobilizing Sufi networks,
turning the caliphate into a source of legitimacy, and
balancing British influence could be implemented
through the channels of an Arab advisor such as Abu’l-
Huda. The author notes that earlier studies have dealt
with Abu’l-Huda’s influence at court and his writings, but
have not sufficiently explained his mediating role in
effectively shaping the state’s regional policy; therefore,
the article traces both his impact on the palace-
bureaucracy axis and his interventions in fields such as
Yemen, the Hijaz, Iraq, and Syria.

Rather than offering an archival inventory, the
study proceeds from the perspectives of historical agency,
discourse analysis, and legitimacy discourse. It shows,
through a joint reading of memoirs, official
correspondence, regional reports, and oppositional press,
how Abu’l-Huda’s more than 200 works nourished a
caliphal/Pan-Islamist framework, how he built a personal
network of influence through appointments, decorations,
ranks, and robes of honor stretching from the court to the
provinces, and why this influence was at times depicted
in contemporary sources as exaggerated or controversial.

156



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

In this framework, the Abdulhamid era is portrayed as a
period in which the Ottoman Empire pursued a threefold
policy in the Middle East: strengthening central authority
and binding local leaders to the center; producing a
caliphate-centered legitimacy through Pan-Islamism; and
balancing, by soft means, the influence of Western
powers—above all Britain—in the Arabian Peninsula. The
guardianship of the holy places in the Hijaz, control of the
Hijaz-Yemen route and of the roads connecting Najd to
Basra and Baghdad, institutions such as the Mekteb-i
Asiret that generated loyalty, and the honoring of local
shaykhs in Istanbul are evaluated as mutually
reinforcing instruments of this policy. The article argues
that these policies could not have been implemented on
the ground without reliable local intermediaries and that
Abu’l-Huda precisely met this need.

Abu’l-Huda’s influence is traced on three levels.
First, in the sphere of religious legitimacy, his works
grounded Abdulhamid’s authority in Qur’anic and
prophetic references, refuted the idea of an “Arab
caliphate” that occasionally surfaced in the Arab
provinces, and presented obedience to the caliphate as a
religious and social obligation. Texts such as Da’ir-
Rashad li-Sabil al-Ittihad wa’l-Inqiyad and al-Nafha al-
Nabawiyya fi Khidmat al-Khilafa al-Hamidiyya functioned
as an intellectual/religious shield for the sultan’s Pan-
Islamist line. Second, on the
institutional level, contemporary testimonies show that
certain appointments in the Arab provinces became areas
of influence for Abu’l-Huda or his rival Ahmad ‘Izzat Bey;
that figures affiliated with the Rifa‘iyya were placed as
naqibs in Shi‘i regions; that local notables were tied to
him through ranks and decorations; and that some
controversial figures were submitted to the sultan directly
on his recommendation. The author views this, on the
one hand, as a practical mediating mechanism that filled
the center’s gaps in the field, but, on the other hand,
records it as a weakness insofar as it made institutional
functioning dependent on personal networks; the
recommendation in some reports to transfer these
officials to Anatolia and Rumelia is presented as proof
that this influence was perceived as “extraordinary.”
Third, at the level of fieldwork, diplomacy, and crisis
management, the article shows that in the Yemen
rebellions, in the Muntafig-Shammar tension, and in
tribal rivalries in the Hijaz, Abu’l-Huda was employed as
an intermediary figure who advised the dispatch of
admonitory missions, had tribal leaders invited to
Istanbul, made Arabic speeches that made the sultan’s
authority visible, and prioritized conciliatory solutions
whenever possible. The Yemen case in particular
demonstrates that, because of the very same activities, he
could be portrayed both as a “constructive advisor who
turned religious authority into a diplomatic instrument”
and as an “opportunistic broker who expanded his
personal network,” revealing a dual structure of
influence.

bureaucratic and

17/1
2026

The article further argues that Abul-Huda
emerged, within Abdtlhamid’s Pan-Islamist strategy, as
the figure who translated theory into text, policy into
discourse, and the caliphate into everyday language.
Being tasked with drafting refutations against anti-
caliphal publications and with promoting the caliph’s
authority in different parts of the Muslim world, including
India, transformed him from an Istanbul-based Sufi
shaykh into an international producer of legitimacy. The
fact that the Rifa‘iyya order was used as a medium of
communication and mobilization in this process is
noteworthy; however, the study also emphasizes that
ethnic and sectarian differences, local interests, and the
firmness of British influence limited the practical success
of this Pan-Islamist endeavor. At the same time, his
petitions to the center—especially in the face of the
growing Shi‘i population in Irag—identified such factors
as lack of education, unmerited appointments, financially
supported foreign ‘ulama’, and British influence, and
proposed solutions such as opening new educational
institutions, making administrative arrangements, and
replacing certain officials. This shows that Abu’l-Huda
was not merely a shaykh praising the sultan but a
consultant who collected data from the field and offered
applicable policy proposals. Thus, the study argues that
Abdtlhamid used religious authority not only for
legitimacy but also for social engineering and social
control, and that Abu’l-Huda acted as the local translator
of this policy.

At the same time, the article calls for caution,
reminding the reader that many contemporary accounts
on Abu’l-Huda were shaped under the shadow of political
rivalries. Complaints from Tripoli and Homs, allegations
that his men mistreated the population and non-
Muslims, depictions of him as “more powerful than the
sultan,” conflicts with the Bedirhanzade family, and
accusations of favoritism in appointments all show that
his influence had a harsher side that could affect social
peace; yet the author does not reduce this picture to a
purely destructive impact, interpreting it instead as a
dual relationship of influence stemming from the
structural nature of Abdulhamid’s regime. In the end, the
article demonstrates that Abu’l-Huda al-Sayyadi, in the
Abdulhamid era, functioned as a producer of legitimacy
who grounded the caliphate and the sultan’s authority in
the Islamic world, as a political intermediary connecting
decision-making processes in Istanbul to local balances
in the Arab provinces, as a distributor of influence who
affected the bureaucracy through appointments and Sufi
networks, and as a diplomatic actor who activated
peaceful/religious instruments in regional crises. Yet this
multi-layered role quickly dissolved with the Second
Constitutional Period, because his power did not rest on
an institutional basis but on personal loyalties and on his
special relationship with Abdtilhamid. This dissolution
also exposed the fragility of the Abdulhamid regime’s
model of counseling and legitimacy production. Thus, the

157



Recep KILIC | Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi

article supports two general theses: Ottoman policy
toward the Middle East in the Abdtilhamid era was not a
single-layered project dictated solely from the center but
a negotiated, multi-layered process in which local and
religious actors intervened; and individual actors—
especially Sufi shaykhs and Arab advisors—partly
substituted for institutional capacity in this process,
while at the same time making the state more permeable
to personal networks.

17/1
2026

158





