0"‘6

SV

\

%,

&
%

n Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 0
i S @i
NOHUSOSBILD U

e-ISSN: 2687-5306 / https://dergipark.org.tr/tr/pub/nohusosbil

Arastirma Makalesi ¢ Research Article

An Analysis of the Mutashabih Concepts in Shamsuddin Khakimov’s Qur’an
Translation from a Sectarian Perspective (The Case of the Divine Attribute “Istiwa”

P
%o

(s50)

Shamsuddin Khakimov’un Mealg'm]e Miitesabih Kavramlarin Mezhebi A¢cidan Incelenmesi
(Haberi Sifatlardan “istiva” (s5«) Kavraminin Ozelinde)

Nazokat MURAT KYZY!
Miirsel ETHEM 2

ARTICLEINFO

ABSTRACT

Atticle history:
Received: 10 November 2025

Received in revised:12 December
2025

Accepted: 18 December 2025

Keywords:

Tafsir

Qur’an Translation
Kyrgyzstan

Istiwa

Attributes

Sectarian Tendencies

After the dissolution of the Soviet Union, religious life in Kyrgyzstan experienced a
significant revival. However, during the early years of independence, the insufficient
supervision of sectarian activities created a favorable environment for the uncontrolled
entry and spread of various religious movements. In response, the state introduced
official and institutional regulations aimed at organizing the religious sphere. Despite
these efforts, a diversity of religious understanding and ongoing theological debates
persist. Although the Hanafi-Maturidi framework is officially adopted, the influence of
the Neo-Salafi movement originating in the Hijaz in the second half of the eighteenth
century and gaining prominence in the late twentieth century can also be observed. This
situation has led to differences in belief and worship practices among the population.
The Qur’an, as the principal source guiding religious life, plays a decisive role in this
context. There were no Kyrgyz translations of the Qur’an prior to the Soviet era; such
efforts began and developed only after independence. Today, both translation and
academic religious studies are experiencing renewed momentum. Religious
publications are supervised by state institutions, such as the Directorate of Religious
Affairs, to ensure harmony with local values and traditions. This study examines how
Shamsuddin Khakimov conveys the concept of “istiwa” in his translation of the Qur’an
(Ayattarmin Manilerinin Kotormosu Kwrgiz Tilinde) in the current environment of
religious diversity in Kyrgyzstan. Other descriptive adjectives were briefly examined
only to determine the general trend, and it was found that the translator adopted a
method that preserved the wording but did not resort to simile or interpretation. This
result demonstrates that scientific competence, sectarian awareness, and theological
sensitivity are essential in the translation of concepts that affect the field of belief in
Kyrgyz translations.

MAKALEBIiLGIiSI

0z

Makale gegmisi:

Bagvuru tarihi: 10 Kasim 2025
Revizyon tarihi:12 Aralik 2025
Kabul tarihi: 18 Aralik 2025

Sovyetler Birligi’nin dagilmasmin ardindan Kirgizistan’da dini hayat yeniden
canlanmigtir. Ancak bagimsizligin ilk yillarinda mezhebi faaliyetlerin yeterince
denetlenememesi, farkli dini akimlarin kontrolsiiz bir sekilde iilkeye girisine ve
yayillmasina zemin hazirlamistir. Devlet, bu durumu telafi etmek i¢in dini alam
diizenlemeye yonelik resmi ve kurumsal adimlar atmigtir. Buna ragmen tilkede dini

1

Pamukkale Universitesi, Isldimi Ilimler Enstitiisii/Tefsir Anabilim Dal, Yiiksek Lisans Ogrencisi, e-mail:

0779219031asad@gmail.com. Orcid No: 0009-0009-0281-7050.
2 Dr. Ogr. Uyesi. Pamukkale Universite Ilahiyat Fakiiltesi, Temel Islam Bilimleri Tefsir Anabilim Dali, e-mail:
murselahiska@gmail.com. Orcid No: 0000-0002-2928-0638.


mailto:0779219031asad@gmail.com

Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

anlayis cesitliligi ve bazi tartigmalar halen devam etmekte. Resmi diizeyde Hanefi-
Maturidi ¢izgi benimsenmekle birlikte, XVIII. yiizyilin ikinci yarisinda Hicaz’da ortaya
Tefsir cikan ve XX. yiizyilin son ¢eyreginden itibaren etkisini arttirarak giindemde yer alan
Yeni Selefi akimmin (Neo-Selefilik) tesirleri de gozlemlenebilmektedir. Bu durum, halk
arasinda inang ve ibadet bigimlerinde farkliliklarin dogmasina ve zaman zaman goriis
ayriliklarinin yasanmasina yol agmis durumdadir. Dini hayatin dogru sekillenmesinde
Istiva en temel kaynak olan Kur’an-1 Kerim, bu baglamda belirleyici bir rol iistlenmektedir.
Sovyet donemi Oncesinde Kirgizca Kur’an mealleri bulunmamaktadir. Bugiinkii
Kirgizistan smirlar igerisinde bu alandaki ¢alismalar, bagimsizliktan sonra baglayarak
Mezhebi Egilimler gelisim gostermistir. Giiniimiizde ise hem meal faaliyetlerinin, hem de akademik dini
caligmalarn yeniden ivme kazandigi goriilmekte. Ayrica iilkede yayimlanan dini
eserler, Din Isleri Y&netmenligi gibi resmi kurumlarm denetiminde, halkin dini
degerleri ve yerel gelenekleriyle uyumlu bigimde nesredilmektedir. Aksi durumda, s6z
konusu eserlerin yaymlanmasina izin verilmemekte ve okunmasi yasaklanmaktadir. Bu
calismada, Kirgizistan’daki dini ¢esitliligin hissedildigi giincel ortamda, Shamsuddin
Khakimov’un Iytk Kur’dn (Ayattarmin Manilerinin  Kotormosu Kirgiz Tilinde)
mealinde 6zellikle “istiva” kavramini nasil aktardigi incelenmistir. Diger haberi sifatlara
yalnizca genel egilimi belirlemek amaciyla sonu¢ kisminda kisaca bakildi ve
miitercimin lafz1 koruyan, ancak tesbih ve te’vile bagvurmayan bir yontem benimsedigi
tespit edilmistir. Bu sonug, Kirgizca meallerde inang alanmi etkileyen kavramlarin
terciimesinde ilmi ehliyet, mezhebi biling ve kelami hassasiyetin zorunlu oldugunu
gostermektedir.

Anahtar Kelimeler:

Kur’an Meali

Kirgizistan

Sifatlar

GIRIS

Kur’an-1 Kerim’de muhkem ve miitesabih kavramlari 6zellikle Al-i imran siresi 3/7. ayette
zikredilerek Kur’an’in anlagilmasi bakimindan temel bir ayrim ortaya koymustur. Miifessirler Kur’an’in
muhkem olusunu onun ilahi kelam olarak saglamligina, miitesabih olusunu ise dogruluk, ¢eligkisizlik
ve uyumuna baglamis, bu dogrultuda Kur’an’in biitiiniinii ifade eden kullanimlar1 “muhkem-i am” ve
“miitesabih-i &m”, Al-i imrén stresindeki 6zel ayrimi ise “muhkem-i has” ve “miitesabih-i has” seklinde
adlandirmuslardir. Tarihsel siiregte Hiristiyanlarin Hz. Isa’y1 ulfihiyetle yorumlamalari ve Yahudilerin
hurif-1 mukattaay1 ebced hesabiyla agiklamalar1 gibi 6rneklerle giindeme gelen bu meselede, fitne
pesinde olanlarin miitesabihleri keyfi bicimde yorumlamalari problem olarak goriilmiistiir. Selef alimleri
miitesabih ayetlerin te’vilini reddederek anlamini Allah’a havale etmis, kelamcilar ise muhkem ayetlerin
rehberliginde akli ve dilsel ilkelerle yorumlanabilecegini savunmuslardir. Ortak kabul ise, muhkemlerin
dinin temel esaslarin1 agikladigi, miitesabihlerin ise ancak muhkemlerin 1s1¢inda dogru
anlagilabilecegidir (Yavuz, 2006, ss. 204-206).

Allah’in sifatlara izafe edilen ve O’nu tavsif eden ayetleri de bu ihtilaflarin odaginda
bulunmustur. Allah’in sifatlari, keladm ilminde zata nispet edilen nitelikler olarak tanimlanirken, tefsir
ilminde ise miitesabih ayetlerin anlagilmasi baglaminda 6nemli bir problem alanidir. Peygamber ve
sahabe doneminde herhangi bir te’vile gidilmeksizin kabul edilen bu ayetler, hicri Il. yiizyildan itibaren
farklt mezheplerin yorumlariyla sekillenmistir. Mu’tezile, tesbihten kaginmak igin sifatlar1 zata irca
ederek bagimsiz varliklarini reddetmisken, Selef miifessirleri lafzi anlamlar1 benimseyip keyfiyetini
Allah’a havale etmistir. Es’ari ve Maturidi Alimler ise tesbihi onlemek amaciyla te’vile yonelmisler. Ibn
Teymiyye ve sonraki Selefiler Allah’in sifatlarini beyan eden ayetlerin hakiki anlamda kabul etmekle
birlikte mahiyetini bilinmez goérmiislerdir (Celebi, 2009, ss. 101-102). Boylece Allah’in sifatlart
meselesi, Kur’an’daki muhkem-miitesabih ayriminin tartigildigi alanlardan biri olmustur.

Haberi sifatlar, mahiyetlerindeki kapalilik ve insan idrakini asan boyutlar1 sebebiyle islam
diistincesinde stirekli giindemde olmustur. Allah Teala nin zatina ait hakikatler insanlara istiare yoluyla
bildirilmis, fakat bu sifatlarin hakiki mahiyetine ulasmak miimkiin olmamistir. Bu nedenle iimmetin
gorevi tevhidi korumak ve Allah’t mahlikat sifatlarindan tenzih etmek olarak kabul edilmistir (Kasar,
1997, s. 204). Tarih boyunca Cehmiyye, “ars” kavramini “miilk”” anlaminda, yani “yerleri ve gokleriyle
biitiin alem” olarak te’vil etmistir (Yavuz, 1991, s. 408). “Istiva” kavrami ise mezhepler arasinda farkli
yorumlanmaktadir. Miisebbihe, Miicessime ve Kerramiyye nasslarin zahirine bagl kalarak Allah’in Ars
tizerinde oturdugunu ileri siirerken, Cehmiyye ve Mu’tezile, Allah’in cisimden miinezzeh oldugunu

savunup “istiva”’y1 “istila” ve “galebe” seklinde te’vil etmislerdir. Ehl-i siinnet ve’l-cemaat ise Selef ve

642



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

Halef olarak iki yaklagim gelistirmistir. Ehl-i siinnetin Selef akimi istivAnin varliim kabul edip
keyfiyetini Allah’a havale ederken, Halef alimleri ise tesbihi reddederek “istiva”y1 kudret, hdkimiyet ve
azamet anlamlariyla yorumlamislardir. Diger taraftan Maturidi, Allah’in mekan tutmasinin imkansiz
oldugunu belirtir. Es’ari ise, Ars’a yonelisi vurgulamis, Gazali’de Ars’in kainattaki diizenleyici
konumuna isaret etmistir (Aydm, 2012, ss. 143-150). Sonugta biitin mezhepler Allah’in Ars’a
oturmadigi ve mekén edinmedigi konusunda birlesmis, ayrilik ise te’vil meselesinde ortaya ¢ikmustir.

Bu tartismalar, Orta Asya’daki Islami gelismelerde de karsilik bulmustur. Kirgizlarin Islam’a
gecisi lizerine yapilan arastirmalar farkli tarihsel donemlere isaret etse de, Karahanlilar donemi ve
sonrasindaki siiregte Is1am’m bolgede koklestigi goriilmektedir. XVI-XVIII. yiizyillarda sufi seyhlerinin
faaliyetleriyle Kirgizlar arasinda islam dini yerlesip, Sovyet dénemi baskilarina ragmen din, kiiltiirel
gelenekler araciligiyla varligim stirdiirmiistiir (Kozukulov, 2020, ss. 180-183). 1991°de bagimsizlikla
birlikte cami, medrese ve ilahiyat kurumlar1 yeniden acilmaya baslamistir. Ancak bu siirecte Selefilik
(Neo Selefilik), Teblig Cemaati ve Ismaililik gibi farkli akimlar da etkili olmustur (Murzaraimov &
Koyli, 2022, s. 125). Giiniimiizde devlet, Hanefi-Maturidi ¢izgiyi destekleyerek dini yayinlarin bu
anlayisa uygunlugunu denetlemektedir (Nurmatov, 2018). Kirgizca Kur’an mealleri de bu gelisimin
onemli bir pargasi olup, Sovyet sonrasi donemde ortaya ¢ikmistir. Bagimsizlik 6ncesinde Kirgizistan’da
Islam’a dair bilgi edinme daha ¢ok Rusca literatiir iizerinden gergeklesmistir. Ancak bagimsizlik sonrasi
halk arasinda dine yonelim giiclenmis, bu ilgi 2000°1i yillardan itibaren 6zellikle yayin faaliyetlerinde
acikca goriilmeye baslamistir (Sagol Yiiksekkaya, 2014, s. 32).

Tablo 1: Kirgizistan’da Dini Egitim Kurumlari (Bagimsizlik Sonrast). Timur Kozukulov’un
“Bagimsizlik Oncesi Ve Sonrast Kirgiz Toplumunda Din ve Dini Kurumlar Uzerine Bir Analiz”
Makalesi Uzerinde Hazirlanmustir.

Dénem/Kurum Durum ve Sayilar

Orta Asya ve Kazakistan Miisliimanlarimin Dini
SSCB Dénemi Idaresi’ni Klrglzistar_l’da temsil eden bir Kadilik
(Miiftiiliik) ve 33 cami bulunuyordu. Bunun diginda
herhangi bir medrese veya dini egitim kurumu
yoktu.

Toplam 112 egitim kurumu

Giiniimiizde (Miiftiiliige bagl) 1-Islam Universitesi (pratikte Enstitii), 9 Yiiksek
Islam Enstitiisii, 102 Medrese (78’1 aktif, toplamda
8.000 6grenci mezun oldu) vardir.

2010 yih Toplam 65 kurum vardi. (Son 8 yilda 2 kat artis).

Miftilik, Milli Egitim Bakanligi tarafindan degil,
Din  Islerinden Sorumlu Devlet Komisyonu
tarafindan denetleniyor, 2014’ten sonra tek
miifredat programi getirildi.

Denetim

Kiwrgizistan Islam Universitesi 1991°de Hz. Omer
Medresesi ismini tasimaktaydi, 2008’de K/U’ya
doniistiiriildii, 2017°de KI/U 1k Din Egitimi
Kirgizistan islam Universitesi Kurumu olarak kabul edildi ve ayni senede Egitim
Bakanligi onayiyla “lisans diplomas1” verme hakki1

643



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

aldi. Giiniimiizde KI[U’niin “llahiyat lisans
Egitimi” Biskek’teki Uluslararasi Universiteyle
birlikte yiiriitiiliiyor.

Devlet Kurumlan

4-Tlahiyat Fakiiltesi

1. Os Devlet Universitesi [lahiyat Fakiiltesi (Os,
1993), TDV destekli.

2. Os Devlet Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
(Arasan Koyi: Bigkek ,2004), Hidayi Vakfi

destekli.

Boliimii, (2015).

1-imam-Hatip Lisesi
Os Imam-Hatip Lisesi (2013), TDV destekli.

3. Isenali Arabaev Deviet Universitesi Ilahiyat

4. Manas Universitesi llahiyat Fakiiltesi (2012).
1-ilahiyat Yiiksekokulu

Isenali Arabaev Ilahiyat Yiiksekokul (Din Isleri
Komisyonu ig birligiyle).

Tablo 2: Bagimsizlik Sonrasi Kirgizca Kur’an Mealleri. Giilden Sagol Yiiksekkaya nin
“Kur’dan-1 Kerim'in Kirgizca Cevirileri” Makalesi Uzeriinde Hazirlanmistir.

Yil/Miitercimler

Ozellikleri

Mezhep/Egilim

Ernis Tursunov (1991)

Ilk Kirgizca Kur’an cevirisi,
Krackovski ve Sablukov’un
Rusga terciimelerine dayanan,
tam meal niteligi tasimayan
fakat Kur’an’m  tamamim
kapsayan bir ¢aligmadir.

Rusca Ceviri Temelli

Alauddin Mansur (1999)

Alauddin Mansur’un
Ozbekgeden sonra  yaptigi
Kirgizca meal, biyiik ilgi
gorerek defalarca basilmis ve
ayetlerin ardindan
“Tislindiirm6” bashgiyla kisa
tefsirler eklenmistir.

Hanefi-Maturidi Cizgi

Abdyshukur Ismailov,
Duyshon Abdyllaev,
Sadibakas Doolov Sadyk
Gavay (2006)

Sirelerin  Arap¢a  metniyle
birlikte Kirgizca gevirilerini ve
dipnot agiklamalarini igeren bu
eser, halk arasinda en c¢ok

kullanilan meallerden biridir.

Hanefi-Maturidi Cizgi

644



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

Hece vezniyle yazilmig
Nadyrbek Alymbekov (2008) | manzum meal, ik baskist Edebi/Sirsel Yaklagim
akideye  aykirt  bulunarak
reddedilmis, ikinci baskisinda
ise onaylanmustir.

Ahmediye Cemaati’nin

Asylbek Bektenov, Basarat Urducadan hazirladigi bu meal,

Ahmad Shahid (2008) siire bilgileri, dua metinleri,
sozlik ve tematik  dizin

icermektedir.

Ahmediye egilimi

Sarelerin - Arapga metni  ve
Shamsuddin Abdykalyk Uulu K,lrglzca gev,lrﬂe,nyle blrh}fte Hanefi-Maturidi Cizgi
dipnot  tefsirleri, Esmaii’l-
(2009) .
Hiisna’nin karsiliklar1 ve konu
dizini igeren bir mealdir.

Medine’de, Melik Fehd
Shamsuddin Khakimov Kurumu tarafindan basilan bu

(2013) meal, Arapca metinle birlikte
Kirgizca ¢eviri, dipnotlar ve
“Kur’an Ansiklopedisi”
niteliginde ek boliimler
igermektedir.

Selefi Egilimli

Mealler, sadece terciime degil ayn1 zamanda dini anlayigin topluma aktarilmasinda etkin bir arag
niteligi tasimaktadir. Bu baglamda, Shamsuddin Khakimov’un Iyik Kur’dn (Ayattarinin Maanilerinin
Kotormosu Kirgiz Tilinde) adli meali 6ne ¢ikmaktadir ([yrk Kur’an, 2013). Ozellikle “istiva” kavramimin
aktariminda miitercimin lafzi tercihlerinin Selefi yaklasimla benzerlik arz etmesi, Kirgiz toplumunda
dini alginin sekillenmesinde ¢eviri metinlerinin etkisini gostermesi bakimindan dikkat ¢ekicidir.

Bu galisma, Kirgizistan baglaminda haberi sifatlarin bir Kur’an meali lizerinden sistematik
bicimde incelenmesiyle benzer arastirmalardan ayrilmaktadir. Arastirma ozellikle “istivd” kavrami
etrafinda Selefi ve Hanefi-Maturidi yorumlarin karsilastirilmasiyla, ¢eviri faaliyetlerinin mezhebi
etkileri ve toplumdaki yansimalari lizerinde yogunlagmaktadir. Arastirma, Orta Asya’daki dini
gelismeleri anlamada meal ¢alismalariin dikkate alinmasi gerektigini ortaya koymustur. Calismanin
amaci, Khakimov’un Kirgizca mealinde “istivd” kavraminin yorumunu Selefi ve Hanefi-Maturidi
yaklagimlar ¢ergevesinde degerlendirmektir. Caligmada nitel icerik analizi kullanilmistir. Klasik tefsir

goriisleri incelenmis ve Khakimov’un mealindeki ilgili ayetler karsilastirmali olarak tahlil edilmistir.
1. SHAMSUDDIN KHAKIMOV VE IYIK KUR’AN MEALI

Khakimov hakkinda ayrintili biyografik verilere ulasmak olduk¢a giigtiir. Yapilan kapsamli
literatiir taramalarina ragmen Kirgizca akademik dergilerde, dijital kaynaklarda ve resmi kurumlarin
(Miiftiilik, KMDB, tiniversiteler) internet sitelerinde miitercime dair bilgiler yer almamaktadir. Bu bilgi
eksikliginin baslica sebepleri, Kirgizistan’da Islami ilimler alaninda akademik yaynlarin sinirli olmasi,
kurumsal dijital arsivlerin eksikligi, akademik personel yetersizligi ve dini projelere devlet desteginin
azlig1 olarak degerlendirilebilir. Dolayistyla Khakimov’un biyografisine dair daha saglikli bilgilere
ulagmak i¢in yerel dini kurumlarla is birligi yapilmasi, sahsi arsivlerin taranmasi ve miilakat yonteminin
kullanilmasi gerekmektedir.

645



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

1.1. Yazarin Hayati ve Egitim Siireci

Mevcut veriler 1s18inda yazar hakkinda sinirli bilgiye ulasilabilmektedir (Ethem, 2024). Yazarin
tam adi1 Shamsuddin Khakimov Abdukhalikovich olup, kendi beyanina gére 1963 yilinda diinyaya
gelmistir. Dini bilgilerini 6nce babasindan, ardindan Arapca bilen Abdurrahim isimli bir alimden
edinmistir. Daha sonra Andican’da Seyh Abduvali Kari’den dersler almis ve Mekke’de bir yil siireyle
imam ve vaiz yetistiren bir enstitiide egitim gOrmiistiir. Khakimov, 1996 yilinda Kur’an-1 Kerim’i
Kirgizcaya terciime etme fikrinin olustugunu, bu girisime Kirgizistan’in ilk kadisi ve taninmis islam
alimi Sadikcan Kamalov’un teklifinin vesile oldugunu ifade etmektedir. Miiellif, hazirladigi meali diger
calismalardan ayiran en énemli 6zelligin sade dil kullanimina yapilan vurgu oldugunu belirtmektedir.
Yontemini Selef-i Salihin ve Ehl-i siinnet ve’l-cemaat ¢izgisi olarak tanimlayan Khakimov, dayandigi
temel tefsir kaynaklar1 arasinda Muhammed b. Cerir et-Taberi (6. 310/923), Ebii’l-Fida’ ibn Kesir (5.
774/1373), Abdurrahman b. Nasir es-Sa’di’nin (1889-1956) Teysiri’l-kerimi’r-rahman fi tefsiri
kelami’l-mennan (Tefsirii’s-Sa’dl) isimli tefsir ile heyetin hazirladigi et-Tefsiru’I-Muyesser yer
almaktadir (Ethem, 2024, ss. 121-122).

1.2. Iyik Kur’an Mealinin Shamsuddin Khakimov’un Taninmasindaki Rolii

Khakimov’un ismi, daha ¢ok hazirladigi Kirgizca Kur’an meali ile taninmaktadir. Incelemekte
olan bu meal, Medine’deki Melik Fehd Mushaf-1 Serif Basim-Yayim Kurumu (King Fahd Glorious
Qur’an Printing Complex — KFGQPC) tarafindan yayimlanmistir. S6z konusu kurumun resmi sitesine
gore, 70’ten fazla dilde Kur’an meali basilmis olup, bunlar arasinda Khakimov’un Kirgizca meali de
yer almaktadir. Meal, bu kurumun ilmi1 ve kurumsal denetiminden ge¢mis olmasi sebebiyle, sadece bir
bireysel girisim degil, ayn1 zamanda uluslararasi bir yayin siirecinin par¢asi olarak degerlendirilebilir.

Meal, Aydarbek Kabulov ve Nematulla Kadaev tarafindan redakte edilmistir. Nematulla
Kadaev’in Medine Islam Universitesi mezunu oldugu bilgisi sosyal medya platformlarindan
(“Islambulagy” Instagram, Telegram, Facebook, YouTube) teyit edilmistir. Bu durum gerek
Khakimov’un gerekse editorlerin Suudi Arabistan’daki ilmi ¢evrelerle iligkisini ve mealin Selefi etkiye
acik bir gergevede hazirlanma ihtimali dahilinde oldugunu gostermektedir. Khakimov’un egitim
tecriibelerinin farkli cografyalara yayilmasi ve 6zellikle Suudi Arabistan merkezli ¢evrelerle kurdugu
baglar, onun metodolojik tercihlerini sekillendiren 6nemli bir faktor olarak diisiiniilebilir.

1.3.Iyik Kur’an Mealinin Yayin Bilgileri

Iyik Kur’an meali, 2013 yilinda Medine’de Melik Fehd Kurumu tarafindan basilmistir. Bu meal,
dogrudan Arapgadan Kirgizcaya ¢evrilmis olmasi bakimindan bagimsizlik sonrasi yayimlanan bazi
meallerden ayrilmaktadir. Zira, daha 6nce de belirtildigi gibi, Islam’a dair baz1 dini bilgiler genellikle
Rus dili tizerinden tercime edilmektedir (Sagol Yiiksekkaya, 2014, s. 33). Khakimov’un dogrudan
Arapgadan yaptig1 ceviri, lafzi yapiyr ve orijinal anlami daha saglikli bigimde aktarma imkan
sunmustur.

Mealin hazirlanmasinda en ¢ok basvurulan kaynak, et-Tefsiru '[-Miiyesser olmustur. Melik Fehd
Kurumu’nun meal miiellifleri bu eseri kaynak olarak kullandiklar1 bilinmektedir. et-Tefsiri 'I-Miiyesser,
mukaddimesinde agik¢a kaynaklarini siralamasa da metin boyunca kullanilan rivayetlerden ve 6vgiiyle
zikredilen eserlerden hareketle Ehl-i Siinnet cergevesinde, ozellikle Selefi ¢izgide sekillendigi
anlagilmaktadir. En ¢ok faydalanilan eserler arasinda Ibn Teymiyye’nin (6. 728/1328) Mukaddime fi
usili 't-tefsir’i, Ibn Cerir et-Taberi’nin Cdmi u’l-beyan’1, Begavi'nin (6. 516/1122) Me alimii t-tenzil’i
ve Ibn Kesir'in Tefsiru’l-Kur’'dni’l-Azim’i 6ne gikmaktadir. Bu kaynaklarin ortak noktasi, rivayet
tefsirlerine dayanarak sahih kabul edilen nakilleri 6n plana ¢ikarmalar1 ve bid’at, zayif hadis veya asir
te’vilden uzak durma gayretleridir (Y1lmaz, 2022, ss. 5-6). Dolayisiyla et-Tefsiri 'I-Miiyesser, Selefi
yorum gelenegine yaslanan, literalist ve rivayet merkezli bir tefsir olarak degerlendirilebilir.
Khakimov’un mealinde de Selefi diisiince yapisim yansitan kisa ve dogrudan agiklamalarin 6ne ¢iktig
goriilmektedir. Eserde lafzi sadakat 6n planda tutulmus, yorumlar ise cogunlukla kisa dipnotlarla sinirl
kalmistir. Meal, sfire basliklarim Kirgizcaya gevirerek sunmustur. Sonuna “Iceriksel Aciklamalar ve
Kur’an Ansiklopedisi” bolimleri eklenmistir (Iyzk Kur ’dn, 2013, s. 1121).

646



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

g Top e Kyp:
Dxu bliibix XapaMisin KeismMarabicst Tayxn
Hajpenua AGyouiax 6un AGays Azuz Aaas Cyva (Annab Taanasuni Xairs ©3yRe CLUlbiyy &asa yIIyHyH TTepermiicn
a6 Asunah T Bakyd. Sescasciep):

® Aszab Tamoars siian scans Awmh Tamsames spis. 2/117-185-253, 4/26-

Caryyra Goaboiir 28, 5/6-18-52, 6/73-125, 8/7-67, 9/55-85, 10107, 11/34-107, 16/40, 17/16, 22/14-

16, 2875, 33/17-33, 36/82, 48/11, 54/50,

Asaah Tazaaman comyn scmmaapis;  7/180, 17/110, 208, 5924,

Bapank wepcesep ALTANTIIN KAATOOCY MeHER 509075 2/28-46-156-210-245-

281, 3/55-83-109, 5/48-105, 6/36-60-108-164, 8/44, 10/4-23-46-56, 11/4-34-123,

19/40, 21/93, 22/41-76, 23/60, 24/64, 28/T0-88, 29/8-17-57, 3011, 31/15-23, 32/4-

5-11.35/4, 36/83, 30/7-44, 41721, 43785, 45/15, §3/42, §7/5, 8S/13, 96/8.

* Tayxmake OKaurass Aviahss uGaiar Kuiiyyis) Moion cymGaramiapra
scxepryyaop; 2/114.206, 325, 4/14-41-45-52-62-63-115-116-119, /5, 6/30-65,
197-99, 8/50-54, 9/24-52-55, 10/54, 11/121-122, 12/107, 14/44, 15/90-93, 16/45-
47-106, 17/68-69-72, 19/39, 21/29, 23/95-100, 25/23, 27/59-64, 28/71-72, 34/24-
27, 67/16-22-28-30, 27/90, 28/50, 34/9-42-49, 37177, 3815, 39/47-48, 42/44,
43/41-42, 44/10-14-59, 46/22-23-32-34, 52/45, 53/56-58, 54/45, 59/4, 67/16-17,
70442, 73/18, 77/16-18, 86/17, 92/11-1

* Aanah TAaianumn 03rewo GWIINI® AANA OKYMAAPALTLG 2/113-210, 3/109-
182-154, 6/57-62, 8/4d, 11/123, 13/33, 16/92-124, 19/64, 21/23, 22/17-69-76,
27/7K, 28/68-70-KK, 30/4, 32/25, 34/26, 3574, 39/46, 42/10, K2/19.

* Auwuah T, HAewe-IK: 20255, 3/2-26, 6/18-
56-161-163-164-165, 10/32-104-105, 16/51, 20/28, 27/26, 30/30, 37/4, 43/82-84,
64/13, 109/1-6, 112/1-4,

= Tayxwum serse ana yary-
cabax aayy; 6/6; 970, 10/13-14-20; 14/9-17; 20/128; 22/45-48, 27/51, 29/40,
30/9, 3226, 35/43-44, 37/136, 47/13, 51-59, 64/5-6.

= Amnah T ¥ 2/21-258, 3iS1, 4/1, 5/72-117,
6754-71-80-83-102-106-133-147-162-164, 7/44-54-121-122-172-173, 9129, 10/3-
32.40, 11/23-56-57-61-90-107, 12/6-39.53-100, 13/6-16.30, 14/39, 15/25-86, 16/7-
47-125, 17/23-25-30-54-55.65-66-54-108, 18/14-48-58-109-110, 19/36-65, 20/70,
21/4-22-56-92, 23/52-86-116, 26/9-24-26-28-47-48-68-104-122-140-159-175-191,
27/26-73-74-78-91-93, 28/30-37-68-69-85, 29/34-36-39-48, 32/25, 34.21, 35/13,
37/5-126-180, 38/16-66, 39/6-69, 40/62-64-66, 41/9-43-46-53, 42/10, 43/64-82,
44/7-8, 45/17-36, $3/30-32-42, 55/17-18-27-7%, 68/7, T0/4, 73/9, 7473, 75/12-30,
TRI3T, BS/12, B9/14, 96/3-K, 108/2.

AKLICLIZ TAPATLLIAT

s sapaiisscyyayry;  2/64-108, 374, 4/83-96-113, 6/12-54-

133147, 7/56-156, 9/61, 11/9, 15/56, 1871058, 24/10-14.20.21, 39/53

* Amsabrin wpsawonarss;  2/207-265, 4/114, 5119, 9/62-96-100, 20/84-109,
39/7, 4B/1%, 58/22, 9R/8

* Aaaah T Haaren  Maa-Kyaaiiarss sana GAmka  wichiv-

cunarrapss; 171, 1/1-3,2/133, $7/3, 112/1, 79/24, 87/1, 92/20, 3/36-167, 42545,

5/61, 6/53-58-117-119-124. 1040, 11731, 12/77, 16/101-125, 17/25-47-54-55-84,

Magenua @axi ATkHIars: 18/19-21-22-26, 19/70, 20/104, 22/68, 23/96, 26/188, 28/37-56-85, 29/10-32, 34/6,
Kypaan 6acmakanace: Komiexen 35/15, 21255, 372, 25/88, 40/65, 59724, 2/234, 16/7-47, 22/65, 24/20, 51/58, 17/96,
29/52, 33/55, 40712, 42/4-51, 43/4, 27/40, 29/6, 31/12-26, 69/33-52, 39/5, 40/42,

71/10, 34126, 75/4-40, T7/23, B&/8, 6/18-61, 11/61, 34/50, 14/48, 3I8/65, 39/4, 40/16,

Bacaa yyry canraaran
Tlaamurs Saxa 61 Abaya Asies Aaam Cyya
aramaars Kypaan Gacsaxanacs Kosmuaence

Meania Mysasnaps. Caya Apamwacst 1/ 6262

www.qurancomplex.gov.sa
contact @ qurancomplex_gov.sa

647



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

Resim 1: Shamsuddin Khakimov’un Iytk Kur’dn (Ayattarimin Mdnilerinin Kotormosu Kirgiz
Tilinde) Meali. Soldan Sag’ya: On Kapak, Igeriksel Agiklamalar ve Kur’an Ansiklopedisi, Arka
Kapak .

Bununla birlikte s6z konusu mealin Kirgizistan’da yaygin sekilde kullanilmadigi, ilahiyat
fakiilteleri ve medreselerde temel kaynaklar arasinda yer almadigi bilinmektedir. Bu durum,
muhtemelen yerel dini kurumlarla gii¢lii bir baginin bulunmamasindan kaynaklanmaktadir. Arastirmaya
konu olan eser, bir yandan Kirgizistan’da dini hayatin dis etkilere ne derece agik oldugunu, diger yandan
Kur’an terciimelerinin sadece dilsel degil aym zamanda mezhebi yonelimleri de tasidigini gdsteren
dikkate deger bir 6rnek olusturmaktadir.

2. MUHKEM VE MUTESABiH MESELESI VE iLAHI SIFATLAR

Muhkem ve miitesabih konusu, Kur’an’in dogru anlasiimasi igin zaruri olup, islam alimleri
tarafindan en ¢ok tartigilan baslica konulardandir (Catal & Kara, 2022, s. 137). Bu kavramlara dair
tartigmalarin kaynagi dogrudan Kur’an’dir (Tiircan, 2010, s. 277). Nitekim Kur’an-1 Kerim bazi
ayetlerde tamamen muhkem (Kur’dn-1 Kerim Medli, 2009, Ayet Yanus, 1; Hid, 1), baz1 ayetlerde
tamamen miitesabih (Ziimer, 23), baz1 ayetlerde ise bir kism1 muhkem bir kismi miitesabih (Al-i imran,
7) olarak vasfedilmistir (“Muhkem Miitesabih Meselesine Selefin Bakis1”, 2014, s. 180). Islam diisiince
tarihinde farkli goriislerin ortaya ¢ikmasina ve gesitli tartismalara konu olan ayet, Al-i Imran stiresinin
7. ayetidir. Cenab-1 Hak bu ayet-i Kerimde s6yle buyurmaktadir: “Sana kitab: indiren O’dur. Onun
(Kur’an) bir kisim dyetleri muhkemdir, ki bunlar kitabin esasidir, digerleri ise miitesabihtir. Kalplerinde
sapma meyli bulunanlar, fitne ¢ikarmak ve onu (kisisel arzularina gore) te'vil etmek icin ondaki
miitesdbihlerin pesine diigerler. Halbuki onun te’vilini ancak Allah bilir; bir de ilimde yiiksek pdyeye
erisenler. Derler ki: Ona inandik, hepsi rabbimiz katindandir. (Bu inceligi) yalniz akliselim sahipleri
diistiniip anlar”. S6z konusu ayette gecen muhkem ve miitesabih kavramlar etrafinda sekillenen farkli
goriisler ve ortaya ¢ikan problemler asagida kisaca ele alinacaktir.

2.1. Muhkem ve Miitesabih Kavramlari ve Alimlerin Gériisleri

Sozliklerde “h-k-m/aS~” kokii (ziilmii) engellemek ve reddetmek gibi anlamlara gelmektedir
(Ferahidi, 2013, s. 66; Ibn Diireyd, 1987, s. 564; Ibn Manziir, 2005, s. 128). Tefsir ilminde muhkemin
1stilahi anlami ise delaleti agik, kolayca anlasilabilen, i¢inde siiphe ve kapalilik bulunmayan ayetlerdir
(Apa, 2002, s. 153). Miitesabih kelimesi Arapga “s-b-h/axi  kokiinden tiiremistir. “Sibh” kelimesi
sozlikte keyfiyet itibariyle benzerlik, benzer olma, birbirine yakinlik anlamlarina gelir (Ferahidi, 2013,
s. 404); Sahib b. Abbad, 1994, s. 396; Zebidi, 1422, s. 411). Bu kokten tiireyen miitesabih (4%), lafiz
veya mana yoniiyle baskasina benzeyen, dolayisiyla tefsirinde giicliikler ortaya c¢ikan ayetler i¢in
kullanilmaktadir (isfahani, 2005, s. 257). Terim olarak ise birden fazla anlama ihtimali bulunan,
anlagilmasi gii¢ olan lafizlar1 ifade eder (Yavuz, 2006, s. 204).

[slam alimleri, Kur’an’daki muhkem ve miitesibih kavramlarma dair farkli yorumlar
gelistirmistir. Bu farklilik, kavramlarin hem dilsel kokenlerinden hem de Kur’an’in anlasilmasindaki
islevsel rollerinden kaynaklanmaktadir. Al-i imran siresi’nin 7. ayeti, bu tartismalarin merkezinde yer
almis; burada bazi ayetlerin “muhkem” (agik, te’vili bilinen) bazilarinin ise “miitesdbih” (anlami kapali,
yorum gerektiren) oldugu bildirilmistir.

Erken donem alimleri, muhkem kavramini daha ¢ok ameli boyutuyla, yani kendisiyle amel edilen,
helal-harami beyan eden, neshe konu olmayan ayetler olarak agiklamislardir. Nitekim Taberi, muhkem
ayetleri “helal, haram, emir, nehiy ve sevap-ceza hiikiimlerinde delaleti agik, tafsil ve beyan bakimindan
saglam nasslar” olarak tanimlar (Taberi, 2001, s. 200). Matiiridi (6. 333/944) ise konuyu “iimmii’1l-kitab”
kavrami ¢ergevesinde ele alir (Matiiridi, 2005b, s. 244). Ona gore bu ifade, Kur’an’in “asli, temeli ve
gayesi” anlamina gelir; bu baglamda “Ummii’l-Kur’an” olarak adlandirilan Fatiha stiresi Kur’an’in zii
ve baslangicidir (Onen, 2014, ss. 310-311). Kurtubi (6. 671/1273), Cabir b. Abdullah’tan nakille
muhkem ayetleri “te’vili bilinen ve anlami anlagilir nasslar” olarak tanimlar (el-Kurtubi, 2013, s. 17).
Ibn Kesir ise muhkemin, “delaleti agik ve kimseye kapali olmayan ayetler” oldugunu belirtir (ibn Kesir,
2008, s. 389). Suyuti (6. 911/1505), muhkemi “manasi agik yahut te’vil yoluyla bilinebilen ayetler”

648



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

olarak degerlendirir (Siiytti, 2006, ss. 639-641). Ziirkani (6. 1367/1948) ise muhkemin iki anlamda
kullanildigini kaydeder: birincisi, mensihun karsiti olup neshin s6z konusu olmadig1 hiikiimler; ikincisi,
miitesabihin karsiti olup anlami kapali olmayan ayetlerdir (Ziirkani, 2006, s. 529).

Miitesabih kavrami ise anlaminda kapalilik bulunan, birden fazla anlama ihtimali olan ve te’vile
acik dyetleri ifade eder. Al-i Imran 7. dyetinde gegen “4 ¥) 4% 45 alx3 a3 ifadesi, miitesabihin te’vilinin
yalnizca Allah tarafindan mi1 yoksa “ilimde derinlesenler” (er-rasihfine fi’l-ilm) tarafindan da mi
bilinebilecegi hususunda farkli yorumlara yol agmistir. Selef alimleri (Evzai, Malik b. Enes, Safii,
Ahmed b. Hanbel vb.) anlam1 Allah’a havale etmeyi tercih etmis, buna karsilik kelamcilar (Mu’tezile,
Eg’arf, Matiiridi) muhkemlerin 1s18inda akli ve dilsel ilkelerle te’vilin miimkiin oldugunu
savunmuslardir (Yavuz, 2006, ss. 204-206).

Tefsir tarihinde bu iki kavram, Kur’an’in yorum metodolojisini belirleyen temel ayrim
noktalarindan biri olmusgtur. Muhkem ayetler, anlami agik, delaleti kesin ve hiikiim bildiren nasslar iken;
miitesabih ayetler, anlam1 kapali, ¢ok yonlii anlama elverisli veya gaybi hakikatleri konu edinen
ifadelerdir (Matiiridi, 2005a, s. 297).

Muhkem-miitesabih ayrimi1 yalnizca dilsel bir farklilik degil, ayn1 zamanda Kur’an’1n tefsirinde
metodolojik bir 6l¢iit olarak kabul edilmistir. Miitesabih ayetler 6zellikle haberi sifatlar gibi konularda
Kur’an’a derinlik kazandirmig ve farkli mezheplerin Kur’an’1 anlama bigimlerinde 6nemli bir 6lgiit
olmustur.

2.2. I1ahi Sifatlar Baglaminda Miitesabih Meselesi

Miitesabih konusu igerisinde ilahi sifatlarin 6énemli bir yeri bulunmaktadir. Nitekim Kur’an-1
Kerim’de gecen ve Allah Teéld’nin insana benzedigi izlenimi uyandiran bazi ifadeler, sahabe
doneminde herhangi bir yorum yapilmadan oldugu gibi kabul edilmistir. Ancak V. (VII.) ylizyildan
itibaren bu mesele tartismaya ac¢ilmistir. Ahmed b. Hanbel (6. 241/855) miitesabih ayetleri yanlis te’vil
eden ilk kisinin Cehm b. Safvan (6. 128/745-46) oldugunu belirtmistir. ibn Haldtin (5. 808/1406) ise bu
donemde bir kisim hadisgilerin, “Allah goriilen cisimler gibi olmayan bir cisimdir” diyerek, hadis¢ilerin
tesbihe diistiiklerini, daha sonra Selefiyye’nin “bilakeyf” yaklasimiyla sifatlari kabul etmelerine ragmen
fiilen tesbihten kurtulamadiklarini elestirir. Bu anlayisa tepki gosteren Mu’tezile, tenzihte asiriliga
giderek sifatlar1 zihni kavramlara indirgemistir. Buna karsilik Ehl-i siinnet keldmcilar1 arasinda Ibn
Kiillab el-Basri (6. 240/854), Ebii’l-Abbas el-Kalanisi (6. 248/862), Muhasibi (6. 243/857) ve Es’ari,
Allah’in “ilim”, “kudret”, “irade”, “sem”, “basar” ve “keldm” gibi zatin1 niteleyen hakiki sifatlarin
kabul etmis, tesbihe gotiiren goriisleri reddetmistir. Matiiridi, sifatlar meselesini derinlemesine ele alarak
Siinni kelamda Es’ari’den once daha sistematik bir yaklasim ortaya koymustur. ibn Teymiyye ise
tartismalar1 Ca’d b. Dirhem’in (6. 124/742) baslattigini, onun Allah’in sifatlarin1 akli delillerle inkéar
ettigini ve Cehm’in de bu goriisii takip ettigini soyler (Celebi, 2009, ss. 101-102). Miitesabih meselesinin
konumuzla ilgisi, ilah sifatlarin miitegabihten sayilmasidir. Bu baglamda problem, haberi sifatlarin nasil
anlagilacagidir. Selefiyye onlari zahir anlamiyla ve “bilakeyf” kabul ederken, Mu’tezile onlar
reddetmis, Ehl-i siinnet kelamcilar ise sifatlar1 tegbihten arindirarak gergek nitelikler olarak kabul
etmislerdir.

2.3. Tlahi Sifatlarin Anlasilmasinda izlenen Yontemlerin Tahlili

[1ahi sifatlarin anlagilmas1 konusunda IslAm diisiincesinde ii¢ temel ydntem ortaya ¢ikmustir:
“tesbih”, “tefviz” ve “te’vil”. Tesbih, naslardaki sifatlarin lafzi anlamini esas alarak Allah’t mahliikata
benzetmek seklinde tamimlanir. Tarih boyunca bazi marjinal gruplar bu anlayis1 savunsa da Islam
alimlerinin ¢ogu tarafindan reddedilmistir. Tefviz, 6zellikle Selef ulemas: tarafindan benimsenmis,
naslarda bildirilen sifatlarin varligi kabul edilmis fakat keyfiyetlerinin yalmizca Allah tarafindan
bilindigi belirtilmistir. Te’vil ise Cehmiyye, Mu’tezile, Sia, Es’ariyye, Matiiridiyye ve felsefeciler
tarafindan benimsenmis olup bu yaklasimda ilk bakista beseri ¢agrisim iceren ifadeler dil kurallar1 ve
akli ilkeler gercevesinde mecazi ve tenzihi bigimde agiklanmistir. Boylece Selef ulemaés: sifatlarin
hakikatini Allah’a havale etmis, Mu’tezile ve Sia tenzihi merkeze alarak “te’vil” yapmis, Es’ari ve
Matiiridiler ise sifatlar1 ispat etmekle birlikte tesbihten uzaklastirmaya ¢alismislardir (Celebi, 2009, s.

649



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

102). Bu farkli yontemler, sifat meselesinin Islam diisiincesinde mezheplerin ayrisma noktalarindan biri
haline geldigini gostermektedir.

2.4. lahi Sifatlarin Tasnifi

[1ahi sifatlarin tasnifi, farkli ekollerin yaklasimina gore degisiklik gdstermistir. Bu alanda ilk
tasnifi yapanlardan biri Eba Hanife (6. 150/767) olmustur. O, sifatlar1 “zati” ve “fiili” olarak ikiye
ayirmistir. Ona gore “hayat, ilim, irade, kudret, kelam, sem ve basar” zati sifatlar, “yaratma, yapma,
rizik verme, hayat verme ve hayat1 sona erdirme” ise fiili sifatlardir. Ahmed b. Hanbel ise sifatlar1 “
peygamberin getirdigi vahiylerle (sem’) bilinenler” (sem, basar, vech, yed, istiva vb.) ve “hem sem’,
hem de akilla bilinenler” (hayat, ilim, kudret, irade, kelam) seklinde ikiye ayirmis, ayrica zati—fiill
ayrimini da benimsemistir. Matiiridi, EbG Hanife nin ¢izgisini siirdiirerek sifatlar1 zati ve fiili diye tasnif
etmis, fiili sifatlar1 ezeli olan “tekvin” i¢inde degerlendirmis, fakat selbi, siib(tl ve haberi ayrimim
kullanmamuis, haberi sifatlar1 ise akli te’vile tabi tutmustur. Eg’ari ise Ahmed b. Hanbel’in yontemini
benimseyerek sifatlarin bir kismiin “miitesabih” oldugunu vurgulamis ve bunlarin akli bilgilerle
aciklanabilecegini savunmustur. Miiteahhir donemlerde ise bu tasnifler daha sistematik hale getirilmis,
sifatlar genellikle {i¢ ana baglikta toplanmustir: “zati”, “fiili” ve “haberi”. Zati sifatlar da kendi i¢inde
“nefsi”, “selbi (tenzihi)” ve “siibiti (icabi)” olarak smiflandirilmistir (Celebi, 2009, ss. 103-104).

Boylece sifatlarin tasnifi, EbG Hanife’nin zati—fiili ayrimindan baslayarak Ahmed b. Hanbel’in
nakli—akli ayirimina, Matiiridi’nin tekvin vurgusuna ve Eg’ari’nin miitesabih yaklasimina kadar farkl
cizgilerde gelismis, sonraki donemlerde bu tasnif 6gretim amaciyla sistemlestirilmistir.

2.5. Haberi Sifatlarin Yorumu

Haberi sifatlar, sozliikk anlamlari itibariyle yaratilmiglara 6zgii 6zellikler tasiyan fakat naslarda
Allah’a nispet edildikleri igin ilah1 sifatlar arasinda degerlendirilen kavramlardir. “Yed”, “vech”, “ayn”,
“istiva”, “nilizal”, “ityan”, “isba‘”, “kadem” ve “dihk/giilme” bu gruba ornek teskil eder. Selefiyye bu
sifatlar1 zati-haberl ve fiili-haberi seklinde ikiye ayirmis, bunlarin te’vilsiz olarak, mahiyetine
girilmeksizin ve tesbihe diisiilmeden kabul edilmesi gerektigini savunmustur. Buna karsilik kelam
ekollerinin tamami, s6z konusu sifatlarin akli ve dilbilimsel veriler 1s181nda mecazi anlamlarla te’vil
edilmesinde birlegmistir. Nitekim “yed” kavrami “kudret”, “vech” ifadesi “zat”, “ayn” kelimesinden
kasit “ilim”, “istiva” ise “hiikiimranlik” seklinde yorumlanmigtir. Matiiridi de sifatlarin hakiki
mahiyetlerinin bilinemeyecegini vurgulamis, bu sebeple mecazi yorumlarin zorunlu oldugunu
belirtmistir (Celebi, 2009, s. 105). Boylece Selefi yaklasimda lafzi kabul, kelam1 ekollerde ise te’vil 6ne

cikmustir.

3. “ISTIVA” KAVRAMI BAGLAMINDA KHAKIMOV’UN MEALINDE HABERIi
SIFATLARIN MEZHEBI ACIDAN INCELENMESI

Miiellifin ilmi birikimi ve inan¢ diinyasi, ayetlerin terciime ve yorumuna dogrudan etki eden
unsurlar arasinda yer alir. Bu etki, kullanilan kavramlarin segilisinde, lafizlarin hangi anlam alanina
yonlendirildiginde ve ayetlerin yorum ¢ergevesinin nasil belirlendiginde kendini gosterir (Kilingli, 2021,
s. 199). Meal hazirlarken ilmi tarafsizligin korunmasi, hem Kur’an’in dogru anlasilmasi, hem de
mezhebi kabullerin asir1 derecede meale yansimamasi agisindan 6nem tasir. Bu ¢alismanin esas konusu,
Khakimov’un hazirladig1 Kirgizca mealde “istiva” gibi haberi sifatlarin tercimesinde “tesbih”, “tefviz”
ve “te’vil” yontemlerinden hangisinin benimsendigini ortaya koymak, bdylece yorumlarda hangi
yaklagimin one ¢iktigini ve bunun hangi mezhebi gelenege daha yakin oldugunu irdelemektir. Bu
cergevede Once ilgili kavramlar agiklanacak, ardindan s6z konusu ayetler iizerinde tarama yapilacak ve
elde edilen bulgular mezhebi agidan karsilastirmali olarak degerlendirilecektir.

3.1. “istiva” Kavramimin Anlami ve Yorumlari

“Istiva” kelimesi liigatte “mutedil olmak, aym seviyeye gelmek, sonuna ulasmak, kast etmek,
yiikselmek, karar kilmak ve yonelmek” gibi anlamlara gelir (Ibn Manzfir, 2010, s. 410). Fiil bi¢imi “ala”
ile kullanildiginda “yiiceltmek, istila etmek”, tamamlamak’ gibi manalar: tasir (Matiiridi, 2008, s. 375).

650



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

Cumbhurun yaklagimina gore “istiva”, Allah’in kéinat {izerindeki kudret ve hakimiyetini ifade eden bir
kavram olarak “istila” méinasinda te’vil edilmistir (Kasar, 1997, s. 206).

Tarih boyunca bu kavram farkl ekoller tarafindan degisik bi¢cimlerde yorumlanmistir. Miisebbihe
ve Miicessime, Ars ve istiva ile ilgili nasslar1 zahir? anlamda almis, boylece tesbih ve tecsime diigmiistiir.
Buna tepki olarak Cehm b. Safvan bu tiir sifatlar1 inkér etmis, “istiva”y1 da reddetmistir. Daha sonra
Mu’tezile bu goriisii benimseyerek Taha stiresi 5. dyetini “Rahman Ars’a galip geldi” ( i)l e Gad 5l
) seklinde “istila ve galebe” anlaminda te’vil etmistir (Aydin, 2012, s. 145)

Ehl-i slinnet ise bu konuda Selef ve Halef olarak ikiye ayrilmistir. Selef, keyfiyetsiz ispat yoluyla
hem tenzihi gézetmis hem de nassi inkar etmemistir. Halef ise akli gerekgelerle te’vile bagvurmus,
bdylece metnin muradini agiklama ¢abasina yonelmistir. Bu baglamda EbG Hanife’nin Selefi tavra daha
yakin oldugu aktarilir. Bu konuda imam Malik’in “Istiva maliimdur, keyfiveti mechuldiir, buna inanmak
vacip, soru sormak (bu konuda) bid’attir” (Matiiridi, 2005a, s. 137) soziine delil olarak gosterirler
(Aydin, 2012, s. 145).

Maturidi, Stra stiresi 11. ayete dayanarak Allah’in mahlikata benzemekten miinezzeh oldugunu
belirtmis ve istivanin zahirl anlamda kabul edilemeyecegini 6ne siirmiistiir. Maturidi “istiva”y1 “istila”
ve ars’1 da “miilk” olarak yorumlamistir (Matiiridi, 2005a, s. 453). Es’ari ise Allah’in Ars’a gergekten
istiva ettigini savunmus, delil olarak dualarda ellerin semaya kaldiritlmasini gostermistir. Maturidi bu

delili ibadetin yonlendirilmesi ve semanin vahyin inis yeri olmasiyla aciklamistir (Aydin, 2012, s. 148).

Fahreddin er-Razi (6. 606/1210), A’raf 7/54, Fussilet 41/11, Bakara 2/29 gibi ayetleri
yorumlayarak istivinin mekan anlaminda diisiiniilemeyecegini ifade etmistir (Razi, 2000, s. 380). Ona
gore boyle bir yaklagim tesbih ve tecsime kapi aralayacagindan dogru degildir. Halef alimleri bu sebeple
istivayr “istilda ve malik olmak™ (kudret), “kastetmek™ (irade) ve “tam ve kamil olmak” seklinde
yorumlamislardir (Aydin, 2012, ss. 148-149).

Bununla birlikte ibn Hazm (6. 456/1064), istivanin “istila” anlaminda alinmasimi reddetmis, el-
Gazzéli de “istiva”nin hakiki degil, mecazi oldugunu; bunun Allah’in kudreti, hakimiyeti ve
rubilibiyetinin kemali anlaminda anlagilmasi gerektigini acikca ortaya koymustur (Gazzali, 2004, s. 40).

Rézi, bu goriisi filozoflarin tesir zinciri anlayigina benzetmistir (Aydin, 2012, s. 150).

Kerramiyye ve Miisebbihe gibi kii¢iik azinliklar disinda, islam alimlerinin ¢ogunlugu istivay
Allah’in arsa oturmasi seklinde anlamayi imkansiz gormiistiir. Selef alimleri, Allah’in arsa istiva
etmesini keyfiyeti bilinmeksizin kabul etmis ve bu anlayis, farkl itikadi ekollere mensup alimlerce de
benimsenmistir. Bazi Selef alimleri, “Allah arsin tizerindedir, ancak yaratiklarin mekanina benzemez”
derken “zatiyla ve smir1 bilinmeksizin” ifadesini de kullanmis, fakat bu yorumlar insan zihnini tegbihten
tamamen uzaklagtiramamistir. Kelamecilar istivy1 mecazi yorumlayarak tenzihi 6ne ¢ikarmis, ancak her
iki yaklasim da beseri yorumlara dayandigindan goriisleri tekfir alanina ¢ekilmemelidir. Dolayisiyla
istiva, Allah’a nispet edilen fiili bir sifattir ve naslara bagli kalinmasi halinde herhangi bir yoruma gerek
yoktur, yorum yapilacaksa tenzih amacli olmalidir. ibn Riisd’iin de belirttigi gibi, farkli zihni
kapasitelerdeki kitleler farkli yorumlardan yararlanabilir, halk Selefiyye’nin yaklasimini, daha yiiksek
kapasiteli alimler ise kelamc1 yorumunu tercih edebilir (Yavuz, 2001, s. 404).

3.2. Istiva Kavramyla Tlgili Ayetler ve Khakimov’un Mealindeki Yorumlar

A%

Kur’an-1 Kerim’de yer alan “istiva” kavrami, Allah’in Ars ile iligkisinin nasil anlasilmasi
gerektigi konusunda farkli yorumlara konu olmustur. Bu g¢aligmada ilgili ayetler ele alinacak ve
Khakimov’un Kirgizca meélindeki terciime ve agiklamalar incelenerek, onun yorumlarinin mezhebi
acidan hangi yaklagimi yansittig1 degerlendirilecektir.

Ornek 1: 7. A’raf /54
il e o g & AU A b Gy el sald) I D) A AKG )

651



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

“Cunepoun Pabounep Annax. An acmanoap menen Kepou anmor kynoe yxcapammal. Kuitun
Apwiman ouituk 6010y.../Sizin Rabbiniz Allah’ar. O, gokleri ve yeri alti giinde yaratti. Sonra Ars’a
yiikseldi...” (Iytk Kur’dn, 2013, s. 257).

Khakimov, istiva kavramini “yiikselmek” diye ¢evirdikten sonra dipnotunda bu gorisiini farkl
kaynaklarla temellendirmistir. Oncelikle el-Mu cemii’l-Vasit sdzliigiinden hareketle istivAnin lugavi
anlamiin “yiikselmek ve iistte olmak” oldugunu belirtir. Ardindan tabiin alimlerinden Miicahid’in
“Allah’n istivdsi, O’nun yiice olmasidir” seklindeki tefsirini aktararak bu anlamin erken dénemde de
benimsendigini gosterir. Buhari, Miislim, Tirmizi ve ibn Mace’de gecen rivayetlerle “Ars in iistiinde
olma” anlayigini hadis destegiyle gii¢lendirir. Son olarak Hanefi gelenekten Molla Ali el-Kari’nin Serhu
Fikhi’l-EKber’inden nakille, istivanin “istila” (ele gegirme, sahip olma) seklinde yorumlanamayacagini
vurgular. Boylece Khakimov, istiviyr lafzi anlamda “Allah’in Ars ilizerinde yiikselmesi” olarak
aciklamistir (Iytk Kur’an, 2013, s. 257).

Ornek 2: 10. Yunus /3
Al e o 3 & AU A b Gy clzald) I 2D A A% )

“Yeinvinoa, cunepoun Paoounep Kep menen acmanoapowt anmel KyHOO Hcapamuvin, aHOAH
Kuitun (rcep-acmanoapoan oa Ker, 6onzoun) Apwiman ouiiux 6on0y.../Gergekten, Rabbiniz gokleri ve
yeri alti giinde yaratti, sonra da (yer giklerden daha genis olan) Ars’a yiikseldi...” (Iyik Kur’dn, 2013,
s. 340).

Bu ayetin gevirisine bakarak Khakimov’un “istivd” kavramimin yorumunu aym sekilde Selefi
cizgiye daha yakin oldugunu goérmek miimkiindiir. Cilinkii burada “istiva”y1 te’vilsiz olarak Allah’in
Ars’a cikis1 seklinde kabul etmis, yalniz tesbihten sakinmak icin “hichir seye benzemez” vurgusunu
eklemistir (Iyik Kur’dn, 2013, s. 340). Bu yaklasim, Imam Malik’in meshur “Istiva malimdur, keyfiyeti
mechuldiir, buna inanmak vacip, sormak bid attir” s6ziine uygundur. Khakimov’un mealinde te’vil
yapilmamasi ve lafzin dogrudan alinmasi, miiellifin yorumlarinda Selefi egilimin agirlikli oldugunu

gostermektedir.
Ornek 3: 13. Ra’d /2
AN (s B BT e iy 3l @) o)

“Annax cunep Kepyn mypean acmaHoapovl mupeoucy3 Komepoy. Anoan kuitun Apuwiman
ouitux 6010y... /Allah, sizin gordiigiiniiz gokleri direksiz yiikseltti. Sonra Ars’a yiikseldi...” (Iyik
Kur’dn, 2013, s. 409).

A%

Khakimov, soz konusu ayette “istivd” kavramii “Ars’a yiikseldi” seklinde ¢evirdikten sonra,
aciklama kisminda A’raf slresi 54. ayete dair kullandig1 dipnotlar1 ve agiklamalar1 neredeyse aynen
tekrar etmistir. Boylelikle o, istivd kavramina her iki yerde de lugavi anlam ¢ergevesinde “‘yiikselmek”
manasini vermis, bu anlami sozlikk (el-Mu cemii’l-Vasit), tabiin rivayeti (Miicahid b. Cebr), hadisler
(Buhari, Miislim, Tirmizi, ibn Mace) ve Hanefi geleneginden Molla Ali el-Kari’nin Serhu Fikhi’l-
Ekber’ine atiflarla desteklemistir. Bu yontem, Khakimov’un istiviya dair lafzi yorumunu giiglendirme
cabasi olarak anlasilabilir. Ancak akademik agidan bazi elestirilere de agiktir. Ciinkii dipnot ve
aciklamalarin farkl sdrelerdeki tekrarlari, metinlerarasit baglam farkliliklarin1 g6z ardi etme riskini
tastyabilir.

Ornek 4: 20. TaAha /5
3l il e adl

“(An) Paxman, Apwmoin ycmyne komopynoy /Rahman, Ars’in iizerine yiikseldi.”.

A%

Taha shresinin 5. ayetinde gegen “istiva” kavrami miellif tarafindan “yiikselmek” seklinde
cevrilmistir. Bu baglamda Khakimov, s6z konusu kelimeye dair yaptig1 agiklamada A’raf siresi 54. ayet
ve Ra’d siiresi 2. ayet i¢in kullandig1 dipnot ve yorumlar1 burada da aynen aktarmis, dolayisiyla istiva

3

652



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

kavramina iligkin degerlendirmelerini farkli stirelerde ayni icerikle siirdiirmiistiir. Boylece miiellif, her
ti¢ yerde de lugavi yorumu esas alarak “yiikselmek” anlamini 6ne ¢ikarmistir.

Ornek 5: 25. Furkan /59
il e o 3 2l B b gl Ly Gy el saiadl GA (o)

“An acmanoap menen rcepou Hcana IKOOCYHYH apacblHOa 607120H Hepcenepou aimul KyHOO
scapamoln, anoan Kutiun (O3ynyn 2ana yayynyzyna sxcapawia) Apwman Buiiuk-Kozopy 6010y... /O,
gokleri, yeri ve ikisi arasindaki seyleri alti giinde yaratti; sonra da (kendi yiiceligine uygun gekilde)
Arg’a yiikseldi...” (Iyik Kur’'dn, 2013, s. 625).

Khakimov bu ayetin yorumunda lafzi degil, te’vile yakin bir ¢eviri yapmistir. Mezkiir ayetin
mealinde parantez icerisinde “Allah’in yiiceligine uygun sekilde” ifadesini kullanmistir. Bu ifade
mekansal yorumu reddetmekte ve Allah’in mutlak yiiceligini vurgulamaktadir. Ag¢iklamada hadis
kaynaklarina (Buhari, Miislim, Tirmizi, Ibn Mace) dayanarak “Allah’in rahmeti gazabim asmistir”
hadisini aktarmis, boylece ayeti rahmet ve ylicelik ¢ercevesinde yorumlamistir. Bu, klasik kelam1 te’vil
cizgisine daha yakin bir tavirdir.

Ornek 6: 32. Secde /4
Al e (s ) &l L B L ey Gty gl IR ) 4

“Annax acmanoapowt, sncepou Hcana an IKOOCYHYH apacvlnoazvl (6apoblK HCAHOYY-HCAHCHI3)
Hepcenepou anmul KyHOo ycapamuin, Kuiiun Apuwiman buiiuxk 60n0y... /Allah, gokleri, yeri ve ikisi
arasindaki (biitiin canli ve cansiz) seyleri alu giinde yaratti; sonva Ars iizerine yiikseldi...” (Ik
Kur’an, 2013, s. 718).

Bu ayetin mealinde “istiva” kavrami yine “yiikselmek” seklinde ¢evirilmistir. Khakimov mealin
yorum kisminda Selefi ¢izgide kaleme alinmig Tefsiru’I-Muyesser ile Hanefl gelenegine mensup Molla
Ali el-Kari’nin Serhu’l-Fikhi’[-EKber’ine atifta bulunmustur. Tefsiru’l-Muyesser bu ayeti su sekilde
yorumlar: “Gokleri, yeri ve ikisi arasindakileri alt1 giinde yaratan Allah’tir. Bu yaratilisin hikmetini O
bilir; ¢linkii dilerse onlar1 “Ol!” demekle de yaratmaya kadirdir. Sonra yiice ve miinezzeh olan Allah,
Ars’a istiva etmistir; yani Ars’in iizerine yiikselmistir. Onun Ars’a istivasi, celdline layik bir istivadir;
keyfiyeti bilinemez ve mahlikatin istivisina benzemez.” Bu ifade, istiviya dogrudan “‘yiikselmek”
anlami vererek mecazi yorumlardan uzak durmakta, ayni zamanda keyfiyetin bilinmezligi vurgulanarak
tesbih ve tecsim ihtimali reddedilmektedir. Molla Ali el-Kari’nin nakli ise, Allah’in Ars’a istivasini
“istila” (egemenlik kurma) seklinde yorumlamanin caiz olmadigini belirtmektedir. Khakimov, bu iki
kaynagi bir arada kullanarak istivanin sadece “Allah’in Ars {izerine yiikselmesi” seklinde anlagilmasi
gerektigini savunmakta, fakat Hanefi-Maturidi kelam geleneginin te’vil yontemine kap1 aralayan “istila”
yorumunu reddetmektedir. Boylelikle onun yaklasimi, klasik Hanefi-Maturidi ¢izgiden uzaklasip Selefi
yoruma yakinlasan bir egilimi yansitmaktadir.

Ornek 7: 57. Hadid /4
bl e s g 2l A 3 (a1 e paidl A o3 5

“An acmanoap menen incepou anmol Kynoo xycapamuin, kuiun Apwman buiiux 6010y... /0
Gikleri ve yeri alu giinde yaratty, sonra Ars’a yiikseldi...” (Iytk Kur’dn, 2013, s. 951).

Khakimov bu ayet’te gegen “istiva” kelimesini “yiikselmek” seklinde ¢evirmis ve agiklama
kisminda da Secde sfiresi 4. ayetine yaptig1 yorumlar: tekrar kullanmistir. Bu yaklagim, onun “istiva”
kavramini farkli ayetlerde benzer kaliplarla ele aldigimi ve herhangi bir yeni yorum getirmeden ayni
ifadeleri tekrarladigini gostermektedir. Boylece miiellif, istivaya “yiikselmek” anlamini vererek te’vili
reddeden Selefi ¢izgiye yakin durmakta. Fakat Hanefi-Maturidi tefsir geleneginde yer alan farkli
anlamlandirma imkanlarin1 g6z ardi etmektedir. Bu da onun metodunda hem tekrarlarin yogun oldugunu
hem de mezhebi agidan tek yonlii bir tercihin 6ne ¢iktigini gostermektedir.

653



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

3.2.1. Khakimov’un Mealinde “istiva” Kavraminin Yorumu ve Mezhebi Yonelimi

A%

Khakimov’un mealinde “istiva” kavrami tiim ayetlerde istisnasiz sekilde “yiikselmek” anlamiyla
¢evrilmistir. Bunun yaninda, yorum ve dipnot kisimlarinda ayni kaynaklara bir kag kez bagvurulmustur.
Bu kaynaklarin basinda el-Mu cemii’l-Vasit gelmekte, burada “istiva”nin lugavi olarak “yiikselmek,
iistte olmak” manasina geldigi belirtilmistir. Ardindan Miicahid b. Cebr’in “Allah in istivdsi, O’ nun
yiice olmasidir” seklindeki tefsiri aktarilmis, boylece erken donemden bir otorite destegi sunulmustur.
Hadis literatiiriinden ise Buhari, Miislim, Tirmizi ve ibn Mace gibi sahih kaynaklardan rivayetler
zikredilerek “Allah’in Ars’in iistiinde olmasi” goriisii pekistirilmistir. Son olarak, Hanefi gelenekten
Molla Ali el-Kari’nin Serhu’l-Fikhi’l-Ekber’indeki “istivd/istila degildir” seklindeki vurgusuna yer
verilmistir,

Bu metodolojik tercihler, Khakimov’un istivaya verdigi anlami ortaya koymaktadir. O, istivay1
lafzi gercevede “Allah’in Ars’a yiikselmesi” olarak kabul etmekte, fakat bunun keyfiyetinin
bilinmeyecegini ve mahlikata benzemeyecegini 6zellikle belirtmektedir. Dolayisiyla onun yaklagimi
Selefi ¢izgiye yakin, Hanefi-Maturidi gelenege ise mesafeli gériinmektedir. Clinkii Maturidi kelamecilar,
“istiva”y1 ¢ogu zaman “istilla” (egemenlik kurma) veya Allah’in kudret ve hakimiyetinin tecellisi
seklinde te’vil etmislerdir.

Bununla birlikte, Khakimov’un mealinde ayni1 dipnot ve agiklamalarin farkli ayetlerde tekrar
edilmesi dikkat c¢ekmektedir. Bu durum, onun istivd kavramini biitiin baglamlarda benzer bir
formiilasyonla ele aldigim1 ve farkli strelerdeki niianslar1 gozetmekten ziyade lugavi anlami one
cikardigin1 gostermektedir. Mezhebi agidan ise bu tercih, Hanefi-Maturidi gelenegin te’vile agik
yorumlarindan ziyade lafzi yorumu merkeze alan bir yaklagim1 yansitmaktadir.

SONUC

Bu calisma, Sovyetler Birligi’nin dagilmasindan sonra dini hayatin yeniden sekillendigi
Kirgizistan’da, Kur’an mealleri iizerinden mezhebi egilimlerin nasil yansidigini somut bir 6rnekle
ortaya koymayir amacglamigtir. Shamsuddin Khakimov’un Iyik Kur’dn (Ayattarimin Manilerinin
Kotormosu Kirgiz Tilinde) adli meali “istivd” (¢3%f) kavrammin 6zelinde incelenmistir. Yapilan
analizler, hem kavramin ¢evirisinde hem de kullanilan tefsir kaynaklarinda Khakimov’un klasik Hanefi-

Maturidi ¢izgiden ziyade Selefi yorum anlayigina yakin bir yaklagim sergiledigini gostermistir.

Khakimov’un meali, Sovyet sonrasi donemde Kirgiz halkinin dini metinlere dogrudan ulasma
¢abasinin bir liriinii olarak ortaya ¢ikmis; ancak bu ¢aba, ayni zamanda dis etkilerle sekillenen yeni dini
yonelimlerin metin diline yansidigi bir alan haline gelmistir. Medine’de, Melik Fehd Mushaf-1 Serif
Basim-Yayim Kurumu tarafindan yayimlanan bu mealin ilmi denetim siireci, eserin Suudi Arabistan
merkezli tefsir geleneginin izlerini tagimasina zemin hazirlamigtir. Khakimov’un kullandigi temel
kaynaklar et-Tefsiru’l-Miiyesser, Cdmiu’l-Beydn, Tefsiru Ibn Kesir, Serhu Fikhi’I-Ekber rivayet
merkezli tefsir ¢izgisini yansitan eserlerdir. Bu durum, onun meal metodolojisinde lugavi anlamin
merkeze alindigini, akli ve kelami te’vile ise mesafeli duruldugunu gostermektedir.

“Istiva” kavraminin ilgili ayetlerde (A’raf 7/54, Yunus 10/3, Ra’d 13/2, Taha 20/5, Furkédn
25/59, Secde 32/4, Hadid 57/4) istisnasiz bi¢imde “Allah’in ars’a yiikselmesi” seklinde zahiri/lafzl
anlamiyla ¢evrilmesi, bu yaklasimin agik bir gostergesidir. Miitercim, agiklama kisimlarinda da siirekli
olarak ayni1 sozliik (el-Mu’cemii’l-Vasit), tabiin rivayetleri (Miicahid b. Cebr), hadis kaynaklar1 (Buhari,
Miislim, Tirmizi, Ibn Mace) ve Hanefi gelenekten Molla Ali el-Kari’ye atiflar yaparak goriisiinii
desteklemistir. Ancak burada Maturidi ekoliniin te’vil merkezli yorumlarma veya “istiva/istila”
iliskisindeki sembolik anlam katmanlarina yer verilmemistir. Bu da Khakimov’un yorumlarinda lafzi
anlami1 On plana ¢ikarip te’vili sinirladigr sonucunu dogurmustur.

Meali biitiinciil bigimde degerlendirmek amaciyla, “istivd” kavrami yaninda “yed” ve “vech” gibi
diger haberi sifatlarin meallerine de hizlica bakildiginda, ayni lafzi yonelimin bu sifatlarda da
stirdiiriildiigiinii gormek miimkiindiir. Miitercimin: Sad shresinin 75. ayetindeki “bi-yedeyye” (&)
ifadesini “Ixu Konym menenl Iki elimle”, Fetih siresi 10. ayetindeki “yedullahi fevka eydihim” ( 4 5
Al (338 ibaresini “Annaxmuin kony anapovin konymyn ycmynoel Allah’in eli onlarin ellerinin

654



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

iizerinddir”, Kasas siresi 88. ayetindeki “ve yebkd vechu rabbike” (&) 435 &43) ciimlesini
“PadOounauH xKy3y Ty0eayk/ Rabbinin yiizii bakidir/ebedidir” seklinde dogrudan gevirerek lafzi
aynen korudugu goriilmektedir. Bu yaklagim, miitercimin sifat ifadelerini herhangi bir te’vil veya
aciklama getirmeden ¢evirmeyi tercih ettigini ortaya koymaktadir.

Metodolojik olarak bakildiginda, Khakimov’un mealinde ayni acgiklamalarin farkli strelerde
tekrar edilmesi, tefsirf baglamin dinamik yapisinin goz ardi edildigini ve yorumun formiile doniistiigiinii
gostermektedir. Bu tekrarlar, miitercimin kavrami her baglamda tek boyutlu bi¢imde ele aldigini1 ve
anlam zenginligini daralttigini ortaya koymaktadir.

Calismanin sosyo-dini boyutunda ise su sonu¢ One ¢ikmaktadir: Kirgizistan’da dini diigiince,
Sovyet sonrast donemde hem Hanefi-Maturidi gelenegi koruma cabalariyla, hem de farkh
cografyalardan gelen ¢esitli dini yaklasimlarin etkisiyle yeniden sekillenmektedir. Kirgizistan devleti,
Hanefi-Maturidi kimligini resmi ¢izgi olarak benimsemis olsa da bireysel diizeyde yayimlanan bazi
eserlerde bu gelenek disinda kalan farkli yorumlarin yansimalart goriilebilmektedir. Khakimov’un meali
bu baglamda, Kirgizistan’daki mezhebi cesitliligin ve dis kaynakli dini diistincelerin Kur’an ¢evirilerine
yansimalarini gdsteren bir 6rnek niteligindedir. Ayrica Hanefi-Maturidi ¢izginin disinda kalan ¢esitli
goriislerin meallerde yer yer gozlemlenebildigi dikkat gekmektedir. Bununla birlikte, meallerde genel
olarak toplumun asiriliklardan korunmasi amaciyla dini metinlerin te’vilden ziyade lafzi yorumlara
dayanarak aktarilmasina yonelik bir hassasiyetin de bulundugunu séylemek miimkiindiir.

Sonug olarak, Khakimov’un meali, haberi sifatlarin terclimesinde lafzi sadakati dnceleyen ve
aciklamaya gitmeyen bir yaklasim sergilemektedir. Meali biitiinciil bicimde degerlendirmek amaciyla

A

“istivd” kavrami yaninda “yed” ve “vech” gibi diger haberi sifatlarin meallerine de sonu¢ kisminda
kisaca bakildiginda, ayni yontemin tutarli bigimde devam ettigi goriilmektedir. Bu durum, miitercimin
te’vile bagvurmaksizin (tesbihi 6nleme amaciyla) lafz1 muhafaza eden ve anlamin keyfiyetini Allah’a
havale eden (tefviz) bir ceviri tutumu benimsedigini gostermektedir. Boylece eser, klasik Hanefi-
Maturidi te’vil geleneginden ziyade, Selef-i Salihin’in tefviz anlayisiyla uyumlu bir geviri ¢izgisini
yansitmaktadir.

KAYNAKCA

Apa, E. (2002). Miitesabih Ayetler Kavrami1 Hakkinda Tarihi ve Semantik Bir inceleme. Ankara Universitesi

Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 43(2).

Aydin, O. (2012). Kur’an’da Gegen Bellibash Haberi Sifatlarin Te’vili. Journal of Istanbul University Faculty of

Theology, 2.

Catal, S., & Kara, M. (2022). Zemahseri Ve Tabatabai’nin Kur’an’da Muhkem Ve Miitesabihle ilgili Goriislerinin

Mukayesesi. Bayburt Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi, 15.
Celebi, 1. (2009). Sifat. iginde Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (C. 37). TDV Yayinlari.

Ethem, M. (2024). “Emanet” Kavraminin Farkli Algilanmas1 ve Meallere Yansimast (Ahzab Stresi 33/72. Ayeti
Baglaminda Karsilastirmali Tahlil)". Icinde G. Senyayla & A. Oncii (Ed.), Sorumluluk (Islam

Medeniyetinin Temel Degerleri). Kitap Diinyas1 Yayinlari.

655



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

Ferahidi, H. b. A. (2013). Kitabii’l-ayn (C. 3). Daru’l-Kiitiibi’I-IImiyye.
Gazzali, E. H. (2004). El-Iktisdd fi’l-i tikad (C. 1). Darw’l-Kiitiibi’l-[lmiyye.

lyik Kur’an Ayattarinin Manilerinin Kotormosu Kirgiz Tilinde (S. Khakimov, Cev.). (2013). Melik Fehd Mushaf-

1 Serif.
Ibn Diireyd, E. B. M. b. el-Hasen. (1987). Cemheretii’I-luga (C. 1). Daru’l-ilm 1i’1-Melayin.
Ibn Kesir, E.-F. 1. 1. B. O. (2008). Tefsirii’I-Kur dni’l-Azim (C. 1). Miiessesetii’r-Reyyan.
Ibn Manzir, E.-F. C. M. b. M. (2005). iginde Lisdnii’I-Arab (C. 4). Darii’l-Kiitiibi’l-iImiyye.
Ibn Manzir, E.-F. C. M. b. M. (2010). iginde Lisdnii’I-Arab (C. 14). Daru’s-Sadr.
Isfahani, E.-K. er-Ragib (2005). i¢inde El-Miifiedat fi garibi’l-Kur’dn (C. 1). Darii’l-Marife.
Kurtubi. (2013). El-Cami 'u’l-Ahkami’l-Kur’an (C. 5). Muessesetu’r-Risale.
Kasar, V. (1997). Kur’an’da Miitesabihat’tan “Istiva” Kavrami. Harran Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi, 3.

Kilingls, S. (2021). Miifessirlerin Tercihlerinin Kavramlarm Anlamin1 Tespite Etkisi (en-Nar Stiresi 37. Ayetteki

Zikir Kavram Orneginde). Umde Dini Tetkikler Dergisi, 4(2).

Kozukulov, T. (2020). Bagimsizlik Oncesi Ve Sonrasi Kirgiz Toplumunda Din Ve Dini Kurumlar Uzerine Bir

Analiz. Hitit Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 19(1).
Kur’an-1 Kerim Medali (H. Altuntas & M. Sahin, Cev.). (2009). Diyanet Isleri Baskanlig1 Yayinlari.
Matiiridi, E. M. M. b. M. (2005a). Te vildatii Ehli’s-siinne (C. 2). Daru’1-Kiitiibi’l-IImiyye.
Matiiridi, E. M. M. b. M. (2008). Te vilatii’I-Kur'an (1. bs, C. 5). Mizan Yayinlart.

Muhkem Miitesabih Meselesine Selefin Bakist (C. Divlekei, Cev.). (2014). Siileyman Demirel Universitesi

Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 32.

Murzaraimov, B., & Koyli, M. (2022). Kirgizistan’da Dini Gruplar ve Cemaatler. Uluslararasi Medeniyet

Calismalar: Dergisi, 7(2).

Nurmatov, E. (Direktor). (2018, Temmuz). Dint Kitepter [Broadcast].

https://www.azattyk.org/a/kyrgyzstan_religion_books-2018/29313353.html.

656



Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi 2025 7(2) 641-657

Onen, H. (2014). ibn Kesir Ve Taberi’nin Muhkem-Miitesabih ile Ilgili Goriislerinin Mukayesesi. Ekev Akademi

Dergisi, 60.
Razi, E. A. F. (2000). Mefdtih ul-gayb (C. 2). Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabi.
Sagol Yiiksekkaya, G. (2014). Kur’an-1 Kerim’in Kirgizca Cevirileri. Turkish Studies.
Sahib b. Abbad, E.-K. 1. (1994). i¢inde EI-Muhit fi’I-luga (C. 11). Alemii’l-Kiitiib.
Siiyati, E.-F. C. (2006). El-Itkdn fi uliimi’l-Kur’an (C. 1). Dar’iil Ibni Kesir.
Taberi, et-E. C. M. b. C. (2001). Cdmiu I-beydn an te vili ayi’l-Kur’an (C. 3). Darii’l-Thya.

Tiircan, G. (2010). Maturidi’ye Gére Muhkem ve Miitesabih Ayetler Kitap Tanitimi ve Tenkitler. Milel ve Nihal,

7(2).
Yavuz, Y. S. (1991). Ars. i¢inde Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (C. 3). TDV Yaymlar1.
Yavuz, Y. S. (2001). istiva. i¢inde Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (C. 23). TDV Yaymlar1.
Yavuz, Y. S. (2006). Miitesabih. icinde Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (C. 32). TDV Yaynlari.
Yilmaz, A. (2022). Et-Tefsiru’l-Miiyesser Adli Eserin Ulimu’l Kur’an Agisindan incelenmesi. Mutalaa, 2(1).
Zebidi, E.-F. M. (1422). i¢inde A. et-Tahavi (Ed.), Tdcii I-ariis min cevéihiri’l-kdmiis. et-Tiirasi’l-Arabi.

Ziirkani, M. A. (2006). Mendhilu’l-Irfén fi Uliimi’l-Kur an (C. 2). Darw’l-ihyai’t-Turasi’l-Arabi.

657



