
DOI: 10.31722/ejmd.1822287 EJMD / 2025 (27), 522-537 

TÜRK HALK OYUNLARININ AKADEMİKLEŞME SÜRECİ: GELENEKTEN BİLİMSEL 

DİSİPLİNE 

The Academization Process of Turkish Folk Dances: From Tradition to Scientific Discipline 

Bülent KURTİŞOĞLU * 

ÖZ 

Dans, insanlık tarihi boyunca ritüel, ifade ve toplumsal birlikteliğin temel araçlarından biri olmuş; kültürel yaşamın 

merkezinde yer alan çok katmanlı bir pratik olarak görülmüştür. Bu çok yönlü yapısı sayesinde yalnızca estetik 

bir performans alanı olmanın ötesine geçerek kültürel antropoloji, etnoloji, halkbilimi, müzikoloji ve performans 

çalışmaları gibi disiplinlerin kesişim noktasında önemli bir inceleme sahası hâline gelmiştir. Türkiye’de halk 

oyunları uzun yıllar boyunca geleneksel ve törensel bağlamlarda icra edilen folklorik bir anlatım biçimi olarak 

varlığını sürdürmüştür. 20. yüzyılın ortalarından itibaren halk oyunları alanında belirgin bir kurumsallaşma süreci 

başlamış ve bu süreç ilk olarak farklı disiplinlerden gelen öncü bireylerin girişimleriyle şekillenmiştir. Köy 

Enstitülerinde verilen halk oyunları eğitimi, Milli Türk Talebe Birliği’nin örgütleyici çalışmaları ve üniversite 

bünyelerinde kurulan gösteri toplulukları bu kurumsallaşmanın temel yapı taşlarını oluşturmuştur. 1970’li yıllarda 

Gençlik ve Spor Akademilerinde halk oyunlarının ders olarak müfredata girmesi, kısa sürede alanın yardımcı ve 

ana branş düzeyinde uzmanlık eğitimine dönüşmesini sağlamıştır. 1980 sonrası devlet konservatuvarlarında açılan 

lisans ve lisans üstü programlarıyla halk oyunları, kuramsal ve uygulamalı yönleriyle ele alınan, çok boyutlu bir 

bilimsel, sanatsal ve akademik disiplin kimliği kazanmıştır. Bu çalışma nitel yöntemle yürütülmüş; kaynaklar 

doküman analiziyle incelenmiş, halk oyunlarının dönüşümü kültürel yorumlama çerçevesinde değerlendirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Türk Halk Oyunları, Akademikleşme, Kültürel Miras, Koreografi, Sahne. 

ABSTRACT 

Dance has, throughout human history, been one of the fundamental means of ritual, expression, and social 

cohesion, and has been regarded as a multi-layered practice situated at the center of cultural life. Owing to this 

multidimensional nature, it has gone beyond being merely an aesthetic form of performance and has become a 

significant field of inquiry at the intersection of disciplines such as cultural anthropology, ethnology, folklore 

studies, musicology, and performance studies. In Türkiye, folk dances have long existed as a folkloric mode of 

expression performed within traditional and ceremonial contexts. From the mid-twentieth century onward, a 

distinct process of institutionalization began in the field of folk dances, initially shaped by the initiatives of 

pioneering individuals from diverse disciplinary backgrounds. Folk dance education provided in Village Institutes, 

the organizational efforts of the National Turkish Student Union, and performance groups established within 

universities constituted the foundational elements of this institutionalization process. During the 1970s, the 

inclusion of folk dances as a formal course in the curricula of Youth and Sports Academies enabled the field to 

rapidly evolve into specialized education at both auxiliary and primary disciplinary levels. Following the 1980s, 

the establishment of undergraduate and graduate programs within state conservatories led folk dances to acquire a 

multidimensional identity as a scientific, artistic, and academic discipline, addressed through both theoretical and 

practical perspectives. This study was conducted using a qualitative approach; sources were examined through 

document analysis, and the transformation of folk dances was evaluated within a framework of cultural 

interpretation. 

Keywords: Turkish Folk Dances, Academization, Cultural Heritage, Choreography, Stage. 

  

 
Araştırma Makalesi/Research Article Geliş Tarihi/Received Date: 12.11.2025 Kabul Tarihi/Accepted Date: 04.12.2025 

* Sorumlu Yazar/Corresponding Author: Prof. Dr., Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, 

kurtisoglu@gmail.com, ORCID: 0000-0001-9550-9712 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 523 

EXTENDED ABSTRACT 

This study explores the transformation of Turkish folk dances from orally transmitted communal practices into 

an institutionalized and academically recognized discipline. It examines how these dances, once integral to local 

rituals and social gatherings, have evolved into structured fields of teaching, research, and performance within 

Turkish universities. The research situates this transformation within broader historical, sociological, pedagogical, 

and artistic contexts, emphasizing the role of modernization, nation-building, and cultural representation in the 

Republic of Türkiye. Folk dances historically acted as mediators between ritual practice, local identity, and 

national culture; this study investigates how such functions have been reinterpreted through processes of 

academicization. It also situates Turkish folk dance education within global trends in ethnochoreology and 

intangible cultural heritage preservation. 

Methodologically, the study adopts a historical-descriptive and analytical framework combining qualitative 

document analysis with cultural interpretation. The historical analysis traces the chronological development of 

folk dance education in Türkiye from the early Republican period to the present, focusing on institutional 

milestones, curricular reforms, and ideological shifts that shaped the field. Archival materials, official documents, 

educational curricula, and academic studies were systematically reviewed to delineate major phases of 

institutionalization. The interpretive analysis, informed by performance theory and cultural representation studies, 

redefines folk dance as both an artistic expression and a process of cultural knowledge production. Comparative 

perspectives from Europe and Latin America further contextualize the Turkish experience within global academic 

tendencies. 

Findings reveal that the academicization of Turkish folk dances is a multifaceted process shaped by cultural 

policy, education, and performance aesthetics. This evolution can be divided into four distinct periods. 

1. The Early Republican Period (1923–1950): Folk dances were instrumentalized for national identity 

construction and modernization. Institutions such as the People’s Houses pioneered documentation, 

codification, and stage adaptation, converting local dances into symbols of unity and progress. 

2. The Institutionalization Period (1950–1980): Systematic documentation and teaching gained 

prominence. Courses at State Conservatories and Youth and Sports Academies gave folk dances 

pedagogical structure. The traditional master-apprentice model shifted toward standardized instruction and 

stage-oriented evaluation, fostering professionalism but reducing regional spontaneity. 

3. The Academic Structuring Period (1980–2000): Folk dance emerged as an independent academic 

discipline. Undergraduate and graduate programs were established, integrating theoretical perspectives 

from anthropology, folklore, and performance studies. This period formalized a balance between practical 

performance and scholarly research, producing new methodologies and analytical vocabularies. 

4. The Interdisciplinary Expansion Period (2000–Present): Influenced by globalization, digitalization, and 

UNESCO’s “living heritage” concept, folk dance education adopted interdisciplinary approaches. Curricula 

now include digital archiving, motion analysis, and multimedia performance, emphasizing cultural 

sustainability, authenticity, and community participation. 

Three major achievements characterize this academicization process. First, systematic documentation and 

archiving regional dance forms have strengthened cultural preservation efforts. Second, folk dances have gained 



524  Kurtişoğlu 

 

legitimacy as subjects of scientific and artistic inquiry, expanding Türkiye’s visibility in global research and 

performance networks. Third, practice-based learning has been integrated with theoretical reflection, creating a 

holistic pedagogical model that unites embodied practice with intellectual critique. 

Nonetheless, challenges persist. Stage adaptations and aesthetic standardization often compromise authenticity, 

detaching performances from their original social contexts. Curricular uniformity risks suppressing regional 

diversity, while the dominance of theoretical analysis may weaken the connection to embodied expression. These 

tensions underscore the need for pedagogical models that are field-based, community-engaged, and reflexive 

approaches that honor living traditions while fostering critical awareness. 

The study proposes several strategies for sustainable and inclusive development of academic folk dance 

education in Türkiye. Universities should prioritize interdisciplinary collaboration with fields such as musicology, 

stage design, anthropology, education, and digital media to foster creative innovation without eroding cultural 

distinctiveness. Participatory research partnerships between academic institutions and local communities should 

be strengthened so that tradition bearers actively contribute to curriculum design and instruction. Open-access 

digital archives of visual and auditory materials must be expanded to support research and pedagogy. International 

collaborations with institutions in ethnomusicology and dance anthropology can enhance exchange and 

comparative research. Moreover, integrating gender equality and inclusiveness into teaching and stage 

representation is essential for aligning the field with contemporary academic and ethical standards. Finally, 

embedding critical pedagogy in curricula will empower students to analyze performance as a site of power, 

identity, and cultural negotiation. 

By implementing these strategies, Turkish folk dance education can maintain equilibrium between cultural 

preservation and academic innovation. The future of the discipline depends on synthesizing traditional knowledge 

with modern scholarly production bridging practice and theory, local and global perspectives, authenticity and 

creativity. This synthesis will enable Turkish folk dances to continue evolving as a dynamic field of artistic and 

academic significance, reflecting both the richness of local heritage and the intellectual vitality of contemporary 

performance studies. 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 525 

Halk oyunları, insan toplulukları tarafından üretilmiş kültürel zenginliğini, tarihsel derinliğini ve toplumsal 

dinamizmini en yoğun biçimde yansıtan sahne sanatlarından biridir. Bu oyunlar yalnızca ritmik hareket 

dizilerinden ibaret olmayıp ait oldukları toplumun duygusal belleğini, inanç sistemini ve sosyal yapısını sembolik 

bir biçimde dışavurur. Halk oyunlarının anlam katmanları; ritüel, toplumsal dayanışma, toplumsal cinsiyet rolleri 

ve kimlik inşası gibi olgularla yakından ilişkilidir (Eroğlu, 2017: 67-78; Turner, 1982: 1-15; Foster, 2010: 1-21). 

Uzun yıllar boyunca halk oyunları, usta–çırak geleneğiyle kuşaktan kuşağa aktarılan bir kültürel miras olarak 

varlığını sürdürmüştür. Akademik disiplinlerin henüz kurumsallaşmadığı dönemlerde bu oyunlar geleneksel 

törenlerin icrası içinde toplumsal bir ifade biçimi olarak yer almış; yerel toplulukların kolektif belleğinde 

korunmuş ve çoğunlukla sözlü kültür aracılığıyla aktarılmıştır. Ancak 20. yüzyılın ortalarından itibaren Türkiye’de 

kültür politikalarının dönüşmesi ulusal kimliğin folklor aracılığıyla yeniden tanımlanması ve sanat eğitiminin 

kurumsallaşmasıyla birlikte halk oyunları, akademik araştırma ve eğitim alanına dâhil edilmiştir (Shay, 2002: 1-

22). 

Cumhuriyet’in erken döneminde halk oyunları, ulus inşasının kültürel temsili olarak görülmüş; 1930’larda 

kurulan Halkevleri bu oyunların derlenmesi, öğretilmesi ve sahnelenmesi açısından dönüm noktası olmuştur. Bu 

yaklaşım yerel kimliklerin ulusal çerçeveye taşınmasını sağlayarak halk oyunlarını kültürel kimlik inşasının 

önemli bir bileşenine dönüştürmüştür (Öztürkmen, 1998: 41-55; Shay, 2002: 1-22; Boratav, 1973: 11-32). 

1950’li yıllardan itibaren üniversitelerde halkbilimi, beden eğitimi ve sahne sanatları alanlarında açılan 

programlar halk oyunlarına kurumsal bir kimlik kazandırmıştır. Bu gelişmeler halk oyunlarının hem kültürel 

mirasın korunması hem de bilimsel bir inceleme nesnesi olarak değerlendirilmesini mümkün kılmıştır (Shay, 2002: 

1-22). 1980 sonrasında ise halk oyunları, dans antropolojisi, performans çalışmaları ve kültürel kuramların 

etkisiyle çok disiplinli bir yapıya evrilmiş; bu süreçte kimlik, temsil, toplumsal cinsiyet ve kültürel miras 

kavramları ekseninde yeniden yorumlanmıştır (Bourdieu, 1990: 52-79; Desmond, 1997: 1-20). 

Bu çalışmanın amacı Türk halk oyunlarının geleneksel bir kültürel pratikten akademik bir disipline 

dönüşümünü tarihsel, sosyolojik ve sanatsal boyutlarıyla irdelemektir. Bu bağlamda çalışma, halk oyunlarının 

akademikleşme sürecini kültürel mirasın korunması, performans estetiği ve pedagojik dönüşüm başlıkları altında 

ele almaktadır. 

KAVRAMSAL ve KURAMSAL ZEMİN 

Türk halk oyunlarının akademikleşme süreci yalnızca bir eğitim politikası değişimi değil; aynı zamanda bir 

bilgi üretim biçiminin dönüşümüdür. Bu dönüşüm geleneksel halk kültürünün bilimsel bilgiye, sanatsal pratiğin 

ise kuramsal düşünceye entegre edilmesiyle gerçekleşmiştir. Halk oyunlarının incelenmesinde antropoloji, 

performans çalışmaları, halkbilim, sosyoloji, spor ve sanat eğitimi gibi farklı disiplinlerin kesişmesi çok katmanlı 

bir analiz zemini oluşturmuştur. Bu kesişim halk oyunlarını yalnızca bir “gösteri sanatı” değil, aynı zamanda 

toplumsal, kültürel ve politik bir ifade biçimi olarak yorumlamayı mümkün kılar (Schechner, 2013: 36-44; Turner, 

1974: 23-59). 

  



526  Kurtişoğlu 

 

Performans Kuramı ve Ritüel Boyut 

Performans çalışmaları halk oyunlarının akademik çözümlemesinde en temel kuramsal yaklaşımlardan biridir. 

Richard Schechner’in (2013) geliştirdiği performans kuramına göre her performans bir toplumsal anlam üretim 

sürecidir. Halk oyunları bu bağlamda yalnızca estetik bir hareket dizisi değil kültürel ve ritüel bir “yeniden 

canlandırma” (restored behavior) eylemidir. Victor Turner (1982) performansın ritüel kökenlerine dikkat çekerek 

halk oyunlarının geçiş ritüelleri, kutlamalar ve sosyal bütünleşme süreçleriyle yakından ilişkili olduğunu 

belirtmiştir. Bu kuramsal çerçeve halk oyunlarının işlevini yalnızca eğlence bağlamında değil toplumsal düzenin 

yeniden üretildiği temsili bir yapı olarak anlamamızı sağlar. Böylece halk oyunları hem kültürel hafızayı hem de 

toplumsal dayanışmayı sahneleyen dinamik yapılar hâline gelir (Foster, 2010: 1-21). 

Kültürel Temsil ve Bedensel-Töresel Pratikler 

Pierre Bourdieu’nün (1990) kuramsal yaklaşımı halk oyunlarının toplumsal yapılarla ilişkisini çözümlemede 

önemli bir analitik çerçeve sunar. Özellikle bireyin toplumsal deneyimlerle şekillenen bedensel ve zihinsel 

davranış örüntüleri, halk oyunlarındaki jest, duruş ve ritmik yapıların altında yatan kültürel kodları anlamada 

belirleyicidir. Bu bağlamda halk oyunları, belirli bir toplumsal yaşam biçiminin bedende ve harekette ifadesi olarak 

okunabilir. Çünkü beden kendini deneyimlerken ait olduğu toplumun kültürünü yansıtan bir ayna görevi 

üstlenmektedir (Kurtişoğlu ve diğerleri, 2021: 102-108). Stuart Hall’un (1997) kültürel temsil kuramı da bu 

noktada tamamlayıcı bir perspektif sunar. Hall’a göre kültürel temsil, kimliklerin toplumsal olarak yeniden 

üretildiği söylemsel bir süreçtir. Bu doğrultuda halk oyunları yerel ve ulusal kimliğin sahne üzerindeki temsili 

olarak değerlendirilebilir. Bu sahneler yalnızca geçmişin bir yansıması değil, aynı zamanda kimliğin günümüzdeki 

inşasında etkili olan dinamik bir bileşendir. 

Somut Olmayan Kültürel Miras Perspektifi 

UNESCO’nun (2003) “Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi”ne göre halk oyunları, 

toplumların kimliğini, aidiyetini ve sürekliliğini sağlayan kültürel uygulamalar arasında yer alır. Bu tanım, halk 

oyunlarını yalnızca bir estetik ifade biçimi değil, aynı zamanda topluluk bilincini ve dayanışmayı güçlendiren bir 

sosyal sermaye olarak tanımlar. Akademikleşme sürecinde bu yaklaşım, halk oyunlarının yalnızca “öğretilen bir 

dans” değil, aynı zamanda “aktarılması gereken bir kültürel hafıza” olarak ele alınmasını sağlamıştır. Böylece halk 

oyunları eğitimi; koruma, aktarım ve yeniden üretim işlevlerini iç içe barındıran bir disiplin hâline gelmiştir 

(UNESCO, 2018; Smith, 2006: 28-35). 

Halkbilimi ve Sanat Eğitimi Kesişimi 

Halk oyunlarının akademikleşmesi halkbilimin alan araştırması temelli yöntemleriyle sanat eğitiminin yaratıcı 

üretim süreçlerini bir araya getiren özgün bir yapıya sahiptir. Halkbilimi, halk oyunlarını “metin–bağlam–

performans” üçlemesi içinde değerlendirirken (Bauman, 1986: 3-14), sanat eğitimi bu performansı teknik beceri, 

sahne estetiği ve pedagojik aktarım açısından ele alır. Bu disiplinlerarası yaklaşım, halk oyunlarını hem kültürel 

bir araştırma nesnesi hem de sanatsal bir ifade biçimi olarak incelenmesine olanak tanır. Böylece halk oyunları 

hem bilimsel çözümlemenin hem de yaratıcı üretimin konusu hâline gelir. Bu yönüyle alan, uygulamalı halkbilim 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 527 

(applied folklore) yaklaşımının somut bir örneğini temsil eder (Kirshenblatt-Gimblett, 1998: 7-22; Shay, 2002, 1-

22). 

Disiplinlerarası Dönüşümün Temelleri 

Halk oyunlarının akademikleşmesi Türkiye’de dans araştırmalarının gelişimiyle paralel bir seyir izlemiştir. 

1990’lardan itibaren dans antropolojisi, etnokoreoloji ve müzikoloji gibi alanlarla kurulan etkileşim, halk 

oyunlarının daha geniş bir bilimsel bağlama oturmasını sağlamıştır (Kaeppler, 2001: 49-63; Shay, 2002: 1-22). Bu 

süreçte dans yalnızca bir “hareket biçimi” değil, aynı zamanda toplumsal yapıların, cinsiyet rollerinin ve güç 

ilişkilerinin yansıtıldığı bir kültürel metin olarak değerlendirilmeye başlanmıştır. Bu yaklaşım, halk oyunlarının 

estetik sınırların ötesine geçerek toplumsal kimlik, temsil ve değişim süreçlerinin analiz edildiği çok katmanlı bir 

bilimsel alan olduğunu ortaya koymaktadır (Desmond, 1997: 1-20; Foster, 2010: 1-21). 

TARİHSEL SÜREÇ: GELENEKTEN AKADEMİYE 

Türk halk oyunlarının akademikleşme süreci Türkiye’nin modernleşme tarihinin kültürel kodlarıyla iç içe 

geçmiş çok katmanlı bir dönüşüm olarak değerlendirilebilir. Bu dönüşüm geleneksel toplulukların yerel 

ritüellerinden ulus-devletin kültürel temsil politikalarına ve oradan da üniversitelerdeki bilimsel disiplinleşmeye 

uzanan bir gelişim çizgisi izler. Halk oyunları bu bağlamda hem ulusal kimliğin sahne üzerindeki bir göstergesi 

hem de kültürel çeşitliliğin belgelenip yeniden üretildiği bir akademik alan hâline gelmiştir (Schechner, 2013: 36-

44). 1950 öncesine uzanan erken dönem araştırmalar da halk oyunlarının bilimsel temellerinin atılmasında önemli 

rol oynamıştır. Doğan Gazimihal’in (1928, 1930) Anadolu’daki halk oyunlarının müziksel yapısına ilişkin 

sistematik çözümlemeleri ile Adnan Saygun’un (1936) halk ezgilerinin ritmik ve melodik özelliklerini belgeleyen 

çalışmaları, Cumhuriyet’in ilk yıllarında gerçekleştirilen en kapsamlı derleme faaliyetleri arasında yer almıştır. 

Ayrıca Öztürkmen (1998: 41–55), folklorun ulus inşasıyla ilişkisini tarihsel ve kültürel bağlamda ele alarak halk 

oyunlarının modern Türkiye’de ideolojik bir temsil aracına dönüşümünü ayrıntılı biçimde ortaya koymuştur. Bu 

erken çalışmalar hem derleme geleneğini kurumsallaştırmış hem de halk oyunlarının akademik bir araştırma alanı 

olarak gelişmesinin önünü açmıştır. 

Osmanlı Dönemi ve Erken Halk Kültürü Çalışmaları 

Osmanlı döneminde halk oyunları genellikle “seyirlik köy oyunları”, “zeybek”, “bar”, “horon” ve “halay” gibi 

adlarla toplumsal yaşamın doğal bir parçası olarak varlık göstermiştir. Bu dönemde halk oyunlarının kurumsal 

veya akademik bir kimliği bulunmamakla birlikte mehter musikisi, saray eğlenceleri ve şenlikler aracılığıyla 

biçimsel bir aktarım yaşanmıştır (Eroğlu, 2017: 67-78). Tanzimat sonrasında 19. yüzyılın ikinci yarısında folklor 

kavramının Avrupa’da akademik bir disiplin hâline gelmesiyle birlikte Osmanlı aydınları arasında halk kültürüne 

yönelik ilgi artmıştır (Boratav, 1973: 11-32). Ancak bu dönemde yapılan çalışmalar çoğunlukla halk edebiyatı, 

müzik ve sözlü gelenek üzerine yoğunlaşmış, halk oyunları ise bu kapsamda dolaylı olarak ele alınmıştır (Smith, 

2006: 28-35). 1950 öncesine uzanan erken dönem araştırmalar da halk oyunlarının bilimsel temellerinin 

atılmasında önemli rol oynamıştır. Doğan Gazimihal’in (1928, 1930) Anadolu’daki halk oyunlarının müziksel 

yapısına ilişkin sistematik çözümlemeleri ile Adnan Saygun’un (1936) halk ezgilerinin ritmik ve melodik 

özelliklerini belgeleyen çalışmaları, Cumhuriyet’in ilk yıllarında gerçekleştirilen en kapsamlı derleme faaliyetleri 



528  Kurtişoğlu 

 

arasında yer almıştır. Ayrıca Öztürkmen (1998: 41–55), folklorun ulus inşasıyla ilişkisini tarihsel ve kültürel 

bağlamda ele alarak halk oyunlarının modern Türkiye’de ideolojik bir temsil aracına dönüşümünü ayrıntılı biçimde 

ortaya koymuştur. Bu erken çalışmalar hem derleme geleneğini kurumsallaştırmış hem de halk oyunlarının 

akademik bir araştırma alanı olarak gelişmesinin önünü açmıştır. 

Cumhuriyet Dönemi: Ulus İnşası ve Kültür Politikaları 

1923 sonrasında Türkiye Cumhuriyeti’nin kültür politikaları halk kültürünü “ulusal kimliğin temeli” olarak 

tanımlamış ve bu doğrultuda halk oyunlarına stratejik bir rol yüklemiştir. “Halkevleri ve köy enstitüleri 

kapatıldıkları döneme kadar Türk halk oyunlarının millileşmesi ve yaygınlaşması hususunda adeta bir lokomotif 

görevi üstlenmişlerdir” (Eravcı, 2023). İşte bahsedilen bu kurumlar aracılığıyla halk oyunları, yalnızca köy kökenli 

bir ritüel olmaktan çıkarak şehirlerde sahnelenen modern bir gösteri biçimine dönüşmüştür. Halkevlerinin 

yürüttüğü derleme çalışmaları, halk oyunlarının bölgesel çeşitliliğini ortaya koymuş, ulusal bir repertuvarın 

oluşmasına katkı sağlamıştır (Shay, 2002: 1-22). 

Cumhuriyet’in kültür politikaları çerçevesinde halk oyunları, ulusal birlik ve modernleşme ideolojisini 

destekleyen bir araç olarak değerlendirilmiştir. Ancak bu süreçte devletin halk oyunlarını sahne estetiği içinde 

yeniden biçimlendirmesi, yerellik ve otantiklik tartışmalarını da beraberinde getirmiştir (Kaeppler, 2001: 49-63). 

Bu “resmîleşme” süreci, halk oyunlarını hem bir kültürel miras öğesi hem de ulusal kimlik inşasının estetik simgesi 

hâline getirmiştir. 

1950–1980 Arası: Derleme ve Kurumsallaşma Dönemi 

1950’li yıllardan itibaren Türkiye’de halk oyunlarına ilişkin sistematik derleme çalışmaları hız kazanmıştır. 

Ankara Devlet Konservatuvarı, Gazi Eğitim Enstitüsü ve Türk Folklor Araştırmaları Kurumu, halk oyunlarının 

sınıflandırılması, nota ve figür derlemeleri ile arşivlenmesi konularında öncü kurumlar olmuştur. 1960’larda Milli 

Eğitim Bakanlığı’nın desteğiyle yürütülen projelerle halk oyunları katalogları oluşturulmuş, bölgesel türlerin 

bilimsel tanımları yapılmıştır (Boratav, 1973: 11-32). 

Bu yıllarda halk oyunları halkbilimcilerin yanı sıra müzikolog, antropolog ve eğitimcilerin de ilgisini çekmeye 

başlamıştır. 1970’li yıllarda Gençlik ve Spor Akademileri’nde halk oyunları ders olarak müfredata girmiş; kısa 

sürede yardımcı ve ana branş olarak uzmanlık eğitimine dönüşmüştür. Bu gelişmeler, halk oyunlarının “pedagojik 

içerik” kazandığı, yani artık yalnızca sahne icrası değil, öğretim nesnesi olarak da kabul edildiği bir dönemi temsil 

eder (Foster, 2010: 1-21). 

1980 Sonrası: Akademikleşmenin Kurumsal Dönemi 

1980’li yıllar halk oyunlarının üniversite düzeyinde akademik bir disiplin olarak kurumsallaşmasında dönüm 

noktasıdır. Yükseköğretim Kurulu’nun (YÖK) yapılanmasıyla birlikte konservatuvarlar, eğitim fakülteleri ve 

beden eğitimi yüksekokulları halk oyunlarını sanat eğitimi ve kültürel araştırma alanı olarak müfredata dâhil 

etmiştir (Shay, 2002: 1-22). Bu dönemde İstanbul Teknik Üniversitesi Türk Müziği Devlet Konservatuvarı 

bünyesinde açılan Türk Halk Oyunları bölümü hem uygulamalı hem teorik derslerle disipline bilimsel bir çerçeve 

kazandırmıştır. Sonraki süreçte Gaziantep, Ege, Sakarya gibi üniversitelerin bünyelerinde devlet konservatuvarları 

açılmıştır. 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 529 

Bu programlarda yöresel oyun türlerinin dışında müzik, sahneleme, halkbilimi, kostüm tarihi ve dans 

antropolojisi gibi derslerin yer alması halk oyunlarının hem performatif hem akademik boyutunu güçlendirmiştir 

(Kaeppler, 2001: 49-63). Böylece halk oyunları yalnızca bir sahne sanatı değil aynı zamanda kültürel kimlik ve 

toplumsal hafızanın araştırıldığı çok disiplinli bir akademik alan hâline gelmiştir. 

2000’li Yıllar: Disiplinlerarası Yaklaşım ve Küresel Etkileşim 

2000’li yıllarda halk oyunları küreselleşmenin yarattığı kültürel etkileşim ve dijital dönüşüm ortamında 

yeniden tanımlanmıştır. Türkiye’nin UNESCO’nun (2003) Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 

Sözleşmesi’ni imzalaması halk oyunlarının korunması, belgelenmesi ve aktarımı açısından yeni bir akademik statü 

kazandırmıştır (UNESCO, 2018). Artık halk oyunları yalnızca estetik bir performans değil aynı zamanda kimlik, 

aidiyet ve kültürel sürdürülebilirlik bağlamında ele alınan bir araştırma konusudur (Smith, 2006: 28-35). 

Bu dönemde akademik halk oyunları bölümleri toplumsal cinsiyet, kültürel temsil, dans antropolojisi ve dijital 

arşivleme gibi temalara yönelmiştir. Ayrıca multimedya teknolojileri, hareket analizi ve koreografi yazımı 

alanlarında yenilikçi yaklaşımlar geliştirilmiştir. Günümüzde Türkiye’de on adet üniversitede Türk Halk Oyunları 

programı lisans eğitimini sürdürmektedir. Bunun yanı sıra bazı üniversitelerde halk oyunları bölümleri kurulmuş 

olup henüz eğitime başlamamıştır. Bu programlar akademik yayın üretmekte ayrıca ulusal ve uluslararası 

festivallerde Türkiye’nin kültürel mirasını temsil etmektedir. 

KURUMSALLAŞMA ve PEDAGOJİK DÖNÜŞÜM 

Türk halk oyunlarının akademikleşme süreci yalnızca tarihsel bir gelişim değil aynı zamanda kurumsal ve 

pedagojik bir dönüşümdür. Bu dönüşüm halk oyunlarının halkbilimi alanından ayrışarak sanat, eğitim ve sosyal 

bilimler ekseninde yeni bir akademik kimlik kazanmasıyla belirginleşmiştir. Akademikleşme halk oyunlarını 

sahneden sınıfa, gelenekten teoriye, sezgisel öğrenmeden metodik öğretime taşıyan çok boyutlu bir süreçtir. 

Müfredat Yapısı ve Eğitim Modelleri 

Akademik halk oyunları eğitimi zaman içinde iki temel modele dayanmıştır: 

(1) Sanat temelli uygulama modeli sahneleme, koreografi, performans estetiği ve teknik beceriler üzerine 

kuruludur; 

(2) Halkbilimi temelli araştırma modeli ise derleme, analiz, alan araştırması, etnografik gözlem ve kültürel 

bağlam çözümlemesine dayanır (Kaeppler, 2001: 49-63). 

Türkiye’deki halk oyunları eğitimi bu iki modeli harmanlayan bir yapıya sahiptir: öğrenciler hem sahnede 

icracı hem de alanında araştırmacı kimliği kazanır. Eğitim, yalnızca “oyun öğretimi” değil “kültürel okuryazarlık” 

sürecine dönüşür. Böylece halk oyunları modern eğitim yaklaşımıyla uyumlu hâle gelirken, geleneksel bilgi 

aktarımını da korur. 

  



530  Kurtişoğlu 

 

Pedagojik Dönüşüm: Ustadan Öğretmene, Öğrenciden Araştırmacıya 

Geleneksel halk oyunları kültüründe bilgi aktarımı usta–çırak ilişkisine dayanırken akademik sistemde bu 

aktarım pedagojik bir yapıya evrilmiştir. Halk oyunları eğitmenleri artık yalnızca “usta” değil aynı zamanda 

“araştırmacı öğretmen” kimliğini taşır. Bu dönüşüm halk oyunlarının modern öğrenme kuramlarıyla 

ilişkilendirilmesine zemin hazırlamıştır. Özellikle “yapılandırmacı öğrenme yaklaşımı” halk oyunlarının 

öğretiminde önemli bir yaklaşımıyla haline gelmiştir. 

Pedagojik olarak halk oyunları eğitimi bedensel farkındalık, kültürel kimlik gelişimi ve toplumsal duyarlılık 

hedefleriyle yapılandırılır. Öğrenciler yalnızca hareket repertuvarını değil bu hareketlerin anlamını ve toplumsal 

işlevini de öğrenirler. Eğitimde etnografik yöntemlerin, gözlem formlarının ve reflektif analizlerin kullanılması 

halk oyunlarının bilimsel araştırma boyutunu güçlendirir (Schechner, 2013: 36-44). 

Disiplinlerarası Açılım ve Uygulamalı Halkbilim 

Halk oyunlarının akademikleşmesiyle birlikte disiplinlerarası etkileşim eğitim modelinin merkezine 

yerleşmiştir. Bu etkileşim üç düzeyde gerçekleşir: 

Sanat disiplinleriyle: Müzikoloji, sahne tasarımı, kostüm, dramaturji ve koreografi, 

Sosyal bilimlerle: Antropoloji, sosyoloji, kültürel çalışmalar, toplumsal cinsiyet araştırmaları, 

Eğitim bilimleriyle: Öğrenme kuramları, sanat pedagojisi, değerlendirme yöntemleri. 

Bu çoklu etkileşim halk oyunlarının akademik yapısını zenginleştirirken “uygulamalı halkbilim” anlayışını da 

güçlendirir. Bu anlayışa göre halk kültürü yalnızca incelenen bir nesne değil toplumla yeniden paylaşılan bir 

değerdir (Bauman, 1986: 125-138). 

Akademik Yayıncılık, Araştırma ve Dijitalleşme 

2000’li yıllardan itibaren halk oyunları alanında bilimsel yayıncılık önemli bir ivme kazanmıştır. 

Folklor/Edebiyat ve Millî Folklor gibi dergiler halk oyunlarının kültürel, pedagojik ve estetik yönlerini inceleyen 

araştırmaların yayımlandığı önemli platformlardır. 

Günümüzde teknolojinin geldiği noktada Türk halk oyunlarının da teknolojiden faydalanmaması düşünülemez 

(Eravcı, 2019: 29-36). Bu bağlamda dijital arşivleme projeleri, halk oyunlarının görsel ve işitsel verilerini bilimsel 

erişime açmıştır. Görüntü analiz sistemleri, hareket yakalama teknolojileri (motion capture) ve sanal sahneleme 

yazılımları, halk oyunlarının hem eğitim hem de araştırma boyutunda çağdaş araçlar sunmaktadır (UNESCO, 

2003). 

Akademikleşmenin Sınırlılıkları ve Eleştiriler 

Halk oyunlarının akademikleşmesi süreci birçok kazanım sağlamakla birlikte bazı sınırlılıklar da içermektedir. 

En sık dile getirilen eleştirilerden biri halk oyunlarının sahne estetiği içinde otantik yapısını kaybetme riskiyle 

ilgilidir (Shay, 2002: 1-22). Akademik sahneleme kimi zaman yerel oyunların doğal formunu dönüştürmekte ve 

kültürel özgünlüğü zedeleyebilmektedir. 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 531 

Bir diğer sorun ise halk oyunlarının sosyal işlevinden uzaklaşarak yalnızca “performans sanatı” düzeyinde 

algılanmasıdır. Bu durum halk oyunlarının yaşayan kültürel sistem olma özelliğini zayıflatabilir. Dolayısıyla 

akademikleşmenin sağlıklı işlemesi yerel topluluklarla sürekli etkileşim içinde bulunan dinamik bir araştırma–

öğretim modeliyle mümkündür. 

Akademik Pedagojinin Toplumsal Etkisi 

Halk oyunları eğitiminin akademik düzleme taşınması kültürel farkındalığı artırmış ve genç kuşakların yerel 

değerlere olan ilgisini canlandırmıştır. Halk oyunları bölümlerinde öğrenim gören öğrenciler sadece dans 

teknikleri değil; kimlik, aidiyet ve kültürel çeşitlilik gibi kavramlarla da tanışır. Böylece halk oyunları hem sanatsal 

hem de sosyokültürel bir dönüşüm aracına dönüşür. 

Bu pedagojik dönüşüm, UNESCO’nun kültürel sürdürülebilirlik ilkeleriyle de örtüşür. Halk oyunları akademik 

kurumlarda hem sanat eğitimi hem de kültürel bilinç yaratma işlevi görür (UNESCO, 2003). 

Uluslararası Perspektif: Dünya Üniversitelerinde Halk Dansı Eğitimi 

Bu çalışmada karşılaştırmalı model olarak özellikle Doğu Avrupa ve Latin Amerika’nın seçilmesinin temel 

nedeni, her iki bölgenin de halk danslarını ulusal kimlik inşasının merkezî bir bileşeni olarak ele alan güçlü 

kültürel-politik geleneğe sahip olmasıdır. Balkan ülkelerinde etnokoreoloji 20. yüzyılın ortalarından itibaren 

kurumsallaşmış; üniversitelerde halk danslarının bilimsel yönteme dayalı olarak incelendiği programlar ortaya 

çıkmıştır. Latin Amerika’da ise halk dansları sömürgecilik sonrası kimlik politikalarının ve kültürel direniş 

hareketlerinin temel temsil alanlarından biri haline gelmiştir. Türkiye’deki halk oyunlarının ulus inşası, 

modernleşme ve kültürel temsil süreçleriyle gösterdiği yapısal benzerlikler nedeniyle bu iki bölge, karşılaştırmalı 

analiz için Batı Avrupa’ya kıyasla daha uygun bir karşılaştırma çerçevesi sunmaktadır. 

Halk danslarının akademik bir disiplin olarak ele alınması yalnızca Türkiye’ye özgü bir olgu değildir. Dünya 

genelinde birçok üniversite yerel ve ulusal dansların kültürel miras, kimlik politikaları ve sanatsal eğitim 

bağlamında öğretilmesini hedefleyen bölümler açmıştır. Bu programlar dansın sadece estetik bir gösteri değil aynı 

zamanda antropolojik, sosyolojik ve tarihsel bir araştırma alanı olduğunu vurgular. 

Avrupa’da halk dansları eğitimi özellikle Balkan ülkelerinde kurumsallaşmıştır. Sırbistan’daki Belgrad Sanat 

Üniversitesi (University of Arts in Belgrade), Bulgaristan’daki National Academy of Music, Dance and Fine Arts 

(Plovdiv), Romanya’daki National University of Arts Bucharest, Yunanistan’daki University of Macedonia 

(Thessaloniki), Kuzey Makedonya’daki Ss. Cyril and Methodius University, Polonya’daki Fryderyk Chopin 

University of Music, Moldova’daki Academy of Music, Theatre and Fine Arts (Chisinau), Ukrayna’daki Kyiv 

National University of Culture and Arts, Litvanya’daki Lithuanian Academy of Music and Theatre, ve 

Hırvatistan’daki University of Zagreb, Academy of Dramatic Art, halk danslarını hem performans hem de 

etnokoreolojik araştırma alanı olarak ele alan öncü kurumlardır. Bu kurumlarda halk dansı, “National Dance”, 

“Ethnochoreology” veya “Traditional Dance Studies” adıyla lisans ve lisansüstü düzeyde öğretilmektedir. 

Bu programlarda müfredatlar genellikle üç temel eksen üzerine kuruludur: 

Kültürel Kimlik ve Folklor Kuramı: Dansın ulusal kimlik ve kültürel temsil boyutlarını ele alır. 



532  Kurtişoğlu 

 

Teknik Uygulama ve Koreografi: Geleneksel figürlerin modern sahneleme teknikleriyle bütünleştirilmesini 

sağlar. 

Etnokoreolojik Araştırma Yöntemleri: Halk danslarının alan araştırması, belgeleme, görsel analiz ve 

performans etnografisi yöntemleriyle incelenmesini içerir. 

Avrupa’daki bu kurumlar dansın sadece sahne sanatı olarak değil kültürel kimlik, tarih ve toplum ilişkisi içinde 

ele alınmasını sağlamıştır. Özellikle Belgrad Üniversitesi Etnokoreoloji Bölümü halk danslarının bilimsel 

analizine öncülük eden en eski programlardan biridir. Romanya’daki National University of Arts ise Balkan 

danslarının sahneleme estetiğini modern tiyatro teknikleriyle bütünleştiren çok disiplinli bir model geliştirmiştir. 

Latin Amerika’da ise halk dansları eğitimi ulusal kimlik ve sömürge sonrası kültürel direniş ekseninde 

şekillenmiştir. Meksika Ulusal Sanat Üniversitesi (UNAM), Kolombiya Ulusal Üniversitesi, Brezilya’daki 

Universidade Federal da Bahia, ve Peru’daki Pontificia Universidad Católica del Perú, halk danslarını kültürel 

kimlik, toplumsal hafıza ve beden politikaları bağlamında ele alan programlara sahiptir. Bu kurumlar yerli ve Afro-

Latin kökenli dans geleneklerini akademik bağlama taşıyarak kültürel çeşitliliğin korunmasına katkı sağlar. 

Örneğin Meksika’da “Licenciatura en Danza Folklórica Mexicana” programı, bölgesel dansların koreografik, 

müzikal ve tarihsel boyutlarını bütünleştirir. Kolombiya’da “Programa de Danza y Folclor Colombiano”, halk 

danslarını kültürel kimliğin yeniden üretimi açısından ele alırken, Brezilya’da “Curso de Dança Popular 

Brasileira”, Afrika kökenli ritüel dansların sahne estetiğiyle ilişkilendirilmesine odaklanır. 

Bu uluslararası örnekler halk danslarının akademikleşme sürecinin evrensel bir eğilim kazandığını 

göstermektedir. Dans, artık yalnızca kültürel bir aktarım biçimi değil; disiplinlerarası bir araştırma, sanat ve kimlik 

üretim alanı olarak konumlanmaktadır. Türkiye’deki halk oyunları eğitiminin uluslararası programlarla benzer 

biçimde gelişmesi ülkenin kültürel diplomasi kapasitesini de güçlendirmekte; Türk halk oyunlarının küresel 

akademik dolaşımda etkin bir konuma ulaşmasını sağlamaktadır. 

PERFORMANS, TEMSİL ve KİMLİK TARTIŞMALARI 

Türk halk oyunlarının üniversite bağlamında ele alınmaya başlanması sadece dansın kimler tarafından ve nasıl 

öğretileceğini değiştirmemiş aynı zamanda dansın neyi temsil ettiği, kimin kültürünü sahneye taşıdığı ve hangi 

estetik ölçütlerle sergilendiği sorularını da gündeme getirmiştir. Bu nedenle halk oyunları bugün yalnızca 

toplumsal ritüellerin sahnelenmesi değil kültürel kimliğin yeniden kurulduğu, bazen ulusal söylemin yeniden 

üretildiği, bazen de eleştirildiği bir performans alanıdır. Bu dönüşüm, performans çalışmaları (Schechner), kültürel 

temsil kuramı (Hall) ve kimlik politikalarına dair yaklaşımlarla doğrudan ilişkilidir (Schechner, 2013: 36-44; Hall, 

1997: 13-20). 

Otantiklik ve Temsil Sorunu 

Halk oyunlarının akademik ve sahne merkezli ortamlara taşınması “otantik olan” ile “sahne için düzenlenen” 

arasındaki sınırı bulanıklaştırmıştır. “Yüz yıldan fazla bir süredir sahnelenen Türk halk oyunları bu süreç içinde 

gerçekleştirilen farklı uygulamalardan gerek müzik gerek oyun figürleri gerekse giyim-kuşam bağlamında 

etkilenmiştir” (Eravcı, 2023). Köy ya da tören bağlamında icra edilen oyunlar, üniversite sahnesinde koreografik 

düzenlemeye, sahne ışığına ve kostüm standardına uyarlanmakta; bu da oyunun doğal bağlamını kısmen 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 533 

dönüştürmektedir (Shay, 2002: 1-22). Kaeppler’in (2001) belirttiği gibi dans kültürel bağlamından koparıldığında 

bir “gösteri nesnesi”ne dönüşür. Bu durum yerel toplulukların üretimi olan oyunların akademik temsil içinde farklı 

bir estetik dile kavuşmasına yol açar. Öte yandan bu yeniden sahneleme halk oyunlarını ulusal ve uluslararası 

platformlara taşıyarak görünürlüğünü artırır. Dolayısıyla akademikleşme aynı anda hem koruma hem de yeniden 

inşa sürecidir; tartışma da zaten bu iki yön arasındaki dengenin nasıl kurulacağı üzerinde yoğunlaşmaktadır. 

Ulusal Kimlik ve Folklor Politikaları 

Cumhuriyet döneminden bu yana halk oyunları “ulusun sahnede temsili”nin en elverişli araçlarından biri olarak 

değerlendirilmiştir. Halkevleri döneminde başlayan ulusal folklor inşası üniversiteye taşındığında daha sistemli ve 

kaynaklı bir nitelik kazanmış; dersler, arşivler ve akademik yayınlar yoluyla halk oyunları “bilimsel temsile” konu 

edilmiştir. Bourdieu’nün (1990) kültürel sermaye kavramı bu noktada açıklayıcıdır: Üniversite, halkın ürettiği 

kültürel unsuru yeniden kodlayarak ona akademik bir değer atfeder; böylece halk oyunları, yalnızca “yerel 

eğlence” değil, “taşınması gereken millî kültür” statüsüne yükselir. Bu çift yönlü yapı içinde halk oyunları hem 

kültürel mirasın korunmasına hizmet eder hem de modern ulus kimliğinin güncel formlarla ifade edilmesine imkân 

tanır (Shay, 2002: 1-22). 

Toplumsal Cinsiyet ve Bedensel Temsiller 

Geleneksel bağlamda pek çok Türk halk oyunu kadın–erkek ayrımıyla icra edilmekte, hareket genişliği, jestler, 

tempo ve sahadaki konumlanma cinsiyete göre değişmektedir (Eroğlu, 2017: 67-78). Üniversite sahnesi ise bu 

yerleşik cinsiyet kodlarını çözümlemek ve yeniden kurmak için elverişli bir zemin sunar. Akademik 

koreografilerde kimi zaman yalnızca erkeklerin oynadığı oyunlara kadınlar da dâhil edilmekte, kimi zaman da 

kadın oyunları farklı beden tipleriyle sahnelenerek toplumsal cinsiyet rolleri görünür kılınmaktadır. Böylece halk 

oyunları yalnızca geçmişteki toplumsal örgütlenmeyi yansıtan bir araç olmaktan çıkarak güncel eşitlik ve katılım 

tartışmalarının da sahnesi hâline gelir. Hall’un (1997) belirttiği gibi temsil, kimliğin aynen aktarılması değil 

yeniden üretilmesidir; halk oyunlarında cinsiyetin yeniden sahnelenmesi de tam olarak bunu gösterir. 

Sahneleme Estetiği ve Modernleşme Dinamikleri 

Üniversite ve konservatuvar ortamları halk oyunlarının sahneleniş biçimini profesyonel tiyatro ve çağdaş dans 

pratiklerine yaklaştırmıştır. Işık tasarımı, sahne düzeni, dramatik geçişler, karma koreografiler ve tematik 

gösteriler, halk oyunlarının sunumuna estetik bir derinlik katmıştır. Ancak bu estetikleştirme süreci bazı 

araştırmacılar tarafından “akademik vitrin” eleştirisiyle karşılanmıştır: Geleneksel hareket kalıpları sahne için 

“parlatılırken” oyunun yerel bağlamı silikleşebilmektedir (Shay, 2002: 1-22). Buna karşın bu gerilim tamamen 

olumsuz değildir çünkü tam da bu gerilim alanında yaratıcı halk dansı koreografileri ortaya çıkmakta ve böylece 

oyunlar hem geleneğe referans veren hem de çağdaş sanat diline hitap eden bir biçim kazanmaktadır. Bu nedenle 

sahne estetiği ile kültürel otantikliğin bir arada yürütülmesi akademik halk oyunu gösterilerinin temel etik meselesi 

hâline gelmiştir. 

  



534  Kurtişoğlu 

 

Akademik Performansın Yeni Yaklaşımları 

21. yüzyılda performans yalnızca fiziksel sahnede gerçekleşen bir eylem olmaktan çıkıp dijital ortama 

taşınmıştır. Halk oyunları da bu süreçten etkilenmiş; üniversiteler arası çevrim içi gösteriler, dijital arşivler, video 

temelli hareket analizleri ve sanal koreografi denemeleri yaygınlaşmıştır. Bu yeni ortamda dans UNESCO’nun da 

vurguladığı biçimiyle “yaşayan/kesintisiz miras” olarak belgelenmekte; böylece hem korunmakta hem de yeniden 

üretilebilmektedir (UNESCO, 2003). Akademik bölümlerin uluslararası festivallerde yer alması, çevrim içi 

sempozyumlara katılması ve ortak projeler yürütmesi, halk oyunlarının küresel akademik dolaşımını 

güçlendirmekte; böylece Türkiye’nin kültürel diplomasi araçları da çeşitlenmektedir. 

SONUÇ ve ÖNERİLER 

Türk halk oyunlarının akademikleşmesi geleneksel bir kültürel pratiğin bilimsel bir alana dönüşümünü 

simgeleyen çok katmanlı bir süreçtir. Bu dönüşüm yalnızca dans ve performans sanatlarını değil; aynı zamanda 

Türkiye’nin modernleşme, ulus inşası ve kültürel kimlik politikalarını da yansıtmaktadır. Usta–çırak geleneğine 

dayanan halk oyunları, günümüzde üniversite ortamında sistematik biçimde öğretilen, araştırılan ve temsil edilen 

bir disiplin haline gelmiştir. 

Akademikleşme süreci üç temel eksende ilerlemiştir: 

1. Tarihsel ve kurumsal yapılanma, 

2. Pedagojik ve yöntemsel dönüşüm, 

3. Kültürel temsil ve kimlik inşası. 

Akademikleşmenin Kazanımları 

Halk oyunlarının akademik temsili, Türkiye’nin kültürel miras politikaları açısından çok yönlü ve kalıcı 

kazanımlar ortaya koymuştur. Öncelikle kültürel koruma boyutunda, sistematik derleme çalışmaları, dijital 

arşivleme ve belgelemeyle halk oyunları, somut olmayan kültürel mirasın sürdürülebilirliği kapsamında güvence 

altına alınmıştır (UNESCO, 2003). Bu süreç, yerel dans formlarının unutulmasını önleyerek kültürel sürekliliğin 

sağlanmasına önemli katkılar sunmuştur. İkinci olarak, bilimsel meşruiyet açısından, halk oyunları performans 

çalışmaları, dans antropolojisi ve kültürel çalışmalar gibi disiplinlerle kesişen akademik bir araştırma alanına 

dönüşmüş, böylece bilimsel saygınlık ve metodolojik derinlik kazanmıştır (Schechner, 2013: 36-44; Kaeppler, 

2001: 49-63). Bu dönüşüm, halk oyunlarını yalnızca estetik bir performans değil, aynı zamanda kültürel kimlik, 

temsil ve toplumsal hafıza bağlamında incelenen bir bilgi alanı haline getirmiştir. Üçüncü olarak, pedagojik yenilik 

yönüyle, akademik halk oyunları eğitimi kültürel aktarımı çağdaş öğrenme kuramlarıyla birleştirerek yaratıcı, 

analitik ve reflektif bir eğitim modeli geliştirmiştir. Böylelikle öğrenciler hem uygulama becerilerini hem de 

kültürel çözümleme yetkinliklerini birlikte geliştirme olanağı bulmuştur. Son olarak, uluslararası görünürlük 

bakımından, üniversite temsilleri, festivaller ve akademik sempozyumlar aracılığıyla Türk halk oyunları 

uluslararası akademik dolaşım içinde yer edinmiş, Türkiye’nin kültürel diplomasi gücünü pekiştirmiştir. Bu süreç, 

hem Türkiye’nin kültürel mirasının küresel tanınırlığını artırmış hem de halk oyunlarını uluslararası dans ve 

performans araştırmaları ağlarının etkin bir bileşeni haline getirmiştir. 

 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 535 

Akademikleşmenin Sınırlılıkları 

Bu akademikleşme süreci önemli kazanımlar sağlamakla birlikte, bazı yapısal sorunları da beraberinde 

getirmiştir. Öncelikle, otantiklik sorunu, sahne estetiğine uyum sağlamak amacıyla yapılan düzenlemelerin halk 

oyunlarının yerel bağlamdaki doğallığını ve kendiliğindenliğini zayıflatma riskini taşımaktadır. Halk danslarının 

toplumsal yaşam içindeki işlevlerinden koparılarak sahneye taşınması, kültürel anlam katmanlarının 

yüzeyselleşmesine neden olabilmektedir. Diğer yandan, homojenleşme eğilimi, akademik standartların 

gerektirdiği ölçünlü formlar aracılığıyla bölgesel çeşitliliğin özgün karakterini gölgeleyebilmekte ve farklı yörelere 

özgü ritmik, figüratif ya da kostümsel zenginliğin azalmasına yol açmaktadır. Bununla bağlantılı olarak, kuram ve 

uygulama dengesizliği de dikkate değer bir sorundur. Teorik bilgi üretimi ile sahne pratiği arasında yeterli 

eşgüdüm kurulamadığında, halk oyunları eğitimi bütüncül bir yapıya kavuşamamakta, öğrenciler sahne yetkinliği 

ile kültürel derinlik arasında denge kurmakta zorlanmaktadır. Ayrıca, kültürel kopuş tehlikesi, halk oyunlarının 

yerel topluluklardan uzaklaşarak yalnızca akademik çevrelerde yeniden üretilmesiyle birlikte toplumsal 

etkileşimin zayıflamasına ve geleneksel bilgi taşıyıcılarının süreç dışında kalmasına yol açabilmektedir. Bu 

sınırlılıkların aşılabilmesi, katılımcı, yerel temelli ve uygulamalı halkbilim anlayışının akademik eğitime entegre 

edilmesiyle mümkün olacaktır. Böylece halk oyunları eğitimi yerel kültürel özgünlüğü korurken akademik üretimi 

daha kapsayıcı, sahaya duyarlı ve sürdürülebilir bir temele oturtabilir. 

Geleceğe Yönelik Öneriler 

Disiplinlerarası entegrasyon, halk oyunları eğitiminin sürdürülebilir gelişimi için temel bir gerekliliktir. Bu 

bağlamda, halk oyunları eğitimi müzik, sahne tasarımı, antropoloji, eğitim bilimleri, medya çalışmaları ve dijital 

teknolojilerle daha güçlü bağlar kurarak hem sanatsal hem bilimsel üretim kapasitesini genişletmelidir. Böyle bir 

bütünleşme, halk oyunlarının yalnızca performatif yönünü değil, kültürel, toplumsal ve pedagojik boyutlarını da 

daha derinlikli bir biçimde ele almayı mümkün kılar. Bununla birlikte, yerel iş birliği modelleri halk oyunlarının 

yaşayan kültür doğasının korunması açısından büyük önem taşımaktadır. Üniversiteler, yerel topluluklarla ortak 

projeler geliştirerek geleneksel bilgi taşıyıcılarını eğitim süreçlerine aktif biçimde dâhil etmeli ve halk oyunlarını 

toplum temelli bir kültürel diyalog alanına dönüştürmelidir. Dijital çağın sunduğu olanaklardan yararlanarak 

görsel-işitsel verilerin ulusal dijital arşivlerde açık erişimli hale getirilmesi hem akademisyenler hem de uygulayıcı 

topluluklar için bilgiye ulaşımı kolaylaştıracak ve kültürel mirasın korunmasına katkı sağlayacaktır. Uluslararası 

iş birliği de bu sürecin bir diğer önemli boyutudur. Türkiye’deki halk oyunları bölümleri, dans antropolojisi, 

etnokoreoloji ve performans çalışmaları alanlarında faaliyet gösteren yabancı kurumlarla ortak araştırma ağları 

kurarak bilgi paylaşımını ve akademik görünürlüğü artırmalıdır. Bununla birlikte, akademik sahnelemede 

otantiklik ile estetik arasındaki dengenin korunması, yerel bağlamların kültürel anlamlarının kaybolmaması 

açısından kritik öneme sahiptir. Toplumsal cinsiyet eşitliği, farklı kimliklerin temsili ve erişilebilirlik ilkeleri de 

halk oyunları eğitiminin kapsayıcı yapısının güçlendirilmesinde belirleyici olmalıdır. Son olarak, halk oyunları 

eğitimi eleştirel pedagoji ilkeleri doğrultusunda yeniden düşünülmeli; kültürel temsil, kimlik ve güç ilişkileri 

bağlamında eleştirel sanat sosyolojisi perspektifleriyle desteklenmelidir. Böylelikle halk oyunları kültürel kimliğin 

sürekliliğini sağlarken çağdaş düşünsel üretime katkı sunan dinamik bir akademik alan olarak da konumunu 

güçlendirecektir. 



536  Kurtişoğlu 

 

Sonuç olarak Türk halk oyunlarının akademikleşmesi geleneksel kültürel mirasın korunması ile modern sanat 

eğitiminin bütünleştiği özgün bir model yaratmıştır. Bu model halk oyunlarını geçmişe ait bir ritüel olmaktan 

çıkarıp geleceğe yön veren bir kültürel, sanatsal ve bilimsel alan haline getirmiştir. Akademik ortamda yürütülen 

halk oyunu çalışmaları Türkiye’nin kültürel çeşitliliğini görünür kılarken bu mirası uluslararası düzeyde temsil 

etme potansiyelini de artırmaktadır. 

Bugün halk oyunları bilimsel disiplin, sanatsal ifade ve kültürel hafıza boyutlarını aynı anda taşıyan benzersiz 

bir akademik alan olarak varlığını sürdürmektedir. Bu alanın sürdürülebilirliği disiplinlerarası araştırma, yerel 

katılım, dijital dönüşüm ve eleştirel pedagojinin birlikte geliştirilmesine bağlıdır. Böylelikle Türk halk oyunları 

hem bilimsel hem de kültürel düzlemde “yaşayan miras” niteliğini koruyarak, gelenekten bilime uzanan köprüyü 

geleceğe taşıyacaktır. 

KAYNAKÇA/REFERENCES 

Bauman, R. (1986). Story, performance, and event: Contextual studies of oral narrative. Cambridge, UK: 

Cambridge University Press. 

Boratav, P. N. (1973). 100 soruda Türk folkloru. İstanbul: Gerçek Yayınları. 

Bourdieu, P. (1990). The logic of practice. Stanford, CA: Stanford University Press. 

Desmond, J. (Ed.). (1997). Meaning in motion: New cultural studies of dance. Durham, NC: Duke University 

Press. 

Eravcı, A. (2019). Türk halk oyunlarının sahnelenmesi üzerine özgün bir yazılım çalışması. II. Uluslararası Müzik 

ve Dans (MÜDA) Kongresi, 29-36, Diyarbakır. 

Eravcı, A. (2023). Türk halk oyunlarında sahneleme. Ankara: Akademisyen Kitabevi. 

Eroğlu, T. (2017). Türkiye’deki halk oyunlarının temel özellikler, tür ve dağılım bakımından incelenmesi. 

Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 5(42), 67-78. 

Foster, S. L. (2010). Choreographing empathy: Kinesthesia in performance. London, England: Routledge. 

Gazimihal, M. D. (1928). Anadolu Türküleri ve Oyunları Üzerine Bir Deneme. İstanbul: Maarif Matbaası. 

Gazimihal, M. D. (1930). Musiki Oyunları. Ankara: Ankara Halkevi Yayınları. 

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. London, England: Sage 

Publications. 

Kaeppler, A. L. (2001). Dance and the concept of style. Yearbook for Traditional Music, 33, 49–63. 

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1998). Destination culture: Tourism, museums, and heritage. Berkeley, CA: University 

of California Press. 



Türk Halk Oyunlarının Akademikleşme Süreci: Gelenekten Bilimsel Disipline 537 

Kurtişoğlu, B., Eravcı, S., & Aksoy, B. (2021). Kültürel melezlik ve dans: Trakya roman danslarının örneklemesi. 

VII. Uluslararası Müzik ve Dans Kongresi Bildiriler Kitabı (ss. 102–108). İzmir, Türkiye. 

Öztürkmen, A. (1998). Türkiye’de folklor ve milliyetçilik. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Saygun, A. A. (1936). Türkiye’nin halk musikisi. Ankara: Ankara Halkevi Yayınları. 

Schechner, R. (2013). Performance studies: An introduction (3rd ed.). London, England: Routledge. 

Shay, A. (2002). Choreographic politics: State folk dance companies, representation and power. Hanover, NH & 

London, England: Wesleyan University Press. 

Smith, L. (2006). Uses of heritage. London, England: Routledge. 

Turner, V. W. (1974). Dramas, fields, and metaphors: Symbolic action in human society. Ithaca, NY: Cornell 

University Press. 

Turner, V. W. (1982). From ritual to theatre: The human seriousness of play. New York, NY: Performing Arts 

Journal Publications. 

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage. Paris, France: UNESCO 

Publishing. 

UNESCO. (2018). Living heritage: Safeguarding intangible cultural heritage and sustainable development. Paris, 

France: UNESCO Publishing. 

 


