
    ESTAD استاد

ESKİ TÜRK EDEBİYATI ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 

 

[Journal Of Old Turkish Literature Researches] 
 

E-ISSN: 2651-3013 

 

 

Cilt: 8, Sayı: 4 Aralık 2025 

Volume: 8, Issue: 4 December 2025 

DOI Number: 10.58659/estad.1822371 

 

 
II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI 

SARAYINDA MÜZİSYEN VE PATRON 
 

Musicians and Patrons in the Ottoman Court during the Reigns of Mahmud II, 
Abdülmecid I, and Abdülaziz 

   
Hikmet TOKER 

 
Prof. Dr., İstanbul Üniversitesi, Müzikoloji Bölümü, Geleneksel ve Modal Müzikler A.B.D., 

hikmet.toker@istanbul.edu.tr, https://orcid.org/0000-0003-0337-3825 

 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

Araştırma Makalesi 

Research Paper 

 

Geliş Tarihi 

Date of Submission 

12/11/2025 

 

Kabul Tarihi 

Date of Acceptance 

26/11/2025 

 

Yayın Tarihi 

Date of Publication 

31/12/2025 

 

 

Değerlendirme/Evaluation: İki Dış Hakem-Çift Taraflı Körleme/Two external referees-Double 
Blind Referee System.  

Etik Beyan/Ethical Declaration: Çalışmanın tüm süreçlerinin araştırma ve yayın etiğine 
uygun olduğu, etik kurallara ve bilimsel atıf gösterme ilkelerine uyulduğu beyan olunur./ It is 
declared that all processes of the study are in accordance with research and publication ethics, 
ethical rules and scientific citation principles are complied with. 

Benzerlik Taraması/Plagiarism Scanning: Kontrol edildi-İntihal.net/Checked-İntihal.net. 

Çıkar Çatışması/Conflict of İnterest: Yoktur/It does not exist. 

Lisans ve Telif Hakkı/Licence and Copyright: Yazar, dergimizde yayınlanan makalelerin telif 
hakkına sahip olup çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altındadır./The author owns the copyright 
of the articles published in our journal and his works are under CC BY-NC 4.0 licence. 
 
Atıf Bilgisi/Citation: Toker, Hikmet (2025). “II. Mahmut, I. Abdülmecid ve Abdülaziz 

Dönemlerinde Osmanlı Sarayında Müzisyen ve Patron”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları 
Dergisi, 8, (4), (Aralık 2025), s. 740-768, doi: 10.58659/estad.1822371 

 
 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

741 

 

ÖZET 

Bu çalışma, II. Mahmut, I. Abdülmecid ve Abdülaziz dönemlerinde Osmanlı sarayında 

müzisyen–hami ilişkisini, yani müzik alanındaki patronaj sistemini incelemektedir. 

Makalede öncelikle “patronaj” kavramının teorik temelleri açıklanmış, ardından 

Osmanlı toplumunun patrimonyal yapısı ile bu kavram arasındaki bağlantı 

tartışılmıştır. Bu çalışmada Max Weber’in ele aldığı patrimonyal sistem üzerinden, 

Osmanlı devletinde makam, rütbe ve statülerin sultana dayandığı; himaye ilişkilerinin 

de bu merkezî otorite çerçevesinde şekillendiği vurgulanmaktadır. Patronajın Batı’daki 

tarihsel gelişimi Seneca, Holly Flora, Burke, Saller, Brown, Gramsci ve Griffin gibi 

kişilerin görüşleri ışığında ele alınacaktır. Bu bağlamda beneficium, officium ve gratia 

gibi kavramlar üzerinden hami-himaye edilen ilişkisi çözümlenecek; söz konusu ilişki, 

mezkûr dönemlerde Osmanlı sarayında gözlemlenen örnekler aracılığıyla 

incelenecektir. Osmanlı sarayında müzisyenlerin varlığı, yalnızca sanatsal üretimle 

sınırlı olmayıp aynı zamanda siyasî ve toplumsal bir konumun göstergesidir. Saray, 

müzisyenler için hem ekonomik güvence hem de prestij sağlayan bir kurum 

niteliğindedir. Çalışmamızda bu durum ele alınırken hami konumundaki padişahların, 

müziği sadece estetik bir unsur olarak değil, devletin kültürel ve ideolojik temsil aracı 

olarak da ele almaları vurgulanacaktır. Sonuç olarak çalışmamız, 19. yüzyıl 

Osmanlısında patronaj olgusunun sanat ve sanatçının himayesine karşılık gelmesinin 

yanı sıra, aynı zamanda toplumsal düzenin, güç ilişkilerinin ve kültürel üretimin de 

temel belirleyicilerinden olduğunu ortaya koymaya çalışacaktır. Bu bağlamda müzik 

hem iktidarın sembolik bir dili hem de hami–müzisyen etkileşiminin görünür alanı 

olarak ele alınacaktır.  

Anahtar kelimeler: Patronaj, Osmanlı Sarayı, müzik himayesi, Osmanlı 

modernleşmesi, meşruiyet üretimi.  

ABSTRACT 

This study examines the relationship between musicians and patrons in the Ottoman 

court during the reigns of Mahmud II, Abdülmecid I, and Abdülaziz, focusing on the 

patronage system in the field of music. The article first explores the theoretical 

foundations of the concept of “patronage,” and then discusses its connection with the 

patrimonial structure of Ottoman society. Based on Max Weber’s theory of 

patrimonialism, it emphasizes that positions, ranks, and statuses in the Ottoman 

Empire were ultimately dependent on the Sultan, and that patronage relations were 

shaped within this framework of centralized authority. The historical development of 

patronage in the West is also examined through the views of Seneca, Holly Flora, 

Burke, Saller, Brown, Gramsci, and Griffin. Within this context, the relationship 

between patron and protégé is analyzed through the concepts of beneficium, officium, 

and gratia, and the phenomenon is illustrated by examples observed in the Ottoman 

court during the mentioned periods. The presence of musicians in the Ottoman court 

was not limited to artistic production but also reflected a political and social position. 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         742                   

The court provided musicians with both economic security and social prestige. The 

study highlights that the sultans, as patrons, regarded music not merely as an 

aesthetic pursuit but also as a cultural and ideological instrument of state 

representation. In conclusion, the study argues that patronage in the nineteenth-

century Ottoman Empire functioned not only as   protection of art  but also as a key 

determinant of social order, power relations, and cultural production. In this context, 

music is approached as both a symbolic language of power and a visible domain of 

interaction between patron and musician. 

Keywords: Patronage, Ottoman Court, musical patronage, Ottoman modernization, 

production of legitimacy. 

GİRİŞ 

Patronaj Kavramı 

Adından da anlaşılacağı üzere bu makale 19. yüzyılda Osmanlı sarayında var 

olan müzik himayesini ve bu dönemdeki hami ve himaye ilişkisini başlıkta 

belirtilen sultanların dönemleri üzerinden ele almaktadır. Bu sebeple 

makalemizde hami, himaye eden ilişkisinin evsafı nedenleri ve kuramsal 

temelleri üzerinde durulacaktır. Önce patronaj kavramı ele alınacak 

devamında Osmanlı’da patronaj olgusuna değinilecek ve ana metinde mezkur 

süreçteki müzisyen ve hami ilişkisi geniş bir perspektifte ele alınacaktır. Bu 

sebeple yazımızın bu bölümünde patronaj kavramı üzerinde duracağız.  

Patronaj olgusunu Osmanlı özelinde ele aldığımızda ilk olarak patrimonyal 

devlet ve toplum yapısından bahsetmek yerinde olacaktır. Patrimonyal yapının 

en belirgin özelliği bütün rütbe, görev ve statülerin referansa  ve  nihai olarak 

en büyük referans kaynağı olan sultana dayanmasıdır.  

Max Weber Patrimonyal sistemin yönetilene feodal yapıya göre daha fazla 

özgürlük tanımasına karşın, yine de tüm mülk yetkilerin yöneticilerin elinde 

bulunduğunu belirtmiştir. Ayrıca Weber yüksek statülere ulaşabilmenin 

ancak hânedan mensupları ve özellikle hükümdar referansı ile mümkün 

olabileceğini belirtmiştir (Weber, 2018: 390).  

Max Weber hane yönetimi örneği üzerinden patrimonyal makamların 

oluşumunu açıklamıştır. Ev rahibinden, kapıcıya ve  kâhyaya kadar geniş bir 

skalada hane görevlilerinden bahseden Weber bu yapının dünyanın pek çok 

yerinde ortak olduğunu belirtmenin yanı sıra, bu hane yapısının yazının 

yazıldığı döneme yakın olan dönemlere kadar Türk sarayında faal olarak 

devam ettiğini belirtmiştir (Weber, 2018: 390). 

Arşiv belgeleri  Weber’in bu tezini doğrular mahiyettedir. Zira belgelerde 

sarayda hizmet eden pek çok kişi meslek grupları adı altında listelenmiştir. 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

743 

Müzisyenler ise bu listelerin en arkalarında kendilerine yer bulabilmişlerdir.  

Bu duruma yazımızın ilerleyen bölümlerinde yer verilecektir.  

Patron kelimesi Latince “patre” baba kelimesinden türemiş bir kelimedir. 

Fransızca patron kelimesi aynı anlamın yanı sıra, koruyucu, ağa, gemi kaptanı 

gibi anlamları da havidir. Holly Flora patron kelimesinin kökeninin antik 

Roma’ya kadar dayandığını ve anlam olarak saygı duyulan ve belirli hizmetler 

karşılığında insanlara korum sağlayan bir  kişiyi ifade ettiğini belirtmiştir 

(Flora, 2012: 207). 

Holly Flora (Batıda) sanat patronajının en eski örneklerine çok eski tarihlerde 

rastlanmasına rağmen kurumsal sanat patronajının Rönesansla birlikte 

başladığını belirtir.  Daha evvelki dönemlerde kurumsal bir patronajdan ziyade 

siparişe dayalı bir sistemin var olduğu söylenebilir.  Bunun yanı sıra Orta 

Çağ’da kiliseye dayalı bir patronajın varlığından bahsetmek mümkündür. Bu 

patronaj sistemi ruhban sınıfı için önerilme, dini vakıflardan pay alma ve 

kiliselerde barınma hakkı için referans olma gibi konuları içermekteydi (Flora, 

2012: 207). 

Flora ilerleyen dönemlerde ortaya çıkan kurumsallaşma ile patron ve himaye 

edilen arasındaki ilişkinin değiştiğini belirtmiştir. Bu değişikliğe rağmen 

patronajın genel yapısı hep aynı kalmıştır. Peter Burke patronajı eşit 

olmayanlar arasında bir ilişki olarak tanımlamaktadır. Bu ilişkinin iki tarafı 

bulunmaktadır. Himaye eden himaye edilenlere misafirperverlik, iş ve koruma 

önerirken bu himaye işlemi sayesinde ekonomik güçlerini iktidara çevirir 

(Burke, 1992: 72). 

Seneca’nın (ö. MS. 65)  bu eşitsiz ilişkiden bahsederken Roma’da cliens tabiri 

ile anılan himaye edilenlere küçümseyici ifadeler kullandığı görünür. Seneca 

himaye edilenleri sevgileri ve öfkeleri bile kendi kontrollerinde olamayan kişiler 

tabiri ile tanımlar. (Saller, 2002: 9)  Howard Meyer Brown bu sözleşmeye 

dayalı (eşitliksiz) ilişkiyi genellemenin çok zor olduğunu vurgulamıştır. Brown 

bu duruma örnek olarak Piero Strozzi’nin, Florance Caccini’ye neredeyse eşiti 

gibi davranmasına karşın, Cenova’daki aristokratların müzisyenleri küçük 

görmelerini ve onlara sadece sözleşmelerinin gereğini yerine getirecek kişiler 

gibi davranmalarını yazar (Brown, 1991: 30). 

Saller hami ve himaye edilen (patronus-cliens) arasında ilişkiyi beneficium ve 

officium kavramları üzerinden ele almıştır. Beneficium genelde hami 

tarafından yapılan ihsanı karşılamak için kullanılan bir tabir olarak 

görülebilir. Officium ise himaye edilenin bu ihsan karşılığındaki hizmet ve 

yükümlülüklerini ifade eden bir terim olarak tanımlanabilir. Saller’in Roma 

İmparatorluğundan aldığı bu iki terimin işaret ettiği durumlar birçok kültürde 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         744                   

karşımıza çıkar. Şöyle ki her ihsan aslında çeşitli hizmet yükümlülüklerini 

himaye edilene yüklemektedir (Saller, 2002: 20). 

Araştırmacı Griffin bu ikili ilişkide iki tarafında birbirinden beklentileri 

üzerinde durmuştur. Buna göre patron ihsan olarak sanatçıya çok çeşitli 

imkanlar önerebilir. Bunlara örnek olarak, bir ithafa karşılık olarak verilen tek 

seferlik ihsanlar, kredi mektubu, emeklilik, bir eserin tamamlanması için 

verilen destek ve sübvansiyonlar gösterilebilir (Griffin, 1996: 15). Bunların 

dışında saraylara veya patronların sahip olduğu mekanlara davet edilme bir 

başka ihsan türü olarak gösterilebilir. Ayrıca patron tarafından sanatçının 

fiziki ve sözlü saldırılara karşı korumaya alınması sunulan bir başka himaye 

biçimidir (Griffin, 1996: 19-20). 

Patronların kendilerine ithaf edilen eserlere vurdukları damgalar bu eserlerin 

daha çok satılmasına sebebiyet verdiğinden patron tarafından sağlanan bir 

başka imkân olarak görülebilir. Osmanlı padişahlarına veya devlet adamlarına 

ithaf edilen eserler karşılığında alınan nişanların fotoğraflarının mezkûr 

eserlerin notalarına basılması bu duruma örnek olarak gösterilebilir (Griffin, 

1996: 24). Patronun bazı hallerde sanatçıya para kazanması için yardımcı 

olduğu ve onu önemli kişilerle tanıştırdığı da görülmüştür.  

Sanatçının patrona yapabileceği hizmetlere veya geri dönüşlere bakacak 

olursak. Bu hizmetlerin en başında patronun eğlendirilmesinin geldiğini 

görürüz. Zira kayıt teknolojilerinin olmadığı veya nadir olduğu çağlarda müzik 

dinlemek için müzisyenin canlı icrasına ihtiyaç duyulacağı aşikardır.  

Patronun düzenlediği meclislerde devrin önemli sanatçıları ile birlikte 

görülmesi patronun bu ilişkiden bir başka kazancıdır.  

Zira her biri eserleri ile halk gözünde değer sahibi olan bu insanların patronun 

yanında olmaları, halkın ona sıcak duygular beslemesine ve halk gözünde 

elindeki iktidar gücünün legalize olmasına sebebiyet verecek bir durum olarak 

görülebilir.  

Saller’ın Seneca’dan yaptığı bir alıntı bahsettiğimiz hususları doğrular 

mahiyettedir. Saller, Seneca’nın patronların ancak ihsanları ile kurulan 

sadakat ilişkileri sayesinde korunabileceğini yazmıştır.  Başka bir değişle 

Seneca patronların ancak ihsanla korunabileceğini söylemiştir. Bu sözler  halk 

gözünde legalize olmanın hem de önem atfedilen kişilerin sadakatini kazanma  

hususlarına kanıt olarak gösterilebilir (Saller, 2002: 73). Saller yapılan ihsanın 

karşı tarafta bıraktığı minnettarlık duygusunu “gratia” tabiriyle tanımlar 

(Saller 2002). Bu duygunun tarih boyunca pek çok sanat eserinin yapılmasına 

sebebiyet verdiğini söylemek yanlış olmaz. Ancak gratia’nın hem hami hem de 

himaye edilen üzerinde hasıl olabileceğini belirtmek gerekir. Bu fenomen 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

745 

patronus- cliens ilişkisinin devamlılığını sağlayan sosyal ve duygusal bir 

bağdır.  

Bu durum sanat eserlerinin patronların zevklerine göre şekillenmesi 

tehlikesini de beraberinde getirmektedir. Zaman zaman yönetim erkini  elinde 

bulunduran erkek veya kadınların zevkleri bilinçli veya bilinçsiz bir şekilde 

müzik politikalarını belirler. Onların tercihleri ve eser sipariş edip etmemeleri 

ister istemez yapılan eserlerin evsafı üzerinde etkili olur.  Bu durumdan 

çalışmamızın ilerleyen kısımların Osmanlı 19. yüzyılındaki örnekleri üzerinden 

yeniden bahsedilecektir.  

Yukarıda saydığımız tüm bu hususların dışında patronajın yapılmasının bir 

sebebinin de kültürel olduğunu söylemek gerekir. Özellikle sıklıkla ve çok 

uzun süre devam eden patronaj faaliyetleri zaman içinde hem patron hem de 

himaye edilen (cliens) için bir davranış normuna dönüşebilir (Wasiucionek, 

2019: 11). Osmanlı sultanlarının hemen hepsinin bazı sanatçı gruplarına 

mutat olarak yaptığı ihsanlar bu duruma örnek olarak gösterilebilir.  

III. Selim  Döneminde (1789-1807)  Müzik Patronajı:  

Bu çalışmada ele aldığımız üç Sultanın dönemindeki müzik himayesini 

anlayabilmek için bu dönemlerin hemen öncesinde yer alan III. Selim 

döneminden kısaca bahsetmemiz gerekir. 19. yüzyıl pek çok açıdan Osmanlı 

devletinin değişim yüzyılı olarak tanımlanabilir. Osmanlı Devleti modernleşme 

ve ulus devlet ideolojisinin baskısını azaltmak amacıyla bir dizi önlem almış, 

kurumsal yapılar ve toplumsal hayat önemli oranda değişime uğramıştır. 18. 

yüzyıl sonlarından itibaren Osmanlı aydınlarının bir değişimin gerekliliği 

konusunda düşünmeye başladıklarını birçok kaynakta görmek mümkündür.  

Stanford Shaw özellikle 18. yüzyılın başlarında arka arkaya meydana gelen 

toprak kayıplarından sonra, Osmanlıların yeni ittifaklar kurmak için 

Avrupa’ya gitmeye başladığını ve bu durumun Osmanlı yönetiminin Avrupa’da 

olan biteni daha iyi anlamasına sebebiyet verdiğini yazmıştır. Ayrıca Shaw 

Avrupa’dan da çok sayıda diplomatın Osmanlıya gelmesiyle. Osmanlıların 

Avrupa yaşam tarzını daha iyi tanımaya başladıklarını yazmıştır (Shaw 2008: 

10). 

Osmanlı Mimarisinde ve sanatın çeşitli dallarında görülen Avrupa 

öykünmeciliğinin ilk nüvelerinin bu tarihlerden sonra vücuda geldiğini 

söylemek yanlış olmayacaktır. Özellikle Lale devri olarak adlandırılan 1718- 

1730 arası dönem bu hususun mücessem bir hali olarak görülebilir. Bu 

dönem 1730 yılında meydana gelen şiddetli bir ayaklanmayla sona ermiştir.   

III Selim’in hükümdarlık yıllarına kadar özellikle orduda küçük bazı 

modernleşme çabalarının var olduğunu söyleyebiliriz. Humbaracı Ahmet 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         746                   

Paşa’nın Avrupa tarzı bir topçu ocağı kurma çabası buna örnek olarak 

gösterilebilir. İbrahim Müteferrika’nın ilk matbaayı kurmasının ardından Batı 

bilim tekniği hakkında birçok eser yayınlanmıştır. Bizzat Müteferrikanın, 

Sultan  I Mahmud (1730-1754) için yazdığı ve imparatorluğun kurtuluşu için 

Batı ordularının sistemine geçilmesinin gerekliliğini vurgulayan incelemesi 

bahsettiğimiz farkındalığın varlığını kanıtlayan önemli bir örnek olarak 

gösterilebilir (Shaw, 2008: 10). 

 Bu dönemde Avrupa’yı gören veya görmeyen pek çok Osmanlı yöneticisi ve 

aydınının mezkûr modernleşme ihtiyacını vurgulayan raporları adeta yaklaşan 

buzdağını haber veriyordu. Ama buzdağına çarpmamak için gemiye hamle 

yaptırmak göründüğü kadar kolay değildi. Zira Osmanlı Devleti’nin yüzyıllar 

içinde vücuda gelmiş oldukça karmaşık bir kurumsal yapısı vardı ve bu yapıyı 

kısa sürede değiştirmek çok zordu.  

I Abdülhamid döneminde (1774-1789) Osmanlı donanması başta olmak üzere 

bazı alanlarda ıslahatlara gidildi. Özellikle 1784’te Deniz mühendislik 

okulunun kurulması devrin önemli ıslahatlarından biri olarak görülebilir. 

Macar asıllı subay Baron de Tott (ö. 1793)  tarafından topçu mühendislerinden 

oluşan yeni bir ocak ve silah fabrikası kurulması de devrin bir başka önemli 

ıslahatıdır (Shaw, 2008: 13). 

Yukarıda bahsettiğimiz tüm reformların özellikle askerî alanda meydana 

gelmesi rastlantısal bir durum değildir. Zira Osmanlı devleti özellikle askerî 

teknolojiyi modernize ederek süre gelen yenilgi ve kayıpları bertaraf etmeyi 

hedeflemekteydi. Müzik hususunda meydana gelen reformlar da hep bu askeri 

reform hareketinin bir parçası olarak vücuda geldi.  

Dolayısıyla müzikle ilgili ilk reformlar III. Selim zamanında yapılmaya 

başlandı.  III. Selim 1789 tarihinde tahta çıktıktan sonra Nizam-ı Cedid olarak 

bilinen bir dizi reform hareketine girişti.  III. Selim Nizam-ı Cedid kapsamında 

Bab-ı Âli’nin geleneksel kalemiyye dairelerinde reformlara gitti. Nizam-ı Cedid 

ordusu olarak anılacak yeni Batı tipi  ordu için İrâd-ı Cedid adlı yeni özel bir 

hazine kurdu. Kalemiyye’de yapılacak değişimler için  birçok yönetmelik 

hazırladı (Findley - Boyacı - Akyol, 1994: 103). Avrupa’da ilk daimî elçilikler de 

yine bu dönemde kuruldu. Kurulan yeni ordu için de müzikle ilgili bir reforma 

da gidildi ve bu Avrupai ordunun sistemine uygun bir boru takımı ihdas 

edildi. Bu takım Osmanlı döneminde kurulan ilk müzik kurumsal yapısı olsa 

da oldukça kısa ömürlü oldu ve III. Seliminin ölümüyle sonuçlanacak Yeniçeri 

ayaklanması ile son buldu.  

III. Selim’in birkaç kere Batı müziği dinlediğine dair kayıtlara da ulaşmak 

mümkündür.  Sır Kâtibi Ahmed Efendi’nin yazdıklarından bir opera heyetini 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

747 

dinlediği anlaşılmaktadır. Bunun dışında bazı kaynaklarda III. Selim’in 

Osmanlı topraklarında bulunan iki sefir kızından Batı müziği dinlediğine dair 

kayıtlar da bulunmaktadır. Onun dönemiyle ilgili bahsettiğimiz Batıyla tesis 

edilen ilişkilerin bu hususta etkili olduğu söylenebilir. Bu açıdan III. Selim’in 

Batıyla müzikal açıdan temas eden ilk hükümdarlardan olduğunu söylemek 

yanlış olmaz (Toker, 2016: 32). 

Kendisi de müzisyen olan III. Selim’in saray içinde ve dışında pek çok 

müzisyeni   himaye ettiği bilinmektedir. Padişahlığının ilk yıllarında 

Enderun’daki meşkhâneyi yeniden düzenlemesi ve önceden yevmiyeli olarak 

hizmet veren mûsikî hocalarını maaşa bağlaması onun yaptığı önemli himaye 

hareketlerinden biri olarak görülebilir. Ayrıca Harem dairesinde kadınlara 

mahsus bir meşkhâne kurduğu ve buraya hoca olarak Sadullah Ağa’yı atadığı 

da bilinmektedir (Özcan, 2009: 425). 

Kendisinin müzisyen kişiliği etrafında birçok müzisyenin toplanmasına 

sebebiyet vermiş sarayda bulunan sazende heyeti haricinde saray dışındaki 

müzisyenleri de zaman zaman toplayarak fasıl meclisleri kurmuştur.  Topkapı 

Sarayındaki Serdap Kasrında ve Kâğıthane’deki Çağlayan kasrında icra edilen 

bu fasıllara Hacı Sadullah Ağa, Vardakosta Ahmed Ağa, Küçük Mustafa Ağa, 

Hammamizâde İsmail Dede Efendi gibi pek çok önemli müzisyenin katıldığı 

bilinmektedir.  

Sulan III Selim’in İsmail Dede Efendi’nin (ö. 1846) yetişmesinde önemli payı 

olduğu söylenebilir.  İsmail Dede çilesinin henüz ikinci yılında iken 

Zülfündedir Benim Bahtı Siyahım adlı eserinin halk arasında ünlü olması 

üzerine onu Mevlevîhâne’den özel izinle saraya getirtmiş ve dinledikten sonra 

taltif etmiştir. Onun bu tavrı İsmail Dede’nin ününün daha da artmasına 

sebebiyet vermiş ve aralarındaki patron himaye edilen ilişkisi çeşitli şekillerde 

sürmüştür.  Burada sultanın ünü artmakta olan bir müzisyeni himaye ederek 

kendi temsil gücünü  arttırdığı ve bu çabasının halk nezdinde meşruiyetinin 

aratmasına yardımcı olduğu düşünülebilir.  

Zira III. Selim’in, yürüttüğü reform faaliyetlerinin halk arasında kendisinin 

dinden uzaklaştığına dair bir intiba bıraktığını bildiği aşikardır. Bu sebepten 

kendisinin özellikle Mevlevî tarikatıyla ve bu tarikata mensup müzisyenlerle 

yakınlığının halk nezdinde bu algıyı değiştirecek bir enstrüman olarak 

kullanılma ihtimali oldukça yüksektir.  

Kendisi de Mevlevi tarikatına müntesip olan III. Selim’in Mevlevî 

müzisyenlerden Abdülbâkî Nasır Dede (ö.1821) ve Ali Nutkî Dede’ye (ö.1804) 

teveccüh gösterdiği, sık sık Galata Mevlevîhânesine giderek âyin dinlediği ve 

Şeyh Gâlib ile zaman zaman şiir ve musiki sohbetleri yaptığı bilinmektedir.  

Şeyh Gâlib’in kendisine mezkûr mevlevîhânenin tamirini rica eden bir arzuhal 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         748                   

yazması üzerine, Sultan III. Selim mevlevîhanenin tamirini emretmiş ve 

açılışında bizzat bulunmuştur (Özcan, 2009: 425).  

Bu durumun Şeyh Galibin (ö. 1799) isteğini yerine getirmekten başka diğer bir  

gerekçesi Sultanın yaptığı himayeyle kamunun önünde görünür olma 

çabasıdır. Zira Mevlevihaneler o dönemde şehrin en gözde mekanları 

arasındaydı. Halkın sıklıkla devam ettiği bu mekanlarda sultanın bu himayesi 

onun temsil gücünü arttıran bir husus olarak görülebilir. Kamusal alanlardaki 

varlık patronların halkın düşünsel dünyasındaki varlıklarını arttıran bir 

ideolojik aygıt olarak görülebilir. Kamusal alanda görünür olmayanın düşünce 

dünyasında var olması da neredeyse imkansızdır.  

Althusser’in ideoloji hakkında söyledikleri bu hususu anlamamızda bize 

yardımcı olacaktır. Althusser’e göre insan ideolojilerle çevrilidir ve ona göre 

ideolojiler insanların gerçek var oluş koşulları üzerine  değil onun hayali bir 

tasarımı üzerine kuruludur (Althusser, 2002: 51). Bu hayali tasarım çeşitli 

pratikler, imgeler ve şahsiyetler  üzerinden kurulur.  

Altusser’e göre ideoloji bireyi özne olarak adlandırır. Bu özne kurduğu 

ideolojik hayali tasarımla birlikte bir takım ideolojik aygıtlara da bağlılık 

kurar, bu sayede dini merkezler  pratikleri ile birlikte ideolojik aygıtlara 

dönüşür.  Bu durumu daha iyi anlamak için Althusser’den şu küçük alıntıyı 

yapmanın yerinde olacağını düşünüyoruz: 

Sözü edilen birey şu ya da bu biçimde davranır, şu ya da bu pratik 

tavrı kabul eder ve dahası özne olarak kendi bilinciyle özgürce seçtiği 

fikirlerin "bağımlı olduğu" ideolojik aygıtın kimi düzenlenmiş 

pratiklerine katılır. Tanrı’ya inanıyorsa, Ayin’i izlemek için Kiliseye 

gider, diz çöker, dua eder, günah. çıkartır, cezasını çeker (Althusser, 

2002: 57) … 

III. Selim’in Mevlevî tarikatı ile ilişkisine gelecek olursak insanların içinde 

yaşadıkları ideoloji sarmalında kurdukları tasarımlar nedeniyle bir 

anlamlandırma aygıtına dönüşmüş olan bu kurumlardaki Sultanın varlığı pek 

tabii ki onun meşruiyetini arttırıcı bir unsur olarak görülebilir. Mevlevî âyinleri 

de bu ideolojik tasarımda önemli bir unsur olarak gösterilebilir.  

III. Selimin Mevlevî olan bazı sanatkarları da teşvik ettiği bilinmektedir. 

Özellikle Abdülbaki Nasır Dede ve Ali Nutkî Dede Selimin en çok teveccüh 

gösterdiği kişiler arasında gösterilebilir. III. Selim’in diğer birçok müzisyene 

teveccüh gösterdiği özellikle müzik teorisi alanında yapılan çalışmaları da  

teşvik ettiği bilinmektedir.  Abdülbaki Nasır Dede ve Hampasrum Limonciyan 

(ö. 1839) onun döneminde müzik yazı sistemleri geliştirerek ona 

sunmuşlardır.  Abdülbaki Nasır Dede ebced sisteminden uyarladığı nota 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

749 

sistemini açıkladığı Tahririye adlı eserinde Selimin Suzidilara Mevlevi ayini 

başta olmak üzere bazı eserlerini mezkûr nota sistemiyle kaleme almıştır 

(Özcan, 2009: 425). 

III. Selim döneminde gerek Enderûn’da gerekse saray  dışında müzisyenlik 

yaparak ün sahibi olan pek çok müzisyen yaşamıştır. Pek çoğu müzik 

tarihimiz açısından önemli olan bu isimlerin bazıları şunlardır: 

Kazasker Mustafa İzzet Efendi, Dilhayat Kalfa, Denizlioğlu Emin Ağa, 

Dellzâde İsmail Efendi, Çilingirzâde Ahmed, Bedros Efendi, Basmacı 

Seyyid Abdi Efendi, Ama Corci, Ali Nutki Dede, Ahmed Kâmil Efendi, 

Abdürrahim Hâfız Şeydâ Dede, Abdülkerim Efendi, Abdülhalim Ağa, 

Abdülbâki Nasır Dede, Abdullah Ağa, Çilingirzâde Ahmed Ağa, 

Dilhayat Kalfa, Hammamizâde İsmail Dede Efendi, Vardakosta 

Seyyid Mehmet Ağa, Keçi Ârif Mehmet Ağa, Kemânî Ali Ağa, Kemânî 

Mustafa Ağa, Tanbûrî İsak (Beşiroğlu, 1993: 7). 

Bu kadar önemli sanatkarın Sultan III. Selim‘in etrafında bulunması sadece 

onun müzisyen olması ile açıklanmaktan uzaktır. Tabii ki onun müzisyenliği 

etrafında çok sayıda müzisyenin bulunmasına sebebiyet vermiştir. Ancak 

sarayın en iyi olanları etrafında toplama ve buradan meşruiyet kazanma 

politikası bu durumda etkili olmuştur. Bu durum Gramsci’nin rıza ve zor 

dikotomisini hatırlatır. Gramsci’ye göre devlet hegemonik yapıyı zor 

kullanmanın yanı sıra rızaya dayalı olarak da üretmelidir.  Gramsci’nin teorik 

dünyasında  zor ve rıza dikotomisi sivil toplum ve politik toplum kavramları ile 

mücessem bir hal alır. Politik toplum devlet gücünü ve devletin zor 

kullanabilen yapısını içerirken, sivil toplum  ideolojik ve felsefi bir alanı temsil 

eder.  Bu iki yapının belirli bir dengede kullanılması hegemonyanın devamlı 

sağlayabilecek yegâne yoldur.  Bu sayede üst yapı ve yapı arasında bir uzlaşı 

(onaşma) oluşur ve bu uzlaşı için toplumsal katmanların yönetici sınıfın 

ideolojik görüşünü ve estetik zevklerini onaması temel bir unsurdur.  

Gramsci’ye göre sürekli tahakkümle hegemonyanın devamlılığı sağlanamaz. 

Egemen sınıfın bir noktada rıza üretimini sağlaması gerekmektedir. Bu 

durumu daha iyi anlamak için önce Gramsci’nin bahsettiği bazı kavramları 

anlamak gerekmektedir. Bunların en önemlilerinden biri tarihsel blok 

konseptidir. Gramsci’ye göre tarihsel blok yapı ve üst yapı bütünlüğünü temsil 

eder. Yapı üretim ilişkilerini ve toplumsal katmanları kapsarken, üst yapı 

siyasi ve ideolojik öğeleri içerir. Gramsci bu konsepti şu şekilde açıklar: 

Yapı ve üstyapılar bir "tarihsel blok" oluştururlar. Başka bir deyişle 

üstyapıların karmaşık ve uyumsuz toplamı, toplumsal üretim ilişkilerinin 

toplamını yansıtır (Gramsci, 2014: 204)  



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         750                   

Üst yapı genelde aydınlar sınıfı tarafından temsil edilir ve bu sınıf genelde rıza 

üretiminde önemli rol oynamaktadır. Bu yüzden egemen sınıfların aydınlarla 

fikir ve amaç birliği içinde olmaları son derece önemlidir.  Gramsci yönetici 

sınıfın ideolojisini toplumun tüm katmanlarına işleyenlerin aydınlar olduğunu 

belirtir (Portelli,1982: 103).   

Rızaya dayalı hegemonya genelde egemen sınıfın dünya görüşü, fikirleri ve 

kültürel tercihlerinin toplumsal sınıflara çeşitli aygıtlarla kabul ettirilmesi 

olarak tanımlanabilir. Burada tarihsel blokun üst yapısını domine eden 

aydınların arasında görülebilecek olan sanatçıların egemen sınıfla aynı 

tercihleri ve fikir dünyasını savunmaları önem taşımaktadır. Bu sebepten 

hânedan mensuplarının sanatçıları himaye etmelerinin bilinçsiz bir şekilde bu 

duruma hizmet ettiği söylenebilir. (Portelli, 1982: 73-74)  

Ayrıca Gramsci’nin kuramında bazı mekanlar bu rızanın üretiminde önemli 

merkezler olarak gösterilir. Okullar, mabetler ve çeşitli sivil toplum kuruluşları 

bu bağlamda önemli merkezlerin arasındadır. Bu sebepten Sultan III. Selimin 

devrin önemli merkezlerinden olan Mevlevihanelere ve buralardaki sanatçılara 

yaptığı himayenin toplum üzerinde rıza üretimi yaratmak hususunda faydalı 

olduğu söylenebilir.  

Gramsci toplumun ideolojik yönetimi hususunda üç ana unsurdan bahseder, 

bunlar ideolojik yapı, ideolojiyi yayan örgütler ve ideoloji yayma araçlarıdır. 

Gramsci, okulları, kitle iletişim araçlarını, kitaplıkları ve bunlar gibi bir çok 

yapıyı ideolojiyi yayma aracı olarak görmektedir (Portelli, 1982: 15). 

Bahsettiğimiz dönemdeki Osmanlı kültür hayatını düşündüğümüzde 

Mevelvîhânelerin de bu tür bir yapı olduğunu söylemek yanlış olmaz.  

Tabii ki Sultanın bu himayeyi böyle bir sonuca ulaşmak bilinci ile yaptığını 

söyleyemeyiz. Ancak bu himayenin böyle bir sonuç yarattığı ve hânedan için 

meşruiyet sağladığı sonucuna ulaşmak zor değildir. 

 

II. Mahmut Döneminde (1808- 1839)  Müzik Patronajı: 

II. Mahmut devri birçok açıdan yeniliklerin kendini hissettirdiği ve birçok yeni 

kurumsal yapının ortaya çıktığı bir dönemdir. Yaşanan bir dizi yenilikten 

müzikte payını almış bu alanda da pek çok değişiklik vücuda gelmiştir. Bu 

alanda meydana gelen en önemli değişiklik 1826 yılında Musika-i 

Hümâyun’un kurulmasıdır. Bu dönemde Yeniçeri ordusunun ilga edilmesi 

üzerine onunla beraber Mehterhânenin ilga süreci başlamış ve Musikâ-i 

Hümâyûn kurulmuştur.  



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

751 

Bu değişim Osmanlı reformlarının genel adaptif karakterine uygun olarak 

vücuda gelmiş ve Musika-i Hümâyûn daha evvel Mehterhâne-i Hümâyun’un 

icra yaptığı alanlarda onun rolünü almıştır. Cuma Selamlıklarında, Muayede 

törenlerinde ve bunlara benzer törenlerde Mehterhânelerin görevlerini Musika 

üstlenmiştir. Hatta mehterlerin nevbet vurma geleneği de bu dönemde 

Musika’nın görevleri arasında yer almıştır. 

Bu dönemde Osmanlı sarayına Musika-i Hümâyûn mensuplarını eğitmek 

üzere müzisyenler getirildiği ve bu kişilerin saraydan himaye gördükleri 

bilinmektedir. Takiyüddin Mehmet Emin Ali’nin verdiği bilgiye göre Musika-i 

Hümâyûnun ilk mensuplarını  eğitmek üzere Mösyö Mangeul adlı bir hoca 

getirilmiştir (Mehmet Emin Ali, vrk. 16).  Ancak kaynaklardan, bu olaydan 

kısa süre sonra Mangeul’un yerine ünlü besteci Geatano Donizetti’nin kardeşi 

Guiseppe Donizetti’nin (ö. 1856) getirildiğini görmekteyiz.  

Donizetti’nin kendi yazdığı bir  mektuba göre kendisi bu  göreve ilk defa 1828 

yılında başlamıştır (Toker, 2016: 44). Donizetti bu görevi boyunca sürekli 

olarak ihsanlara nail olmuştur.  Donizetti Paşa’nın aldığı nişanlara dair bazı 

evraklara rastlamak mümkündür. Emre Aracı da Donizetti’nin 18 Eylül 

1831’de bir nişanla ödüllendirildiğini belirtmiştir (Aracı, 2006). 

Nişanla ödüllendirme ilerleyen dönemlerde sıklıkla göreceğimiz bir himaye 

biçimidir. Nişan mezkûr dönemde bir itibar sembolü olduğu için, bu ihsanın 

himaye edilen üzerinde bir minnet yani daha evelen bahsettiğimiz gratia 

duygusu bırakacağı aşikardır. Bu sayede patron ve himaye edilen arasındaki 

bağ artacaktır. Bu ilişki ise himaye edilene sempati duyanlar gözünde hami 

lehine meşruiyet algısı yaratma hususunda faydalı olacaktır.  

Ayrıca bu durum henüz filizlenmekte olan Batı müziğine karşı Sultanın 

bakışını göstermesi açısından da önemlidir. Bu durum mezkûr müzik türünün 

halk nezdindeki meşruiyetini arttıran bir husus olarak da görülebilir.  Kısaca 

II. Mahmut döneminin kendi özel şartları sebebiyle özel bir patronaj ilişkisini 

havi olduğu söylenebilir.   

Osmanlı devletinde ilerleyen dönemde göreceğimiz bir başka himaye yöntemi 

de nakdi yardım verilmesi ve ev inşa edilmesidir. Donizetti Paşanın ’da bu 

yöntemle himaye edildiği görülmektedir.  Donizetti Paşa’ya bir konak 

yaptırıldığına dair kaynaklarda birçok evrak bulmak mümkündür.  Bunun 

dışında Donizetti’ye verilen ihsanlara dair hem II. Mahmut hem de Sultan I. 

Abdülmecid (1839- 1861) dönemlerine ati belgelere ulaşmak mümkündür.  

II Mahmut kendisine ithafen Batı müziği formlarında eser bestelenen ilk 

padişah olarak da tarihteki yerini almıştır. Kendisine ithafen marş türünde iki 

adet eser bestelenmiştir. Bunların ilki Donizetti tarafından bestelenen 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         752                   

Mahmudiye marşı diğeri ise İstanbul’a gelerek icra-yı sanat etmiş olan Edgar 

Parish Alvars tarafından bestelenen marştır. Bestekarların bu marşlarla 

padişahtan himaye görmek istedikleri açıktır. Sultanların ise Batı nezdinde 

bilinme ve temsil kabiliyetlerini arttırmak istedikleri görünen bir gerçekliktir. 

Bu marşlarla birlikte bu karşılıklı talep çerçevesinde şekillenmiş olan 

Sultanlar ve Batılı müzisyenler arası patronaj diplomasisi başlamıştır.   

Sultan II. Mahmut’un pek çok yerli müzisyene ve müzik kurumuna 

yardımlarda bulunduğu bilinmektedir. Bu isimlerin içinde en dikkat çekici 

olanlardan biri Dede Efendi’dir.  Dede Efendi’nin II Mahmut döneminde 

defaatle ihsana nail olduğu görülmektedir. Rauf Yekta Bey, Sultanın Dede 

Efendi ile birlikte Mevlevî tarikatını da himaye edişini  anlatmıştır. Yektanın 

aktardığına göre, Mevlevî tarikatına muhabbeti olan II. Mahmut genelde 

Çarşamba günleri Beşiktaş Mevlevîhânesine gitmekte ve ayin dinlemekteydi. 

Bir ayinin ardından Dede Efendi’yi yanına çağıran Sultan ondan şu şekilde 

ricada bulunmuştu: 

“Dedem! Ferahfeza’yı sevdiğimi bilirsin! Bu makamdan da bir âyin-i 

şerif bestelersen çok memnun olurum.” 

Dede Efendi bu istek üzerine derhal çalışmaya başlamış ve Ferahfeza ayin ile 

beraber bu makamda bir de peşrev bestelemiştir (Rauf Yekta Bey, 1341: 232). 

Bu ayinin icrası için 18 Muharrem 1255 (3 Nisan 1839) tarihi belirlenmiş ve 

Sultan Beşiktaş Mevlevihane’sine davet edilmiştir.  Mukabele günü 

Mevlevîhane hıncahınç dolmuş padişah ise başta sağlık sorunlarından dolayı 

katılmayacağı belirtilmiş olmasına rağmen mukabeleye katılmış, ayinin 

icrasından sonra icracıları tek tek tebrik etmiş ve tüm mevlevihâne 

müntesibânına ihsanlarda bulunmuştur.  

Bu ayinin icrası esnasında yapılan ihsanların patronaj açısından çeşitli 

anlamları olduğu sonucuna varılabilir. Bunların başında sultanın 

görünürlüğünün artması ve bu sayede meşruiyet üretilmesi gelmektedir. Zira 

bu kadar önemli insanın bulunduğu bir etkinlikte sultanın varlığı ve rolü 

onun pozisyonunu meşrulaştıran ve onun toplumdaki algısını pozitif yönde 

etkileyen bir unsurdur.   

Bir diğer husus ise kuramsal çerçeveyi açıklarken belirttiğimiz gibi bu 

himayenin bir davranış normu halini almasıdır. Evelen bahsettiğimiz gibi 

ihsanda bulunmak bazen bir davranış normu halini almaktadır. II. 

Mahmut’un mevlevihânelere ve mevlevî müzisyenlere yaptığı ihsanlar bir 

davranış normu olarak da görülebilir. Zira kendisinden önceki dönemlerde 

birçok Sultan aynı şekilde bu kurumlara ihsanlarda bulunmuşlardır. Bu 

yönüyle II. Mahmut’un bu davranışı devam ettirdiği de söylenebilir.  



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

753 

II. Mahmut’un aldığı bazı siyasi kararları meşrulaştırmak için de himayeden 

yararlandığı bilinmektedir. Sultan’ın yaptığı reformlar arasında fes takılması 

hususu da yer almaktaydı. Halk nezdinde fese karşı tepkiler oluşmuştu. Bu 

duruma karşı bir önlem olarak dönemin önemli simalarından olan saz 

şairlerinin fes hususunda şiirler yazması teşvik edilmişti. Aralarında Aşık 

Dertli, Erzurumlu Emrah ve Bayburtlu Zihni gibi önemli isimlerin olduğu bu 

şairlerin   fesi öven şiirler yazdığı bilinmektedir. Bu şiirlerin propaganda aracı 

olarak kullanılmasına en önemli örnek Aşık Dertli’nin yazdığı fes şiiridir. Aslen 

Bolu’lu olan Dertli fes redifli şiirini padişaha sunmuş ve ihsan olarak Osmanlı 

devletinde sıklıkla görülen bir yöntemle ödüllendirilmiş ve bir devlet görevine, 

Çağa ayanlığına atanmıştır. Bu şiirin ilk iki beyiti şu şekildedir: 

“Al renkler bahşeder ruhsâre-i hûbâna fes 

Benzemez mi şâh-ı gülde gonce-i handâna fes 

(Fes, güzellerin yanağına al renkler bağışlar.  

Fes, gül dalında[ki] gülen [bir]goncaya benzemez mi?) 

Şöyle örter bastırır perçemleri mahfûz eder 

Hâil olmak maksadı manzûre-i düşmâna fes 

(Fes, düşman belasına engel olmak için perçemleri örterek saklar.)” 

II. Mahmut’un alınan bir kararın toplum nezdinde kabulü için uyguladığı bu 

himaye işlemi patronaj tarihinin en dikkat çekici örnekleri arasında 

gösterilebilir. Bazı şairler gördükleri himaye sonucu bazıları ise himaye ve 

kabul görme amacı ile fes ile alakalı şiirler yazmışlar ve bu şiirler patronaj 

tarihindeki yerlerini almışlardır (Daştan, 2018: 44).  

Yukarıda bahsettiğimiz durum Gramsci’nin devletin zaman zaman kabul 

görmeyen bazı hususlara halkın alıştırılması için kamuoyu yarattığı şeklindeki  

görüşünü hatırlatmaktadır: 

Devlet popüler olmayan bir eyleme girişeceği zaman ihtiyaç duyulan 

kamuoyunu önceden yaratmaya başlar, başka deyişle sivil toplumun 

belli unsurlarını örgütler ve merkezileştirir (Gramsci, 2014: 77). 

II. Mahmut Döneminde sarayda müezzinlerden ve Türk musikisi 

icracılarından oluşan toplulukların olduğu ve bu toplulukların Müezzinan-ı 

Hassa ve Sazendegân-ı Hâssa adları ile anıldıkları bilinmektedir. Müezzinan-ı 

Hassa’nın sarayda dini müzik yapmanın yanı sıra vakit namazlarında 

müezzinlik yaptıkları bilinen bir husustur.  Sâzendegân-ı Hâssa’nın sarayda 

bulunan Türk müziği ile ilgili bütün faaliyetleri gerçekleştirdiğini 

kaynaklardan tespit etmek mümkündür. Bu iki topluluğun birbiri ile ilişki 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         754                   

içinde oldukları bir dönem bir kurumda hizmet edenin diğer kurumda da 

hizmet edebildiği görülmektedir.  

Bu iki topluluğun dışında sarayda tavşan dansçıları adlı bir topluluğun ve saz 

şairlerinden oluşan Şâiran-ı Hâssa adlı bir topluluğun da yer aldığına dair 

bilgiler bulunmaktadır. Şâiran-ı Hâssa’nın sarayda bulunması dahi siyasi bir 

karar olarak düşünülebilir.  

Zira o dönemde toplum üzerinde son derece etkili olan saz şairlerini saraya 

yakın tutma çabası onlarda bir minnet duygusu oluşturarak toplum 

üzerindeki etkilerini hânedan lehine kullanma amacına hizmet etmekteydi. Bu 

dönemde büyük şehirlerdeki semai kahvelerinde saz şairleri her türlü 

toplumsal olay hakkında şiirler yazarak adeta günümüz medya mensuplarına 

yakın bir görevi ifa ediyorlardı. Bu sebepten büyük şehirlerde saz şairlerinin 

yaptığı icraların aşıklar kahyası denilen kişilerce denetlendiğine dair bilgiler 

bulmak mümkündür. (Toker, 2022: 55) 

Burada Gramsci’nin bahsettiği rızaya dayalı hegemonya fenomeni ortaya 

çıkmaktadır. Zira burada sağlanan çeşitli imtiyazlarla iktidar sahiplerinin 

ideolojik değerlerini kabul etmek ve eylemlerini ona göre şekillendirmek 

durumu göze çarpmaktadır. Bu dönemde ve ilerleyen dönemlerde saraydan 

himaye gördüğünü tespit ettiğimiz şairlerin sultanın aleyhine etkiler yaratacak 

eserleri yazmak konusunda isteksiz olacakları aşikardır. 

Şâiran’a benzer şekilde devrin pek çok önemli müzisyeninin de Sâzendegân-ı 

Hâssa’da görev yaptığı ve himaye edildiği görülmektedir. Bu isimlerin pek çoğu 

hakkında maaş kayıtlarının yanı sıra gördükleri ihsanlara dair belgeler 

görmek de mümkündür.  

Sultan II: Mahmut Döneminde Sâzendegân-ı Hassa’ya kabulün çoğu zaman 

referansla olduğuna dair kayıtlara rastlamak mümkündür. Türk müzik 

tarihinin önemli isimleri arasında yer alan Tanbûrî Büyük Osman Bey’in (ö. 

1885)  bir tomak oyununu takiben yaptığı icranın beğenilmesi üzerine saraya 

alındığını Rauf Yektâ Bey’in yazdıklarından görüyoruz.  Bu örnek bu 

kurumlara kabulün referansla, bazen ise en büyük referans olan sultanın 

referansı ile yapıldığını göstermesi açısından önemlidir (Yekta, 1338: 51-53).  

Sultan II. Mahmut döneminde sarayda hizmet eden müzisyenlerin 

tarihimizdeki yerlerine bakınca Sultanın ne denli etkili ve doğru isimleri 

himaye ettiği görülebilir. Bu durumda himayenin rastgele değil toplumda etki 

yaratabilecek insanların seçilmesiyle yapıldığını söylemek yanlış olmayacaktır.  

Rauf Yektâ Bey, Sultan II. Mahmut dönemi Sâzendegân-ı Hâssa üyelerinin 

isimlerini şu şekilde vermiştir: 

 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

755 

“Hânendeler: Dede Efendi (ö. 1846), Dellâlzâde İsmâil Ağa (ö. 
1869) , Ferâhnak sahibi Şakir Ağa (ö.1840), Şehlevendim Hâfız 
Abdullah Ağa , Çilingirzâde Ahmet Ağa, Suyolcuzâde Salih Efendi 
(1862), Kömürcüzâde Hâfız Efendi, Basmacı zâde Abdi Efendi.  

Neyzenler: Meşhur hattat Mustafa İzzet Efendi (ö. 1876) , 
Binazir Müsâhip Said Efendi (ö.1853)  (Said Efendi ney dahi çalarsa 
da küme fasıllarında alelekser girift çalarmış).  

Kemâniler: Rıza Efendi, Şakir Ağa birâderi, Mustafa Ağa, Ali 
Efendi.  

Tanbûriler: Numan Ağa (ö. 1834), Zeki Mehmet Ağa (ö. 1846) , Keçi 

Ârif Ağa, Necip Ağa.”(Yekta,1960). 

Bu isimler dışında Elhân-ı Aziz adlı çalışmamız esnasında  Sultan II. Mahmut 

sarayında hizmet ettiğini tespit ettiğimiz diğer birkaç müzisyen ise şunlardır:  

Hânende Rıfat Bey (1888), Hâşim Bey (1868), Mes'ud Bey,  Hânende Ârif Ağa, 

Kilerli Salih Efendi , Emin Efendi (Toker, 2016: 54-55). 

Sultan I. Abdülmecid Döneminde (1839- 1861) Müzik Patronajı:  

Sultan Abdülmecid dönemi Osmanlı devletinde kurumsal Batılılaşmanın 

kendisini iyiden iyiye hissettirdiği bir dönem olarak görülebilir. Özellikle 

Tanzimat fermanı sonrasında pek çok siyasi ve toplumsal değişimler meydana 

gelmiş müzik de bu değişimlerden ziyadesiyle payını almıştır. Batı toplumları 

ve devletleri ile her alanda ilişkilerin artması Batı yaşam tarzını savunan veya 

arzulayan yeni bir aydın bürokrat kesiminin oluşmasına sebep oldu.  Daha 

evvelki dönemlerde padişahtan sonra sadrazamın mutlak otoritesine dayanan 

yönetim erki bu tarihten sonra yavaş yavaş bürokrat sınıfın eline geçmiştir.  

Bu sınıfın temsilcilerinin tercihleri toplumsal hayatla birlikte sanat hayatına 

da etki etmiştir. Hânedan mensupları da bu değişim isteklerine bigâne 

kalamamış saray yaşantısı da önemli değişimlere uğramıştır. İlber Ortaylı’nın 

yerinde bir söylemle bürokratik merkeziyetçilik olarak adlandırdığı yapı bu 

değişimleri domine etmiştir. Şöyle ki en küçük nizamnâmeden yasalara kadar 

devletin tüm hukuki yapısı  bu yeni bürokrat sınıfının Avrupa’dan yaptığı 

uyarlamalara göre şekilleniyordu (Ortaylı, 2005). Oluşturulan yeni kurumsal 

yapılar da aynı yapının eylemleri ile vücuda geliyordu. Bu dönemde kurulan 

her kurumun bu bürokratik merkeziyetçi yapının çıktıları olduğunu iddia 

etmek sanıyoruz ki yanlış olmayacaktır.  

Bu değişim rüzgarından sarayın da etkilenmesi kaçınılmazdı. Özellikle 1856 

yılında Dolmabahçe Sarayının tamamlanarak hizmete girmesinin ardından 

saraydaki müzik yaşantısında   çok ciddi değişimler meydana geldi. Daha 

evvelki dönemlerde Enderûn’a bağlı hücrelerde yapılan müzikal eğitim 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         756                   

faaliyetleri bu yeni saray tipinde yapılamayacağı için yeni müzik kurumsal 

yapısına geçildi. Buna göre Müsika-i Hümâyun bir çatı kurum halini aldı ve 

altında sırası ile Sazendegân-ı Hâssa, Müezzinân-ı Hâssa, Şâiran-ı Hâssa ve 

Müsika-i Hümâyûn Batı Müziği Orkestrası yer aldı.  

Bu yeni şema ile Enderun’da yapılan usta çırak ilişkisine dayalı meşk zinciri 

devam edemeyeceğinden bu kurumlara bazı hocalar atandı. Bu sayede müzik 

eğitiminin kesintisiz devamı sağlanmaya çalışıldı. Başkanlık Osmanlı arşivinde 

yer alan BOA, HH.d. 650 künye nolu belge bu ustaların atanmaları hususunu 

gözler önüne sermektedir.  

Bu döneme ait belgelerde sarayda hizmet eden birçok müzik eğitmeninin 

bulunduğuna dair evraka rastlamak mümkündür. Arşiv kayıtlarında yer alan 

bir belge Keman hocasından, tavşan dansı ve şan hocasına kadar değişik 

branşlarda hocaların sarayda  hizmet ettiğini gösterir mahiyettedir. Aynı 

belgede sarayda hizmet eden ve pek çoğu müzik tarihimizde önemli mevkiler 

edinmiş müzisyenlerin varlığını görmek mümkündür. Bu isimler şunlardır: 

Haşim Bey (ö. 1868), İsmet Ağa, Osman Bey, Kanuni Ömer Efendi, Kemânî 

Todoraki, Arnavud Köylü Usta Anderiko, Memko, Kemânî Vasilaki, Santûrî Hilmi 

Bey, Kemânî Kâmil Ağa, Kemânî Yusuf Efendi, Yusuf Efendi, Lavtacı İzzet Bey, 

Lavtacı Abdi Bey, Kemânî Rafet Bey, Hânende Latif Ağa, İzzet Efendi, 

Kemençeci Hristo Efendi, Kemençeci Civan, Hânende Boğos, Klarnatacı Kotnos, 

Daireci Vasil, Lavtacı Serkiz, Hânende Vartaneş, Santurî Dimitraki (BOA, HH. 

MH. 653/58).  

 Arşiv belgelerinde Sultan Abdülmecid’den; evden, paraya ve devlet 

kadrolarına atanmaya kadar çeşitli şekillerde himaye gören müzisyenlerin 

adlarına rastlamak mümkündür. BOA, DRB.d, 75 tasnif kodlu belgede 

Abdülmecid tarafından ev yapım masrafı olmak üzere Müezzinan’dan Ahmed 

Ağa’ya ve Sadullah Ağa’ya ihsanda bulunulduğu görülmektedir. Aynı belgede 

hacca gitmek üzere olan Dellazâde İsmail Efendi’ye (ö. 1869) verilen paranın 

da kaydı yer almaktadır (BOA, DRB.d, 75.). 

Döneme ait bir başka belge de Osmanlı devletinde sıklıkla gördüğümüz başka 

bir himaye biçimini gözler önüne sermektedir. Bu himaye yöntemi devlet 

görevine atamadır. Sultan Abdülmecid dönemine ait bu belgede dönem 

Müezzinân-ı Hâssa üyesi Suyolcuzâde Salih Efendi’nin (ö. 1862) İslimiye 

muhassıllığına atandığı görülmektedir (BOA, A. MKT., 100/57). Osmanlı tarihi 

boyunca bu tarz himayenin sıklıkla kullanıldığını görmek mümkündür.  

Sultan Abdülmecid döneminde sarayda Batı müziğinin ağırlığı giderek 

artmıştır. Bu dönemde ilk önce saray orkestrasının başında Donizetti Paşa 

bulunmaktaydı. Onun ölümünden sonra Musika-i Hümâyûn ser muallimliği 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

757 

görevi Mösyö Pisani tarafından üstlenilmiş sonra bu göreve ilerleyen 

dönemlerde adına sıklıkla rastlayacağımız Callisto Guatelli (ö. 1899)  

getirilmiştir (Toker, 2016). 

Bu isimlerin padişah tarafından çeşitli ihsanlar gördüklerine dair bilgiler 

bulmak mümkündür. Örneğin bir belgede Donizetti Paşa’nın Sultan 

Abdülmecid tarafından 3. Derece Mecidiye nişanı ile ödüllendirildiğine dair 

bilgiler yer almaktadır (BOA, A.DVN., 111/22).   

Aynı dönemde Guatelli, Mösyö Pisani ve Mösyö Paskovaninin de dördüncü 

dereceden mecidiye nişanı ile ödüllendirildiklerine dair bilgilere ulaşmak 

mümkündür (BOA, A.MKT.MHM, 119/56).  

Bu dönemde kendisinden bahsetmemiz gereken Batı müziği icracılarından 

birisi de Yesarizâde Necip Paşadır (ö. 1883). Donizetti’nin öğrencilerinden ve 

ilk dönem musika üyelerinden olan Necip Paşa Sultan Abdülmecid döneminde 

Mirliva (Tuğ general)  rütbesine yükseltilmiştir.  

Sultan Abdülmecid döneminde Batı müziğinin teveccüh bulmasından sonra 

İstanbul’a gelen Batılı sanatçıların sayısının arttığını görmekteyiz.  Bu 

isimlerin başında ünlü Macar besteci Franz Lizst (ö. 1886)  gelmektedir. Franz 

Lizst 1846 yılında İstanbul’a gelmiş ve Sultan huzurunda icra-yı sanat 

etmiştir. Bu sırada Donizetti Paşa’nın bestelemiş olduğu Mahmudiye marşını 

yeniden düzenlemiş ve Sultana ithaf etmiştir. Bu hizmetleri sebebiyle Lizst’e 

bir Mecidiye nişanı verildiğini evraklardan görmek mümkündür (BOA, İ. HR. 

24/1121). 

Kaynaklardan Sultan Abdülmecid’in Lizst’e benzer pek çok önemli müzisyene 

ihsanlarda bulunduğu ve çok sayıda müzisyenin Sultan Abdülmecid’e ithafen 

eserler besteleyerek İstanbul’a yolladığı ve bu sayede ihsanlar aldığı 

görülmektedir.  Sultan Abdülmecid’e eser göndererek çeşitli ihsanlar aldığını 

tespit ettiğimiz Batılı müzisyenler şunlardır: 

Joseph Mosmer, Parisli polis memurları, Fevelli ve Dekar, Hanry Harc, Mösyö 

Rann, Mösyö Mooser, Edward Strauss, Luigi Arditi, Blada Birmani, Joseph 

Geiger, Jull Kohen, Angelo Mariani, Louis Deffes, Doktor Barachine, Rossini.  

Sultanlara ithafen Batılı müzisyenler tarafından yapılan eserler ve bu eserlerle 

ilgili evraklar incelendiğinde Sultanların çoğu zaman hiç görmediği eserler için 

ihsanlarda bulundukları görülmektedir. Bunun sebepleri üzerinde durmak 

gerekmektedir. Zannımızca bunun en büyük sebeplerinden biri Batı 

toplumları nezdinde Osmanlı devletinin görünürlüğünü ve temsil gücünün 

arttırılmasıdır.  Osmanlı hânedanı mensuplarının ve özellikle sultanların 

tercihlerinin de bu durumda etkisi olduğu aşikardır. 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         758                   

Sultan Abdülaziz Döneminde (1861- 1876) Müzik Patronajı: 

Sultan Abdülaziz 1861 yılında tahta çıktığında halk nezdinde çok önemli bir 

desteğe sahipti. Halk güçlü kuvvetli yapılı bu şehzadeyi geçmiş güzel günleri 

geri getirebilecek bir Sultan olarak sahiplenmişti. Halkın bu talebi onun müzik 

himayesi tercihlerini de az çok etkilemişti.  Bu sebepten onun dönemi sarayda 

Türk müziğinin icra ağırlığını arttırdığı bir dönem olarak görülebilir.  Onun 

döneminde Batı müziği de ara verilmeden himaye edilmeye devam etti.   

Abdülaziz’in ihsanda bulunduğu ilk Batı müziği sanatçısı daha önce adından 

bahsettiğimiz Callisto Guatelli ‘dir. Sultan Abdülaziz tahta geçer geçmez 

piyano hocası olan Guatelli’yi Musika-i Hümâyûn ser muallimi olarak 

atamıştır.  İngiliz The Bath Chronicle Gazetesi Sultan Abdülaziz’in sanılanın 

aksine Batı düşmanı olmadığını göstermek için yayınladığı haberinde 

Guatelli’nin ser muallimliğe atanmasını şu şekilde vermektedir: 

“Abdülaziz Efendi her zaman gelenekçi Müslüman camiasına mensup 

olarak görülmektedir. Ancak aşağıda vereceğimiz örnek onun 

Hristiyan dünyasına karşı da toleranslı olduğunu göstermektedir. 

Eski sultanın bando şefi Sinyor Guatelli Abdülaziz Efendi'ye 

periyodik olarak ders vermekteydi. Onu saraya çağıran mektup eline 

ulaştıktan bir gün sonra, kabul esnasında bu ziyareti neden 

gerçekleştirdiğini soran yeni sultana, size piyanoda ders vermek için 

geldim diye cevap verdi. Bu sırada sultan sözünü kesti: “Biliyorsun 

paşalar müzik dersi vermeye tenezzül edemezler” Bu anda Sinyor 

Guatelli, Marko Paşa'nın rütbesi olan “Siva Paşa”1 rütbesine 

yükseltildiğini öğrenmiş oluyordu” (“The Bath Chronicle” 1861: 6). 

Guatelli’nin bu göreve atanışı devletler arası ilişkilerde de konu olmuştur. 

Avusturya Macaristan İmparatorluğu elçisi Sultana bir mektup yazarak o 

zaman Avusturya sınırları içinde yer alan Parma şehrinden olan Guatelli’nin 

kendi vatandaşları olması sebebiyle duydukları sevinci dile getirmiştir. 

Guatelli bu atamanın ardından sırasıyla Mir Alay ve akabinde Mirliva 

rütbelerine atanarak Paşa lakabını almıştır. Guatelli’nin Abdülaziz döneminde 

birden fazla kere nişan ile ödüllendirildiği görülmektedir.  Bu nişanların 

dereceleri ve alınış tarihleri şu şekildedir: 

İlk nişan Sultan Abdülmecid Döneminde 1274 tarihinde verilmiştir. 

Sultan Abdülaziz döneminde 27 Cemaziyelevvel 1280 ve 8 Ramazan 

1285 tarihlerinde iki kere nişanla ödüllendirilmiştir. Son nişanını 

Sultan II.  Abdülhamid döneminde en yüksek nişan derecesi olan 

 
1 Burada kastedilen Liva Paşa olmalıdır.  



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

759 

birinci dereceden almıştır. Bu nişanın alınma tarihi 19 Zilhicce 

1310’dur (Toker, 2016: 296). 

Ayrıca arşiv belgelerinden Sultan Abdülaziz’in Guatelli için bir de konak 

yaptırdığına dair bilgilere ulaşılabilmektedir. Roma imparatorluğundan miras 

olan “gratia” terimi burada karşımıza çıkmaktadır. Guatelli bu ihsanlara karşı 

duyduğu minneti Sultan başta olmak üzere hânedan mensuplarına yaptığı 

eserlerle ödemiştir. Bu eserlerin başında Sultan Abdülaziz’e ithafen yazdığı 

Aziziye marşı gelmektedir.   

Sultan Abdülaziz döneminde Guatelli’nin bir başka ihsan metoduyla daha 

ihsana nail olduğu görülmüştür.  Guatelli’ye bir tiyatro açması için imtiyaz 

verildiğine dair bilgiler arşiv kayıtlarında yer almaktadır.  

Bu devirde pek çok Batılı müzisyen Sultan Abdülaziz’e ithafen eserler 

bestelemiş ve bu eserleri sayesinde çeşitli şekillerde ödüllendirilmişlerdir.  

Sultana eser yazarak gönderdiğini tespit ettiğimiz kişiler şunlardır:  

Luigi Arditi, Eduard Strauss, Kont Jule, Mösyö Costa, Victor Masse, Jol 

Albani, Jul Kohen, Moris Strauus, Mr Unvay, Mösyö Pidroz, Mösyö Retr 

(Toker, 2016: 74-80). 

Arşiv kaynaklarında bazı yabancı müzisyenlere verilen nişanlarla ilgili 

kayıtlara ulaşmak mümkündür. Sultan Abdülaziz tarafından nişanla 

ödüllendirildiğini tespit ettiğimiz müzisyenlerin isimleri şunlardır: 

Morris Strauss (beşinci rütbe) Viyana Mûsikî Mektebi Muallimi Mösyö Solçir 

(dördüncü rütbe), Kont Jule (üçüncü rütbe), Luigi Arditi(dördüncü rütbe, 

Mösyö Kosta (beşinci rütbe), Mösyö Masse (beşinci rütbe), Macar Kemancı 

Rimni (beşinci rütbe) (Toker, 2016: 135). 

Sultan Abdülaziz döneminde Osmanlı sarayına gelerek müzik icra eden 

kişilerin isimlerine de   rastlamak mümkündür.  Bazı yabancı gazetelerde bu 

icralara dair haberler yer almaktadır. The Derby Mercury gazetesinde 

yayınlanan bir haberde Midlle Francoski adında bir bayan kemancını sultan 

huzurunda çaldığına dair bir haber bulunmaktadır (The Derby Mercury, 19 

Temmuz 1871). Morning post gazetesinde 1870 yılında yayınlanan bir haberde 

ise Rus kemancı Kontski ve kızı Wanda’nın sultan huzurunda icra-yı sanat 

yaptığı belirtilmektedir. Ayrıca aynı haberde Sultanın Kontski’ye 5. Dereceden 

bir mecidiye nişanı ve kızıyla beraber kendisine 10.000 frank ihsanda 

bulunduğu belirtilmiştir (Toker, 2016: 126).   

Abdülaziz’in yabancı müzik kurumlarına da ihsanlarda bulunduğuna dair 

kaynaklarda bilgiler bulunmaktadır. Bir arşiv belgesi Abdülaziz’in Salzburg’da 

bulunan Mozar(t) musiki cemiyetine ihsanda bulunduğunu göstermektedir 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         760                   

(BOA, İ.HR, 256/15942). Başka bir kaynakta da Sultan Abdülaziz’in Richard 

Wagner’in (ö. 1883)  Bavyera’da kurduğu Bayreuth Tiyatrosunun inşası için 

kurulan fona, 9000 thaler (günümüz parası ile yaklaşık 20. 000 Euro) yardım 

ettiği görülmektedir (Aracı, 2006: 167). 

Sultan Abdülaziz’in bir diğer önemli özelliği 1867 yılında Osmanlı tarihinde ilk 

defa olarak Avrupa’ya seyahat etmesidir. Bu seyahat onun Fransa ve 

İngiltere’ye yaptığı resmî seyahattir. Bu seyahat esnasında Sultan’ın 

müzisyenlere ve sanat kurumlarına ihsanda bulunduğu görülmektedir.  Bu 

kurumlardan biri Crystal Palace’dır. Arşiv kayıtlarında Sultanın Crystal 

Palace’ta onuruna verilen temsilin ardından. Crystal Palace’ın yakın zamanda 

çıkan yangında yanan mahallerinin tamiri için 1000 Pound ve mezkûr 

temsilde bulunan sanatçılar için  200 pound olmak üzere 1200 pound ihsanda 

bulunduğuna dair bilgiler bulunmaktadır. Dönem İngiliz gazetelerinde de bu 

ihsandan bahsedildiği görülmektedir. Bir haberde Royal Academy’nin yaklaşık 

üç yıllık bütçesine denk olan bu yardımın yarattığı şaşkınlıktan 

bahsedilmektedir.  

Abdülaziz’in İngiltere seyahatinde dinlediği iki müzisyene de ödül verdiği 

görülmektedir. Bunlardan ilki Crystal Palace’daki etkinlikte Sultan adına 

bestelediği odeyi kalabalık bir müzisyen gurubu ile icra eden Luigi Arditi’dir.  

Bu ödül oldukça ilginçtir zira Arditi Sultan Abdülmecid döneminde İstanbul’da 

çalışmaktadır ve aynı odeyi Sultan Abdülmecid’e sunarak da nişan almıştır. 

Aynı odenin sözlerini değiştirerek Abdülaziz’e sunmuş bu sefer beşinci 

derecede olan nişanı dördüncü dereceye çıkarılmıştır. Bu ilginç hikâye 

Sultanların genelde ödül verdikleri eserlerle ilgili fikir sahibi olmadıklarını 

gösteren önemli bir anekdottur.  Avrupa seyahatinde icra-yı sanat yaptıktan 

sonra ödüllendirilen diğer bir müzisyen Londra’daki İtalyan operası şefi olan 

Mösyö Costadır. Bu müzisyene beşinci rütbeden bir nişan verilmiştir (BOA, İ. 

HR. 231/13608). 

Sultan Abdülaziz’in birçok yerli müzisyene de ihsanlarda bulunduğunu 

görmek mümkündür. Bu isimlerin başında Musika-i Hümâyûn ser ümerası 

rütbesi ile görev yapmakta olan İbrahim Paşa gelmektedir.  Arşiv belgelerinden 

anlaşıldığı üzere İbrahim Paşa için kılıç Ali Paşa Mahallesi civarında bir konak 

yaptırılmıştır (BOA, HH.İ, 54/12). 

Musika-i Hümâyun Kaymakamı olan Hurşit Bey için de Kabataş’ta bir ev 

yaptırıldığını  arşiv kayıtlarından öğrenmek mümkündür (BOA, MB. İ, 31/21). 

Sultan Abdülaziz’in kendisine ev yaptırarak ihsanda bulunduğu bir başka 

önemli kişi ise Türk müzik tarihinin önemli siması Kemânî Sebuh’tur. Arşiv 

kaynaklarından Kemânî Sebuh (ö. 1894) için Beşiktaş Yenimahalle’de bir ev 

yaptırıldığına dair bilgilere ulaşmak mümkündür (BOA, HH.İ, 47/5). 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

761 

Bu eser daha önce belirttiğimiz beneficium, officium ve gratia fenomenleri 

üzerinden değerlendirilebilir. Sultan Sebuh’a bir beneficiumda yani ihsanda 

bulunmuştur. Bu Sebuh üzerinde bir minnet duygusu yani gratia hasıl 

etmiştir ve Sebuh sultana bir geri dönüş olarak bir eser bestelemiştir. Yılmaz 

Öztuna Sebuh’un bestelemiş olduğu Hisarbuselik makamındaki “Şevketlü 

Padişahım Hükümdarım” adlı eserin Sultan Abdülaziz’e bir methiye 

niteliğinde olduğunu belirtmiştir (Toker, 2020: 41). Bu eserin bu eve karşılık 

yapılıp yapılmadığını tam olarak bilmemekle beraber Abdülaziz’in yaptığı 

ihsanlara karşılık olarak yapıldığını söylemek mümkündür.  Bunun Roma’da 

kullanılan officium tabirini tam olarak karşılamamasına rağmen yine de bir 

çeşit officium olarak görülebileceğini düşünmekteyiz.  

Arşiv kaynaklarında yer alan bir başka evrakta ise Musika-i Hümâyûn 

kaymakamlarından Mehmet Bey için Dolmabahçe’de bir ev yaptırıldığına dair 

kayıtlara rastlamak mümkündür.  

Ayrıca Sultan Abdülaziz’in izlediği müzik etkinliklerinden sonra pek çok 

kereler müzisyenlere para ödülleri verdiğine dair bilgilere rastlamak 

mümkündür. Daha önce yayınladığımız bir defter bu duruma örneklik teşkil 

etmektedir. Bu defterde Sultan Abdülaziz’in 15 Muharrem 1278 (23 Temmuz 

1861) günü izlediği performanstan sonra onlarca müzisyene ihsanda 

bulunduğunu gösterir mahiyettedir (Toker, 2014: 39-41). 

Sultan Abdülaziz döneminde Osmanlı Tebaasından çok sayıda müzisyene 

nişan verildiğini tespit etmiş bulunuyoruz. Nişan aldığını tespit ettiğimiz bazı 

müzisyenler şunlardır.  

Kaymakâm Mehmet Bey, Mehmet Bey, Binbaşı Salih Efendi, Miralay 

Osman Bey, Binbaşı Atıf Bey, Mahmud Efendi, Miralay İbrahim Bey, 

Sâzendegân’dan Osman Bey, Sâzendegân’dan Hristo, Dellalzâde 

İsmail Efendi (Toker, 2016: 123).  

Sultan Abdülaziz döneminde de saraydaki müzik kurumlarında birçok önemli 

müzisyenin istihdam edildiğini görmek mümkündür.  Özellikle sarayda Türk 

müziği yapmakla yükümlü olan Sâzendegân-ı Hâssa üyeleri arasında müzik 

tarihimize damga vurmuş birçok önemli ismin bulunduğu görülür.   Sultan 

Abdülaziz döneminde Sazendegân-ı Hâssa’da bulunduğunu tespit ettiğimiz 

kişiler şunlardır:  

Ser-sâzende Tanburî Osman Efendi, Nayzen Sâlim Bey, Tanburî 

Osman Bey, Kemânî Refet Ağa, Nayzen Salih Efendi (ö. 1888) , 

Kanunî Edhem Efendi, Kemânî Emin Ağa, Mısır’lı Ömer Efendi, 

Abdülkâdir Efendi, Şeyh Halil Efendi, Mahmud Efendi, Ahmed bin 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         762                   

Ömer Efendi, Lavtacı Serkiz, Lavtacı Yanko, Kemânî Sebûh (ö. 1894), 

Oseb Ağa, Hanende Mihail, Hânende Rıfat Bey 

Bu isimlerin pek çoğunun hem yaşadıkları dönemde müzik hayatını domine 

etmeleri hem de Türk müzik tarihinde önemli yerleri işgal etmeleri şüphesiz ki 

şans eseri değildir. Daha evelen de bahsettiğimiz gibi egemenler kendi 

beğenilerini alt yapıya yani toplumsal sınıflara kabul ettirmek için aydınlara ve 

toplum tarafından teveccüh gören simalara ihtiyaç duyarlar bu sayede rızaya 

dayalı bir meşruiyet üretimi gerçekleşmiş olur. Bu sebepten padişahın 

etrafında bulunan kişilerin toplum tarafından başarıları onaylanmış ve saygı 

duyulan kişiler olması gayet normaldir. Yukarıda verdiğimiz listedeki kişiler 

bu duruma örnektir.  

Müezzinan-ı Hâssa üyeleri için de bu durum aynı şekildedir. Sultan Abdülaziz 

döneminde hem Sâzendegân’da hem de Müezzinân-ı Hâssa’da hizmet etmiş 

çok sayıda önemli müzisyenin bulunduğu görülebilir. Sultan Abdülaziz 

döneminde Müezzinân-ı Hâasa’da bulunan bazı kişiler şunlardır: 

Ser-Müezzinnân-ı Hâssa İsmail Efendi, Dellâlzâde İsmâil Efendi, Latif 

Bey, Zühdü Bey, İsmail Efendi, Raşit Efendi, Fehim Efendi, Hâşim 

Bey, Ferhad Efendi, Hâfız Mustafa Efendi, Edhem Efendi, Hacı 

Edhem Ağa, Hacı Tahir Efendi, Abdi Bey, Hurşid Ağa, Mustafa Ağa, 

Rif’at Bey, Salih Efendi, Raşit Efendi  (Toker, 2016: 204). 

Sultan Abdülaziz döneminin ilginç bir patronaj öyküsü de Mısırdan gelen 

müzisyenlerle alakalıdır. Sultan Abdülaziz’in 1863 yılında yaptığı Mısır 

seyahati sırasında dinlediği müzisyenleri beraberinde İstanbul’a getirdiği ve bu 

isimlerin uzun yıllar boyunca sarayda hizmet ettikleri bilinmektedir. Arşiv 

belgelerinde isimlerine rastladığımız Mısırlı müzisyenler şunlardır: 

“Rebâbî Halil Efendi, Ûdi Mehmet Ömer Efendi, Kanunî Mahmudî 

Efendi, Kanunî Ahmed Efendi, Hânende Abdülkâdir Efendi, Hânende 

Mihal Efendi. (Takiyüddin Mehmet Emin Ali, vrk. 100)  

Bu isimlerin dışında bir de Zeynep adında bayan muganninin Mısır’dan 

getirildiğine ve sarayda uzun yıllar hizmet ettiğine dair bilgiler bulunmaktadır. 

Gazimihal bu muganniden bahsetmiş ve sesinin olağan üstü derecede güzel 

olduğunu belirtmiştir.   

Bu isimlerin saraya gelişi Sultan Abdülaziz’in müzik himayesinin İstanbul 

şehrinin çok ötesine kadar dayandığını göstermesi açısından son derece 

önemlidir.  Burada Abdülaziz’in Türk müziğine ve makamsal müziğe karşı olan 

muhabbetinin rol oynadığı ve makamsal müzik yapan kişileri sarayda 

istihdam ettiği sonucuna ulaşılabilir. Ancak bu durumun böyle olup olmadığı 

üzerinde düşünmek gereklidir.  



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

763 

Birçok kaynakta Sultanın Batı müziğine karşı tavır aldığı ve sarayda Batı 

müziği icrasının ciddi bir azalma dönemine girdiği hususunda bilgiler 

bulunmaktadır. Bu nispeten doğrudur ama tam manasıyla gerçeği 

yansıtmamaktadır. Bu dönemde Batı müziğinin temsil gücü nispeten 

azalmıştır ancak bu sanıldığı kadar büyük bir oranda değildir. Bu dönemde 

Türk müziğinin sarayda temsil gücünün artmasına rağmen Batı müziğinin de 

himaye edilmeye devam ettiği bir gerçektir.  Abdülaziz’in Batı müziği 

hakkındaki tutumu üzerine oluşan bu kanının en önemli nedeni olarak 1866 

yılında yanan saray tiyatrosunu yeniden inşa ettirmemesi gelmektedir.  

Bu hususta Gramsci’nin rıza yoluyla hegemonya teorisi üzerinden bir analiz 

yaparsak şöyle bir sonuca ulaşmak mümkündür. Bu dönemde egemen sınıfın 

zevk ve fikriyatının değiştiği görülmüştür. Üst yapıya ait olarak 

düşünebileceğimiz bu değişim eski dönemlerdeki kadar rahat bir şekilde  

yapıya geçmemiş ve bir çatışma alanı doğmuştur. Sultan II. Mahmut’a yapılan 

gavur padişah yakıştırmaları ve Sultan Abdülaziz’in heybetli ve gelenekçi 

görünümü dolayısıyla, zayıf yapılı ve Batı perestişkarı görülen abisi Sultan 

Abdülmecid’in ardından kurtarıcı olarak görülmesi hep bu tartışma alanının 

yansımaları olarak görülebilir.  Abdülaziz’in aslında farklı bir karakter 

yapısına sahip olmasına ve hânedan mensupları arasında Batı müziği 

alanında eser veren ilk kişi olmasına rağmen ona yapılan gelenekçi 

yakıştırması, dönemindeki müzik himaye politikası üzerinde etkili olmuştur.  

Abdülaziz’in müzik himayesi hususundaki tavrını anlamamızda, Erwing 

Goffman’ın sahne önü ve sahne arkası kuramı da   bizlere yardımcı olacaktır. 

Goffman insanların vitrin bölgesi veya sahne önü denilen bölgede toplumun 

kendisinden beklediği rolleri yerine getirdiğini, sahne arkası denilen bölgede 

ise daha çok kendine özel bir alan yaratarak toplum beklentilerinden uzakta 

daha rahat tutumlar sergilediklerini belirtmiştir. Bu duruma örnek olarak dile 

getirdiği bir anlatı Osmanlı hânedânının tutumları ile uyumluluk 

sağlamaktadır. Goffman ortalama bir Lord ailesinin eğer misafir ağırlamıyorsa 

çok daha tutumlu ve sade olduğunu yazmıştır (Goffman, 2016: 47). Oysaki 

kamunun gözü önüne çıkılan davetlerde ve balolarda bu sadelik yerini şaşaa 

ve sınırsız harcamalara bırakmaktaydı.  

Abdülaziz özeline dönersek, sultan toplumun kendisini daha yerli ve 

geleneksel bir figür olarak gördüğünü biliyordu. Bu sebepten sahne 

önündeyken halk gözünde Batılı ve modern bir kurum olarak mimlenen 

tiyatroyu yeniden yaptırması uygun olmazdı. Onun için sahne arkası bölge 

oldukça farklıydı. Türk müziği ile beraber Batı müziğine de ilgisi olan Sultan 

piyano dersi alıyor ve Batı müziği eserleri besteliyordu.   Bu alan oldukça 

kısıtlı insanın şahit olabildiği bir alandı. Goffman’a göre sahne arkası bölge, 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         764                   

makam büyüdükçe küçülür ve bu bölgeye dahil olanların sayısı kısıtlanır 

(Goffman, 2016: 119). En yüksek makam olan hükümdarın hayatındaki vitrin 

bölgesinin normal bir insana göre çok daha yoğun olduğu aşikâr olduğundan 

Abdülaziz’in müzik görüşü hakkında bahsettiğimiz hususiyetlerine şahit 

olanların oldukça az olduğu aşikardır.  

Patronajın genel manada bir sahne önü davranışı olduğunu söylemek de 

sanırız ki yanlış olmaz. Daha önce de söylediğimiz gibi patronaj hânedan 

mensupları arasında nesilden nesile aktarılan bir davranış normu halini de 

alabilir. Bu davranış genelde vitrin alanında veya sahne önü bölgesinde 

sergilenen bir davranıştır. Bu sayede hânedanın zevki ve dünyaya bakışı 

görünür hale gelir.  

 

SONUÇ 

Himaye ve himaye edilen arasındaki ilişki çoğu kaynakta basit bir düzlemde 

ele alınmış ve üzerine derinlemesine durulmamıştır. Oysaki himaye 

yüzyıllardan beri varlığını sürdüren ve sanıldığının aksine çok karmaşık 

motivasyonlarla yapılan çok girift bir ilişkidir. Bu çalışmamızda bu 

dinamiklerle birlikte, himayenin mezkûr dönemde uygulanışı üzerinde 

durulmuştur. 

Buna göre himaye mezkûr dönemlerde aşağıdaki şekillerde uygulanmıştır: 

1. Himaye edilene para yardımında bulunulması.  

2. Himaye edilene ev veya konak yaptırılması. 

3. Himaye edilenin bir devlet görevine atanması.  

4. Himaye edilene çeşitli imtiyazlar verilmesi. (Kurum açma ve işletme 

imtiyazı gibi)  

5. Himaye edilene nişan verilmesi.  

6. Himaye edilene koruma ve ikâmet edecek yer sağlanması. 

7. Himaye edilene eğitim imkânı sağlanması. 

Bu himaye şekilleri çalışmamızda tespit ettiğimiz himaye şekillerinin en öne 

çıkanlarıdır.  Peki bu himaye hangi amaçla yapılmaktaydı. Bu hususu da 

birkaç nedene indirebilmek neredeyse imkansızdır. Bu himaye ilişkisinin 

nedenleri hakkında önemli bulduğumuz hususları şu şekilde sıralayabiliriz.   

Himayeyi anlamak hususunda Roma’dan ödünç aldığımız ve sıkça 

kullandığımız üç kavram oldukça faydalı görünmektedir. Beneficcium yani 

ihsan veya iyilik, gratia yani bu iyiliğe karşı duyulan minnet duygusu ve 

officium ve bu iyiliğe karşı yapılan dönüş. Gratia hem hami hem de himaye 

edilen üzerinde  hasıl olabilen duygusal ve sosyal bir bağdır. Bu bağ iki tarafın 

ilişkisinin devamını sağlayan en önemli huşulardan biridir. Aslında bütün 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

765 

himaye ilişkilerini anlama hususunda bu üç unsurun kullanılabileceğini 

görmek mümkündür. Himaye edenlerin beneficciumu neden yaptığına 

dönecek olursak.  Burada karşımıza rıza üretimi kavramı çıkacaktır. Gramsci 

başta olmak üzere bazı diğer düşünürlerin belirttiği gibi hegemonyanın sadece 

tahakküm ile sürdürülmesi imkanlı değildir.  Bu yüzden egemen sınıfın bir 

yerde rıza veya rızaya dayalı meşruiyet üretmesi gerekmektedir.  

Bu meşruiyeti üretmenin en net yolarından biri ise  egemen sınıfın dünya 

görüşü ve zevklerinin diğer sınıflara yani Gramsci’ye göre toplum 

katmanlarına geçmesi veya en azından onatılmasıdır. İdeoloji dediğimiz ve 

genelde tasavvur ve kurgulara dayalı alanda egemenlerin düşünce ve 

vizyonlarını etkin kılmak ta  yapıda meydana gelmesi arzulanan başka bir 

değişimdir. Bu da üst yapı yani ideoloji alanından yapıya geçmesi beklenen bir 

çeşit kurgudur. Bu geçiş genellikle toplumun aydınları ve bu grubun içine 

dahil edilebilecek olan sanatçılar eliyle yapılabilir. Bu yüzden Osmanlı 

Devleti’nde sanatçıların bu amaca matuf olarak himaye edildiklerini söylemek 

yanlış olmaz.   

Özellikle eserleri ve yetenekleri ile halk nezdinde saygı ve karşılık bulan 

insanların veya kurumların himaye edilmesi bu durumu doğrular niteliktedir. 

Halk nezdinde bir müzisyene karşı duyulan olumlu düşüncelerin egemenler 

üzerine yansıtılması da himayenin bir başka nedenidir.  

Bireysel tercihler de himayenin önemli motivasyonlarından biri olarak göze 

çarpmaktadır. Hânedan mensuplarının ve özellikle sultanın müzikal zevki ver 

tercihleri himayenin bir başka nedeni olarak görülebilir. Sultan Abdülmecid ve 

Sultan Abdülaziz dönemlerinde müzik türlerinin saraydaki icra sıklık 

oranlarında gördüğümüz değişiklikler bu durumun örneği olarak gösterilebilir.  

Devletlerin temsil güçlerini, itibarlarını ve görünürlüklerini arttırmak amacıyla 

müziği himaye ettikleri kaynaklarla sabit bir başka örnektir. Osmanlı 

hânedanı mensuplarının birçok Batılı kurum ve müzisyene yaptıkları 

ihsanların bu motivasyonla yapıldığını söylemek mümkündür.  

Himaye edilenin bu patronaj ilişkisinden beklentisine gelecek olursak burada 

aynı çeşitliliği görmek mümkündür. Sanatçının da bu ilişkiden birinci 

beklentisi kendi varlığını legalize etmektir. Hânedan mensupları tarafından 

himaye edilmek sanatçının toplum gözündeki varlığını daha meşru bir alana 

çekmekle birlikte, Onu daha dikkate değer hale getirmektedir. Konserlerin 

yeni yeni oluşmaya başladığı ve sanatçının hayatını idame ettirebileceği birçok 

kaynağın henüz oluşmadığı bir dünyada egemen sınıf tarafından himaye 

görmek bir müzisyenin yaptığı işi daha meşru ve daha dikkate değer 

kılacaktır. Kısacası himaye motivasyonları arasında yer alan meşruiyet üretme 

olgusunun hem hami hem de himaye edilen için geçerli olduğu söylenebilir.   



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         766                   

Batılı müzisyenlerin Sultanlardan ihsanlar ve özellikle nişan almak için eserler 

ithaf ederek İstanbul’a göndermeleri buna benzer bir durumdur.  Bu sayede 

bestekar eserlerini dikkate değer kılarak kendisi açısından bir meşruiyet alanı 

üretmeye çalışmaktadır denilebilir.  

Bunu dışında maddi karşılıklar elde etmenin de temel motivasyonlardan biri 

olduğunu söylemek yanlış olmaz. Kalacak yerden, para yardımlarına kadar bu 

maddi kazanımların uzun bir liste halinde sıralanması mümkündür. 

Memuriyete atanmak ve yükselmenin yanı sıra bazı imtiyazlara sahip olmak 

da himaye edilenin bu patronaj ilişkisinden beklediği başka bir kazanımdır. 

Bu kazanımların sayısı burada anlatılanlarla sınırlı olmayıp incelenir ve 

üzerine düşünülürse daha çok sayıda kazanımın öne sürülebileceği 

söylenebilir.  

Çalışmamız yukarıda sıraladığımız unsurlar üzerinden mezkûr dönemde 

patronaj hususunu geniş bir perspektifte ele almıştır.  Bu yönüyle mezkûr 

dönemdeki patronaj himaye ilişkisi hem hami hem de himaye edilen açısından 

çeşitli yönleriyle ele alınmış ve örneklenmiştir. Çalışmamızın içerdiği kuramsal 

bakış açısı ve metoduyla ileride yapılacak çalışmalara örneklik teşkil 

edebileceğini düşündüğümüzü ayrıca belirtmek isterim.  

KAYNAKÇA 

I. Arşiv Belgeleri 

- Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı, Osmanlı Arşivi (BOA), 

İstanbul: 

• Hazine-i Hassa, Muhasebe Kalemi, (HH.MH.), 653/58. 

• Darbhane-i Amire Defterleri, (DRB.d.), 75. 

• Sadaret, Mektubî Kalemi, (A.MKT.), 100/57. 

• Sadaret, Divan Kalemi Evrakı, (A.DVN.) 111/22. 

• Sadaret, Mühimme Kalemi Evrakı, (A.MKT.MHM.), 119/56. 

• İrade, Hariciye, (İ.HR.), 24/1121; 256/15942; İ.HR. 231/13608. 

• Hazine-i Hassa İradeler, (HH.İ.), 54/12; 47/5. 

• Mabeyn-i Hümayun Evrakı İradeleri, (MB.İ.), 31/21. 

 

II. Kaynak Eserler, Araştırma, İnceleme ve Telif Eserler 

Althusser, Louis (2002). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Aracı, Emre (2006). Donizetti Paşa: Osmanlı Sarayının İtalyan Maestrosu, 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



             II. MAHMUT, I. ABDÜLMECİD VE ABDÜLAZİZ DÖNEMLERİNDE OSMANLI  
  

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

767 

Brown, Howard Mayer (1991). “Round Table IX: Local Traditions of Musical 

Patronage, 1500–1700”, Acta Musicologica, 63/1: 28–32. 

Burke, Peter (1992). History and Social Theory, New York: Cornell University 

Press. 

Daştan, Nihangül (2018). “Türk Halk Şiirinde Bir Propaganda Aracı Olarak Fes 

Şiirleri”, Akademi Sosyal Bilimler Dergisi, 5/15 (Aralık): 37–48. 

Findley, Carter V., Latif Boyacı ve İzzet Akyol (1994). Osmanlı Devletinde 

Bürokratik Reform: Bâbıâlî, İstanbul: İz Yayıncılık. 

Flora, Holly (2012). “Patronage”, Studies in Iconography, 33: 207–218. 

Goffman, Erving (2016). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu, İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Gramsci, Antonio (2014). ¨Hapishane Defterleri¨ c. 4., İstanbul: Kalkedon 

Yayınları. 

Griffin, Dustin H. (1996). Literary Patronage in England, 1650–1800, 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Ortaylı, İlber (2005). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Özcan, Nuri (2009). “Selim III”, TDV İslâm Ansiklopedisi, c. 36: 425, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Portelli, Hugues (1982). Gramsci ve Tarihsel Blok, Ankara: Savaş Yayınları. 

Rauf Yekta Bey (1341). “Dede Efendi”, Darülelhan Mecmuası, 1/2 (Temmuz): 

231–239. 

Rauf Yekta Bey (1960). “Eşsiz Üstat Dede Efendi”, Yeni Tarih Dergisi, 40. 

Rauf Yekta Bey (1338). “Tanbûrî Osman Bey”.51 (Nisan):52-53. 

Saller, Richard P. (2002). Personal Patronage under the Early Empire, 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Shaw, Stanford J. ve Hür Güldü (2008). III. Selim: Eski ve Yeni Arasında. 

Sultan III. Selim Yönetiminde Osmanlı İmparatorluğu (1789–1807), 

İstanbul: Kapı Yayınları. 

“The Bath Chronicle” (1861). (11 Temmuz 1861). 

Toker, Hikmet (2014). “Saray Tiyatrosu’nda Sahnelenen Bir Gösterinin 

Ardından Yapılan İhsânın Tevziini Gösteren İhsân-ı Şâhâne Defteri”, MS 

Belgeler, 2: 33–41. 



 

     Hikmet TOKER 

 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD] 
Cilt/Volume: 8, Sayı/Issue: 4 Aralık/December 2025 s. 740-768 

         768                   

Toker, Hikmet (2016). Elhan-ı Aziz, Ankara: Milli Saraylar Yayınları. 

Toker, Hikmet (2020). “Sultan Abdülaziz’in Kemani Sebuh’a İhsan Olarak 

Yaptırdığı Ev”, Darülelhan, 12 (Ocak): 38–42. 

Toker, Hikmet (2022). Sultanın Aşıkları: Şairan-ı Hâssa ve Patronaj, İstanbul: 

Dört Mevsim Kitap. 

Wasiucionek, Michał (2019). The Ottomans and Eastern Europe: Borders and 

Political Patronage in the Early Modern World, London: I.B. Tauris. 

Weber, Max (2018). Ekonomi ve Toplum, İstanbul: Yarın Yayınları. 

 


