
   

 

80 

 

 Journal of Economic and Social 

Analysis (JESA)  
 

Makale Türü: Araştırma Makalesi  

Geliş Tarihi/Received:  
16 Kasım 2025 

Kabul Tarihi/Accepted: 
1 Aralık 2025 

Yayın Tarihi/Publication 

Date:  

29 Aralık 2025 

Doi: 
10.5281/zenodo.18098941 

İnsan Sonrası Sanat: Mekânın Yapısal Üretimi  

Posthuman Art: The Structural Production of Space 

 

Lütfi Akdeniz1*  
ÖZET  

Amaç: Bu çalışma, insan-sonrası (posthümanist) sanat anlayışı çerçevesinde mekânın yapısal 

üretimini inceleyerek, sanatın ontolojik, estetik ve teknolojik dönüşümünü analiz etmeyi 

amaçlamaktadır. Posthümanizm, insan merkezli klasik hümanist paradigmayı aşarak, insan-dışı 

aktörleri -teknoloji, yapay zekâ, malzeme ve çevresel unsurları- sanatın üretken ortakları olarak kabul 

eden bir yaklaşım sunar. Bu bağlamda çalışma, mekânın sanat üretiminde edilgen bir yüzey olarak 

değil, öznelliğin üretildiği, yeniden dağıtıldığı ve teknolojik-biyolojik etkileşimlerle sürekli 

dönüştürüldüğü dinamik bir bilişsel organizma olarak nasıl konumlandığını tartışmaktadır. Kuramsal 

çerçeve; Andrea Barcaro’nun nomadik öznelik ve postkolonyal beden politikaları, Iglesias Garcia ve 

Paniotova’nın posthüman ütopyaları ile Rosi Braidotti, N. Katherine Hayles, Donna Haraway ve 

Karen Barad gibi düşünürlerin posthümanist yaklaşımlarına dayanmaktadır. 

Yöntemler: Araştırmada nitel yöntem kullanılmış; literatür taraması, durum çalışması ve kuramsal 

söylem çözümlemesi teknikleri bir arada yürütülmüştür.  

Bulgular: Bulgular, posthümanist sanatın mekânı yalnızca sergileme yüzeyi olmaktan çıkararak, 

veriye dayalı, etkileşimli ve üretken bir sistem olarak yeniden tanımladığını göstermektedir. Bu 

doğrultuda Refik Anadol’un veri estetiği yaklaşımı, Walter Benjamin’in “auranın kaybı” kavramıyla 

ilişkilendirilerek teknolojik yeniden üretim, sanal mekân ve deneyim estetiği ekseninde 

değerlendirilmiştir. 

Sonuç: Sonuç olarak, insan-sonrası sanat, özne ile nesne arasındaki sınırları bulanıklaştırarak 

mekânın estetik, etik ve bilişsel boyutlarda aktif bir özneye dönüştüğünü ortaya koymaktadır. Bu 

değerler dizisi, çağdaş sanat pratiğinde hem mekânın işlevini hem de insanın varoluşsal konumunu 

yeniden tanımlayan kapsamlı bir dönüşüm sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Posthümanizm, Mekân Estetiği, Yapay Zekâ Sanatı, Veri Estetiği, Aura 

 

  

  

1 Şırnak Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Fakültesi, Resim Bölümü, Şırnak, 

Türkiye  

*Sorumlu Yazar/Corresponding 

Author 

 

Cite this Article: “Akdeniz, L. 

(2025). “İnsan Sonrası Sanat: 
Mekânın Yapısal Üretimi”, Journal 

of Economic and Social Analysis 

(JESA). (1), 80-103. 
 

 

 

  

ABSTRACT  

Objective: This study aims to analyze the ontological, aesthetic, and technological transformation 

of art by examining the structural production of space within the framework of a posthumanist 

understanding of art. Posthumanism transcends the anthropocentric, classical humanist paradigm 

and offers an approach that acknowledges non-human actors—technology, artificial intelligence, 

materials, and environmental elements—as productive partners in art. In this context, the study 

discusses how space is positioned not as a passive surface in art production, but as a dynamic 

cognitive organism where subjectivity is produced, redistributed, and continuously transformed 

through technological-biological interactions. The theoretical framework draws on Andrea 

Barcaro’s nomadic subjectivity and postcolonial body politics, the posthuman utopias of Iglesias 

Garcia and Paniotova, and the posthumanist approaches of thinkers such as Rosi Braidotti, N. 

Katherine Hayles, Donna Haraway, and Karen Barad. 

Methods: Qualitative method was used in the research; literature review, case study and theoretical 

discourse analysis techniques were carried out together. 

Results: The findings demonstrate that posthumanist art redefines space as a data-driven, 

interactive, and productive system, transcending its mere display surface. Refik Anadol’s approach 

to data aesthetics is then linked to Walter Benjamin’s concept of "loss of aura" and evaluated within 

the framework of technological reproduction, virtual space, and the aesthetics of experience. 

Conclusion: Ultimately, posthuman art blurs the boundaries between subject and object, revealing 

that space becomes an active subject in aesthetic, ethical, and cognitive dimensions. This set of 

values presents a comprehensive transformation in contemporary art practice, redefining both the 

function of space and the existential position of the human. 

 

Keywords: Posthumanism, Aesthetics of Space, Artificial Intelligence Art, Data Aesthetics, Aura 

 

  

  

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18098941
https://orcid.org/0000-0003-0323-7727


 
JESA  

81 

 

Akdeniz, 2025 

1 | GİRİŞ  

21. yüzyılın teknolojik ve kültürel dönüşümü, sanatın öznesini köklü biçimde yeniden 

tanımlamaktadır. Hümanist paradigma, sanatı insanın yaratıcı ediminin bir uzantısı olarak 

konumlandırırken; posthümanist çağda bu merkezî rol, teknoloji, yapay zekâ, veri akışları ve 

çevresel unsurlar gibi insan-dışı varlıklarla paylaşılmaktadır (Braidotti, 2021; Haraway, 2006; 

Hayles, 2024). Bu dönüşüm yalnızca üretim tekniklerini değil, sanatın mekânsal, yapısal ve 

bilişsel doğasını da yeniden biçimlendirmektedir. Geleneksel olarak edilgen bir bağlam olarak 

görülen mekân, posthümanist yaklaşımlarda öznelliğin üretildiği, dönüştüğü ve dağıldığı 

etkileşimli bir organizma olarak ele alınmaktadır (Barad, 2007).  

Posthüman mekânsallığa ilişkin güncel yaklaşımlar üç temel çalışma etrafında 

biçimlenmektedir. Barcaro’nun “Nomadic Art: Decolonising the Human and the Posthuman” 

başlıklı makalesi, mekânı nomadik özneleşme, hareketlilik ve sömürge-sonrası beden 

politikaları çerçevesinde ele alarak onu çok yönlü bir oluşum alanı olarak tanımlar (Barcaro, 

2023). Garcia ve Paniotova’nın Our Posthuman Future in Utopias of Contemporary Art adlı 

çalışması, çağdaş sanat pratiklerinde posthüman ütopyaların mekânı teknolojik ve siyasal 

açılardan nasıl yeniden kurguladığını ortaya koyar (Garcia & Paniotova, 2021). Bu çalışmalar 

birlikte ele alındığında, posthümanist sanatın nomadik, teknolojik ve kinetik mekân 

anlayışlarını kesiştiren tutarlı bir teorik çerçeve sunduğu görülmektedir. 

Bu kuramsal çerçeve, Braidotti’nin ilişkisel özne yaklaşımı (Braidotti, 2021), 

Haraway’in siborg metaforu (Haraway, 2006), Barad’ın iç içe geçme (intra-action) kavramı 

(Barad, 2007) ve Hayles’ın beden-teknoloji etkileşimi üzerine analizleriyle (Hayles, 2024) daha 

da derinleşmektedir. Stelarc’ın sibernetik performansları (Stelarc, 2005), Refik Anadol’un veri 

estetiği projeleri (Anadol, 2017; 2022) ve Kac’ın biyo-sanat uygulamaları (Kac, 2007) bu 

kuramsal temelin güncel sanattaki yansımalarını temsil etmektedir. Benjamin’in “auranın 

dönüşümü”ne ilişkin değerlendirmesi ise teknolojik mekân deneyiminin tarihsel bağlamını 

güçlendirmektedir (Benjamin, 2023). 

Bu çalışma, posthümanist estetik bağlamında mekânın fiziksel, dijital ve kavramsal 

düzlemlerde insan-sonrası yaratıcı süreçlere nasıl katılarak edilgen bir yüzey olmaktan çıkıp 

bilişsel, duyusal ve teknolojik bir özneye dönüştüğünü kuramsal ve uygulamalı örneklerle 

kapsamlı biçimde analiz etmeyi amaçlamaktadır. 

 

 

 



 
JESA  

82 

 

Akdeniz, 2025 

2 | Posthümanizm, Mekân ve Estetik İlişkisi  

2.1 | Posthümanizm Kavramı 

Posthümanizm, insan merkezinin dağılmasını ifade eden, insanı düşüncenin ve üretimin 

merkezinden çıkararak, insan dışı öznelerle (teknoloji, hayvanlar, yapay zekâ, malzemeler ve 

çevre) kurduğu ilişki ağları üzerinden yeniden konumlandıran felsefi bir değerler dizisi olarak 

tanımlanır (Braidotti, 2013, s. 2). Bu yaklaşım, hümanizmin “akıl, bilinç ve öznellik” merkezli 

antropolojik üstünlük anlayışına karşı çıkar. N. Katherine Hayles’in (2024) How We Became 

Posthuman adlı eseri, insanı artık yalnızca biyolojik değil, bilgi akışlarıyla tanımlı sibernetik 

bir varlık olarak ele alır. Bu, bilginin bedenden doğrudan ayrıştığı değil; bedenin bilginin 

taşıyıcısı olarak yeniden kurgulandığı ontolojik bir dönüşümdür.  

Posthümanist düşünce, 20. yüzyılın sonlarında, dijitalleşme, biyoteknoloji ve sibernetik 

sistemlerin etkisiyle, insanın “öteki”yle ilişkisini radikal biçimde yeniden sorgulama 

gereğinden doğmuştur. Donna Haraway’in (2006) A Cyborg Manifesto adlı çalışması, insan-

makine arasındaki sınırların yıkıldığını ve yeni bir “siborg öznelliği”nin ortaya çıktığını ileri 

sürer. Haraway’e göre siborg, ne insan ne makinedir; bu ikisinin kesişiminde oluşan bir 

varlıktır. Bu varlık, posthümanist sanatta görüldüğü gibi, yaratıcı öznelliğin tek bir bedene 

değil, çoklu ağsal yapılara dağıldığı bir yapıyı temsil eder. 

Braidotti (2019), posthümanizmi “eleştirel, etik ve olumlu bir ontoloji” olarak görür. 

Ona göre, insan sonrası çağ, yalnızca bir teknolojik dönüşüm değil, varoluşun yeniden 

tanımlanmasıdır. Bu yeniçağda “insan” artık ayrıcalıklı değil; bitkiler, hayvanlar, makineler ve 

materyallerle birlikte ortak bir varoluşun parçasıdır. Bu nedenle posthümanizm, hem ekolojik 

hem de estetik bir düşünce biçimi olarak sanat alanında derin yankılar bulur (Kulak, 2025, s. 

124). Dolejsova’ya (2012) göre posthümanizm, insan-makine bütünleşmesine dayanan kültürel 

ve kuramsal bir hareket olup, insanı sabit bir özne olmaktan çıkararak teknolojik, biyolojik ve 

dijital bileşenlerle sürekli yeniden kurulan “sürece dayalı bir varlık” olarak ele almaktadır. 

Posthüman özne, sabit ontolojik sınırları olmayan, yapay ve canlı olanı bir araya getiren, 

sibernetik akışlarla şekillenen bir oluş hâlidir. Bu nedenle sanat, posthüman öznelliğin hem bir 

ifadesi hem de yeniden üretildiği bir ortam olarak önemlidir. Bu paralelde sanat dili, kuramsal 

posthüman kavramını somutlaştırarak görünür kılmakta, özellikle performans sanatında 

bedenin teknolojik araçlarla yeniden düzenlenmesi, insan-merkezli öznelliğin çözülmesini 

temsil etmektedir. 

 

 

 



 
JESA  

83 

 

Akdeniz, 2025 

2.2 | Sanatta Posthümanist Dönüşüm 

Sanatta posthümanizm, üretim sürecinde insanın tekil yaratıcılığının yerini çoklu 

etkileşim ağlarına bırakmasıyla belirir. Artık “yaratan özne” tek başına sanatçı değil; yazılım, 

veri, izleyici ve mekânın kendisidir. Yusuf Can Kulak (2025), posthümanist yaratıcılığı 

“malzemenin direnci, teknolojinin özerkliği ve sanatçının niyetinin karşılaşmasından doğan 

üretken bir ağ” olarak tanımlar. Bu tanım, klasik estetikteki insan-merkezli anlam yaratımının 

ötesine geçer. Bu dönüşümün kökleri 20. yüzyılın başlarına kadar uzanır. Dadaizm, sürrealizm 

ve kavramsal sanat gibi akımlar, sanatın “nesnesini” sorgularken, posthümanizm bu 

sorgulamayı “öznesine” yöneltmiştir. Artık sorulan soru, “Sanat nedir?” değil, “Sanatı kim 

üretir?”dir. Bu sorunun yanıtı, Stelarc’ın beden teknolojileriyle gerçekleştirdiği 

performanslarda, Eduardo Kac’ın genetik sanatta yarattığı hibrit organizmalarda ve Refik 

Anadol’un veriyle biçimlendirdiği mekânsal yapılarda somutlaşır. Bu bağlamda Refik 

Anadol’un yapay zekâ temelli veri estetiği, insan-sonrası sanatın güncel en güçlü örneklerinden 

biridir. Anadol, mimari yüzeyleri “canlı bellek alanlarına” dönüştürürken, veriyi yalnızca bir 

araç değil, sanatsal özne olarak konumlandırır (Büyükkaragöz, 2025, s. 1381). Bu yaklaşım, 

sanat eserini sabit bir nesne olmaktan çıkarıp, “sürekli yeniden üretilen” dinamik bir süreç 

hâline getirir. Benjamin’in “auranın kaybı” kavramı bu noktada yeniden anlam kazanır: Dijital 

sanat, fiziksel özgünlüğü kaybetmiş olsa da, veri tabanlı deneyimle yeni bir alan yaratır (Çevik, 

2018, s. 118). 

2.3 | Mekânın Ontolojisi: Edilgen Zemin’den Üretken Yapı’ya Dönüşümü 

Modernist estetikte mekân, sanat eserinin içinde yer aldığı bir bağlam olarak kabul 

edilmiştir. Ancak posthümanist estetikte mekân, yalnızca fiziksel bir çerçeve değil, üretken bir 

sistemdir. Mekân, sanatın “nesnesi” değil, “öznelerinden biri” hâline gelir. Karen Barad’ın 

(2007) agential realism (failci gerçekçilik) kuramı, bu dönüşümü açıklamak için önemli bir 

çerçeve sunar. Barad’a göre varlıklar sabit kimliklere sahip değildir; ilişkiler içinde sürekli oluş 

hâlindedirler. Mekân da bu ilişkisel süreçte etkin bir faildir; o da üretir, etkiler ve etkilenir. Bu 

düşünce sistemi, mimari teoride Henri Lefebvre’nin (2014) The Production of Space adlı 

eseriyle paralellik taşır. Lefebvre’ye göre mekân, toplumsal pratikler, algılar ve temsiller 

aracılığıyla üretilir. Posthümanist sanat, bu toplumsal üretim kavramını dijital ortama taşır: veri, 

algoritma ve yapay zekâ, artık mekânın “yeni üretim araçları”dır. Bu durumda, mekân bir sergi 

salonu değil, sanatın bilişsel ve duyusal olarak üretildiği aktif bir ortama dönüşür. 

Dolejsova’nın (2012) avatar performanslarıyla ilgili çözümlemeleri ile Sayal-

Bennett’in stüdyo pedagojisi birlikte ele alındığında, posthüman sanatta mekânın hem maddi 

hem dijital formlarda “özneleştirildiği” görülmektedir. Kod, avatar ve veri akışlarıyla kurulan 



 
JESA  

84 

 

Akdeniz, 2025 

dijital mekân, tıpkı maddesel stüdyo gibi, özneliği dönüştüren bir yapıya sahiptir. Bu nedenle 

posthüman mekân, “dönüşen ve dönüştüren bir sistem” olarak tanımlanabilir. Bu tanım, 

çalışmanızdaki “mekânın bilişsel bir organizmaya dönüşmesi” argümanını güçlendirmektedir. 

2.4 | Dijital Estetik ve Veri-Mekân İlişkisi 

 

 

Görsel 1, Refik Anadol, Machine Hallucinations , Makinenin Rüyası, İnsanın Yansıması, 2019 

 

Refik Anadol’un Machine Hallucinations adlı eseri, dijital çağın görsel kültürünü 

yeniden tanımlayan, insan algısının sınırlarını veri ve yapay zekâ üzerinden sorgulayan çarpıcı 

bir yeni medya çalışmasıdır (Anadol, 2019; Min & Chung, 2025). Eser, milyonlarca mimari 

görüntünün derin öğrenme algoritmalarına verilmesiyle üretilen, sürekli akış hâlindeki bir 

dijital mimarinin görsel halüsinasyonlarını sunar (Anadol, 2019). Bu açıdan çalışma, hem 

görsel hem de kavramsal düzlemde “makinanın düş görmesi” metaforunu somutlaştırır (Oktan 

& Akyol, 2024). Anadol burada insan zihninin algısal süreçlerine benzer biçimde çalışan bir 

makine hafızası yaratır. Yapay zekâ, kendisine yüklenen veri setleri üzerinden yeni imgeler 

üretirken, bu imgeler ne gerçeğin kendisidir ne de tamamen kurgusaldır (Euronews, 2022). Tam 

anlamıyla “makinenin öznel bakışının” dışavurumudur. Bu durum, izleyiciyi şu soruyla karşı 

karşıya bırakır: Bir makine rüya görebilir mi, ya da rüya görmek yalnızca biyolojik bir bedene 

mi özgüdür? Böylece eserdeki estetik, insan ile makine arasındaki yaratıcı ortaklığın görünür 

hâle geldiği hibrit bir yapı kazanır. Machine Hallucinations, fiziksel mimarlığın dijital 

çözünürlüğe uğradığı, sonra yeniden soyut ve akışkan bir mekâna dönüştüğü bir süreçtir 

(Anadol, 2019). Mimarinin sabit, kütlesel yapısı yerini; sürekli dönüşen, eriyen, kırılan, yeniden 

birleşen ve organik veri yüzeylerine bırakır. Bu görünüm, modern mimarlığın rasyonel form 

dilini aşarak, dijital çağın “akışkan mekân” estetiğini temsil eder. Böylece Anadol, mekânı 



 
JESA  

85 

 

Akdeniz, 2025 

yalnızca fiziksel bir yapı değil, veri akışlarının canlı bir organizması olarak yeniden yorumlar 

(Min & Chung, 2025). 

 

 

Görsel 2, Refik Anadol, ZHA x RAS, Architecting the Metaverse Animation, 2022 

 

Görselde karanlık bir zeminin ortasında duran tekil bir insan figürü, çevresini tamamen 

kuşatan binlerce minyatür ekranın oluşturduğu küresel bir yüzeyle çevrelenmiştir. Bu ekranlar, 

farklı görüntülerle (insan yüzleri, doğa kesitleri, şehirler, haber akışları vb.) doludur. Tüm 

yüzey izleyiciyi içine çeken bir “veri kubbesi” izlenimi yaratır-adeta bir dijital katedral. Burada 

mekân, yalnızca bir “arka plan” değil; bedenin algısal uzantısıdır. Figür, mekânla etkileşime 

girmeden duramaz; çevresini saran ekran yüzeyleri onun varoluşunu hem belirler hem de 

yansıtır. Bu durum, Tronca’nın (2022) vurguladığı “extended agency” (genişletilmiş ajans) 

kavramını somutlar: “Yaratıcı özne, yalnızca bedensel fail değildir; dijital ortamın kinetik ve 

görsel tepkileriyle sürekli yeniden-üreten bir varlıktır.” Yani burada insan figürü hem aktif hem 

de edilgendir-veriyi gözlemler ama aynı anda onun parçası olur. Bu karşılıklı etkileşim, 

posthümanist yaratımın çekirdeğini temsil eder. Kısaca bu eser, insan–mekân–veri üçlüsünün 

posthümanist bir bileşimidir. Mekân, yalnızca temsil edilmez; katılır. İnsan bedeni, yalnızca 

görmez; yansır. Böylece yaratıcılık, yalnızca insandan değil, ortamın kendisinden kaynaklanır. 

 

 

Görsel 3, Stelarc, Third Hand and Ear on Arm, 2006 



 
JESA  

86 

 

Akdeniz, 2025 

Görselde, karanlık bir arka plan önünde profilden görülen bir erkek figürü, kolunu 

başının üzerine kaldırmış şekilde poz vermektedir. Kolunun iç kısmında ön kolda insan 

kulağına benzeyen bir yapı yer alır. Bu kulak, bedenin doğal yerinden farklı bir noktaya 

“eklemlenmiş”tir. Bu eser, insan bedeninin biyoteknolojik müdahale yoluyla nasıl yeniden 

biçimlendirilebileceğini sorgular. Koldaki “kulak”, hem organik hem de sibernetik bir anlam 

taşır-duyumsama, dinleme ve iletişim kavramlarını yeni bir bedensel düzlemde düşünmemizi 

ister. Eserin aydınlatması dramatiktir: Yalnızca yüz ve kol bölgesi vurgulanır, bu da beden 

üzerindeki yabancı dokunun (kulak implantının) dikkat çekmesini sağlar. Ear on Arm, 

Stelarc’ın kendi bedenini biyoteknolojik bir laboratuvara dönüştürdüğü uzun soluklu bir 

performatif projedir. Sanatçı, kolunun derisi altına biyolojik doku ve implant kullanarak bir 

“üçüncü kulak” yerleştirmiştir. Amaç, insan bedeninin duyusal kapasitesini genişletmek ve 

bedeni bir iletişim ara yüzü hâline getirmektir. 

Stelarc bu kulakla, internet üzerinden ses aktarımı sağlamayı hedeflemiştir. Yani 

“kulak” yalnızca dinleyen değil, ağ üzerinden yayılan bir organ hâline gelir. Böylece eser, 

bedenin mekânsal sınırlarını dijital ortamla birleştirir ve mekânı bir ağ uzamı olarak yeniden 

tanımlar. Bu durum, Lucia Tronca’nın (2022) posthümanist yaratıcılık anlayışıyla örtüşür. 

Tronca’ya göre çağdaş sanat, insanın merkezde olduğu geleneksel yaratıcılık modelini aşarak 

beden-mekân etkileşimini kinetik ve çoklu ajanslı bir süreç olarak ele alır. Dolayısıyla 

Stelarc’ın Ear on Arm eseri, posthüman bedenin yalnızca biyolojik değil, aynı zamanda 

mekânsal bir üretici olarak yeniden konumlandığını örnekler. 

Eser, insan-merkezli sanat üretimini sorgulayan posthümanist bir yaklaşım taşır (Min & 

Chung, 2025). Burada sanatçı, yaratıcı özne olmaktan çok bir “veri küratörü” ve sürecin 

yöneticisidir; asıl yaratıcı eylem, algoritmanın kendi içsel hesaplamalarında gerçekleşir (Oktan 

& Akyol, 2024). Eser yalnızca “görsel bir imgeler dizisi” değil, izleyiciyi içine çeken bir 

deneyimdir. Dev ekran projeksiyonları ve sinematik veri akışları, izleyiciye bedenini unutturan 

bir ortam yaratır. Bu hâliyle eser, sadece izlenmez; yaşanır. İzleyici, makinenin zihninin bir 

parçasına dönüşür. Bütün bu teknik süreçlere rağmen eserin etkisi soğuk, mekanik değildir. 

Aksine; renklerin akışı, hareketin ritmi, ışığın dalgalanması duygusal yoğunluğu olan bir dijital 

şiirsellik üretir. Yapay zekânın soyut imgeleri, izleyicide hem hayranlık hem de hafif bir 

yabancılaşma yaratır. Bu, çağımızın teknolojiyle kurduğu karmaşık duygusal ilişkiyi yansıtır: 

Büyülenme ve tedirginlik aynı anda hissedilir. Machine Hallucinations, sanatın yapay zekâ 

çağında nasıl evrildiğini gösteren öncü bir eserdir. İnsan algısını, makine hafızasını ve dijital 

mekânı yeniden düşünmemizi sağlayan bu çalışma hem estetik hem de felsefi açıdan 

posthüman çağın en güçlü temsilcileri arasındadır. Refik Anadol burada, makinenin gördüğünü 



 
JESA  

87 

 

Akdeniz, 2025 

değil, makinenin hayal ettiğini izleyiciye sunarak çağdaş sanatın sınırlarını genişletmektedir. 

Bu bağlamda Refik Anadol’un Machine Hallucinations serisi (2019) bu kavramı en iyi 

örnekleyen işlerden biridir. Sanatçı, milyonlarca görsel veriyi yapay zekâ algoritmalarıyla 

analiz ederek veri tabanının “hayal gördüğü” mekânlar üretir. Burada mekân artık “gerçek” bir 

yer değil, yapay zekânın belleğinde kurulan bir görsel deneyimdir. Anadol bu durumu 

“makinelerin rüyası” olarak adlandırır. Böylece, sanatın mekânsal boyutu bilişsel bir üretim 

alanına taşınır (Büyükkaragöz, 2025, s. 1383).  

Walter Benjamin’in “teknik yeniden üretim” teorisi, dijital çağda yeni bir okuma 

kazanır. Benjamin’e göre teknolojik çoğaltma, sanat eserinin benzersizliğini (aurasını) yok 

eder; ancak posthümanist sanat, bu kaybı yeni bir deneyim biçimine dönüştürür. Refik 

Anadol’un işlerinde, dijital verinin sürekli akışı, Benjamin’in kaybolan “aurasının” yerini alır; 

özgünlük artık sabitlikte değil, değişimde bulunur (Çevik, 2018, s. 119). 

           Bu dönüşümde mekân, yalnızca bir sahne değil, verinin akışkan yapısıyla birlikte 

hareket eden bir organizmaya benzer. Böyle bir mekân, Deleuze’ün “düzlemsel çokluk” 

kavramını çağrıştırır: Farklı veri katmanları, izleyici, zaman ve algoritmalar arasında süreğen 

bir etkileşim vardır. Bu etkileşim, sanatın mekânsal deneyimini hem duyusal hem bilişsel olarak 

dönüştürür. 

           Sayal-Bennett’in (2018) posthüman pedagojisi, öğrenme süreçlerini maddesel ve 

mekânsal ilişkiler üzerinden açıklayarak mekânın üretken niteliğini vurgular. Öğrenen özne, 

malzeme, araç, ışık, yüzey ve dijital ortam gibi insan-dışı etkenlerle kurduğu etkileşim yoluyla 

ortaya çıkar. Bu bağlamdaki perspektif, sanat mekânının yalnızca bir çalışma ortamı değil, 

özneyi yeniden kuran bir “olaylar dizgesi” olduğunu gösterir. Böylece mekân, posthümanist 

sanatın tanımladığı biçimde, etkileşimsel, üretken ve bilişsel bir fail olarak kavranır. 

2.5 | Posthümanist Estetik: Etik, Ekoloji ve Beden İlişkisi 

Posthümanist estetik yalnızca teknolojik değil, etik bir dönüşümü de içerir. İnsan-

sonrası sanat, insanın doğa, teknoloji ve diğer türlerle ilişkisini yeniden tanımlayarak “yaratıcı 

sorumluluk” kavramını genişletir. Bu bağlamda, Braidotti (2019) posthümanizmin 

“antropojenik fark”ı ortadan kaldırdığını, yani insanın kendi dışındaki varlıklar üzerindeki 

tahakkümünü reddettiğini vurgular. Bu yaklaşım, sanatın yalnızca biçimsel veya görsel değil, 

ekolojik bir eylem olduğunu da ima eder. Kulak (2025, s. 127), posthümanist seramik 

üretiminde “malzemenin kendi ajandasını” öne çıkararak, sanatçının kontrolünü sınırlayan bir 

etik önerir. Böylece üretim süreci, insanla malzeme arasındaki güç ilişkisini dönüştürür. 

Aynı zamanda posthümanist sanat, bedeni de bir sınır değil, geçirgen bir ara yüz olarak 

tanımlar. Stelarc’ın (2011) performanslarında beden, teknolojik uzantılarla birleşerek kendi 



 
JESA  

88 

 

Akdeniz, 2025 

biyolojik sınırlarını aşar. Bu durum, sanatın hem estetik hem de ontolojik olarak 

“bedensizleşmesi” anlamına gelir. Refik Anadol’un dijital mekânları da bu bedensiz deneyimi 

sürdürür: İzleyici, fiziksel olarak orada olmasa bile, veri akışının içinde “varlık hissi” yaşar. 

Böylece sanat, duyusal bir temsil olmaktan çıkar; bilişsel bir ortak üretim sürecine dönüşür. 

Performans sanatının bedeni teknolojik araçlarla dönüştüren alt alanı olan “siber-beden 

sanatı”, mekânın üretiminde insan bedeninin tek belirleyici olmaktan çıktığını gösterir. Stelarc 

ve Orlan gibi sanatçıların mekanik protezler, implantlar ve sibernetik aygıtlarla gerçekleştirdiği 

performanslar, mekânın artık yalnızca hareket edilen çevre değil, bedenin uzantısı ve üreticisi 

olan bir sistem hâline geldiğini ortaya koyar. Dolejsova (2012) bu dönüşümü şöyle tanımlar: 

“Posthüman performanslar, insan kimliğinin teknolojik olarak şekillendiği sınır bölgelerini 

araştırır; mekân bu süreçte pasif bir sahne değil, biyolojik, dijital ve ağsal süreçlerin birleştiği 

bir oluş alanıdır.” Siber-beden sanatında ise beden, mekanik protezler ve sibernetik implantlarla 

genişletilir; böylece mekân, insan bedeninin bir uzantısı olmaktan çıkarak biyolojik–teknolojik 

bir ara yüz niteliği kazanır. Bu durum, mekânın sanatsal üretimde özneleşen bir aktör hâline 

geldiğini ortaya koyar. 

Sayal-Bennett’e (2018) göre stüdyo deneyimi “olay-karşılaşmaları” ile şekillenir. Bu 

olaylar, bedenin malzeme, araçlar ve çevreyle etkileşiminden doğan kısa süreli mekânsal 

yeniden düzenlenmelerdir ve her biri yeni bir öznelik üretir. Bu yaklaşım, mekânın bir öğrenme 

teknolojisi ve özne-üreten bir süreç olduğunu ileri sürer. Posthüman pedagojide öğrenmenin 

yalnızca zihinsel bir süreç değil, maddesel ilişkiler içinde ortaya çıkan bedensel bir oluş 

olduğunu vurgular. Öğrenen özne, beden–mekân–malzeme ilişkilerinin etkileşimiyle ortaya 

çıkar; yani öznellik maddesel bir ağ içinde şekillenir. Bu yaklaşım, mekânın yalnızca bir arka 

plan değil, öğrenme sürecinin kurucu aktörü olduğunu savunur. Böylece mekân, tıpkı 

posthümanist sanatta olduğu gibi, edilgen bir yüzey değil, öznelliği üreten bir sistemdir. 

Barcaro’nun çalışması ise günümüz sanatındaki nomadik özneleşmeyi postkolonyal ve politik 

bağlamlarla ilişkilendirir. Barcaro’ya göre nomadik özne, “hareket hâlinde oluşan özne”dir ve 

bu süreçte mekân, kimliğin yeniden yazıldığı bir yüzeyden çok, öznelliğin üretildiği siyasal bir 

alan olarak işler (Barcaro, 2023, s. 180–183). 

Nomadik sanat pratiklerinde mekân, göç, diaspora, hafıza ve beden politikaları arasında 

kurulan ilişkilerle sürekli yeniden tanımlanır. Bu yaklaşım, özellikle kolonizasyon, sınır 

politikaları ve kolektif travma gibi meselelerde mekânın içsel bir politik fail olduğunu gösterir. 

Barcaro’nun incelediği sanatçılar Kilomba ve Bungué’nin mekânı “karşılaşmalar ve 

çatışmaların örgütlendiği politik bir alan” olarak ele alması, posthüman mekânın politik yönünü 

görünür kılar (Barcaro, 2023, s. 180-189). 



 
JESA  

89 

 

Akdeniz, 2025 

2.6 | İnsan Sonrası Mekân Kavramı 

Posthümanist sanat bağlamında “mekân”, yalnızca fiziksel koordinatlarla 

tanımlanamaz. Bu yeni mekân; veri, algoritma, ağ bağlantıları, sanal etkileşimler ve izleyici 

algısıyla birlikte oluşan hibrit bir yapıdır. Bu nedenle, insan-sonrası mekân “yapısal üretim” 

süreciyle var olur. Lefebvre’nin (2014) “mekân toplumsal olarak üretilir” önermesi, artık 

“mekân teknolojik olarak yeniden üretilir” biçimini almıştır. Bu üretim, yalnızca mimari veya 

görsel bir mesele değil; bilgi akışlarının estetik biçimlenişidir. Refik Anadol’un işlerinde 

mekân, bir algoritmanın zihinsel haritası gibidir. Yapay zekâ, mekânı “düşler”; bu düşleme 

eylemi, insanın sanatsal tahayyülüne paralel bir bilişsel süreçtir. Dolayısıyla sanat, artık insanın 

değil, insan-sonrası sistemlerin hayal gücüyle üretilmektedir. Bu bağlamda, posthümanist 

mekânın üç özelliği öne çıkar: 

Ağsallık (networked being): Mekân, veri akışlarıyla sürekli yeniden oluşur. 

Etkileşimlilik (interactivity): İzleyici, üretimin parçasıdır. 

Algoritmik üretkenlik (algorithmic agency): Mekân, kendi biçimsel kararlarını veren bir 

sistemdir. Bu üç özellik, sanatın üretim ve alımlama süreçlerini kökten dönüştürmektedir. Artık 

sanat eseri sabit bir nesne değil; insan-dışı aktörlerin etkileşimiyle oluşan süreçsel bir varlık 

hâline gelmiştir. Bu kuramsal çerçeve doğrultusunda şu sonuca ulaşılabilir: Posthümanist 

estetik, sanatın ontolojisini ilişkisel, çok-merkezli ve üretken bir ağ olarak yeniden tanımlar. 

Mekân, bu ağın hem ürünü hem de üreticisidir. Teknoloji, etik ve estetik artık ayrıştırılamaz; 

hepsi bir bütünün parçalarıdır. Bu nedenle, insan-sonrası sanat anlayışı, mekânı deneyimsel bir 

özneye dönüştürür. Mekân artık izlenen değil, izleyen; sergilenen değil, üreten bir faildir. Bu 

yeni durum hem sanat kuramında hem de estetikte köklü bir paradigma değişimi anlamına gelir. 

Posthümanizm, öznenin sabit bir kimlik değil, çoklu ilişkiler içinde sürekli oluş hâlinde olan 

bir yapı olduğunu savunur. Bu açıdan mekân, insan sonrası tartışmaların merkezine yerleşir. 

Mekân artık edilgen bir yüzey değil; beden, teknoloji, veri akışları ve politik hafızayla birlikte 

işleyen çok katmanlı bir sistemdir. Mekânın bu çok yönlü işleyişi, posthüman sanatın temel 

dinamiğini oluşturur. Teknolojik, biyolojik ve dijital süreçlerin kesiştiği bu alanda öznellik 

yeniden şekillenir; beden ve çevre arasında sabit sınırlar ortadan kalkar. 

 

3 | GEREÇ ve YÖNTEM  

3.1 |Araştırma Deseni 

Bu çalışma, nitel araştırma yaklaşımı çerçevesinde kurgulanmıştır. Nitel yöntem, 

posthümanist estetik gibi karmaşık, disiplinlerarası ve felsefi konuların derinlemesine 

irdelenmesine olanak sağlar. Araştırmada literatür taraması, durum çalışması (case study) 



 
JESA  

90 

 

Akdeniz, 2025 

çözümlemesi ve kuramsal söylem analizi yöntemleri birlikte kullanılmıştır. Amaç, insan-

sonrası sanat anlayışının mekânın yapısal üretimini nasıl dönüştürdüğünü çözümlemektir. Bu 

bağlamda çalışma, hem teorik kaynaklara (Braidotti, Haraway, Barad, Hayles, Lefebvre, 

Deleuze ve Benjamin) hem de güncel sanat pratiğine (Refik Anadol, Stelarc, Eduardo Kac, Ian 

Cheng ve Sougwen Chung) dayanmaktadır. Bu araştırmada bir konunun, önceki araştırmaların 

değerlendirilmesine ve elde edilen verilerin tutarlı biçimde bir araya getirilmesine dayanarak 

ele alınması, o konu etrafındaki akademik ilerlemeyi önemli ölçüde hızlandırabilir. Literatür 

taraması, bir araştırma yöntemi olarak çeşitli disiplinlerin kavramsal, yöntemsel ve içeriksel 

gelişim süreçlerine katkı sağlayabilir (Paul ve Criado, 2020, s.1). Bilimsel araştırmaların, 

mevcut bilgi dağarcığı üzerine temellendirilmesi ve bu bilgilerle bağlantı kurması, alan farkı 

gözetmeksizin tüm akademik çalışmaların temel yapı taşlarından biridir (Snyder, 2019, s. 339). 

Özellikle akademik yayınların her geçen gün çoğaldığı, kapsamlarının genişlediği ve sürekli 

değiştiği düşünüldüğünde, bu çalışmaların analiz edilerek sonuçların düzenli, açık ve yeniden 

doğrulanabilir biçimde ortaya konulması büyük önem taşımaktadır (Torraco, 2016, s. 6). Bu 

nedenle literatür taraması, araştırmanın sağlam bir bilgi temelinde ilerlemesini ve mevcut 

çalışmalardaki boşlukların net biçimde ortaya çıkarılmasını sağladığı için tercih edilmiştir. 

Bu çalışmada durum çalışması yönteminin seçilmesinin temel gerekçesi, posthümanist 

sanat pratiklerinde mekânın nasıl kurulduğunu ve bu mekânsal üretimin hangi etkileşimsel 

süreçlerle biçimlendiğini ayrıntılı biçimde çözümleme ihtiyacıdır. “İnsan Sonrası Sanat: 

Mekânın Yapısal Üretimi” başlıklı makalede ele alınan sanatçı–mekân–teknoloji ilişkilerinin 

bağlama özgü, çok katmanlı ve karmaşık yapılar içermesi, araştırmayı derinlikli bir inceleme 

yaklaşımına yönlendirmiştir. Chmiliar’ın (2010) belirttiği gibi durum çalışması, sınırlı bir 

yapının işleyişini anlamak için çoklu veri kaynaklarından yararlanma olanağı sunar. Aynı 

şekilde Merriam (2013), bu yöntemin belirli bir olguyu kapsamlı biçimde betimleme gücüne 

dikkat çeker. Posthümanist estetikte mekânın fiziksel, dijital ve ilişkisel katmanlarla birlikte 

faaliyet gösteren etkin bir unsur hâline geldiği düşünüldüğünde, özgül örneklerin derinlemesine 

incelenmesi, mekânın edilgen bir arka plan değil, üretime katılan bir bileşen olarak nasıl 

konumlandığını açığa çıkarmak için en uygun metodolojik yaklaşımı sağlamaktadır. 

Bu çalışmada söylem analizinin kullanılması, posthümanist sanat pratiklerinde mekânın 

söylemsel olarak nasıl kurulduğunu görünür kılmak içindir. Söylem analizi, sosyal olguları 

kavramsal ve eleştirel bir çerçevede inceleme olanağı sunarak geleneksel yaklaşımların ötesine 

geçer (Wood & Kroger, 2000). Böylece posthümanist estetikte mekânın nasıl yeniden 

tanımlandığını çözümlemek için uygun bir metodolojik zemin sağlar. 

 



 
JESA  

91 

 

Akdeniz, 2025 

3.2 | Araştırma Soruları 

Araştırma, aşağıdaki üç ana soruya yanıt aramaktadır: 

• Posthümanist sanat, mekânın üretimini ontolojik olarak nasıl yeniden tanımlar? 

• Dijital sanat ve yapay zekâ uygulamaları, mekânın estetik yapısını hangi biçimlerde 

dönüştürmektedir? 

• İnsan-sonrası mekân kavramı, izleyici ve sanatçı arasındaki ilişkiyi nasıl yeniden 

şekillendirmektedir? 

3.3 | Veri Toplama ve Analiz Süreci 

Veri kaynakları iki ana grupta toplanmıştır: 

Birincil kaynaklar: Refik Anadol’un Machine Hallucinations, WDCH Dreams, 

Unsupervised gibi yapay zekâ temelli mekânsal projeleri. Stelarc’ın Third Hand ve Ear on Arm 

performansları. Eduardo Kac’ın GFP Bunny adlı genetik sanat projesi. 

3.4 | Geçerlik ve Güvenirlik 

Posthümanist sanatın kavramsal doğası gereği, araştırmada “nesnel” ölçütlerden ziyade 

“yorumsal geçerlik” esas alınmıştır. Bu doğrultuda, farklı kaynaklardan elde edilen bilgiler 

karşılaştırılmış, temalar arası tutarlılık gözetilmiştir. Sanatçı örnekleri, literatürdeki teorik 

kavramlarla ilişkilendirilerek iç geçerlik sağlanmıştır. 

3.5 | Araştırmacının Rolü 

Posthümanist sanat ve mekân kuramı üzerine yürütülen bu araştırmada araştırmacının 

rolü, klasik nitel araştırma yaklaşımlarından farklı bir biçimde, insan merkezli özne anlayışının 

çözülmesi ve bilginin çoklu-öznel ağlarda üretildiği kabulü temelinde konumlanmaktadır. 

Posthümanist estetik, araştırmacıyı yalnızca gözlemleyen bir fail olmaktan çıkararak, mekânın 

üretim süreçlerini birlikte kuran bir aktör olarak ele alır (Braidotti, 2013; Barad, 2007). Bu 

çerçevede araştırmacı, mekânı temsil eden değil, mekânla birlikte düşünsel ve kavramsal bir 

üretim gerçekleştiren bir “eş-özne” konumundadır. 

Araştırmacı, mekânın yapısal üretimini incelerken beden, teknoloji, materyalite ve 

söylemler arasındaki ilişkisel ağlarda kendi konumunun da bu üretimden bağımsız olmadığını 

kabul eder. Bu bağlamda araştırmacı, araştırmanın nesnesi olan mekân ile karşılıklı etkileşim 

hâlinde olup, Barad’ın (2007) “onto-epistemoloji” kavramında belirttiği üzere bilginin özne-

nesne ayrımına değil, ilişkisel oluş süreçlerine bağlı olduğunu göz önünde bulundurur. 

Dolayısıyla araştırmacı hem üretimin gözlemcisi hem de kavramsal-düşünsel bir bileşeni olarak 

sürecin parçasıdır. 



 
JESA  

92 

 

Akdeniz, 2025 

Bu çalışmada araştırmacının rolü aynı zamanda refleksif bir konumlanış gerektirir. 

İnsan sonrası düşünce, araştırmacıya epistemolojik bir üstünlük tanımadığı için, araştırmacı 

kendi varsayımlarının, disipliner alışkanlıklarının ve mekânı kavramsallaştırma biçimlerinin 

araştırma sürecinde nasıl etkiler ürettiğini görünür kılmakla yükümlüdür (Hayles, 2024; Wolfe, 

2010). Bu refleksivite, araştırmacının hem metodolojik şeffaflığını artırmakta hem de mekânın 

üretimini tekil bir bakışın daraltıcı etkisinden korumaktadır. 

Ayrıca araştırmacının rolü, posthümanist estetikle uyumlu biçimde çoklu bilgi 

kaynaklarını bir arada düşünmeyi, insan-merkezci olmayan epistemolojiler geliştirmeyi ve 

mekânın biyolojik, dijital, teknolojik ve toplumsal ağlar içinde nasıl yeniden kurulduğunu 

irdelemeyi kapsar. Bu nedenle araştırmacı, veriyi yalnızca yorumlayan değil, insan dışı 

aktörleri (algoritmalar, teknolojik arayüzler ve  materyal süreçler) de okumaya dâhil eden bir 

aracı rolü üstlenmektedir (Rouvroy, 2013; Ferrando, 2019). Böylelikle araştırmacı, mekânı 

edilgen bir yüzey değil, yaratıcı ve eyleyen bir özne olarak ele alabilmek için disiplinlerarası 

bir yaklaşımı sürdürür. 

Tüm bu nedenlerle araştırmacı, çalışmanın bütün evrelerinde-kavramsal çerçeveyi 

oluştururken, mekânsal okumaları yaparken, verileri çözümlerken-ele aldığı mekânla birlikte 

hareket eden, onunla düşünsel olarak eklemlenen ve posthümanist sanatın gerektirdiği şekilde 

ilişkisel, ağ-temelli ve çoğulcu bir üretim rolü üstlenmektedir. 

 

4 | BULGULAR 

4.1 | Mekânın Dijital Üretimi: Veriden Yapıya 

Refik Anadol’un üretimleri, mekânın insan-sonrası estetikte nasıl yeniden kurulduğunu 

göstermesi açısından çarpıcıdır. WDCH Dreams (2017) projesinde sanatçı, Walt Disney 

Concert Hall’un 40 yıllık arşiv verilerini yapay zekâya yükleyerek, binanın kendi belleğini 

“düşlemesini” sağlar. Bu veri tabanlı yaklaşım, mekânın artık insan tarafından değil, verinin 

kendi iç mantığıyla üretilen bir özne hâline geldiğini gösterir (Büyükkaragöz, 2025, s. 1383). 

Bu bağlamda mekân, Lefebvre’nin (2014) tanımladığı gibi “toplumsal üretim” olmaktan çıkar; 

dijital bir “bilişsel üretim” sürecine evrilir. Artık mekân, insanın değil, algoritmanın 

imgelemine aittir. Bu dönüşüm, Benjamin’in (2023) “teknik yeniden üretim” kavramını da 

genişletir. Anadol’un verileri sürekli yeniden işleyen yapay zekâ sistemleri, Benjamin’in 

“auranın kaybı” olarak tanımladığı süreci tersine çevirir: Burada aura, veri akışının canlılığı 

içinde yeniden doğar (Çevik, 2018, s. 120). 

 

 



 
JESA  

93 

 

Akdeniz, 2025 

4.2 | İzleyici Deneyiminin Posthümanist Dönüşümü 

Posthümanist sanat, izleyiciyi pasif bir gözlemciden çıkarıp üretim sürecine dâhil eden 

bir yapıya sahiptir. Özellikle Refik Anadol’un enstalasyonlarında, izleyici hareket ettikçe 

veriler de yeniden biçimlenir; mekân, etkileşimsel bir organizmaya dönüşür. Bu durum, 

Barad’ın (2007) “intra-aksiyon” (iç-etkileşim) kavramıyla açıklanabilir. Barad’a göre, özneler 

ve nesneler ayrı varlıklar olarak değil, karşılıklı etkileşim süreçleri içinde ortaya çıkar. Bu 

yaklaşım, Anadol’un mekânlarını anlamak için kritik önemdedir: Burada izleyici, veriyle 

birlikte özneleşir; sanat eseri ise sabit bir yapı değil, katılımcıların eylemleriyle şekillenen bir 

süreçtir. Böylece sanatın deneyimsel doğası, posthümanist anlamda bilişsel ve bedensel olarak 

bütünleşir. 

4.3 | Mekânın Bilişsel Ekolojisi: Teknolojiyle Düşünen Yapılar 

Anadol’un Machine Hallucinations (2019) serisinde yapay zekâ, milyonlarca görsel 

veriyi “öğrenir” ve kendi imgelemine göre yeni mekânlar üretir. Bu süreçte, sanatçı yalnızca 

sistemin kurucusudur; asıl üretim, algoritmanın kendi hesaplama biçimlerinde gerçekleşir. 

Böylece, sanatın bilişsel ekolojisi genişler: Artık düşünme yalnızca insana ait bir faaliyet değil, 

teknolojik bir yetkinliktir (Hayles, 2024, s. 5). Bu noktada “mekânın yapısal üretimi” terimi, 

hem fiziksel hem bilişsel anlamda okunabilir. Mekân, yapay zekânın öğrenme süreciyle birlikte 

şekillenir; dolayısıyla yapı, düşünsel bir süreçtir. Posthümanist sanat, böylece “mekânın zekâsı” 

kavramını gündeme getirir. Böylece mekân, düşünebilen, tepki verebilen bir varlık olarak 

yeniden tanımlanır. 

4.4 | İnsan ve Makine Arasındaki Yeni Bir Ontoloji 

Posthümanist sanatın mekân kurgularında, insanın yaratıcı rolü merkezden çekilmiştir. 

Stelarc (2011), bu dönüşümü “bedenin yetersizliği” olarak adlandırır. Ona göre, beden artık 

teknolojik sistemlerle desteklenmeden yaratıcı bir eylem gerçekleştiremez. Bu düşünce, 

Anadol’un veriyle kurduğu ilişkiyle paralellik gösterir: Her iki durumda da sanat, insanın 

sınırlarını aşarak yeni bir özneleşme biçimi oluşturur. Bu bağlamda posthümanist sanat, 

Deleuze ve Guattari’nin (2023) “makinesel düzenek” kavramına yaklaşır. Sanat eseri, çok 

sayıda bileşenin (veri, kod, izleyici, ses, ışık ve zaman) etkileşimiyle oluşan bir süreçtir. Her 

unsur, üretken bir “fail”dir. Böylece sanat, tekil bir niyetten değil, çoklu sistemlerin iş 

birliğinden doğar. Bu anlayış, insanı merkezden çekip “ağsal özne” fikrini ön plana çıkarır. 

İnsan, artık üretimin yöneticisi değil ve çağın bir düğümüdür. Bu nedenle insan-sonrası sanat, 

“yaratıcı benlik” fikrini dönüştürür; yaratıcılık, kolektif bir oluş biçimidir (Doğan, 2024, s. 

190). Söz edilen düşünceler doğrultusunda Dolejsova’nın (2012) performans sanatı analizleri, 

mekânın posthümanist sanat bağlamında nasıl yeniden tanımlandığını göstermesi açısından 



 
JESA  

94 

 

Akdeniz, 2025 

önemlidir. Kod-performanslar, fiziksel bedeni ortadan kaldırarak mekânı tamamen dijital bir 

düzleme taşır; burada mekân, algoritmik süreçlerle üretilen bir veri-uzam hâline dönüşür.  

4.5 | Aura’nın Dijital Yeniden İnşası 

Walter Benjamin’in (2023) “auranın kaybı” teorisi, posthümanist sanatta yeni bir boyut 

kazanır. Benjamin, teknik yeniden üretimin sanat yapıtının özgünlüğünü yok ettiğini söyler. 

Ancak dijital çağda, özgünlük kavramı maddi benzersizlikle değil, deneyimsel tekillikle 

ilişkilidir. Anadol’un veri estetiği projelerinde, her izleyici etkileşimi benzersiz bir görsel 

üretim yaratır; dolayısıyla her deneyim kendi auratik alanını oluşturur (Çevik, 2018, s. 121). 

Bu durum, “teknolojik aura” kavramını gündeme getirir. Artık aura, eserin fiziksel varlığında 

değil; verinin canlı deviniminde, algoritmik sürecin öngörülemezliğinde bulunur. Dijital aura, 

sabit bir özgünlüğü değil, sürekli yeniden oluşu temsil eder. Böylece Benjamin’in modernist 

eleştirisi, posthümanist estetikte yaratıcı bir dönüşüme uğrar. 

4.6 |Mekânın Duyusal-Algoritmik Yapısı 

Posthümanist sanat, mekânın yalnızca görsel bir deneyim değil, çok duyulu bir 

organizma olduğunu ortaya koyar. Anadol’un işlerinde ses, ışık, renk ve hareket, verinin 

ritmine göre şekillenir. Bu durumda mekân, Deleuze’ün (2023) tanımıyla “duyumsal bir 

makine”ye dönüşür. Her unsur birbirine bağlı, dinamik bir ağ oluşturur. Bu ağın estetik yapısı, 

izleyicide yalnızca algısal değil, bedensel bir etki yaratır. Mekânın içindeki verisel hareket, 

izleyicinin sinirsel tepkileriyle birleşerek yeni bir duyusal bütünlük oluşturur. Bu, posthümanist 

estetiğin en belirgin özelliğidir: Sanat, insan ve teknoloji arasında duyusal bir ortaklaşma alanı 

hâline gelir. 

4.7 | Ekolojik ve Etik Boyut 

Posthümanist mekân estetiği yalnızca teknolojiyle değil, etik ve ekolojik düşünceyle de 

bağlantılıdır. Braidotti (2019) insan-sonrası etiği, “insan merkezli çıkarların ötesinde bir 

karşılıklı varoluş sorumluluğu” olarak tanımlar. Bu bağlamda sanat, yalnızca biçimsel değil, 

etik bir üretim eylemidir. Anadol’un veri kaynakları (örneğin hava, su, göç, arşiv verileri) 

doğadan veya kolektif insan deneyiminden beslenir. Bu durum, veriyle temsil edilen dünyanın 

da sanatın öznesi hâline geldiğini gösterir. Böylece ekolojik sistem, estetik üretimin aktif bir 

bileşeni olur. Kulak (2025, s. 128), bu durumu “malzemenin kendi özerkliğini ilan etmesi” 

olarak tanımlar. Seramik veya dijital fark etmeksizin, her malzeme kendi direnci ve yapısal 

mantığıyla üretimi şekillendirir. Bu perspektif, insan-sonrası sanatın etik temelini oluşturur: 

Artık doğa ve teknoloji, insanın aracı değil, yaratıcı ortaklarıdır. 

Yapılan çözümlemeler sonucunda şu dört temel bulguya ulaşılmıştır: Mekân artık edilgen değil, 

üretken bir faildir. Dijital sistemlerde mekân, verinin bilişsel süreçleriyle biçimlenen aktif bir 



 
JESA  

95 

 

Akdeniz, 2025 

organizmadır. Yaratıcılık kolektif ve çok-merkezlidir. İnsan, teknoloji, malzeme ve çevre bir 

arada üretim yapar. Aura dijital olarak yeniden üretilir. Fiziksel özgünlük yerini deneyimsel 

tekilliğe bırakır. Estetik, etik ve ekoloji birleşmiştir. Sanat, teknolojik olduğu kadar ekolojik ve 

etik bir eyleme dönüşmüştür. Bu bulgular, insan-sonrası sanatın yalnızca estetik bir yenilik 

değil, ontolojik bir dönüşüm olduğunu göstermektedir. Mekânın yapısal üretimi, artık mimari 

bir problem değil; etik, bilişsel ve estetik bir sürece dayalıdır.  

 

5| TARTIŞMA 

5.1| Posthümanist Paradigmanın Sanat Alanındaki Etkileri 

Posthümanizm, sanatın üretim, alımlama ve anlamlandırma biçimlerini köklü biçimde 

dönüştürmüştür. Hümanist paradigma, sanatı insanın ruhsal derinliğinin, bilinç ve niyetinin bir 

dışavurumu olarak yorumlarken; posthümanist paradigma, bu öznel birliğin yerini çoklu, ağsal, 

kolektif bir yaratım sürecine bırakır. Sanat artık “yaratıcının ifadesi” değil, “sistemlerin ortak 

üretimi”dir. Bu dönüşüm, çağdaş sanatın teknolojik ve dijital biçimlerinde en belirgin hâlini 

bulur. Yapay zekâ, sensör sistemleri, algoritmalar, veri tabanları ve etkileşimli ara yüzler, sanat 

eserinin hem malzemesi hem de üreticisi hâline gelmiştir. Böylece sanat, insanın ötesine 

geçerek, insan-olmayan öznelerle birlikte ortak bir varlık biçimi kazanır (Braidotti, 2019, s. 83). 

Bu bağlamda, posthümanist sanatın en ayırt edici özelliği “özne-nesne” ayrımının çözülmesidir. 

Refik Anadol’un veri temelli mekânları ya da Stelarc’ın sibernetik bedenleri, bu ayrımı estetik 

düzeyde ortadan kaldırır. Artık sanat, bir temsil değil; bir ortak oluş deneyimidir. İzleyici de bu 

oluşun içinde konumlanır; onun bedensel hareketleri, veriye dönüşür ve eserin dinamik yapısını 

değiştirir. Bu durum, Barad’ın (2007) “intra-action” kavramıyla açıklanabilir: Varlıklar 

birbirleriyle etkileşime girmezler; zaten bu etkileşim içinde ortaya çıkarlar. 

5.2 | Mekânın Fail Olarak Yeniden Tanımlanması 

Geleneksel estetikte mekân, sanat yapıtının dışsal bağlamıdır. Ancak posthümanist 

estetikte mekân, eserin içsel bileşeni ve üretken failidir. Karen Barad’ın failci gerçekçilik 

(agential realism) kavramı, mekânın da tıpkı insan ya da teknoloji gibi bir “etkileyen-etkilenen 

varlık” olduğunu gösterir. Bu anlayış, Refik Anadol’un işlerinde açıkça görünür: Mimari yapı, 

veriyle “düşünür”, “hatırlar” ve “rüya görür”. Dolayısıyla mekân artık edilgen bir çerçeve değil, 

algoritmik bir öznedir. Bu özneleşme, sanatın ontolojik sınırlarını genişletir. Anadol’un 

projelerinde mekân, Benjamin’in (2023) bahsettiği “auranın kaybı” sürecini tersine çevirir; 

çünkü dijital mekân, kendi iç dinamizmiyle benzersiz bir deneyim üretir. Aura, burada fiziksel 

özgünlükte değil, verinin canlılığında ortaya çıkar (Çevik, 2018, s. 122). Lefebvre’nin (2014) 

mekân kuramı da bu dönüşümü destekler: Mekân toplumsal olarak üretilir; posthümanist 



 
JESA  

96 

 

Akdeniz, 2025 

dönemde ise teknolojik olarak yeniden üretilir. Böylece sanat, mekân-zaman-algı üçlüsünü 

statik olmaktan çıkarır ve dinamik bir bilişsel süreç hâline getirir. 

5.3 | Yaratıcılığın Kolektifleşmesi ve Etik Boyut 

Posthümanist sanat, yaratıcılığın bireysel bir yetenekten ziyade kolektif bir süreç 

olduğunu öne sürer. İnsan, yapay zekâ, veri, izleyici ve çevre, yaratım sürecine ortak olur. Bu 

çoklu öznellik, aynı zamanda etik bir paradigma değişimini de beraberinde getirir. Artık sanat, 

yalnızca insanın ifade alanı değil; insan-olmayan öznelerin de haklarının gözetildiği bir etik 

uzamdır (Braidotti, 2019, s. 91). Bu etik boyut, özellikle çevresel sanat ve ekolojik estetikle 

birleştiğinde daha da belirginleşir. Refik Anadol’un Quantum Memories (2020) projesinde, 

kuantum verilerinden türetilen görüntüler doğanın rastlantısallığını simgeler. Bu, doğa-

teknoloji ikiliğini değil, ortak bir bilişsel ekosistemi temsil eder. Kulak (2025, s. 128), 

posthümanist seramik üretiminde benzer bir etik dönüşümden söz eder: sanatçı, malzemenin 

kendi “iradesine” müdahale etmeyerek onun biçimsel potansiyeline alan açar. Böylece yaratıcı 

eylem, kontrol değil, iş birliği hâline gelir. Bu yaklaşım, modernist sanatın “tanrısal sanatçı” 

mitini reddeder. 

5.4 | Bilinç, Algı ve Zekâ Arasındaki Yeni İlişki 

Yapay zekâ temelli sanat, bilinç kavramını da yeniden tanımlar. Geleneksel olarak 

bilinç, yalnızca insana özgü kabul edilmiştir. Oysa posthümanist sanat, bilinç ve algıyı dağıtık 

sistemler içinde düşünür. Yapay zekâ, veriler arasındaki ilişkileri “öğrenerek”, bir tür 

hesaplama temelli bilinç oluşturur (Hayles, 2024, s. 9). Bu bilinç, estetik üretimin doğasına 

dâhil olur. Bu durum, sanatın “anlam üretimi” biçimini de dönüştürür. Artık anlam, sanatçının 

niyetiyle değil; veri akışları, izleyici hareketleri ve sistem içi rastlantılarla belirlenir. Yani 

anlam, oluşan bir süreçtir. Bu yaklaşım, Deleuze ve Guattari’nin (2023) “oluş-varlık” 

kavramıyla da uyumludur: Sanat, sabit bir temsil değil, sürekli dönüşen bir akıştır. Sonuç 

olarak, posthümanist sanat, bilinç kavramını bedenden bağımsızlaştırarak, onu “veri-zihin-

mekân” üçlüsünde yeniden biçimlendirir. Böylece sanatta düşünme, insanın tekelinden çıkıp, 

sistemlerin ortak üretimi hâline dönüşür. 

5.5 | İzleyicinin Beden-Zihin Dönüşümü 

Posthümanist estetikte izleyici, yalnızca gözlemci değil; eserin üretken parçasıdır. Refik 

Anadol’un enstalasyonlarında izleyici hareket ettikçe görsel-işitsel bileşenler değişir. Bu 

etkileşim, bedenin mekânla bütünleşmesini sağlar. Stelarc’ın (2011) performanslarında da 

benzer biçimde, bedenin teknolojik uzantılarla birleşmesi, izleyicinin “bedensel farkındalığını” 

yeniden tanımlar. Bu tür deneyimler, estetik kavramını duyusal-algoritmik bir düzleme taşır. 

İzleyici, kendi varlığını veriye dönüştürür; sanat, bedenin uzantısı olmaktan çıkıp, bedenin 



 
JESA  

97 

 

Akdeniz, 2025 

verisel yankısı hâline gelir. Böylece posthümanist sanat, insanın kendini deneyimleme biçimini 

de dönüştürür: İzleyici artık kendini değil, “ağın içindeki yerini” hisseder. Bu deneyim, Jean 

Baudrillard’ın (2003) “simülasyon” kavramının ötesinde bir durumdur. Çünkü burada 

simülasyon bir yanılsama değil, oluş hâlidir. Gerçeklik, dijital mekânla birleşir ve “insan 

sonrası gerçeklik” ortaya çıkar. 

Dolejsova, 2000’li yıllardaki performans sanatının önemli bir bölümünün fiziksel 

bedeni sahneden çıkardığını ve tamamen dijital avatarlar aracılığıyla gerçekleşen “kod-

performanslar”ın ortaya çıktığını belirtir. Örneğin 0100101110101101. ORG’un Synthetic 

Performances (2007) işi, Second Life içinde tarihsel performansları dijital dünyada yeniden 

üretmiş ve bedenin yokluğunu estetik bir stratejiye dönüştürmüştür. Bedenin ağsal bir mekân 

içinde sanal bir bedene dönüşmesi, Dolejšová’ya göre performans sanatının mekânsal mantığını 

tamamen değiştirir: Mekân artık fiziksel sahne değildir; veriye dayalı, kodlarla üretilen bir 

dijital alandır. Bu durum, mekânın bir temsil yüzeyi olmaktan çıkıp, algoritmik bir üreticiye 

dönüşmesi açısından posthümanist sanat ile doğrudan örtüşür. 

Iglesias Garcia ve Paniotova, çağdaş sanatta ortaya çıkan posthüman ütopyaların beden–

mekân ilişkisini nasıl yeniden kurduğunu inceler. Yazarlar, “Techno Sapiens” kavramını 

geliştirerek teknolojik uzantılar ve dijital aygıtlarla bütünleşen bedenin yeni bir mekânsallık 

formu yarattığını savunur (Iglesias Garcia & Paniotova, 2021, s. 149–155). Bu yaklaşım, 

mekânı teknolojik müdahalelerle sürekli değişen, biyolojik olmayan bir oluş alanı olarak 

tanımlar. Dijital performans, yapay zekâ destekli etkileşimler ve veri akışları, mekânın 

posthüman bir tekno-kültürel ara yüz olarak çalıştığını gösterir.  

5.6 | Dijital Mekânın Estetik Politikası 

Posthümanist sanatın mekânsal üretimi aynı zamanda politik bir eylemdir. Teknolojik 

sistemlerin sahipliği, verinin kim tarafından işlendiği ve sanatın hangi kurumlar aracılığıyla 

dolaşıma girdiği, posthümanist etiğin önemli sorularıdır. Bu bağlamda, dijital mekânın estetiği 

aynı zamanda iktidarın estetiğidir. Braidotti (2019, s. 97) bu durumu “insan-sonrası yurttaşlık” 

kavramıyla açıklar: Etik, yalnızca insan ilişkileriyle sınırlı değildir; teknolojik ve ekolojik 

sistemleri de kapsar. Sanat, bu anlamda hem estetik hem politik bir ara yüzdür. Anadol’un 

dijital projelerinde kullanılan veriler, genellikle kamusal veya arşivsel kaynaklardan gelir. Bu, 

sanatın toplumsal belleği yeniden biçimlendiren bir araç hâline gelmesini sağlar. Ancak aynı 

zamanda “verinin mülkiyeti” sorusunu da gündeme getirir. Posthümanist sanat, bu nedenle hem 

büyüleyici hem de eleştireldir: O, teknolojik güzelliğin ardındaki iktidar yapılarını görünür 

kılar. 



 
JESA  

98 

 

Akdeniz, 2025 

Sanat eğitiminin dijitalleşmesiyle birlikte stüdyo mekânı giderek “demateryalize” 

olmakta, üretim süreçleri fiziksel ortamdan dijital düzleme kaymaktadır. Sayal-Bennett’in 

(2018) analizi, bu makalede vurgulanan “mekânın bilişsel bir organizmaya dönüşmesi” fikrini 

doğrudan desteklemektedir. Bu da mekânın maddi bir yer olmaktan çıkıp, bilgi akışları ve dijital 

etkileşimlerle tanımlanan ağsal bir alan hâline gelmesine yol açmaktadır. 

5.7 | Sınırlılık  

Bu araştırmanın belirli sınırlılıkları bulunmaktadır. İlk olarak, çalışma kuramsal bir 

çerçeveye dayandığı için analiz edilen veriler, seçilen literatürün kapsamıyla sınırlıdır. 

Özellikle posthümanizm, mekânsal teori ve çağdaş sanat ilişkisine dair kaynaklar geniş olmakla 

birlikte, bu çalışmada Barcaro (2023), Iglesias & Paniotova (2022) ve belirli metinlere 

odaklanılması, kuramsal çeşitliliği kısmen sınırlamaktadır. İkinci olarak, araştırma uygulamalı 

sanat pratiklerini doğrudan deneysel yöntemlerle test etmeyi değil, mevcut çalışmaları 

karşılaştırmalı ve kavramsal bir bakışla yorumlamayı amaçladığından, bulguların 

genellenebilirliği sınırlıdır. Üçüncü olarak posthümanist sanat üretimleri büyük ölçüde dijital, 

etkileşimli ve veri-temelli ortamlarla ilişkilendiği için, fiziksel mekâna bağlı pratikler bu 

çalışma kapsamında sınırlı düzeyde ele alınmıştır. Son olarak, teknolojik gelişmelerin hızlı 

değişimi nedeniyle, burada değerlendirilen kavram ve örneklerin zaman içinde güncellenme 

gerekliliği doğması muhtemeldir. Bu sınırlılıklar, çalışmanın ele aldığı konuyu daraltmakla 

birlikte, odaklanmış ve derinlikli bir analiz yapılmasına da olanak sağlamaktadır.



Akdeniz, 2025 
   

JESA  

99 

 

6 | SONUÇ 

Bu çalışma, posthümanist estetiğin mekân, özne ve üretim kavramlarını nasıl 

dönüştürdüğünü incelemiştir. Elde edilen bulgular, insan-merkezli sanat anlayışının yerini 

çoklu, ağsal ve veri-temelli bir üretim modeline bıraktığını ortaya koymaktadır. Posthümanist 

sanat, sanatçıyı merkezin dışına iterken, mekânı, teknolojiyi ve izleyiciyi yaratıcı sürecin aktif 

bileşenleri hâline getirmiştir. Bu bağlamda şu temel sonuçlara ulaşılmıştır: 

Mekân, sanatsal üretimin aktif öznesidir. 

• Dijital çağda mekân, verinin dinamik akışlarıyla biçimlenen bilişsel bir yapı olarak 

işlev görmektedir. 

• Yaratıcılık, çok-merkezli ve etik bir süreçtir. 

• İnsan, teknoloji, malzeme ve doğa yaratımın eşit ortaklarıdır. 

• Aura, dijital çağda yeniden doğmuştur. 

• Benjamin’in (2023) modernist eleştirisi, veri estetiğinde yeni bir anlam kazanır; 

özgünlük, sabitlikte değil akışta bulunur. 

• Estetik, etik ve ekoloji birleşmiştir. 

• Sanat, yalnızca görsel bir ifade değil; ekolojik ve bilişsel bir varoluş biçimidir. 

• İzleyici, eserin üreticisine dönüşmüştür. 

• Etkileşimli sistemler, izleyiciyi sanatın dinamik yapısına dâhil eder; böylece 

deneyim, ortak bir üretim sürecine dönüşür. 

Mekânın yapısal üretimi, posthüman sanat bağlamında yalnızca fiziksel bir çerçeve 

değil, biyolojik, teknolojik, politik ve dijital süreçlerin birleştiği çok katmanlı bir organizmadır. 

Nomadik öznelik, teknolojik beden ve kinetik etkileşim örnekleri, posthüman mekânı sınırları 

çözülen, çoklu ajanslarla işleyen ve öznelliği yeniden üreten bir sistem hâline getirir. Bu 

çalışma, mekânı bilişsel bir organizma olarak ele alan yaklaşımınızla doğrudan örtüşmekte ve 

insan sonrası sanat için güçlü bir kuramsal temel sunmaktadır. 

Sonuç olarak, posthümanist sanatın ortaya koyduğu paradigma, insanı merkeze almayan 

ama insanı dışlamayan bir etik-estetik denge kurar. Sanat, insan ve teknoloji arasındaki sınırları 

aşarak, varoluşun çoklu boyutlarını araştıran bir alan hâline gelir. Bu yeni paradigma, sanatın 

yalnızca geleceğini değil, insanın kendini algılama biçimini de dönüştürmektedir. Gelecekte 

yapılacak çalışmaların, posthümanist estetiği yalnızca dijital sanatla sınırlamadan; biyo-sanat, 

ekolojik tasarım, mimari ve performans sanatları gibi farklı alanlarda incelemesi önemlidir. 

Böylece insan-sonrası çağın estetik dili hem felsefi hem uygulamalı olarak daha geniş bir 

biçimde anlaşılabilecektir. 



Akdeniz, 2025 
   

JESA  

100 

 

KAYNAKLAR 

Anadol, R. (2021). Machine hallucinations [Yeni medya sanatı, dijital veri görselleştirme]. 

Refik Anadol Studio. https://refikanadol.com/works-old/machine-hallucinations-

nature-dreams/ 

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the entanglement of 

matter and meaning. Duke University Press. 

Barcaro, A. (2023). Nomadic art: Decolonising the human and the posthuman. New Literaria, 

4(2), 180–189. https://doi.org/10.48189/nl.2023.v04i2.020 

Baudrillard, J. (2003). Simülakrlar ve simülasyon (O. Adanır, Çev.). Doğu Batı Yayınları. 

Benjamin, W. (2023). The work of art in the age of mechanical reproduction. Must Have 

Books. 

Braidotti, R. (2013). The posthuman. Polity Press. 

Braidotti, R. (2019). Posthuman knowledge. Polity Press. 

Büyükkaragöz, T. (2025). Sanatta yapay zekâ ve bir öncü: Refik Anadol’un veri estetiği. 

International Social Sciences Studies Journal, 11(8), 1379–1394. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.16936107 

Cemiloğlu, M. (Ed.). (2024). Posthümanizm ve kurgusal yaratıcılık. Anadolu Üniversitesi 

Yayınları. 

Chmiliar, L. (2010). Multiple-case designs. In A. J. Mills, G. Eurepas, & E. Wiebe (Eds.), 

Encyclopedia of case study research (pp. 582–583). Sage. 

Çevik, İ. F. (2018). Mekanik yeniden üretim sonucu kaybolan sanat yapıtının aurasını 

teknolojik yenilikler yolu ile yeniden bulmak. İstanbul Gelişim Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 5(1), 114–126. https://doi.org/10.17336/igusbd.331612 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2023). A thousand plateaus: Capitalism and schizophrenia. 

Bloomsbury Academic. 

Doğan, H. (2024). The meaning and meaninglessness of being human: The romantic aesthetics 

of posthumanist art. Art Vision, 30(53), 187–196. 

https://doi.org/10.32547/artvision.1503420 

Dolejsova, L. (2012). Posthuman tendencies in performance art [PDF document]. 

Euronews. (2022, Kasım 17). Refik Anadol is making machines hallucinate for his MoMA 

debut. https://www.euronews.com/culture/2022/11/17/refik-anadol-is-making-

machines-hallucinate-for-his-moma-debut 

Ferrando, F. (2019). Philosophical posthumanism. Bloomsbury. 

https://refikanadol.com/works-old/machine-hallucinations-nature-dreams/
https://refikanadol.com/works-old/machine-hallucinations-nature-dreams/
https://doi.org/10.48189/nl.2023.v04i2.020
https://doi.org/10.5281/zenodo.16936107
https://doi.org/10.17336/igusbd.331612
https://doi.org/10.32547/artvision.1503420
https://www.euronews.com/culture/2022/11/17/refik-anadol-is-making-machines-hallucinate-for-his-moma-debut
https://www.euronews.com/culture/2022/11/17/refik-anadol-is-making-machines-hallucinate-for-his-moma-debut


Akdeniz, 2025 
   

JESA  

101 

 

Haraway, D. (2006). Siborg manifestosu: Geç yirminci yüzyılda bilim, teknoloji ve sosyalist-

feminizm (O. Akınhay, Çev.). Agora Yayıncılık. 

Hayles, N. K. (1999). How we became posthuman: Virtual bodies in cybernetics, literature, 

and informatics. University of Chicago Press. 

Hayles, N. K. (2024). How we became posthuman. University of Chicago Press. 

Iglesias Garcia, R., & Paniotova, T. S. (2021). Our posthuman future in Utopias of 

Contemporary Art. En Chelovek (The Human Being), 32(4), 149–171. 

Kulak, Y. C. (2025). Post-hümanist yaratıcılığın seramik sanatına yansıması. Sanat ve Tasarım 

Araştırmaları Dergisi, 6(10), 121–139. https://dergipark.org.tr/tr/pub/stardergisi/policy 

Lefebvre, H. (2014). The production of space. Blackwell. 

Merriam, S. B. (2013). Nitel araştırma: Desen ve uygulama için bir rehber (S. Turan, Çev. Ed., 

3. baskıdan çeviri). Nobel Yayın Dağıtım. 

Min, J., & Chung, H. (2025). The aesthetics of immersion through AI: The cosmic visualization 

of Refik Anadol’s “Machine Hallucinations.” Journal of Contemporary Visual Culture, 

12(2), 45–67. https://www.earticle.net/Article/A470000 

Oktan, B., & Akyol, F. (2024). Refik Anadol’s AI-based digital art and its intellectual 

connotations. Galactica Media Journal, 8(1), 112–129. 

https://galacticamedia.com/index.php/gmd/article/view/478 

Paul, J., & Criado, A. R. (2020). The art of writing literature review: What do we know and 

what do we need to know? International Business Review, 29(4), 101717. 

https://doi.org/10.1016/j.ibusrev.2020.101717 

Rouvroy, A. (2013). The end(s) of critique: Data-behaviorism vs. due-process. In M. 

Hildebrandt & K. de Vries (Eds.), Privacy, due process and the computational turn (pp. 

143–167). Routledge. 

Sayal-Bennett, A. (2018). Posthuman pedagogy: Affective learning. In R. W. S. Brown & J. 

Adams (Eds.), Education in the Anthropocene (pp. 91–110). Routledge. 

Snyder, H. (2019). Literature review: A research methodology, an overview and guidelines. 

Journal of Business Research, 104, 333–339. http://creativecommons.org/licenses/BY-

NC-ND/4.0/ 

Stelarc. (2011). The posthuman body: Architectures and prosthetics. MIT Press. 

Torraco, R. (2016). Writing integrative literature reviews: Using the past and present to explore 

the future. Human Resource Development Review, 15(4), 404–428. 

https://doi.org/10.1177/1534484316671606 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/stardergisi/policy
https://www.earticle.net/Article/A470000
https://galacticamedia.com/index.php/gmd/article/view/478
https://doi.org/10.1016/j.ibusrev.2020.101717
http://creativecommons.org/licenses/BY-NC-ND/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/BY-NC-ND/4.0/
https://doi.org/10.1177/1534484316671606


Akdeniz, 2025 
   

JESA  

102 

 

Tronca, L. (2022). Towards posthuman creativity: Rethinking the human–machine relation in 

contemporary artistic practices. AI & Society, 37(3), 987–1001. 

https://doi.org/10.1007/s00146-022-01376-x 

Wolfe, C. (2010). What is posthumanism? University of Minnesota Press. 

Wood, L. A., & Kroger, R. O. (2000). Doing discourse analysis: Methods for studying action 

in talk and text. Sage. 

Görsel Kaynaklar 

Görsel 1. (t.y.). Refik Anadol’un Machine Hallucinations’i: Makinenin rüyası insanın 

yansıması. https://www.filomythos.com/refik-anadolun-machine-hallucinationsi-

makinenin-ruyasi-insanin-yansimasi/ 

Görsel 2. (t.y.). Refik Anadol: What Dreams May Come. 

https://www.koeniggalerie.com/blogs/online-magazine/refik-anadol-what-dreams-

may-come 

Görsel 3. (t.y.). Stelarc ear art & human body installation. https://www.labiotech.eu/trends-

news/stelarc-ear-art-human-body 

https://doi.org/10.1007/s00146-022-01376-x
https://www.filomythos.com/refik-anadolun-machine-hallucinationsi-makinenin-ruyasi-insanin-yansimasi/
https://www.filomythos.com/refik-anadolun-machine-hallucinationsi-makinenin-ruyasi-insanin-yansimasi/
https://www.koeniggalerie.com/blogs/online-magazine/refik-anadol-what-dreams-may-come
https://www.koeniggalerie.com/blogs/online-magazine/refik-anadol-what-dreams-may-come
https://www.labiotech.eu/trends-news/stelarc-ear-art-human-body
https://www.labiotech.eu/trends-news/stelarc-ear-art-human-body

