
Atıf – Citation: Yariş, S.-Özkan, M. F. 2025, “Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut 
Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme”, Amisos, 10/19, 455-485 DOI: 10.48122/amisos.1829574 

 

AMİSOS / AMISOS 
Cilt/Volume 10, Sayı/Issue 19 (Aralık/December 2025), ss./pp. 455-485 

ISSN: 2587-2222 / e-ISSN: 2587-2230 
DOI: 10.48122/amisos.1829574 

                                                                                                                                              
                                                              

 

                                                                                                                                                                    
 

 
Geliş Tarihi/Received: 24. 11. 2025  

                                                                                                                            Kabul Tarihi/Accepted: 06. 12. 2025 
 

  

 

GÜNDELİK HAYATTA ANTİK ROMA: MADDİ KÜLTÜRÜN SOMUT KANITLARI 

ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

 

ANCIENT ROME IN EVERYDAY LIFE: AN ASSESSMENT OF TANGIBLE 

EVIDENCE OF MATERIAL CULTURE 

 

 

Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN   

 

 

Öz 

İnsanlık tarihini boyunca günümüze kadar pek çok medeniyet kurulmuş ve yıkılmıştır. Bu 

medeniyetlerden biri; Antik Çağ’ın en önemli imparatorluklarından Antik Roma’dır. Avrupa ile 

Akdeniz kıtaları arasında bir köprü vazifesi gören Antik Roma, İtalya Yarımadası’nın batısında, 

Tiber Nehri kıyısında kurulmuştur. Antik Roma’nın kuruluşu; krallık, Cumhuriyet ve imparatorluk 

olmak üzere üç dönemden oluşmaktadır. Bu dönemlerde geniş topraklar ve çok kültürlü toplum 

yapısına sahip olan imparatorlukta bireylere atfedilen roller ve yaşam standartları farklılıklar 

göstermektedir. Günlük yaşam içerisindeki yaşamsal faaliyetlerinden olan, maddi kültürün somut 

kanıtları arasında yer alan barınma, beslenme, giyim, hijyen ve sağlık, eğlence bu farklılıklardan 

birkaçıdır. Bu somut farklılıklar ev içerisindeki hane halkının rollerine, giyim tarzlarına, yedikleri 

yemeklerin öğünlerine, aldıkları eğitim ve sağlık hizmetlerine, yaptıkları işe, eğlence anlayışları 

kendini göstermektedir. Antik Roma toplumu ilk etapta küçük kulübelerde yaşam kurmaya 

 
 Sorumlu Yazar/Responsible Author: Doç. Dr., Dicle Üniversitesi, Sezai Karakoç Edebiyat Fakültesi, Arkeoloji 

Bölümü, Diyarbakır/Türkiye. E-Posta: cinarsahure@gmail.com ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-1789-

7470 

Arkeolog (MA), Bağımsız Araştırmacı, Diyarbakır/Türkiye. E-Posta: furkanozkane46m3@gmail.com ORCID ID: 

https://orcid.org/0000-0003-2787-5571 

 

  

Özgün Makale/ Original Article 

 

 

mailto:cinarsahure@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1789-7470
https://orcid.org/0000-0002-1789-7470
mailto:furkanozkane46m3@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2787-5571


Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   456 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

başlasalar da gelişmiş sosyal yapıları ve değişen yaşam kaliteleri zamanla barınma alanlarının 

değişiminde büyük rol oynamıştır. Değişen ekonomik düzen ve gelişen sosyal yapı; Domus, Villa 

ve İnsula adı verilen üç farklı konut tiplerini de beraberinde getirmiştir. Beslenme bakımından Roma 

mutfağının oluşması ve şekillenmesinde hem atalarından gelen gelenekler ve geniş coğrafyaya sahip 

olmak, hem de Yunan ve Etrüsk gibi çeşitli kültürlerin etkileri sayılabilir. Tarıma dayalı bir 

beslenme sistemine sahip olup coğrafi çeşitliliğin ve Akdeniz ikliminin sunduğu imkânlarla 

beslenme oldukça zengin bir içerik göstermektedir. Roma’da giyim, bireyin toplumsal konumunu 

belirleyen en önemli unsurlardan biriydi. Togasının çeşitli biçimleri, Roma toplumundaki statüsünü 

ve işlevini gösterirdi. Hijyeni büyük bir kültür haline getiren Antik Roma, tıpkı kendisinden önceki 

Yunanistan ve Mısır gibi, tıp ve sağlık çalışmalarına büyük önem vermiştir. Romalılar, tedaviye 

odaklanmak yerine hastalıkları önlemek için yeni yöntemler aramayı tercih etmişlerdir. Bu 

yaklaşım, halk sağlığı tesislerine vurgu yaparak kendini göstermiştir. Hastalıkların ve tedavilerin 

çoğunluğu dinsel ağırlıklı ilkel tıp yöntemleri olmuştur. Antik Çağ medeniyetlerinde eğlence 

kültürü, geniş bir yelpazede sosyal yaşamın önemli bir yerini kapsamaktadır. Yarış amaçlı oyunların 

yapıldığı festivallere önem verilirdi. Makalede Roma’da günlük yaşamın çok kültürlü bir etkileşimin 

ürünü olarak ortaya çıkmış olması, barınmadan eğlenceye kadar her alanda Roma’ya özgü bir 

kimliğin varlığı maddi somut kültür öğeleri açıklanarak değerlendirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Roma, Günlük Yaşam, Barınma, Beslenme, Giyim, Hijyen ve Sağlık, Eğlence. 

Abstract 

Throughout human history, many civilizations have been established and destroyed until today. One 

of these civilizations is Ancient Rome, one of the most important empires of Antiquity. Ancient 

Rome, which served as a bridge between Europe and the Mediterranean continents, was established 

in the west of the Italian Peninsula, on the banks of the Tiber River. The foundation of ancient Rome 

consists of three periods: kingdom, Republic and empire. In these periods, the roles and living 

standards attributed to individuals in the empire, which has a large territory and multicultural society 

structure, differ. Housing, nutrition, clothing, hygiene and health, entertainment, which are some of 

the vital activities in daily life and are among the concrete evidence of material culture, are some of 

these differences. These tangible differences also manifest themselves in the roles of households in 

the house, their clothing styles, the meals they eat, the education and health services they receive, 

the work they do, and their understanding of entertainment. Although ancient Roman society started 

to live in small huts in the first place, their developed social structures and changing quality of life 

played a major role in the change of shelter areas over time. The changing economic order and 

developing social structure have brought along three different housing types called Domus, Villa 

and Insula. In terms of nutrition, the formation and shaping of Roman cuisine can be counted both 

as traditions from their ancestors and having a wide geography, as well as the effects of various 

cultures such as Greek and Etruscan. It has an agricultural nutrition system and shows a very rich 

content with the opportunities offered by geographical diversity and Mediterranean climate. In 

Rome, clothing was one of the most important elements that determined the social position of the 

individual. The various forms of his toga showed his status and function in Roman society. Ancient 

Rome, which made hygiene a great culture, gave great importance to medicine and health studies, 

just like Greece and Egypt before it. The Romans preferred to look for new ways to prevent diseases 

rather than focus on treatment. This approach has manifested itself with an emphasis on public health 

facilities. The majority of diseases and treatments have been religiously predominantly primitive 

medicine methods. Entertainment culture in ancient civilizations covers an important place of social 

life in a wide range. Festivals where games for racing purposes were held were given importance. 

In the article, the fact that daily life in Rome emerged as a product of a multicultural interaction and 

the existence of an identity unique to Rome in every field from shelter to entertainment were 

evaluated by explaining the material concrete cultural elements. 

Keywords: Rome, Daily Life, Shelter, Nutrition, Clothing, Hygiene And Health, Entertainment. 

 

1. Giriş 

İnsanlık tarihini boyunca günümüze kadar pek çok medeniyet kurulmuş ve yıkılmıştır. 

Bu medeniyetler arasında sürekli merak uyandıran geniş topraklara sahip Antik Roma 

medeniyeti de yer almaktadır. 



457                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Roma, MÖ 753 yılında Romulus tarafından Palatium tepesinde kurulan küçük bir köy 

yerleşkesinden ibaretti. Gelişmesi yüz yıllar sürmüş olan Roma, Akdeniz’i iç deniz haline 

getirmiştir.1 Avrupa ile Akdeniz kıtaları arasında bir köprü vazifesi gören Antik Roma, İtalya 

Yarımadası’nın batısında, Tiber Nehri kıyısında kurulmuştur. Roma’nın kurulduğu bölge, 

İtalya’nın tam ortasında yer almaktadır. Roma’nın dış tehditlere karşı korunmasına yardımcı 

olan doğal sınırlar; kuzeyde Alpler, doğuda Adriyatik Denizi, batıda Tiren Denizi ve güneyde 

Akdeniz ile çevrilmesiyle İtalya Yarımadası oluşmuştur. Bu durum, Roma’nın hem karasal hem 

de deniz yollarıyla diğer uygarlıklarla etkileşime girmesini kolaylaştırmıştır. Antik Roma’nın 

coğrafi konumu ve yapısı, onun siyasi, askeri, ekonomik ve kültürel gelişiminde temel 

belirleyicilerden biri olmuştur. Latium’un verimli toprakları, Tiber Nehri’nin sunduğu ulaşım 

kolaylığı ve Roma’nın yedi tepe üzerine kurulmuş olması gibi faktörler Roma’nın coğrafi 

özelliklerinin onun tarihsel gelişimi üzerindeki etkisinde oldukça belirleyici rol oynamıştır.2  

Roma, üç farklı yönetim şekli ile yönetilmiştir. İlk yönetim tarzı Krallık Rejimi, 

Romulus’un MÖ 753 yılında Roma’yı kurması ile başlamıştır. Bu rejim son kral Tarquinius 

Superbus’un MÖ 509 tarihinde Roma halkı ve bir gurup soylu ile tahttan indirilip yerine 

Cumhuriyet Rejiminin kurulması ile son bulmuştur. Cumhuriyet rejimi 500 yıl kadar varlığını 

sürdürmüştür. Octavius’un kendini Roma imparatoru ilan etmesi ile Cumhuriyet rejimi sona 

ermiş ve Roma geriye kalan tarihinde İmparatorluk rejimi ile yönetilmiştir.3 Roma 

imparatorluğunun geniş topraklara sahip olması farklı kültürler ile etkileşimi, sosyal düzenin 

zenginliğini sağlamıştır. Toplum içinde yaşayan insanların günlük yaşamları; sosyal, ekonomik 

ve kültürel açıdan büyük bir çeşitlilik göstermektedir. Antik Roma’da sosyal yapının çeşitliliği 

ve farklı kültürel etkileşimin oluşturduğu zenginlik karmaşık ve çok katmanlı bir sistem haline 

getirmiştir. Bu çeşitlilik günlük yaşamda ihtiyaç karşılayıcı nitelikte kalmayıp sosyal statülerin 

belirlenmesi toplumun genel olarak patriciuslar (soylular), plebler (halk) ve kölelerin dahil 

edildiği üç gruba ayrılmıştı. Patriciuslar, Roma’nın önemli kurucu ailelerinden gelen, ekonomik 

ve siyasi güce sahip, Plebler, toplumun çoğunluğunu oluşturan ve genellikle çiftçiler, tüccarlar 

ve zanaatkarlardan oluşan kitleyi temsil etmekteydi.4  

Antik Roma toplumunun en küçük yapı birimi olan aile, sosyal yaşamın merkezinde yer 

almaktaydı. Aile yapısı, hukuk sistemi ve toplumsal yasalar çerçevesinde şekillenmiş, aile 

reisinin (pater familias) hakimiyeti altında organize edilmiştir.  Bir Roma ailesinin en belirgin 

özelliği ailedeki en yaşlı erkek olan aile reisi olarak bilinen pater otoriter gücü elinde 

bulundurmasıdır. Bir pater familiasın eşi üzerindeki yetkisine manus, çocukları üzerindeki 

yetkisine patria potestas, köleleri üzerindeki yetkisine ise dominica potestas denmektedir.5 Aile 

içindeki bu rollerin varlığı Roma’nın sosyal ve siyasi yapısının anlaşılmasındaki önemli 

ipuçlarındandır.  

Makalede, Antik Roma’nın günlük yaşamını oluşturan maddi kültür unsurları arasında 

barınma, beslenme, giyim, hijyen ve sağlık, eğlence değerlendirilmiştir. 

2. Günlük Yaşamın Maddi Kültür Unsurları 

2.1. Barınma 

 Kentler veya evler ortaya çıkmadan önce insan dış etkenlerden korunabileceği yerlerde 

mağaralarda, ormanlarda veya kendisini güvende hissedeceği sığınaklarda barınma ihtiyacını 

karşılamıştır. İnsanoğlunun zamanla gerçekleşen gelişim ve birikimleri sonucunda bu tür 

 
1 Kara 2019, 1-3. 
2 Boatwright et al. 2004, 1- 2. 
3 Yılmazcan 2023, 434-435. 
4 Kocakuşak 2011, 11-12. 
5 Doğancı-Kocakuşak 2014, 235-236. 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   458 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

sığınaklar yerini mimari olarak inşa edilen evlere bırakmıştır.6 Evlerin oluşumu özel mülkiyet 

kavramını da doğurmuş genel ile özeli ayırmıştır. Roma’da ev demek; bir aileyi bir çatı altında 

toplamakla beraber aile reisinin itibarını da korumak, ekonomik, sosyal, siyasal olgularla 

beraber kimlik ve toplumsal aidiyet gibi hususların yansıyışını ortaya koymak demektir.7  

Roma’da insanların barınma amacı ile günlük yaşamda kullandıkları evler; ekonomik, 

sosyal ve sınıfsal yapılara bağlı olarak çeşitlilik göstermiştir. Roma’da evler başlangıçta sadece 

barınma amacı güderken sanatsal kaygı güdülmeden gösterişten uzak şekilde inşa edilmiştir. 

Bu dönem evlerini genellikle kil, saman ve sazdan yapılan kulübeler olmuştur.8 Zamanla 

gelişen Roma, mimari açıdan Yunan ve Etrüsklerden esinlenmiş ve taştan daha geniş evler inşa 

etmiştir. Roma’da gerçekleşen arkeolojik kazılar sonucunda zenginlerin gösterişli evlerinin 

yanında sade ve gösterişten uzak orta sınıf evleri de bulunmaktadır. Palatine tepesinde 

gerçekleşen arkeolojik çalışmalarda ortaya çıkartılan evlerden, Roma’daki ev tiplerinin sosyal 

sınıf farkını göstermesi bakımından önemli veriler sunmaktadır. Gösterişten uzak sade ve 

sıradan konutlar orta; lüks ve gösterişli konutların ise zengin ve seçkin kişilerin yaşaması için 

inşa edilmiş olduğunu göstermektedir. Soylu sınıfın bu farklı ve gösterişli konutları kullanması 

soylular arasında büyük rekabet konusu olmuştur.9 Bu rekabetlerden birine örnek olarak, MÖ 

91 yılında Plep Tribunus (Roma devletinin resmi memuru olamayan, Plebleri temsil eden 

memur) seçilen, Livius Drusus’un ev yapmak için tutmuş olduğu mimarın, Platine tepesine 

yaptırmak istediği evi maksimum güvenlik ve mahremiyete uygun şekilde yapma teklifini 

Drusus geri çevirerek tam aksi şekilde yapılması gerektiğini ve yaptığı her şeyin halkın gözleri 

önünde olmasını istemesi gösterilebilir.10  

Antik Roma toplumu yaşam faaliyetlerini ve geçimlerini tarım ve hayvancılıkla 

uğraşarak karşılamaktadır. Bu yaşam formuna sahip toplum ilk etapta küçük kulübelerde yaşam 

kurmaya başlasalar da gelişmiş sosyal yapıları ve değişen yaşam kaliteleri zamanla barınma 

alanlarının değişiminde büyük etken olmuştur. Değişen ekonomik düzen ve gelişen sosyal yapı, 

domus, villa ve insula adı verilen üç farklı konut tiplerini de beraberinde getirmiştir.11  

2.1.1. Domus  

Domus ’un kelime anlamı Latince çeviride “ev” ve “yurt” anlamına gelmektedir.12 

Romalılar için sosyal, politik ve iş hayatına dair işlerin bir arada yürütüldüğü, gün içerisinde 

aile fertlerinin dini ritüellerini yerine getirdiği bir alan olarak da tanımlanır.13 Ev, içinde 

yaşayanların varlığı hakkında Roma’da bilgi verici bir kültür materyali olmuştur (Fig. 1).14 

Bazı domuslar taştan yapılmış, malzeme durumuna göre ise su ve çamur dolgulu ahşap 

çerçeveli temeller ya da alçak taş duvarların üzerine inşa edilmiştir. Genellikle tek katlı olan bu 

yapı tipi en fazla iki katlı olarak da inşa edilmiş olup bazılarında mahzenlere de yer verilmiştir. 

Domus’un durumu ev sahibinin zenginliğini temsil etmekteydi.15  

Roma evlerinin arkasında bulunan hortus eski bir bahçe türü olmuş, cumhuriyet dönemi 

itibari ile domuslarda atrium yani avlu yapılmaya başlanmıştır. Geç Cumhuriyet ve Erken 

İmparatorluk döneminde daha yaygın kullanılmış, ev mimarisini büyük ölçüde etkileyen en 

 
6 Vitruvius 2005, 27. 
7 Altunbeğ Turgut 2019, 285; Kara 2019, 13.  
8 Kara 2019, 131. 
9 Aslan 2019, 31. 
10 Matz 2024, 87. 
11 Kara 2019, 11.  
12 Alova 2013, 188. 
13 Aslan 2019, 30. 
14 Clarke 1991, 2. 
15 Adkins-Adkins 1994, 143. 



459                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

önemli mekanlardan biri olmuştur.16 Atrium’da gökyüzüne doğru dikdörtgen bir Compluvium 

adı verilen açıklık verilmiş yağmurlu günlerde impluvium adı verilen havuzda bu açıklık 

sayesinde yağmur suyu biriktirilmiştir.17 Bu alanda aile reisi genellikle öğlen saatlerine kadar 

iş görüşmelerini gerçekleştirir, evin hanımı yine bu alanda işlerini yapardı. Çocuklar ise bu 

alanda hem eğitim alıp hem de oyunlarını oynarlardı.18 Domus’larda fauces adı verilen giriş 

bulunmaktaydı. Fauces; dar ve yukarı doğru eğimli, nispeten alçak bir tavana sahipti. Fauces 

atriuma açılır, fauces tarafından bakan biri zemin duvarlar ve tavanla kapatılmış tablium’u 

görebilirdi. Tablium daha çok konukların karşılama odası olarak kullanılmıştır. Bu alanda aile 

soy ağacını yansıtırcasına ataların portrelerine yer verip ailenin kimliği ve soyu burada 

sergilenirdi. Arka kısmında yer alan pencere veya kapıdan bahçe manzarası görünmekteydi. 

Evin içinden tabliuma ulaşım atrium’da bulanan havuzun etrafından dolanarak 

sağlanmaktadır.19 Domus’larda biri yazlık biri kışlık olmak üzere iki adet triclinium yani yemek 

odası bulunur. Domus’un ön ve arka kısmında cubiculum olarak adlandırılan yatak odası ve 

Diaeta olarak nitelendirilen oturma odası yer alır.20 Mutfak için domus’ta tespit edilen yer 

bulunmamıştır. Mutfak, Pompeii evlerinde genellikle atrium’un arkasında yer almıştır. 

Domus’larda kölelere özgü odalara yer verilmemiştir. 

MÖ II. yüzyıl itibari ile atrium’la beraber peristyl yani sütunlu bahçe tasarımı 

başlamıştır. Bu yeni tarz, Helen ve Doğu İran bahçelerinden esinlenilerek tasarlanmıştır.21 

Roma’da bahçeler siyasi, ticari kısaca karma kullanım içerisinde yer almıştır. MÖ II. yüzyılın 

ortalarından itibaren Roma'da ev mimarisi önemli bir dönüşüm geçirmiş, bu dönemde, zevk 

bahçeleri evlere eklenmiş aynı zamanda özel aktiviteler için tasarlanmış odalar yapılmıştır. 

Peristyl’de dekoratif amaçlı çeşmeler yer almıştır. Bu bahçeler, yalnızca dinlenme ve keyif için 

değil, aynı zamanda evin statüsünü gösteren bir sosyal alan olarak da işlev görürdü.22  

Kısaca Domuslarda bir ailenin mahremiyetine ayrılmış özel alanlar ile diğer işlerin 

gerçekleştirildiği kamusal ev halkının hepsinin kullanabileceği iki ayrı alan yer almaktadır. İki 

nesil yaşamış genç erkekler kendi domuslarını almak için çalışmışlardır. Bundan dolayı üç 

neslin bir domusta yaşaması nadir bir durum olarak kabul edilir.23 MS IV. yüzyılda Roma’da 

1797 domus’un olduğu bilinmektedir.  

2.1.2. Villa  

Villa, Klasik Arkeolojide kırsaldaki büyük müstakil evlere verilen bir isimdir. Villaların 

görünüşü sahibinin zenginlik ve soyluluğunu temsil eder. Vitrivius’a göre diğer evlerden farklı 

olarak, villalarda kütüphaneler, resim galerileri ve bazilikalar bulunmalıydı. Çünkü özel davalar 

veya yargıç önünde gerçekleşen duruşmalar seçkin ve soylu kimselerin villalarında 

gerçekleşmiştir.24  

Roma villaları iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölüm, ahırlar ve bahçeyi içine alan 

kısım; ikinci bölüm kölelerin yaşadığı ev hizmetleri ve üretimin gerçekleştiği alandır.25 Roma 

villalarında genellikle birden fazla yatak odası bulunur, bunlar sadece uyuma amaçlı 

tasarlandığından dolayı büyük ölçülerde değildir. Günümüz yatak odalarını anımsatmakta olup 

genellikle kırmızı ve siyah gibi koyu tonlarda boyanırdı. Aşırı zengin ve seçkin kişilerin 

 
16 Resuloğlu 2019, 118-119.  
17 Deighton 1999, 15. 
18 Deighton 1999, 15, 33. 
19 Clarke 1991, 6. 
20 Richardson 1992, 111. 
21 Aslan 2019, 44. 
22 Richardson 1992, 111. 
23 Kara 2019, 51. 
24 Vitrivius 2005, 135. 
25 Kara 2019, 15. 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   460 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

villalarında özel yatak odaları, mevsimlere uygun yemek odaları ve aşırı gürültüden uzaklaşmak 

için köşeler bulunmuştur (Fig. 2).26 

Villalarda ışık önemli bir etken olmuş bu yüzden konutun her tarafı ışık alacak şekilde 

tasarlanmış ışığın en iyi alındığı cephelerde yüksek duvarlar yapılmamış, her taraftan gökyüzü 

görünecek şekilde tasarlanmıştır.27 Bahçede ışık kadar önemli olup Roma’da çoğunda kutsal 

bir alan bulunmuştur. İmparator Hadrianus’un villasında Serapion bahçe tapınağı 

bulunmuştur.28 MÖ II. yüzyılın sonunda Roma villa mimarisine Peristyl avlular, palaestra gibi 

spor salonları görünmeye başlanmıştır.29 Roma villalarını meşhur eden taban mozaikleri 

olmuştur, bunlar atrium’dan hariç oturma odalarında ve kutsal alanlarda kullanılmış, sade 

geometrik şekilde yapılmıştır. Roma villalarında köpek beslemek yaygındır. Arkeolojik kazılar 

sonucunda “cave canem” yani “dikkat köpek var” yazılı bir tabela bulunmuştur.30 Roma 

mimarisinde villalar yaygın olarak villa urbana, villa rustica, villa suburbana ve mariteme 

olarak sınıflandırılmıştır (Fig. 3).31  

Villa urbana, kırsal kesimde bulunup tarımsal faaliyet dışında yazlık olarak kullanılan 

lüks yapılar olmuş, villa rustica tarımsal faaliyetler amacıyla kullanılmıştır. Villa suburbana, 

Roma’da yaygın olmuş ve kasabaların eteklerine inşa edilmiştir. Bu evler özünde mesken 

amaçlı olmuş ve genellikle şehir evlerinden ayırt edilmemiştir. Villa maritime, deniz 

kenarlarında yapılan, genellikle zenginlerin ve imparatorların inzivaya çekilmek için yaptıkları 

konutlar olmuştur.32  

2.1.3. İnsula 

Cumhuriyet döneminde, Roma genişlemeye ve nüfus artmaya başladıkça barınma 

sorunu da ortaya çıkmış, yoğun nüfus oranına sahip bölgelerde apartman tipli yapılar 

yapılmıştır.33 İnsula kelime anlamı olarak “ada” anlamına gelir.34 Varlıklı olmayan insanların 

barınma ihtiyacını karşılamak için bir veya iki odalı, çok katlı konutlardan meydana 

gelmektedir.35 Birden fazla ailenin barındığı bu yapılar yoğun nüfus sorununa pratik çözüm 

sağlamıştır. 

Çoğunlukla kereste ve kerpiçten yapılmış olan bu yapılarda, yangın çıktığında yataya 

ve dikeye yerleştirilen kirişlerin çökmesi sonucu yangının yayılması kolay olmuştur.36 Bu 

durumdan dolayı Roma’da 1. yüzyıldan itibaren insulaların yapımında beton ve pişmiş tuğlalar 

kullanılmıştır. İnsula sakinleri besin ihtiyaçlarını ilk katlarda bulunan restoranlarda sağlamış 

bazen de kendi evlerinde yapmayı denemiş sonuç olarak genellikle yangınlara sebebiyet veren 

bir duruma yol açmışlardır. Yangınların en büyük nedeni taşıma mangallar olmuştur.37 

Gerçekleşen yangınlar, zaten varlıklı olan Marcus Licinius Crassus için servetine servet 

katacağı bir iş fırsatı olmuştur. Carssus 500 tane inşaat ve mimari işinden anlayan köle toplamış, 

şehrin hangi bölgesinde yangın çıkarsa, o bölgeye adamları ile giderek orada kalanlardan 

eşyalarını yok pahasına alıp yanında yangını kontrol altına alma konusunda yetenekli olan 

ekibine içerdeki eşyaları sağlam şekilde kurtararak karlı bir iş ile servetini katlayarak Roma’nın 

 
26 Deighton 1999, 10.  
27 Vitrivius 2005, 137. 
28 Deighton 1999, 35. 
29 Kara 2019, 14. 
30 Deighton 1999 14. 
31 Kara 2019, 30. 
32 Adkins -Adkins 1994, 148; Kara 2019, 30-37. 
33 Kara 2019, 59. 
34 Alova 2013, 313. 
35 Altunbeğ Turgut 2019, 286. 
36 Vitrivius 2005, 42. 
37 Deighton 1999, 22. 



461                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

yarısını neredeyse elde etmiştir.38 Sık sık tekrar eden yangınlar imparator Neron’un yangın 

yönetmeliklerini yürürlüğe sokmuş, insulalar arası en az 10 ayaklık bir boşluk bıraktırmış,39 

Agustus döneminde ise insula 60 Roma fiti (17,75m) yükseklik ve 5 kat olarak ve Traianus 

döneminde ise 60 ayak (yaklaşık 18m) ile sınırlandırılmıştır (Fig. 4).40 

İnsulaların cadde kısmına bakan zemin katları dükkanlardan oluşurdu. Günümüz 

marketlerini anımsatan bu dükkanlar, thermopolium olarak adlandırılmış genellikle sahipleri 

ise thermopoliumun üst katında yaşamıştır.41 Rahatsızlık ve boyut açısından çeşitlilik göstermiş 

olsa bile bütün insulaların en büyük ortak sorunu daima ses olmuştur. İnsulalarda bulunan üst 

katlar güvenlik bakımından yetersiz olduğundan dolayı üst katlarda daima durumu olmayan 

aileler yaşamıştır. Bu katlarda genellikle kanal bulunmadığından dolayı da burada yaşayan 

insanlar, gece tuvalet ihtiyaçlarını bir kaba gidererek Roma sokaklarına fırlatmışlardır.42 

Günümüze en iyi şekilde kalabilen kalıntıları Ostia kentindedir. Ostia’da bulunan insulalar dört 

farklı kategoride değerlendirilmiştir: Zemin katta termopolium ve üst katlarda yaşam 

alanlarının bulunduğu konutlar, zemin katta hem termopoliumun hem de yaşam alanının 

bulunduğu konutlar, bir avlu çevresinde iki konutun birleştiği insulalar, iki en fazla üç katlı, 

caddeye bakan termopolium ve dış cepheyi dükkanlarla caddelere ve iç avluyu peristyl 

birleştiren avlulu konutlardır.43 MS IV. yüzyılın ortasından kalma Curisun Urbis Romae 

Regionum XIV ve Notrtia adlı Roma’nın dört bölgesinin kataloglarında Roma Formu’nda 

3.480 insula, tüm kentte ise 46.602 insula bulunduğu yazılmaktadır.44  

2.2. Beslenme 

Antik Roma’da beslenme, yalnızca fizyolojik gereksinimlerin karşılanması değil, aynı 

zamanda sosyal, ekonomik, politik ve ideolojik anlamlar taşıyan çok boyutlu bir olguydu. 

Sosyo-ekonomik statü, coğrafi konum ve meslek gibi faktörler beslenme alışkanlıklarını 

belirleyen başlıca etkenlere dönüşmüştür. Bir toplumun beslenme şekli, tükettiği besinler gibi 

pek çok olgu bize toplum hakkında bilgi vermektedir.45 Birçok antik kaynak ve arkeolojik 

kalıntılar Roma toplumunun eğlence hayatına düşkün olduğu kadar yeme içmeye de düşkün 

olduklarını göstermektedir. Çok miktarda yiyeceğin tüketildiği Roma ziyafetleri ve şölenleri 

uzun sürmesiyle ün kazanmıştır.46 Roma mutfağının oluşması ve şekillenmesinde birçok unsur 

rol oynamaktadır. Bu unsurlar arasında geçmişten gelen atasal gelenekler ve geniş coğrafyaya 

sahip olmanın getirdiği çeşitli kültürlerden etkilenme sayılabilir. Roma toplumunun kendine 

özgü mutfak ve yeme içme alışkanlıklarının oluşmasında Yunan ve Etrüsk kültüründen gelen 

unsurların zamanla değişip dönüşmesi etkili olmuştur. Romalıların tükettiği birçok besinin ve 

sofra adetlerinin Yunan mutfağından geldiği görülmektedir.47   

Antik Roma mutfağı, tarıma dayalı bir beslenme sistemine sahip olup coğrafi çeşitliliğin 

ve Akdeniz ikliminin sunduğu imkânlarla oldukça zengin bir içerik göstermektedir. Temel 

besin maddeleri arasında tahıllar, baklagiller, sebzeler, meyveler, et ve balık ürünleri ile 

zeytinyağı ve şarap önemli bir yer tutmaktaydı (Fig. 4). Özellikle tahıllar, Roma halkının ana 

besin kaynağını oluşturmaktaydı. Buğdaydan yapılan ekmekler ve lapalar (puls), düşük gelirli 

 
38 Matz 2024, 74. 
39 Abbas 2023, 806. 
40 Blanck 1999, 70. 
41 Deighton 1999, 8. 
42 Abbas 2023, 806. 
43 Boethıus 1960, 158-159. 
44 Kara 2019, 57.  
45 Alkurt 2020, 2; Kapka-Genç 2024, 723. 
46 Kapka 2019, 171. 
47 Dilek 2017, 5; Kapka 2019, 171.  



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   462 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

kesimlerin en yaygın tüketim ürünlerindendir.48 Baklagiller (mercimek, nohut, bakla) ve 

sebzeler (lahana, soğan, pırasa, pancar) günlük yemeklerde sıkça yer alırken; zeytinyağı hem 

pişirme hem de sos yapımında yaygın olarak kullanılıyordu. Meyveler arasında incir, üzüm, 

elma, armut ve nar daha çok tatlı ve atıştırmalık olarak tüketilmekteydi. Şarap ise sadece içecek 

değil, aynı zamanda yemeklerin lezzetlendirilmesinde kullanılan temel bir besin olarak öne 

çıkmaktaydı. Et tüketimi sınıfsal farklılıkları yansıtıyordu. Yoksul kesimler daha çok sebze ve 

tahıl ağırlıklı bir diyetle beslenirken, üst sınıflar et, av hayvanları ve deniz ürünlerine daha kolay 

ulaşabiliyordu (Fig. 5). Domuz eti, Roma mutfağında en yaygın kullanılan et türü olurken; 

tavuk, keçi ve koyun eti de sofralarda yer almaktaydı. Balık ve deniz ürünleri ise özellikle kıyı 

bölgelerde yaşayan halkın diyetinde önemli bir yer tutuyordu. Ayrıca garum adı verilen balık 

sosu, Roma mutfağının karakteristik bir unsuru olarak yemeklerde sıkça kullanılmaktaydı.49  

Roma yemeklerinin ayrıntılarına ulaşmak daha kolaydır. Romalılar Yunanlılardan daha 

sık ve daha fazla yemek yerlerdi. Teoride çoğu Romalı günde üç öğün yemek yerdi. İentaculum 

(kahvaltı), prandium (öğlen yemeği) ve cena (akşam yemeği) olacak şekildedir. Bazen bu 

öğünlerin sayısının dörde çıktığı görülmektedir. Prandiumdan sonra merenda adı verilen (İkindi 

atıştırmalığı) kişiye bağlı yapılan öğün vardır. Gün boyunca yemek, açlığı gidererek ve enerji 

sağlayarak vücudu zorlu çalışmaya hazırlardı; akşamları ise yemeğin sosyal ve rahatlatıcı bir 

amacı vardı. Bu, boş zaman ve dinlenme zamanıydı. Gece orucunun bozulduğu kahvaltı 

(ientaculum), peynir veya meyveden, su veya şarapla yıkanmış bir parça ekmekten biraz daha 

fazlasıydı. Kahvaltıda genellikle, ekmek, peynir, zeytin ve kurutulmuş meyveler 

yenilmektedir.50  

Öğle yemeği (prandium), kahvaltının yapılıp yapılmadığına bağlı olarak sabah saat 10 

ile öğleden sonra 14 arasında herhangi bir zamanda alınabilirdi. Önemli olan, yenilen şeyin 

önemi ve sıkı bir diyete uyulmasıydı.51 Öğle yemeği için kesin bir saat bildirilmemiş, 

Romalıların gün içindeki işleri tamamlayıp havanın ısınmasıyla meridioya yani bugün İtalyan 

dili ile siesta olarak adlandırılan öğle uykusu dinlenmeye çekildikleri bilinmektedir. Siesta, 

Roma sosyal yaşamında oldukça önemli bir yere sahiptir. Romalılar siesta saatinde uyumanın 

yanı sıra bu saatlerde hamamda dinlenerek ve eğelenerek geçirmeyi tercih ederlerdi. Öğle 

yemeğini bireysel tercihe bağlı olarak siestadan önce veya sonra almış olabildikleri 

bilinmektedir.52 Öğle yemeği hızlı bir şekilde yenen bir atıştırmalıktı. Genellikle menü; ekmek, 

bir gece önceden kalan soğuk et, sebze, meyve, peynir ve şaraptan oluşmaktaydı. Bu 

yiyeceklerin yanı sıra, sokak satıcılarından alınan veya barlarda yenen sosis veya nohut çorbası 

gibi ucuz ve besleyici besinler de tercih edilirdi. Ilık nohut çorbası bir kuruş fiyatına ucuzdu. 

Tarlalarda çalışanlar veya çobanlar yiyeceklerini yanlarında götürürdü.53  

Cena, yani akşam yemeği günün en önemli öğünüydü. Akşam yemeği (cena), zorlu bir 

iş gününün ardından dinlenmek için yenilen sosyal öğündü ve saat 16:00'dan sonra herhangi bir 

zamanda yenirdi. Sekizinci veya dokuzuncu saat yaygındı ve saat 17:00 civarında yenirdi. Aile 

ve belki de birkaç misafir veya müşteriyle küçük özel akşam yemekleri yenirdi. Romalıların en 

önemli zaman dilimiydi (Fig. 6). Roma villalarında akşam yemeği için karakteristik olarak 

ayrılmış bir oda mevcuttur. Bu odaya Romalılar “triclinium” adını vermişlerdir (Fig. 7).  Latin 

literatüründe, triclinium “üç kanepe” anlamında kullanılmaktadır. Bu öğün günün en uzun süren 

öğünü olmuştur.54 Akşam yemeği üç çeşit yemekten oluşuyordu. Sebzeler, kabuklu deniz 

 
48 Dilek 2017, 12-17; Alkurt 2020, 2-3. 
49 Zeyrek 2011, 40, 45-47.  
50 Kapka 2019, 172; Alcock 2006, 183.  
51 Alcock 2006, 1, 83. 
52 Kapka 2022, 293-294; Kapka-Genç 2024, 774. 
53 Kapka 2019, 172; Alcock 2006, 183.  
54 Kapka 2019, 172; Alcock 2006, 184. 



463                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

ürünleri ve yumurtadan oluşan ilk yemek (gustatio), tadımlık veya mezeydi. Ana yemek 

(primae mensae), muhtemelen otlar ve likamenle keskin bir şekilde tatlandırılmış kızarmış veya 

haşlanmış etler, kümes hayvanları, sosisler ve sebzelerden oluşuyordu. Son yemek (secundae 

mensae) genellikle tatlı yemeklerden oluşuyordu; balla tatlandırılmış küçük kekler, meyveler, 

yumurtalı muhallebi veya baklagillerden yapılan pudinglerdi. Tuzlu yiyecekler de içerebilirdi. 

Bu tuzlu yiyecekler arasında ise kabuklu deniz ürünleri, istiridye ve salyangoz sayılabilir. 

Yumuşak veya uzun süre dayanmayacak yemeklere özel bir ilgi duyulurdu. İçecekler herhangi 

bir yemekle birlikte alınabilirdi, ancak daha ölçülü olanlar ikinci yemeğe kadar içmemeyi tercih 

ederdi. Şarap suyla karıştırılırdı, çünkü sadece 7 barbar seyreltilmemiş şarap içerdi. Yemeğin 

ardından mütevazı bir eğlence, muhtemelen şiir okuyanlar, dansçılar veya müzisyenler 

gelebilirdi.55  

Antik Roma’da öğün yapısı zengin, sosyo-ekonomik düzeyine göre büyük farklılıklar 

gösteren bir yapıya sahiptir. Sabah, sade ama fonksiyonel; öğle molası hızlı ve pratik; akşamları 

ise sosyal statüyü gösteren büyük bir ritüel olarak şekillenmiştir. Özellikle zengin sınıf, yemek 

üzerinden kültürel prestij ve görkem yaratma yoluna gitmiştir. Üst sınıflar üç ana öğüne 

(ientaculum, prandium, cena) ve cena içerisinde gittikçe daha zengin üç aşamalı bir formata 

(gustatio, primae mensae, secundae mensae) yönelmiştir. Alt sınıflar ise daha temel, pratik 

yiyeceklerle yetinmiştir.56  

2.3. Giyim 

Antik Çağ’da giyim, başlangıçta iklim koşullarına uygun olarak vücuda sarılan basit ya 

da iki parçalı modellerden oluşmuştur. Yalnızca bedenin örtülmesi işlevini gören dar giysiler 

zamanla yerini uzun ve dökümlü tuniklere bırakmıştır. Tunikler, zamanla bitkisel boyalarla 

renklendirilerek hoş bir görünüm elde edilmiştir.57 Yunan giysi biçimlerine benzeyen 

Romalılarda giysiler tunik, stola, palla, toga ve pallum şeklindedir.  Kuruluşundan itibaren sade 

olan Roma giysileri İmparatorluk zamanında gösterişli bir hale gelmiştir.58 Roma’da giyim, 

bireyin toplumsal konumunu belirleyen en önemli unsurlardan biriydi. Togasının çeşitli 

biçimleri, kişinin Roma toplumundaki statüsünü ve işlevini gösterirdi (Fig. 7). Doğal, 

boyanmamış yünden yapılmış toga pura, vatandaşlığı belirtirdi. Bir kenarı mor bir bantla 

süslenmiş toga praetexta, bir yargıcı belirtirdi (Fig. 8). Toga pulla'nın koyu yünü yas anlamına 

gelirken, toga candidanın özel olarak beyazlatılmış yünü, makam arayan kişiler tarafından 

tercih edilirdi. Mor kenarlı toga praetexta giysisi ise kızlara ve yeni doğan çocuklara giydilirdi. 

Mor kenar, saflığı simgelemesinin yanı sıra, çocuğu müstehcenliğe veya uygunsuz davranışlara 

tanık olmaktan veya maruz kalmaktan koruduğuna inanılıyordu. Erkek çocuklar ise ergenlik 

çağına geldiklerinde özel bir törenle bunun yerine sade beyaz toga virilis giyerlerdi. Bu giysi 

yalnızca erkekler içindi; kadınların toga giymesi toplum tarafından hoş karşılanmaz, hatta 

fahişelikle ilişkilendirilirdi (Fig. 9). Antik Roma erkekleri tarafından da kullanılan toga 

praetexta bir statü ve güç göstergesi anlamına da gelmektedir.59 Toga, Antik Romalıların 

giydiği giysiler arasında en karakteristik olanıdır. Vergilius, Romalılara gens togata (toga giyen 

insanlar) adını vermişti. Toga başlangıçta hem Romalılar hem de Etrüskler tarafından 

giyilmiştir; fakat Etrüskler giysiye tebenna adını vermişlerdi. Erken Roma dönemindeki toganın 

niteliği edebi referanslar aracılığıyla bilinmektedir. Ancak bazı Etrüsk sanat eserleri tebennayı 

tasvir etmektedir. Dikdörtgen Yunan himationın aksine, toga her zaman en az yarı eliptik ve 

 
55 Alcock 2006, 184.  
56 Kapka 2019, 173.  
57 Evecen-Ölmez 2014, 370. 
58 Evecen-Ölmez 2014, 373. 
59 Rothe 2020, 37; Stone 1994, 15. 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   464 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

yuvarlak uçludur. Başlangıçta hem erkekler hem de kadınlar tarafından giyilirdi ve bu nedenle 

erken dönem Romalıların ulusal giysisiydi.60  

Antik Romalı kadınların giysileri tunik, stola ve palladır. İçe giyilen tunik, alt giysi 

olarak kullanılmış ve oldukça sade bir görünüme sahiptir. Genellikle yünden yapılan tuniğin 

ketenden yapılmış modelleri de mevcuttur. “Stola”, Yunanlı kadınların giydiği ionik chiton gibi 

oldukça uzundur. Dikiş gerektirmez, ancak klipsler ya da bronşlarla omuzlardan tutturularak 

giyilmektedir. Stolanın kol boyu dirsek hizasında bitmiş ve kalça veya bele bağlanan kuşakla 

stolaya bluz görüntüsü verilerek kullanılmıştır (Fig. 10). Alt sınıflardaki kadınların bu giysiyi 

giymelerine izin verilmemiştir.61 Palla, dış giysi veya mantoydu. Dikdörtgen şeklindeydi. 

Yunan himation'ına karşılık gelir ve hemen hemen aynı şekilde giyilirdi, sıklıkla başı örtmek 

için kullanılırdı. Üst sınıflardan kadınlar için pallanın malzemesi genellikle ince ve narindi. İlk 

dönemlerde yünden yapılırdı, ancak daha sonra ipek-yün veya ipek-keten gibi karışık 

kumaşlardan yapılırdı. Bazen saf ipekten yapılırdı ki bu büyük bir lükstü. İmparatorluk 

kadınları pallaya ek olarak yün, keten veya pamuktan yapılmış dalmation adı verilen bir giysi 

de giyerlerdi. Genellikle süslenirdi.62 Stola; evli, saygın Roma kadınlarının tercih ettiği bir 

giysiydi ve toplumdaki rollerine dair açık bir mesaj taşırdı. Stola giyen kadınlar, evli olduklarını 

ve erdemli bir yaşam sürdüklerini göstermek isterlerdi. Boşanmış dul kadınlar stola giyemezdi. 

Zengin bir kadın tarafından giyilen bir stola, etek ucuna dikilmiş, altına başka bir cüppe giyilmiş 

gibi görünen çok büzgülü, ayrı bir kumaş parçası olan bir limbusa eklenirdi. Bu anlamda giyim, 

kadının yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda ahlaki kimliğinin de bir temsili hâline gelmişti.63 

Antik Roma döneminde sıklıkla Romalı erkekler ve kadınlar tarafından kullanılan tunik, temel 

giysi formudur. Erkekler için tuniğin boyu baldır ortasındayken, bütün statüdeki kadınlar için 

yere kadar ya da ayak bileklerine kadar uzanıyordu. Etrüsklerde bol dökümlü ya da zaman 

zaman belde kuşakla birlikte kullanılan tunik, Roma’da keder, yas ya da dinsel törenler hariç 

daha çok kuşaklı modelleri kullanılmıştır.64 Tunik sade ve rahat kullanımı nedeniyle Romalı 

erkek ve kadınlar için genellikle uyurken giyilen ya da içlik görevi gören bir giysi olmuştur. 

Fakat durumu olmayan köle sınıfının ise günlük kıyafeti görevi görmüştür. Sosyal statüden en 

alt katmandaki, erkekler boyanmamış, kaba yünden yapılmış basit bir tunik giyerlerdi. Tuniğin 

beline basit bir kemer takabilir veya kemersiz kullanılabilirdi. Bazı çalışan erkekler, tek omuzlu 

ve ekzomis adı verilen bir tunik giydiler. Orta sınıfların üyeleri ve daha zengin vatandaşlar, 

uzun bir pelerin olan bir toga olmadan dışarıda bir tunik giymezlerdi (Fig. 11).65  

Romalıların giydiği temel ayakkabı türleri, MÖ 509'da Roma Cumhuriyeti'nin 

kuruluşundan MS 476'da Roma İmparatorluğu'nun çöküşüne kadar çok az değişti. Temel açık 

hava ayakkabısı calceus olarak biliniyordu. Bu ayakkabı tüm ayağı kaplıyordu ve thong adı 

verilen deri bağcıklarla kapatılıyordu. Biraz daha hafif olan bir diğer açık hava ayakkabısı ise 

crepida olarak adlandırılıyordu. Ayağın yanlarını ve arkasını kaplıyordu ve birkaç farklı stilde 

yapılabiliyordu. Romalılar ayrıca çeşitli çizme modelleri giyerlerdi. Yüksek, süslü bir çizme 

olan cothurnus, atlılar, avcılar ve bazı otorite figürleri tarafından statülerini göstermek için 

giyilirdi. Yüksek, süslü bir çizmeydi. Romalılar tarafından, günümüzde Fransa’da bulunan 

Galya olarak bilinen fethedilmiş bir bölgenin sakinlerinden benimsenen bir diğer çizme stili ise 

gallicae idi. Gallicae, iş ve soğuk havalar için yapılmış sağlam bir çizmeydi. Son olarak, 

Romalılar iç mekanlarda çeşitli ayakkabı modelleri giyerlerdi. En yaygın olanı solea veya 

sandaletti. Deri veya papirüs yapraklarından yapılmış hafif bir ayakkabı olan solea, ayağın üst 

 
60 Stone 1994, 13.  
61 Evecen-Ölmez 2014, 374. 
62 Fales 1917, 9. 
63 Kutlu AÖF, 9. 
64 Goldman 1994, 221. 
65 Deighton 1999, 5; Kutlu AÖF, 9. 



465                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

kısmından veya ayak sırtından geçen basit bir kayışla ayağa tutturulurdu. Diğer kapalı alan 

ayakkabıları arasında, bol bir deri terlik olan soccus ve çoğunlukla kadınlar tarafından giyilen 

tahta tabanlı bir sandalet olan sandalium bulunurdu (Fig. 12).66  

2.4. Hijyen ve Sağlık 

Tarih boyunca büyük bir medeniyet olarak öne çıkan Antik Roma’da hijyen kelimesi 

Eski Yunancada “sağlık, sıhhat, sağlam vücut veya sağlıklı koşullar” anlamına gelen “ὑγίεια” 

kelimesinden gelmektedir. Fakat, Antik Romalıların günlük hayatlarında uyguladıkları hijyen 

pratikleri günümüz hijyen uygulamalarından oldukça farklıydı. Roma İmparatorluğu'nda 

insanlar temizlik ve hijyen konularına çok önem vermiş olsalar da günümüz hijyen 

standartlarına uygun bir yaşam tarzı sürdürmekte zorlanmışlardır. Bununla birlikte Yunan 

mitolojisinde yılan ile simgelenen hekim tanrı “Asklepios’un” kızı ve yardımcısı olan 

“Hygieia” sağlık tanrıçası olup insan sağlığı dışında hayvan sağlığı ile de ilgilenmiştir. Antik 

kaynaklar ışığında bir Roma vatandaşının kişisel hijyenini günlük hayatta tarihsel ve kültürel 

bir bakış açısıyla incelendiğinde, Antik Roma'nın yaşam tarzının benzersiz ve ilginç yönlerini 

ortaya koymaktadır.67  

Antik Romalı erkekler, sabahın ilk saatleriyle başlayan gün ile uyguladıkları hijyen 

pratikleri arasında, ilk olarak uyandıktan sonra soğuk su ile kısa süren temizlik işlemleri 

sonrasında günlük kıyafetleri olan togalarını giyerler ve diş temizliklerini bazı tariflere göre 

içerisinde diş tozları ve insan idrarı bulunan macunlar ile gerçekleştirmişlerdir. Kişisel bakım 

konusunda ise matem günleri hariç genelde sakalsızlardır.68 Romalıların saçla ilgili bazı ilginç 

ritüelleri vardı. Saçlarını çok sık yıkamanın, onları gözeten ruhları rahatsız edeceğine 

inanıyorlardı. Antik Roma'da erkek saç modelleri oldukça basitti. MÖ 300 civarında tıraş 

bıçağının Roma'da kullanılmaya başlanmasından önce, erkekler hem saçlarını hem de 

sakallarını uzatırlardı. Ancak tıraş bıçağının kullanılmaya başlanmasından sonra, öne doğru 

taranmış kısa saçlar erkekler için en yaygın saç modeli haline geldi. Sezar olarak bilinen bu saç 

modeli, günümüzde de popülerliğini korumaktadır.69 Erkeklerin günlük hayatlarında 

kullandıkları kıyafet olan togaların temizliği de önemli bir hijyen uygulamaları arasında yer 

almıştır. Antik kaynaklarda fullonica, fullonium ve officinae fullonum olarak isimlendirilen 

çamaşırhanelerde kıyafetler özenle yıkanırdı. Fullo adı verilen köleler bu çamaşırhanelerde 

kıyafetleri su, sabun, kil, kükürt, soda, nitrat, bitkiler ve üre (idrar) gibi pek çok temizlik ürünleri 

ile küvetlere koyup ayaklarıyla çiğneyerek temizlemişlerdir.70  

Romalı kadınlarda ise hijyen, bakım işleri yapan kölelerin görevleri; sabah efendi ve 

evin hanımı uyandıktan sonra onları yıkamak, giydirmek, saçını ve makyajını yapmak, 

vücuttaki tüyleri almak ve pedikür yapmaktır.71 Romalı kadınlar için saç oldukça önemli bir yer 

tutmuştur. Saçlar ne kadar bakımlı ve özenli ise statünün o kadar yüksek olduğunu 

göstermektedir. Sabahın erken saatlerinde mutfakta yakılan ateş yardımıyla ısıtılan saç maşaları 

ile köleler kadınların saçlarına şekiller verirdi. Saç konusunda kadınların başvurduğu bir diğer 

seçenek ise peruklardır (Fig. 13).72 Roma tarihinin ilk yıllarında, kadınlar saçlarını uzun ve çok 

sade kullanma eğilimindeydi. Ortadan ayırıp başlarının arkasında topuz veya at kuyruğu 

şeklinde topluyorlardı. Kadınların kıyafetleri oldukça sade kalsa da özellikle MÖ 27'de Roma 

İmparatorluğu'nun kuruluşundan sonra saç stilleri giderek daha karmaşık hale geldi. Özellikle 

saç şekillendirme konusunda eğitimli kölelerin yardımıyla saçlarını kıvırıp örüyor, başlarının 

 
66 Pendergast 2004, 198. 
67 Güçlü 2024, 437; Aldırmaz Ağartan 2009, 49-50. 
68 Deighton 1999, 5. 
69 Pendergast 2004, 183.  
70 Güçlü 2024, 438.  
71 Aktaş 2022, 42.   
72 Güçlü 2024, 439; Deighton 1999,10-12. 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   466 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

üstüne ve arkasına yığıyor, bazen de çok basit başlıklarla sabitliyorlardı. Arkeologlar, Romalı 

kadınların mezarlarında saç bigudileri, tokalar ve kurdeleler de dahil olmak üzere çok çeşitli 

saç bakım aksesuarları keşfetmişlerdir.73  

Roma döneminde hijyen ve bakım konusunda, “Ovidius, Ars Amatoria’da kadınlara, 

sevgililerini ellerinde tutmak için bazı öğütler de vermektedir. Örneğin: “Koltuk altlarınızın 

kokmasına, bacaklarınızın kıllarla pürüzlü olmasına izin vermeyin” der. Ayrıca “dişlerinizi 

beyaz tutun, kaşlarınızı doldurun ve güzel bir pembe ile cildinizi renklendirin” diye ekler. Bir 

diğer kişisel bakım uygulamalarından olan vücuttaki istenmeyen tüylerden de çeşitli kurtulma 

yöntemleri olarak cımbız, ponza taşı ve reçine, kor haline getirilmiş ceviz kabuklarının vücutta 

gezdirilmesi uygulamaları dönem içerisinde sıkça uygulanan yöntemlerdendir.74 Romalı 

kadınların çok genç yaşlarda anne olmaları oluşan sağlık problemlerinde büyük rol oynamış ve 

kadınlarda yaşanan erken yaş ölümlerinin önüne geçmek adına ebelerin özellikle kısa tırnaklı 

olmaları ve hijyen uygulamalarına dikkat etmeleri gerektiği söylenmiştir. Romalı kadınların 

hayatını olumsuz etkileyen bir diğer durum ise kırmızı ve beyaz kurşun içeren makyaj 

malzemelerinin kullanımı olmuştur.75  

Antik Roma’da tuvalet kullanımı iki farklı şekilde karşımıza çıkmaktadır. İlki evlerde 

kullanılan lazımlıklar, diğeri ise latrina olarak adlandırılan umumi tuvaletlerdir (Fig. 14). Evde 

tuvalet ise iki türde incelenebilir. İlki soyluların villalarında inşa edilmiş tuvaletler, diğeri ise 

alt sınıfın oturduğu bugünkü apartmanlara benzeyen çok katlı yapılarda (insula) yaşayanların 

kullandıkları lazımlıklar ve latrinalardı. Lazımlıklar ve latrinalar, Roma döneminin erken 

dönemlerinden başlayarak gelişimini sürdürmüş olsa da halkın geçmişten kalan alışkanlıklarını 

da bu dönemde sürdürdüklerini görmekteyiz. Evlerde sella pertusa, ya da matellio ve lasanum 

kullanmaktaydı.76 Antik Roma latrinaları, sadece birer tuvalet olmaktan öte, Roma 

İmparatorluğu'nun mühendislik becerilerini ve sosyal yaşamını yansıtan önemli yapılar olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu latrinalar, Roma şehirlerinde hamamların bir bölümü olarak ya da 

kentlerin işlek merkezlerinde bağımsız olarak inşa edilmiştir. Roma latrinaları genellikle taş ve 

mermerden yapılmış oturma alanlarına sahipti. Bu oturma alanlarının altında sürekli akan su 

kanalları bulunurdu, bu sayede atıklar hızla uzaklaştırılırdı. Latrinalar, toplu kullanım için 

tasarlanmış olup, sosyal etkileşimlerin de gerçekleştiği yerlerdi. Romalılar, mühendislik 

konusundaki ustalıklarını bu tuvaletleri sur tepelerine kadar çıkartarak göstermişlerdi.77  

Aynı zamanda Antik Roma'nın kanalizasyon sistemi de latrinalar da olduğu, o 

dönemdeki mühendislik ve şehir planlaması başarılarının önemli bir örneği olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Dönemin kanalizasyon tanımı "Yakın akarsu ya da denize dökülmesi için bir 

şehrin pisliklerinin ve sularının aktığı, çoğu kemer şeklinde, geniş yer altı kanalı" şeklindedir. 

Şehirlerdeki atık su ve yağmur suyunu kontrol etmek, yönetmek amacıyla geliştirilen bu sistem, 

Roma İmparatorluğu'nun farklı bölgelerinde kullanılmıştır.78 Bunlardan en büyüğü Cloaca 

Maxima, dünyanın en eski kanalizasyon sistemlerinden biri olarak bilinir ve adını Roma lağım 

tanrıçası Cloacina'dan alır. Bu sistem, Roma Krallık dönemine kadar uzanan köklü bir tarih ve 

mühendislik mirasına sahiptir. İnşası, MÖ 600'lü yıllarda Roma kralı Tarquinius Priscus 

tarafından başlatılmıştır.79 Romalıların yaşamı üç ayrı dönem olarak değerlendirilebilir. 

Sokaklarda yer alan çişlikler ve sokağa boşaltılan metilla adı verilen lazımlıkların kullanıldığı 

ilk dönem, latrinalarin ve kanalizasyon sistemlerinin yapıldığı ikinci dönem ve caddelerin yanı 

 
73 Pendergast 2004, 184.   
74 Güçlü 2024, 440. 
75 Deighton 1999, 12.  
76 Deighton 1999, 20-21; Sözen 2018, 32. 
77 Sözen 2018, 31-32. 
78 Sevimli 2005, 70. 
79 Deighton 1999, 22. 



467                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

sıra konutlarda da latrinalarinin olduğu üçüncü dönemdir. Bu yapılar, sadece bir ihtiyacı 

gidermek için kullanılan mimari yapılar olmalarının dışında, aynı zamanda görkemli yapıları 

ile Roma İmparatorluğunun sosyal yaşamının bir parçasıydı. Latrinalar, Roma toplumunun 

sosyal etkileşimlerinin gerçekleştiği yerler olarak da önemli bir rol oynamıştı.80  

Gün doğumuyla işlerine başlayan Roma halkı, öğlen saatlerine doğru işlerini bitirip 

hamamlara giderdi (Fig. 15). Halk, biten işlerin ardından sıra eğlenmeye ve dinlenmeye giderdi. 

Hamamların temizlendiği ve hazır olduğu çatılarında yer alan çanların çalmasıyla halka 

duyurulurdu. Roma hamamlarında sıcak, soğuk, ılık banyolar ve servis mekanları dışında en 

önemli mekanlardan biri de büyük avlular olmuştur. Eski Yunan’da palaestra denilen, 

dikdörtgen ya da kare şeklindeki bu geniş alanlarda çeşitli oyunlar oynamanın yanı sıra spor da 

yapılırdı. Güreş, boks, disk atmak, ağırlık kaldırmak, çeşitli top oyunları oynamak banyo öncesi 

yapılan temel sporlardı. Hemen hemen tüm Romalı erkekler bu etkinliklere katılır, bazı kadın 

sporcular da antrenman yapmak için palaestrayı kullanırdı. Sporun hemen ardından, yanlarında 

kölelerini de getiren kişiler zeytinyağı sürdürüp strigil adı verilen metal araçla vücut kirlerinden 

arındırma işlerini yaptırırdı. Hamamlara giriş ücretliydi, ama ödenen ücret son derece azdı. 

Erkeklerin işte olduğu saatlerde yani sabahtan öğleye kadar olan sürede kadınlar hamama 

gelirdi. Fakat onlar erkeklere göre iki kat daha fazla ücret öderdi.81   

Roma Hamamları, Yunan hamamlarından etkilenmiş fakat İmparatorluk dönemi ile 

daha da geliştirilerek günümüze kadar taşınmıştır (Fig. 16). İmparatorluk döneminde hamamlar 

halka açık hale gelmiştir. Roma için önemli bir mimar olan Sergius Orata ilk kez sıcak havayla 

merkezi ısıtmayı ortaya çıkararak Roma’da hamamların gitgide yaygınlaşmasına sebep 

olmuştur. Alttan ısıtmalı hamamların iç tasarımı, mimarisi sanat tarihi bakımından önemli ve 

değerli bir yere sahiptir.82 Roma hamamları, mühendislik ve mimarlık açısından oldukça ileri 

düzeydeydi. Hamamların ısıtma sistemleri, yer altı kanalları ve duvar içi borular aracılığıyla 

sıcak su ve buhar sağlanarak çalışırdı. Bu sistemler, hamamların farklı bölümlerinde uygun 

sıcaklıkların korunmasını sağlardı. Özel kişilere ait genelde büyük kentlerde mahalle aralarında 

yer alan halka açık “balnae” daha basit ve simetrik olmayan mimari özelliklere sahiptir. 

İmparatorluk hamamları “thermae” iç dekorasyonunda mozaikler, mermer kaplamalar ve 

heykeller gibi süslemeler kullanılırdı, bu da hamamların estetik açıdan zengin olmasını 

sağlardı.83 Hamam yapıları, İmparatorluk dönemi ile görkemli kamu binaları haline 

gelmişlerdir. Bu binalar; palaestra (açık bir avlu olan spor alanı), apodyterium (yıkanma öncesi 

elbiselerin değiştirildiği soyunma odası), frigidarium (oturma sıralarının bulunduğu soğukluk 

bölümü), tepidarium (içinde genellikle bir havuzun bulunduğu ılıklık mekânı) ve calidarium 

(sıcak sauna hücrelerinin de yer aldığı asıl yıkanma bölümü) kısımlarından oluşurdu.84  

Hijyeni büyük bir kültür haline getiren Antik Roma, tıpkı kendisinden önceki 

Yunanistan ve Mısır gibi, tıp ve sağlık çalışmalarına büyük önem vermiştir. Romalılar, tedaviye 

odaklanmak yerine hastalıkları önlemek için yeni yöntemler aramayı tercih etmişlerdir. Bu 

yaklaşım, halk sağlığı tesislerine vurgu yaparak kendini göstermiştir. Hastalıkların ve 

tedavilerin çoğunluğu dinsel ağırlıklı ilkel tıp yöntemleri olmuştur. Roma tıbbı, Yunan 

tıbbından büyük ölçüde etkilenmişti. Hipokrat, Galen, Morcellus gibi ünlü hekimler, tıbbi 

bilgilerini Roma'ya taşıyarak tıbbın gelişimine katkıda bulundular. Roma'da tıp hem pratik hem 

de teorik olarak gelişmişti.85 Hastalıkların zaten tanrılar tarafından insanlara verildiğine 

inanılmış ve bu bağlamda geniş çaplı araştırmalar yapılmamıştır. Bu nedenle hastalıkları tedavi 

 
80 Sevimli 2005, 71. 
81 Say Özer 2011, 50. 
82 Polat 2022, 1088. 
83 Ertuğrul 2009, 244. 
84 Ertuğrul 2009, 245. 
85 Gökçe-Üvey 1998, 518-519.   



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   468 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

etmek için çeşitli yöntemler kullanıyordu. Bitkisel ilaçlar, büyü, diyet ve yaşam tarzı önerileri, 

tedavi yöntemleri arasında yer alıyordu. Hekimlere verilen önem tıbbi gelişmelere göre daha 

yavaş ilerlerken sağlık sorunlarına müdahale ve tedavi yöntemlerini uygulayan genellikle aile 

reisidir.86  

Roma'da sağlık hizmetleri hem kamusal hem de özel hastaneler aracılığıyla 

sağlanıyordu. Askeri hastaneler (valetudinaria), yaralılara bakmak için görevlendirilen askeri 

tıp uzmanları veya düzenli bir tedavi genelgesi olup olmadığı bilinmemektedir.  Buna göre 

hekimlerin varlığı üst düzey askeri görevlilere hizmet ile sınırlıdır. Tedavisi ağır ve sağlık 

durumu ciddi askerlerin ilkyardımı ise, Roma’nın müttefik şehirleri tarafından verilmekte olup, 

sivil hanelere dağıtılan yaralı askerler ilk olarak buralarda tedavi edilirdi. Ayrıca, büyük 

şehirlerde halkın sağlık hizmetlerine erişimini sağlayan kamusal sağlık kurumları bulunuyordu. 

Yaralı askerlerin tedavisi için sistematik ilk gelişimler ise Cumhuriyetin geç dönemlerinde 

başlamıştır. Buna göre Caesar askeri amaçları doğrultusunda, lejyonlarını böyle durumlarda 

durdurmuştur.87 İmparatorluk dönemi ile tıbbi uygulamalar daha da gelişmiş özellikle Galen’in 

öğretilerinden ve Yunan tıp teorilerinden yetişmiş Yunan hekimlerdir. Roma’ da imparatora ve 

seçkin tabakaya hizmet eden özel hekimler bulunmuştur. Bitkisel ve ritüellere dayanan tedaviler 

yerini zamanla ilaç ve cerrahi tedavilere bırakmıştır.88  

Roma İmparatorluğu'nun genişlemesi ve ticaret yollarının gelişmesi devletin 

büyümesinin bir göstergesi olmasının yanı sıra, hastalıkların hızla yayılmasına da neden 

olmuştur. Bu hastalıklar hem sosyal hem de ekonomik açıdan büyük etkiler yaratmıştır. 

Roma'nın salgın hastalıklarla mücadelesi, tıbbi bilgi ve uygulamaların yanı sıra kamusal sağlık 

önlemleriyle de şekillenmiştir. Özellikle şehirlerdeki yoğun nüfus ve hijyen koşullarının 

yetersizliği, salgınların yayılmasını kolaylaştırmıştır. Roma'da en sık görülen salgın hastalıklar 

arasında veba, sıtma, tifo, tüberküloz (cüzzam), skorbüt gibi hastalıklar yer almaktadır.89  

2.5. Eğlence  

Antik Çağ medeniyetlerinde eğlence kültürü, geniş bir yelpazede sosyal yaşamın önemli 

bir yerini kapsamaktadır. Etrüsk, Hellen ve Roma gibi medeniyetlerde, yarış niteliğinde oyunlar 

ve festivaller toplumlarda kültürleşmiştir. Hellen toplumunda yarış amaçlı oyunların olduğu 

festivallere, yarışma anlamına gelen “agon” denilmektedir. Roma toplumunda ise yarış amaçlı 

oyunların yapıldığı festivallere “Ludi” ismi verilmiştir. Agonlar dini ritüellerle ve kutsal 

inançla bağdaştırılıp bedensel ve sanatsal olarak iki gruba ayrılmıştır. Ludiler ise tiyatro 

oyunlarını, gladyatör dövüşlerini, hayvan gösterilerini ve araba yarışlarını içinde 

bulunduruyordu. Ludilerin Agonlardan en büyük farkı; Agonlarda eğitim, Ludilerde dövüş ve 

yarışmanın ön planda olduğu görülmektedir.90 Antik Yunan ve Roma'da eğlence kültürü haline 

gelen oyunlar, festivaller, drama gibi eğlence içerikleri sosyal ve günlük yaşamın önemli bir 

parçasıydı. Antik Roma’da yemeklere, ziyafetlere, şenlik ve festivallere katılıma özen 

gösterilir, bu tarz faaliyetler eğlenmenin yanı sıra içerisinde kutsal bir amaç taşırdı. Bu nedenle 

etkinliklere katılmayanlar için tanrısal bir ceza öngörülmüş ve eğlencelere katılım neredeyse 

zorunlu bir hale getirilmiştir.  Romalılar boş zamanı değerlendirirken, Yunanlar ruhsal eğlence 

amacıyla felsefe gibi zekâ ve zihin gerektiren aktiviteler yerine bedensel aktivitelerin yer aldığı 

daha pratik oyunlar ve aktiviteler geliştirmişlerdir (Fig. 17).91  

 
86 Albayrak 2014.  
87 Özdemir 2024, 332-333. 
88 Gökçe-Üvey 1998, 518-519.   
89 Dikyol-İşbilen 2021, 933-938.  
90 Yaran 2022, 12. 
91 Demirtaş 2025, 21. 



469                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Antik Dönem’de çoğu spor gibi atlı araba yarışları da din ile ilgiliydi. Yazılı kaynaklarda 

Romalılar Circus’u güneş tanrısına adamışlar ve güneş tanrısı sanatsal betimlemelerde atların 

çektiği bir arabayı sürerken gösterilmiştir. At yarışı erken dönemlerde Campus Martius'ta 

yapılırken, Roma’da yapılan en büyük araba yarışları Circus Maximus'ta yapılmıştır (Fig. 18). 

Bu yarışlardaki Etrüsk, Yunan ve Latin etkilerinin olduğu bir tartışma konusu olmuştur.92 At 

yarışları ritüelinin Etrüsklerde ve Yunanlılardaki işlevi ölümün izlerini silmek, ölüleri ve 

tanrıları ölüm duygusundan uzak tutmak olmuştur. Batı ve Doğu medeniyetlerinde at cenaze 

gelenekleri ve mitleriyle ilişkili olmuştur.93 Roma eğlence kültürünün en merkezi unsurlarından 

biri Circus Maximus'ta düzenlenen at arabası yarışlarıydı (Fig. 19). Circus Maximus (Latince: 

“En Büyük Sirk”), Roma’nın en eski ve en büyük hipodromudur. Yarışlar genellikle dört büyük 

takım Maviler, Yeşiller, Kırmızılar ve Beyazlar arasında yapılırdı. Mor ve altın rengin dahil 

edilmeye çalışmasına rağmen gruplar arası ana rekabet mavi ve yeşil takımlar arasında 

olmuştur.94  Araba yarış günleri, şafak vakti güneş doğmadan Roma toplumu gösteri yerine akın 

etmiş ve yarışın sonucu hakkında yapılan tartışmalar sebebiyle uykusuz geceler geçirmişlerdir. 

Antik Yunan toplumuna göre Romalılar atlı araba yarışlarına daha çok önem 

vermişlerdir.  Roma toplumundaki tüm eğlence faaliyetleri arasında en popüler, en eski ve uzun 

ömürlü olanı atlı araba yarışları olmuştur. Bir gündeki yarış sayısı, zamana, yere ve oyun 

sponsorunun sağlayacağı imkanlar gibi bir dizi faktöre göre değişmiştir. 4. yy’ın ortasına ait bir 

yazıtta, bir takvim yılında 66 oyun günü ve bir oyun gününde yaklaşık 24 at arabalı yarış 

yapıldığı kaydedilmiştir.95 Yarışlarda insanların bir araya gelmesiyle toplumsal birlik 

sağlanmış, gerilim ve bastırılan birçok sorunun ortadan kalkması sağlanmıştır. Circus 

Maximus, Antik Roma’nın en büyük stadyumlarından biri olup, 150.000’in üzerinde seyirci 

kapasitesiyle antik dünyanın en büyük stadyumlarından biri arasında sayılmaktadır. Bu kapasite 

ile halk üzerinde önemli bir yer tutmuş ve büyük etki yaratmıştır.96  

Romalı şair Iuvenalis’in (MS I-II. yüzyıllar) Roma uygarlığında yer almayan ve 

yalnızca venatiolarda katletmek için değil Romalı aristokratlar tarafından bir saygınlık 

göstergesi olarak himayelerinde bulundurdukları egzotik hayvanlar için “Bizim göğümüzün 

altında yetişmeyen” sözleri antik kaynaklarda yer almaktadır. Bu doğrultuda Romalıların ilk 

hayvan koleksiyonlarının izlerine Cumhuriyet döneminde rastlanmaktadır. Dönemin zengin 

elitleri, dört ayaklı egzotik hayvanlar için “Leporaria” ve “Roboraria”, kuşlar için “Aviaria” 

ve balıklar için “Piscinae” inşa ettirmiş, bu yaşam alanlarında çok sayıda egzotik hayvan 

barındırmışlardır.97 Festival günlerinde ya da resmî tatillerde yapılan gösterilerin en dikkat 

çekici türlerinden biri, “venationes” olarak bilinen vahşi hayvan dövüşleriydi (Fig. 20). 

Roma’ya ilk olarak Kartaca’dan ganimet olarak getirilen fil ve diğer vahşi hayvanların zafer 

alayı gösterilerinde yer alması ile başlamıştır. Cumhuriyet döneminde Ludi’ye katılan ve Circus 

Maximus’ta yapılan venationes, İmparatorluk Devri’nde munera’nın tamamlayıcı unsuru 

olmuştur.  Genellikle sabah Amfitiyatrolarda başlayan gösteriler egzotik hayvanlar 

birbirleriyle, suçlularla ya da gladyatörlerle dövüştürülürdü.98  

Roma eğlence kültürünün en ilgi gören ve dikkat çeken unsurlarından biri Gladyatör 

dövüşleridir. Gladyatör sözcüğü Latince “kılıç” anlamına gelen gladius sözcüğünden türemiştir. 

Antik Yunan’da kılıç kelimesinin “hoplamachos” veya “monomachos” kelimelerine karşılık 

geldiği ve kılıç kullanarak dövüşen gladyatörlere bu ismin verildiği fikri öne sürülmüştür. 

Gladyatör dövüşleri, Roma imparatorları ve Romalı Aristokratların propaganda aracı olarak 

 
92 Yıldızturan 2019, 31.   
93 Altunbeğ Turgut 2022, 120. 
94 Koca- İmamoğlu 2025, 309.  
95 Mutlu 2024, 215. 
96 Akkurt-Şifonoroğlu 2023, 95.  
97 Uçar 2022, 324. 
98 Gezer 2019, 3.  



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   470 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

kullanılmıştır.99 Gladyatör oyunlarının Roma toplumunda büyük bir yer alması ve Roma 

toplumunun gladyatör oyunları (Fig. 21) ile tanışmasını Athenaios, Damaskoslu Nikolaos adlı 

eski bir tarihçinin araştırmasından öğreniyoruz. Araştırmada; Romalılar'ın gladyatör oyunlarını 

Etrüskler’den etkilenerek aldıklarından bahsedilmektedir. Fakat, Etrüsk kalıntılarında şimdiye 

kadar gladyatör oyunlarına ait bulgulara rastlanmamıştır. Etrüskler bu dövüşü ölü defnetme 

törenlerinin bir parçası olarak ölüm kültü olarak anlam yüklemiş ve kabul etmişlerdir. MÖ III. 

yüzyılın ilk yarısında gladyatör dövüşleri Romalılar’a bu şekliyle geçmiştir. Roma'da 

gerçekleştirilen ilk gladyatör dövüşü MÖ 264 tarihinde yapılmış olup; Iunius Brutus Pera'nın 

oğulları Marcus ve Decimus, babalarının cenaze töreninde, ticari bir pazar yeri olan Forum 

Boarium'da gladyatör dövüşü organize etmişlerdir.100 Roma toplumunda düzenlenen bu 

etkinlikler askerlik müessesini popüler hale getirmiş ve halkı orduya katılmaya teşvik etmiştir. 

Roma senatosunun almış olduğu karar ile halkı askerliğe özendirerek Yunan kökenli 

oyunlardan uzaklaştırma amacı güdülmüştür. Romalılar gladyatör dövüşleri için “leges 

gladiatoriae” adında yasalar düzenlemiştir. Bu yasalar dövüşleri düzenleyen kişilerin 

sorumluluklarını, oyunların kurallarını belirlemiştir.101 Gladyatörler toplumun alt sınıflarına ait 

bireylerdi: savaş esirleri, suçlular (damnati), köleler ya da özgür ama borç içinde olanlar 

şeklindedir. Bu kişiler gladyatör okullarında, doctore veya Magister denilen eğitmenler 

tarafından eğitilirdi. Ölüm cezası (noxi) almış suçlular zorla eğitim aldırılarak gladyatör 

yapılırdı ve bunlara ad gladium adı verilirdi. Köle sahipleri ise kölelerini para karşılığı 

gladyatör olarak dövüştürür ve kazanan kölenin parasını sahibi alırdı. Ancak zamanla, bazı 

gladyatörler halk arasında kahraman statüsü kazanmışlardır ve zamanla kurulan gladyatör 

okullarına (ludi) bazı özgür yurttaşlar da katılmayı tercih ederek, gladyatör olarak kendilerini 

yetiştirmişlerdir.102  

Antik Roma yazarlarına ait kaynaklarda, nadir olsa da genellikle erkeklerle özdeştirilen 

bir gösteri biçimi olan gladyatör dövüşlerinde zamanla kadın gladyatörlerin (gladiatrices) de 

olduğu hakkında görüşler yer almaktadır (Fig. 22). Kadın gladyatör varlığı da arkeolojik veriler 

ışığında tarihsel belgelere dayandırılarak doğrulanmaktadır. Roma toplumunda sayıca her ne 

kadar az olsalar da kadın gladyatörler, cinsiyet rolleri ile hem eğlence anlayışını hem de 

toplumsal rollere dair sınırlarını anlamak açısından önemli bir örnek sunmaktadır. Romalı 

tarihçi Dio Cassius’a göre İmparator Nero (MS 54–68), annesinin ölümü için yaptığı ve birkaç 

gün süren büyük festivalde, gösterici ve gladyatör dövüşçüsü birçok kadının olduğunu 

belirtilmiştir.103 Kadınların arenalarda gladyatör olarak dövüşmesi, soylu kadınların statülerini 

tehlikeye atması sebebiyle hoş karşılanmamış ve birçok antik yazar tarafından eleştiri konusu 

olmuştur. Bu nedenle zamanla artan kadın gladyatörler engellenmek istenmiş fakat seyirciler 

tarafından büyük ilgi ile izlenen kadın gladyatörlerin dövüşü, onları farklı ve eğlenceli bir 

performans unsuru olarak değerlendirmiştir. Bu durum Roma’daki eğlencenin sadece savaşçılık 

değil, aynı zamanda cinsiyet rollerinin tersyüz edilmesi yoluyla da işlediğini göstermektedir.104  

Yunan topraklarında yayılarak ilerleyen Antik Roma uygarlığı diğer kültürler gibi 

tiyatro alanında da yenilikçi bir yaklaşımı benimsemeyerek Antik Yunan sanatından da 

etkilenmişlerdir. Roma tiyatrosunda Antik Yunan etkilerinin olduğu ve taklit edildiği 

görülmektedir. Antik Yunan tiyatrosunda olduğu gibi Roma tiyatrosunda da eğitici işlevden 

bahsetmek mümkündür. Fakat Antik Yunan’da tiyatroya yüklenen eğitici işlevin yanı sıra 

görülen estetik kaygı, Roma’da yerini pratik yarara bırakmıştır. Antik Roma tiyatrosunda 

 
99 İlgün 2023, 27. 
100 Gezer 2019, 2. 
101 İlgün 2023, 27. 
102 Yaran 2022, 16. 
103 Karakoç 2015, 156. 
104 Bulduk 2022, 60; Çoksolmaz-Yiğitpaşa 2025, 50-65. 



471                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

insanları aile ve toplum konularında bilinçlendirmek amacıyla Antik Yunan komedyalarını 

kendilerine uyarlayarak halkı eğitmeyi amaçlamışlardır. Bundan dolayı halk, toplum 

kurallarına uyumlu olmayı, din ve devlete karşı sorumluluklarını bilerek, itaat etmeyi 

öğrenmektedir (Fig. 23).105  

Antik Roma’da hamamlar (thermae) yalnızca temizlik ve hijyen amacının yanı sıra 

kültürel açıdan değerlendirildiğinde sosyalleşme alanlarının ve eğlence hayatının da 

merkezlerinden biri olarak kullanılmıştır. Romalılar öğleden sonra ve akşam saatlerini 

temizlenmenin yanı sıra eğlenme amacıyla hamamları tercih etmişlerdir. Hamam eğlenceleri 

genellikle fiziksel, sosyal ve sanatsal yönler taşıyordu. Hamam içerisinde yıkanmalar, masajlar, 

müzik dinletileri, spor müsabakaları, şiir okumaları, oyunlar ve flörtleşmeler gibi faaliyetler 

önemli bir hale gelmiştir.106 Halka açık yerler Romalılara, ev içi sefaletten bir kaçış sağlamıştır. 

Hamamlar da bu kültürün bir parçası olarak halk tarafından bir sığınak olarak görülmüştür. 

Roma dünyasında banyo yapmak sadece yıkanmaktan ibaret olmadığı gibi bu durum Eski 

Roma’da banyo ritüeli olarak bilinen bir kültürü de yansıtmaktadır.107  

Antik Roma din ve ritüel konusunda, krallık ve cumhuriyet döneminde Etrüsk 

inançlarından etkilenmiş ve onlardan birtakım özellikler almıştır.  Roma dini, MÖ 3. yüzyıldan 

itibaren Hellen etkisi altına girerek Hellen tanrılarını benimsemiştir. Tanrılar Roma dinine 

uyarlanmış, mitoslar devletin politikasına göre geliştirilmiş, adetler ve festivaller de bunların 

yanında Roma kültürüne taşınmıştır. Benimsenen bu festivaller de Hellen adetleri ile Roma 

adetleri iç içe girerek kutlamalar ve ritüeller gerçekleştirilmiştir. Bu festivaller Roma’da çok 

önemli bir kültür haline gelmiştir.108  

En ünlü Roma festivaline, tarım tanrısı Saturnus onuruna kutlanan Saturnalia (17-23 

Aralık) adı verilmiştir (Fig. 24). Bu festivalde köleler ve efendileri geçici olarak yer 

değiştirilerek toplumun hiyerarşik düzenini tersyüz edilirdi. Bu durum, Roma toplumunda yer 

alan yapısal eşitsizliklerin geçici ve kısa süreli de olsa değişmesiyle toplum düzenini dengeleme 

işlevi gören bir “sosyal denge” olarak değerlendirilmiştir. Vestalia (7-15 Haziran), Roma’nın 

kutsal ateşini koruyan Vesta rahibeleri (Vestal Virgins) bu festivalin önemli unsurlarıdır. Bu 

kutlamalar sırasında kadınlar ev içi saflık ve doğurganlık konularıyla tapınağa gelerek tanrıçaya 

adaklar sunarlardı. Bu durum, Roma’da aile kurumunun ve ev kültünün dini önemini yansıtır. 

Evde huzursuz ruhları yatıştırmak ve evdeki bereket ve huzuru arttırmak amacıyla yapılan 

Lemuria (9, 11, 13 Mayıs) festivali, bir atalar kültü etkinliği olarak bilinmektedir (Fig. 25).109 

Bir Roma ailesinde gün sonunda birlikte yemek yemesi bir eğlence biçimi sayılırdı. Özellikle 

akşam saatlerinde yenilen yemek cena ya da özel günlerde aile sofraları genişletilir, yakın 

akrabalar ya da komşular da davet edilirdi.110  

3. Sonuç 

Antik Roma hem siyasi, politik, coğrafik konumu ve askerî kurumlarıyla hem de günlük 

yaşamdaki pratikleriyle dünya tarihine yön veren bir uygarlık olmuştur. Antik Roma’da günlük 

yaşam; siyasi yönetimin, toplumsal sınıf yapısının ve kültürel etkileşimlerin bir ürünü olarak 

çeşitlilik arz etmektedir. Barınmadan beslenmeye, giyimden eğlenceye, eğitimden aile yapısına 

kadar her alan, Roma toplumunun politik düzenini ve sosyal yapısının temel unsurları olarak 

ele alınabilmektedir. Toplumu oluşturan kadınlar, erkekler ve kölelerin günlük yaşamdaki 

rollerinde görülen ayrışmalar, Roma toplumunun çok katmanlı yapısını ortaya koymaktadır.  

 
105 Semercioğlu 2025, 25.  
106 Ürük 2016, 190. 
107 Kaya vd. 2023, 16.  
108 Yaran 2022, 2.   
109 Karakuş 2016; Yaran 2022.  
110 Kapka 2019, 171-172. 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   472 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Aynı zamanda günlük yaşam içerisindeki uygulamalar Mısır ve Yunan uygarlıklarıyla kurulan 

etkileşimler sonucu çeşitlenmiştir. Antik Yunan’ın entelektüel mirası ve Antik Mısır’ın tarımsal 

zenginliğiyle bütünleşen Roma kültürü, Akdeniz dünyasında eşine az rastlanır kendine özgü bir 

toplumsal yaşam modeline sahip olmuştur. Bu bağlamda günlük yaşam, kültürel alışveriş 

sonucu farklı uygarlıklardan etkilenmiş, sınıfsal ve cinsiyet temelli hiyerarşiler çerçevesinde 

şekillenmiştir.  

Antik dönem uygarlıklarında, cinsiyet ve statü, toplumların sosyal yapısında farklılıklar 

oluşturmaktadır. Bu farklılıklar, günlük yaşam pratikleri arasında yer alan barınma, beslenme, 

giyim, eğitim, sağlık, geçim kaynakları gibi konularda da görülmektedir. Antik Roma, Yunan 

ve Mısır’da soylular, halk ve köleler arasında barınma ihtiyaçlarını giderdikleri evler de 

çeşitlilik ve farklılık göstermektedir. Statünün ön planda olduğu Roma toplumunda, domus, 

villa orta ve üst sınıfın iktidar ve prestij göstergesi iken; insula ve köle odaları alt sınıfın sıkışık 

yaşamını yansıtmaktadır. Yunan toplumunda ise üst sınıf avlulu taş evlerde, köleler ise ek 

odalarda veya barakalarda yaşamaktaydı. Antik Yunan ve Antik Roma evleri, her iki toplumun 

yaşam biçimini ve değerlerini ortaya koyan önemli birer delil niteliğindedir. Yunan evleri daha 

çok içe dönük ve sade bir düzeni yansıtırken; Roma evleri dışa dönük, gösterişli ve toplumsal 

statünün bir ifadesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Antik Yunan evleri genellikle oval tabanlı 

birkaç odadan oluşan basit meskenlerdir. Sokaktan bakıldığında dış cepheleri oldukça sade olup 

yüksek duvarlarla çevrilidir. Evlerin merkezinde avlu (atrium değil, "aule") yer alır, yaşam daha 

çok bu iç avlu etrafında şekillenmiştir. Kadınların ve erkeklerin yaşam alanları ayrılmıştır. 

Yunan evlerinde dekorasyon sade; toplumun kamusal yaşamı daha çok agorada ve dış 

mekânlarda geçtiği için evler kişisel yaşamın geri planda tutulduğu, mahremiyetin ön planda 

olduğu alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Antik Roma evleri, barınma kültürü özellikle 

varlıklı sınıflarda, ihtişamın ve toplumsal prestijin simgesine dönüşmüştür. Roma evleri atrium 

adı verilen avlu etrafında şekillenmiştir. Atrium, misafirlerin karşılandığı ve ailenin toplumsal 

statüsünü yansıttığı için süslemeler, heykeller ve mozaiklerle zenginleştirilmiştir. Roma 

evlerinde ayrıca geniş yemek odaları (triclinium), misafir salonları ve bahçeler (peristylum) 

bulunmaktadır. Roma evleri Yunan evlerinden farklı olarak daha büyük, daha işlevsel ve dışa 

dönük özelliklere sahipti. Özellikle aristokrat kesime ait villalar, mimari açıdan bir güç ve 

zenginlik göstergesiydi.111 Paleolitik dönemden itibaren Nil Nehri'nin kıyısına inşa edilen 

köylerde yaşayan Mısır toplumundaki insanlar ailenin toplumun temeli olduğunu bilmekte ve 

yaşantılarını bu temele göre uyarlamaktaydılar. Özellikle Mısır toplum yaşamının vazgeçilmez 

parçası olan dini anlayış da aile odaklı gelişmiştir.112 Antik Mısır’da evler genellikle Nil 

çevresinde bolca bulunan kerpiç tuğladan inşa edilmiştir. Halkın büyük kısmı tek odalı, düz 

damlı ve serinlik sağlayan sade evlerde yaşarken, soylular geniş avlulara, sütunlu salonlara ve 

duvar resimleriyle süslenmiş konutlara sahip olmuştur. Antik Mısır’da da barınma sınıf 

ayrımını yansıtmaktadır; ancak kadın ve kölelerin daha özerk yaşam alanları bulunur. Kraliyet 

sarayları ve zengin evler gösterişlidir. Köylüler ve köleler tek odalı kerpiç evlerde barınır, ancak 

Roma’ya kıyasla yaşam koşulları daha esnektir.113 Antik Roma’nın mühendislik ve gösteriş 

açısından önde olduğunu, Yunan toplumunun, sosyal mekân düzeninde farklılaşıp sadeliğin 

görüldüğünü, Antik Mısır’ın ise doğal çevre koşullarına uyumlu bir barınma kültürüne sahip 

olduğunu söylemek mümkündür. 

Antik dönem toplumlarında, giyim, yalnızca fiziksel örtünme değil, toplumsal statü, 

cinsiyet ve kültürel kimlik göstergesi olmuştur. Statü; Roma’da toga ve stola, Yunan’da chiton 

ve peplos; Mısır’da keten ve aksesuar ile gösterilmektedir.  Üst sınıf, sahip olduğu statüyü, 

Roma, Yunan ve Mısır’da lüks kumaş ve süslerle kendini göstermiştir. Roma’da toga rengi, 

 
111 Blanck 1999, 37-86.   
112 Babila 2015, 8. 
113 Freeman 2003, 59, 200. 



473                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Yunan’da chiton kumaşı, Mısır’da keten kalitesi ve aksesuar prestij göstergesi olmuştur.  Orta 

sınıf ve köleler ise sade, işlevsel giyinir; lüks ve renk sınırlıdır. Alt sınıf ve köleler tunik gibi 

en basit giysileri giyer, süs ve mücevher kullanımı yok denecek kadar az ya da hiç olmamıştır. 

Her üç uygarlıkta kadın giysileri, uzun ve dökümlü; üst sınıfta mücevher ve saç aksesuarlarıyla 

zenginleştirilmiştir. Erkek giysisi statüye göre değişmektedir; Roma’da toga, Yunan’da 

himation, Mısır’da kilttir. Alt sınıfta cinsiyet farkı neredeyse yoktur; her iki cinsiyet de işlevsel 

basit giysilerle sınırlı kalmıştır. Roma ve Yunan da süslenme oldukça önemli bir yere sahipken 

Antik Mısır’da süslenme temel bir ihtiyaç olarak görülmektedir. Toplumlar arasında etkileşim 

olduğu kadar farklılaşma da vardır. Erkeklerde toga rengi ve kumaş kalitesi statü göstergesi 

iken Yunan da kumaş kalitesi ve chiton uzunluğu, Mısır’da ise giyilen kısa kilt ’in keten olması 

ve altın ya da taş gibi bir aksesuarlarla süslenmesi statü göstergesi olmuştur. Kadınlar da ise bu 

durum üç toplum içinde benzer ve ortaktır. Roma’da giyilen uzun, dökümlü stola ve palla (palla 

Yunan’da giyilmiştir), Yunan’da özel kumaşla yapılmış, yine uzun ve dökümlü peplos, 

Mısır’da ise uzun robe benzeri elbise bol mücevher ve altın takılar saç ve makyaja verilen önem, 

özen toplumların ortak noktasıdır.114  

Kişisel bakımın öne çıktığı bu toplumlarda, hijyen de oldukça önemli bir yer tutmasına 

rağmen, toplumlar arsında farklılıklar da görülmektedir. Roma, kamu hamamları (thermae) 

sosyal yaşamın merkezi haline gelmiştir temizlenmenin yanı sıra eğlence ve boş zaman geçirme 

amacıyla önemini hep korumuştur. Roma’da görülen hamam kültürü Yunan toplumunda da 

gymnasium ve palestra sonrası zeytinyağı ve strigil ile temizlik yapılıp sonrasında yıkanma 

alışkanlığı şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Mühendislik anlamında kendini geliştiren Antik 

Roma’da kanalizasyon sistemi ve akvedükler hijyen standardını yükseltmiş, tuvalet kültürü 

evler de ve kamusal alanda yer alan latrina olarak karşımıza çıkmaktadır.115 Antik Mısır’da ise 

her yemekten önce el ve yüz yıkama, kötü kokuyu gidermek için “Sunne” denilen parfüm 

kullanmak, tüy temizliği ve peruklar dikkat çekmekteydi.  Kozmetik hem estetik hem antiseptik 

işlev görmüştür.116 Roma toplumsal hijyeni örgütlerken, Yunan bireysel sağlığa odaklanmış, 

Mısır’ın ise dini ve estetik boyutu öne çıkardığı görülmektedir.  

Günlük yaşamın diğer bir temel unsuru olan beslenme de antik dönemler arasında 

kültürel etkileşim ürünü olmuştur. Genellikle Yunan etkisi altında kalan Antik Roma toplumu 

geniş sınırlara sahip olması nedeniyle birçok kültürle alışveriş içinde olmuş ve toplum 

içerisinde tüketilen besinlerde de çeşitlilik görülmüştür. Akdeniz havzasında yer alan Roma, 

Mısır ve Yunan medeniyetleri arasındaki ilişkiler üç uygarlığın da beslenme kültürün de 

katkıları vardır. Beslenme ihtiyaçları karşılanırken aynı zamanda üç uygarlığın geçim 

kaynakları da bu bağlamda şekillenmiştir.  Nil Nehri’nin düzenli taşkınları sayesinde tarım ve 

ticaret merkezi olan Antik Mısır’dan tahıl ihtiyacını gidermekle kalmamış oradaki besinlerden 

etkilenerek üretime de geçmiştir.  Üç uygarlıkta da tarım temel geçim kaynağı olmuştur. Mısır 

verimliliğiyle öne çıkarken, Yunan verimsiz arazileri nedeniyle coğrafi sınırlılıkları kolonilerle 

aşarak tahıl ihtiyacını karşılamış kendi topraklarında zeytin ve üzüm üretimini 

gerçekleştirmiştir. Antik Roma ise imparatorluk düzeninde farklı bölgeleri ekonomik ağ içinde 

birleştirmiştir. Yunan yeme-içme kültürü, sofra adabı gibi birçok konuyu kendi kültürüne 

yansıtan Antik Roma Yunan ve Mısır besinlerinde benzerlik göstermektedir. Fakat her 

uygarlığın kendine özgü beslenme sistemi ve içeriği farklı şekilde olmuştur. Mısır’da Nil’in 

verimli toprakları, tarımsal üretimde temel rol oynamış ve ekmek (buğday ve arpa), bira, sebze 

(soğan, sarımsak, baklagiller) gibi tarım ürünlerinin ve Nil Nehri’nden elde edilen balık Mısır 

mutfağının temel besini oluştururken, Yunan beslenme kültürü ise Akdeniz’in zeytin, buğday 

ve balık kaynakları üzerine kurulmuştur. Ekmek, zeytin, peynir ve sebze temel gıda 

 
114 Pendergast 2004, 15-203.   
115 Sözen 2018, 31-34; Say Özer 2011, 50-51. 
116 Babila 2015, 15. 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   474 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

maddeleridir. Mısır ve Yunan’da et, özellikle elit sınıflar için özel günlerde tüketilmiştir. Antik 

Roma’da beslenme hem Mısır hem de Yunan etkileriyle şekillendiği görülmektedir. Roma 

elitleri Yunan gastronomisini ve tatları benimsemiş, Mısır’dan gelen tahıl ve baharatları 

sofralarına taşımıştır. Temel besinler ekmek, sebze, baklagiller ve şarap iken, zengin sınıf için 

et, balık, egzotik meyveler ve baharatlar önemli rol oynamıştır. Roma ve Yunan mutfakları 

benzerlik taşırken, Mısır beslenme kültürü daha çok Nil’in tarımsal ürünlerine dayalı 

olmuştur.117 Her üç toplumda beslenme her ne kadar temel ihtiyaç olsa da aynı zamanda bir 

eğlence ve şölen havası şeklinde düzenlenmiştir. Roma akşam yemekleri, Mısır ve Yunan 

festivalleri hem dini hem eğlence amaçlı etkinlikler olmuş ve beslenme faktörü burada da 

önemli rol oynamıştır. Antik Roma ve Yunan’da eğlence faktörü oldukça gelişmiş ve önemli 

yer tutmuştur. Çeşitli oyunların düzenlendiği etkinlikle, festival ve şölen havasında büyük 

ziyafetlerin verildiği bir etkinliğe dönüşmüştür. Roma, Tiyatro, gladyatör dövüşleri, araba 

yarışları (circus maximus) halkın eğlence alanları olmuştur. Yunan tiyatro (trajedi, komedi), 

olimpiyat oyunları ve müzik önemliydi.118 Sanat felsefi bir boyut taşıyordu.119 Mısır’da ise dini 

festivaller, müzik, dans ve Nil şenlikleri eğlence kültürünü oluşturuyordu.120 Roma eğlenceyi 

kitlesel bir gösteriye dönüştürürken, Yunan sanatsal ve sportif boyutu geliştirmiştir, Mısır’ın 

ise dini ritüellerle bütünleştiği görülmektedir.  

Antik Roma günlük yaşamı çok yönlü ve kendine özgün bir karakter taşımaktadır ve bu 

hem Yunan hem de Mısır uygarlıklarının etkileriyle şekillenmiştir. Roma toplumu geniş 

sınırlarıyla birlikte yabancı kültürel unsurlardan etkilenip yalnızca benimsemekle kalmamış, 

aynı zamanda onları kendi özgün kimliği içerisinde harmanlamıştır.  

Barınma ve mimari alanında, Yunan estetik anlayışının ve Mısır’ın anıtsal yapı 

geleneğinin Roma mimarisine yansıdığı görülmektedir. Ancak Roma, bu unsurlardan yalnızca 

etkilenmemiş, çok katlı insula, domus ve villa gibi yapılarla toplumsal farklılıkları yansıtan yeni 

bir konut düzeni geliştirmiştir. Benzer biçimde, beslenme alışkanlıklarında Yunan mutfağından 

alınan şarap ve zeytinyağı gibi besinler ile Mısır’ın tarımsal ürünleri, Roma sofralarının 

çeşitliliğini artırmıştır. Fakat sabah erken saatlerde şarap ekmek gibi basit besinlerle başlayan 

ve günün ilk öğünü olan ientaculum, günün ilerleyen saatlerinde öğle yemeği olarak anılan ve 

sabah öğününden farklı atıştırmalıkların bulunduğu prandium ve büyük bir lezzet şöleni, 

eğlence ve sosyalleşme aracı olarak kullanılan bol çeşitli menüsüyle akşam yemeği cena gibi 

diğer toplumlardan farklılaşan öğünleriyle kendine özgü bir beslenme kültürü geliştirmiştir.   

Giyim kültüründe Yunan tarzı etkiler belirgin olsa da toga, tunika ve stola gibi 

kıyafetler, Roma toplumun statü simgesi haline gelmiştir. Eğitim sisteminde de Yunan etkisi 

baskın olmuş, ancak Roma eğitim anlayışı pratik faydaya ve hukuki-dini düzenin korunmasına 

yönelik olmuştur. Hijyen ve sağlık uygulamalarında ise Yunan tıbbının teorik bilgi birikimi ile 

Mısır’ın pratik tedavi yöntemleri örnek alınmış olsa da Roma hamamları, latrinalar ve mimarlık 

harikası kanalizasyon sistemleri ile Roma hijyen konusunda oldukça ileri boyutta tutumlar 

sergilemiş ve bunu sağlık sistemi ile bütünleştirilmiştir. 

Din alanında Yunan panteonunun Roma mitolojisine uyarlanması dikkat çekmekte, aynı 

zamanda Mısır kökenli İsis kültü gibi inançların da Roma dini yaşamına dahil olduğu 

görülmektedir. Fakat Roma toplumu din konusunda da kendine özgü inanç sistemleri 

geliştirmiş ev kültü, imparatorluk kültü paganizm ve Hristiyanlığın yayılması şeklinde dini 

gelişmelere kendini uyarlamıştır. Geçim kaynakları açısından Roma, Yunan deniz ticareti ve 

Mısır tarımsal üretim geleneğini sentezlemiş; bu unsurlar imparatorluğun ekonomik gücünü 

 
117 Kapka 2019, 171; Şahin 2021, 132-138. 
118 Yiğitpaşa 2023, 64-86; 2024, 1321-1339.  
119 Demirtaş 2025, 21-22. 
120 Babila 2015, 26-29. 



475                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

beslemiştir. Aynı zamanda tarım ve hayvancılıkta kendini geliştirmiş, denizcilikle de ticaret ve 

balıkçılıkla uğraşmışlardır. Eğlence kültüründe ise Yunan tiyatrosu Roma’da yeniden 

yorumlanmış, Mısır’ın ritüelleri ise toplumsal törenlere yansımıştır. 

Tüm bu veriler değerlendirildiğinde, Roma günlük yaşamının farklı kültürel 

kaynaklardan beslenen ama aynı zamanda bu kaynakları dönüştüren, özgün bir sentez niteliği 

taşıdığı anlaşılmaktadır. Roma, Yunan ve Mısır’ın kültürel mirasını benimseyerek yalnızca 

uyarlamamış, aynı zamanda onları toplumsal yapı, sınıf farklılıkları ve kamusal yaşam 

çerçevesinde yeniden kurgulamıştır. Dolayısıyla Roma’da günlük yaşam, çok kültürlü bir 

etkileşimin ürünü olarak ortaya çıkmış; barınmadan eğlenceye kadar her alanda Roma’ya özgü 

bir kimlik kazanmıştır. 

Yazarların Katkısı / Author Contributions: Çalışmaya; Yazar 1: % 50, Yazar 2: % 50 

oranında katkı sağlamıştır. / To work; Author 1: 50%, Author 2: 50% contributed to the study. 

Çıkar Çatışması / Conflicts of Interest: Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını 

beyan eder. / The authors declare no conflict of interest. 

 

Kaynakça 

Abbas, I. 2023, “Antik Roma’da Ev Yapısı”, 7th International Congress of Eurasian Social 

Sciences (7. Uluslararası Avrasya Sosyal Bilimler Kongresi), 27-30 Nisan, Muğla. 

Adkins L.-Adkins R.A. 1994, Handbook To Life İn Ancient Rome, Facts On File, Inc, New 

York: Facts On File, Inc.  

Akkurt, M.-Şifonoroğlu T. 2023, “Spor İçin Seyirci, Seyirci İçin Spor: Roma’da Atlı Araba 

Yarışları ve Gladyatör Dövüşleri”, Gazi Beden Eğitimi ve Spor Bilimleri Dergisi, 

28(1), 92-101. 

Aktaş, C. 2022, Antik Roma’da Köleler ve Meslekleri, Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Eskişehir.  

Albayrak, M. 2014, Antik Roma’da Tıp, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Semineri), İstanbul. 

Alcock, J. P. 2006, Food in The Ancient World, Westport: Greenwood Press. 

Aldırmaz Ağartan, C. 2009, “Sanat Eserlerinde Yaşayan Bir Mit: Sağlık Tanrısı Asklepios ve 

Kızı Hygieia”, Zeynep Kâmil Tıp Bülteni, 400,1, 49-52.  

Alkurt, H. 2020, Antik Roma Dünyasında Yeme İçme Kültürü, Adnan Menderes Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Aydın.  

Alova, E. 2013, Latince Türkçe Sözlük, İstanbul: Sosyal Yayınları.  

Altunbeğ Turgut, C. 2019, “Roma Dönemi Şehircilik Anlayışı”, Çanakkale Araştırmaları Türk 

Yıllığı, 17(26), 273-302.  

Altunbeğ Turgut, C. 2022, “Maviler ve Yeşiller: Bizans Atlı Araba Yarışları Çerçevesinde 

Taraftar Grupları”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 41(71), 118-153.  



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   476 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Aslan, N. 2019, Roma Dönemi Konut Mimarisinde Avlu Kullanımı ve Kültürel Kimlik İlişkisi: 

Ephesos, Priene, Aphrodisias, Kremna, Sia, Zeugma Örnekleri Işığında, Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara. 

Babila, M. H. A. 2015, Eski Mısır’da Sosyal Hayat ve Hukuk, Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Kahramanmaraş. 

Blanck, H. 1999, Eski Yunan ve Roma’da Yaşam, (Çev. İslam Tanrıkut), İstanbul: Arıon 

Yayınevi.  

Boatwright, M. T.-Gargola D. J.-Talbert, R. J. A. 2004, The Romans: From Village to Empire, 

New York: Oxford Universıty Press.  

Boethius, A. 1960, The Golden House of Nero Some Aspects of Roman Architecture, Ann 

Arbor, MI: The University of Michigan Press. 

Bulduk, Ç. 2022, “Antik Roma’da Kadın Gladyatörler”, Bartın Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Dergisi, 7(1), 57-75. 

Clarke, J. R. 1991, The Houses of Roman Italy 100 B.C.- A.D. 250 Ritual, Space and 

Decoration, London: University of California Press.  

Çığır Dikyol, D. 2021, “Antik Roma’da Bir Statü Göstergesi Olarak Eğitim”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 23(3), 1025-1051. 

Çoksolmaz, E.-Yiğitpaşa, D. 2025, “The Layout Typology of Anatolian Stadions”, Краткие 

сообщения института археологии KSIA, 279, 50-65.  

Deighton, H. 1999, Eski Roma Yaşantısında Bir Gün. (Çev.) Ersoy, H.K., İstanbul: Homer 

Yayınları. 

Demirtaş, H. 2025, “Eğlence ve Eğlence Kültürü Üzerine Bir Değerlendirme”, Veche, 4(1), 16-

26. 

Dikyol Çığır, D.-İşbilen Şar E. 2021, “Antik Kaynaklar Işığında Krallık ve Cumhuriyet 

Dönemlerinde Roma’da Yaşanan Salgınlar”, Journal of History School, 14(LI), 930-

960.  

Dilek, A. M. 2017, Bizans İmparatorluğu’nda Yemek ve Mutfak Kültürü, İstanbul Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul.  

Doğancı, K.- Kocakuşak, F. 2014, “Eski Roma Ailesinde “Pater Familias” ve “Patria Potestas” 

Kavramları”, Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

15(27), 233-250.  

Ertuğrul, A. 2009, “Hamam Yapıları ve Literatürü”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 

13, 241-266. 

Evecen, A.-Ölmez, F. 2014, “Antik Çağ Giysi ve Donatılarında Ekinsel Göndermeler”, Art-E 

Sanat Dergisi, 7(14), 366-388.   

Fales, J. 1917, Dressmaking, Charles Scribner’s Sons, New York: Charles Scribner’s Sons. 

https://www.academia.edu/143912243/THE_LAYOUT_TYPOLOGY_OF_ANATOLIAN_STADIONS


477                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Fişenk, Ö. A.-Satıcı, B. 2021, “Antik Dönemde Batı Tiyatrosu Mimarisi”, Journal of 

Technology and Applied Sciences, 3(2), 167-182. 

Freeman, C. 2003, Mısır, Yunan ve Roma: Antik Akdeniz Uygarlıkları, Ankara: Dost Kitabevi.  

Gezer, S. 2019, Roma İmparatorluk Döneminde Arenalarda Hayvan Gösterileri, Onsekiz Mart 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Çanakkale.  

Goldman, B. 1994, “The Toga: From National Costume to Ceremonial Garment.” In The World 

of Roman Costume, edited by Judith Lynn Sebesta and Larissa Bonfante, 45-64, 

Madison: University of Wisconsin Press. 

Gökçe, A. N.- Üvey, D. 1998, “Eski Roma Tıbbında Hekimlik Sanatı”, İstanbul Tıp Fakültesi 

Mecmuası, 61(4), 517-520 

Güçlü, D. 2024, “Antik Roma Gündelik Hayatında Hijyen Kavramı”, Iğdır Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, (35), 435-446.  

İlgün, L. 2023, Bithynia ve Thrakia Arkeoloji Müzelerinde Sergilenen Eserler Işığında Antik 

Roma İmparatorluğunun Eğlencesi Gladyatör Oyunları, Iğdır Üniversitesi, Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Iğdır.  

Kapka, E. 2019, “Antik Roma’da Bir Akşam Yemeği Menüsü”, Tarih Yolunda Bir Ömür, Prof. 

Dr. İsmail Özçelik’e Armağan, (edt. B. Kocaoğlu), Ankara: Berikan Yayınevi.  

Kapka, E. 2022, Antik Roma Yemek Kültürü, Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Samsun. 

Kapka, E.-Genç, Ö. 2024, “Antik Roma Beslenme Kültüründe Öğle Yemeği (Prandium)”, 

Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 26(2), 772-784.  

Kara, C. 2019, Antik Roma’da Ev Yaşantısı, Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Samsun.  

Karakoç, E. 2015, “Antik Roma’da Kadın Gladyatörler”, Akademik Bakış Dergisi, 52, 154 163. 

Karakuş, O. S. 2016, “Menologıa Rustica Colotianum: Roma Taşrasına Ait İstisnai Bir 

Takvim”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 26, 315-336. 

Kaya, R.-Arda, Ü.-Kızıldağ Kale, E.-Başoğlu, U. D. 2023, “Serbest Zaman ve Wellness 

Perspektifinden Eski Roma Hamamları”, Spormetre Beden Eğitimi ve Spor Bilimleri 

Dergisi, 21(1), 13-23.  

Koca, F.-İmamoğlu, O. 2025, “Antik Dönem Roma’da At Arabası Yarışları ve Günümüze 

Yansımaları”, Kesit Akademi Dergisi, 11(43), 304-319. 

Kocakuşak, F. 2011, Antik Roma’da Aile Kurumu, Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Bursa.  

Kutlu, N., Antik Roma’da Kostüm, Atatürk Üniversitesi, Açık öğretim Fakültesi Ders Notları. 

Erzurum.   

Matz, D. 2024, Antik Roma’da Günlük Hayat, (Çev. T. Göbekçin), İstanbul: Alfa Yayıncılık. 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   478 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Mutlu, G. 2024, “Antik Çağ Yunan Roma Uygarlığında Atlı Araba Yarışları”, Turkish Studies, 

19(1), 205-219.   

Özdemir, S. 2024, “Eski Roma Ordusunda Askeri Hekimler MÖ 27-MS 450: Köken, Yaş, 

Eğitim ve Sosyal Statü”, Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi 

ve Folklorik Tıp Dergisi, 14(2), 330-346. 

Pendergast, S.-Pendergast, T. 2004, Fashion, Costume, and Culture (Vol. 5), Farmington Hills, 

MI: The Gale Group. 

Polat, E. 2022, “Antik Roma’da Hamamlarının Mimari Açıdan İncelemesi”, International 

Social Sciences Studies Journal, 8/96, 1087-1097. 

Radbruch, G. 2015, “Hukuk Kavramı”, (M. B. Aydın, çev.), Anadolu Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, 1(2), 144-150. 

Resuloğlu, Ç. 2019, “Görkemli Bir Mekân Olarak Roma Evi Bahçesi”, Online Journal of Art 

and Design, 7/5, 118-129. 

Richardson, L. 1992, Of Ancient Rome, Baltimore and  London: The Johns Hopkins University 

Press. 

Rothe, U. 2020, The Toga And Roman Identity, London: Also published by Bloomsbury 

Academic.  

Say Özer, Y. 2011, “Roma Dönemi Hamamları ve Kaunos Roma Hamamı Mimarisi”, Bilim ve 

Teknik, 48-53.  

Semercioğlu, B. 2025, “Tarihsel Gelişim Sürecinde Tiyatronun İşlevi ve Yöntemi”, Kocaeli 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi, 8, 21-33. 

Sevimli. Ş. 2005, Anadolu Uygarlıklarında Temizlik Kavramı ve Uygulamalarının Evrimi, 

Çukurova Üniversitesi, Sağlık Bilimleri Enstitüsü, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 

Adana.  

Sözen, M.Ç. 2018, “Roma Dönemi Latrinaları ve Batı Anadolu’dan Örnekler”, Eski Çağ 

Araştırmaları Dergisi, 31-37.  

Stone, S. 1994, “The Toga: From National Costume to Ceremonial Garment”, In Sebesta, J. L. 

& Bonfante, L. (Eds.), The World of Roman Costume, Madison, WI: University of 

Wisconsin Press. 

Şahin, T. 2021, “Eski Mısır Toplumunda Yeme ve Beslenme Kültürü”, OANNES- International 

Journal of Ancient History, 3(1), 127-148. 

Uçar, N. C. 2022, “Antik Roma Gücünün Vahşi Hayvanlar Üzerindeki Yansıması: Roma 

Venatioları MÖ 252-MS 523/537”, OANNES – Uluslararası Eskiçağ Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, 4/2, 319 – 352. 

Ürük, Z. F. 2016, “Medeniyetler İçinde Hamamın Gelişimi ve Kültürel Olarak Mekân 

Analizleri”, Akademik Sosyal Araştırmaları Dergisi, 4/28, 185-209. 

Vasiliev, A. A. 2016, Bizans İmparatorluğu Tarihi, (Çev. Tevabil Alkaç), İstanbul: Alfa 

Yayıncılık.   



479                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

Vitruvius 2005, Mimarlık Üzerine On Kitap, (Çev. Suna Güven), İstanbul: Şevki Vanlı 

Mimarlık Vakfı Yayınları.  

Yaran, S. 2022, Antik Roma’da Festivaller, Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Samsun. 

Yıldızturan, D. 2019, “Kuruluşundan Doğu-Batı Olarak İkiye Ayrıldığı M.S. 395’e Kadar 

Roma’da Spor, Oyunlar ve Gösteriler”, Uluslararası Dağcılık ve Tırmanış Dergisi, 

2(2), 35-45.  

Yılmazcan, D. 2023, “Aristokratik Roma Cumhuriyetinde Politik Bir Organ: Comitia 

Centuriata”, Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 31, 433-450. 

Yiğitpaşa D., 2023, “Re-Assessment of the Claudiopolis Stadion Rescue Excavation in 2008”, 

Journal of Ancient History and Archaeology, 10/4, 64-86. 

Yiğitpaşa, D. 2024, “New Archaeological Data From Claudiopolis in The Light of Stadion 

Excavations”, Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 14(4), 1321-

1339.  

Zeyrek, A.N. 2011, Eski Roma Uygarlığında Beslenme Kültürü, Gaziantep Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Gaziantep.  

Figürler 

 

Fig. 1: Antik Roma’da Domus Örneği ve Domus Planı (Söylemez 2015, 8) 

 

Fig. 21:  Antik Roma’da Villa (Deighton 1999, 34; Alkurt 2020, 83) 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   480 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

 

Fig. 3: Antik Roma’da Villa Planı (Alkurt 2020) 

                          

Fig. 4: Antik Roma Sofrasında Bulunan Yiyecekler (Söylemez 2015, 67; Alkurt 2020, 56) 

 

 

Fig. 5: Antik Roma’da Besinler (Kapka 2022) 

 

Fig. 6: Toplantı ve Eğlencelerin Düzenlendiği Akşam Yemeği Cena (Deighton 2012, 66) 



481                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

 
Fig. 7: Romalı Erkeklerin Günlük Giysisi Toga ve Tunika (Deighton 2012, 6) 

 

Fig. 8: Statü Göstergesi Mor Toga (Pendergast 2006, 178) 

     

Fig. 2: Toga Giyen Erkek- Kız Çocuk ve Stola Giyen Kadın (Söylemez 2015, 67; Rothe 2020, 39) 

 

Fig. 10: Stola https://eksiseyler.com/antik-roma-dunyasinda-kadinlarin-guzellik-algisi-ve-makyaj-yontemleri 

(Erişim tarihi:30.04.2025) 

https://eksiseyler.com/antik-roma-dunyasinda-kadinlarin-guzellik-algisi-ve-makyaj-yontemleri


Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   482 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

 

Fig. 11: Köle ve Zanaatkarlarda Giyim (Söylemez 2015, 73) 

 

   Fig. 12: Antik Roma’da Ayakkabı (Söylemez 2015, 77) 

 

Fig. 13: Kadınlarda Kişisel Bakım (Deighton 2012, 11) 

 

Fig. 14: Antik Roma’da Tuvalet Latrina (Deighton 2012, 19) 



483                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

 

              Fig. 15: Antik Roma Günlük Yaşamında Hamam (Deighton 2012) 

 

Fig. 16: Antik Roma’da Bulunan Caracalla Hamamı Kalıntıları (Ürük 2016, 191) 

 
Fig. 17: Romalılarda Pratik Günlük Oyunlar (Deighton 2012, 53) 

 

 
Fig. 18: Circus Maximus (Altunbeğ Turgut 2019, 282) 

 



Gündelik Hayatta Antik Roma: Maddi Kültürün Somut Kanıtları Üzerine Bir Değerlendirme   484 

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

 
Fig. 19: Arena’da Atlı Araba Yarışları (Koca-İmamoğlu 2025, 309) 

 

 
Fig. 20: Arenada Venator ve Leopar Mücadelesi (Gezer 2019, 99) 

 
Fig. 21: Antik Roma Gladyatör Dövüşleri (Nassov 2009, 72) 

 

 
Fig. 22: Antik Roma’da Kadın Gladyatörler Tasviri (Bulduk 2022, 69) 

 



485                                                                                    Sahure YARİŞ – M. Furkan ÖZKAN                                                                                                                                           

 

Amisos / Cilt 10, Sayı 19, Aralık 2025 

 
Fig. 23: Antik Roma Ephesos Tiyatrosu  (Fişenk-Satıcı 2021, 175) 

 

 
                        Fig. 24: Vitrivius’a göre Roma Tiyatro Planı (Fişenk-Satıcı 2021, 129) 

 

 

Fig. 25: Antik  Roma Dini Bayram ve Festival Gösterimi 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Roma_festivalleri  (Erişim tarihi: 01.05.2025) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Roma_festivalleri

