
Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi 

(Saffron Journal of Culture and Tourism Research) 

2025, 8(3): 435-462 

İletilme Tarihi (Submitted Date): 23.11.2025     Kabul Tarihi (Accepted Date): 05.12.2025 

Makale Türü (Article Type): (Araştırma) (Research) 

435 

 

ALEVİLİKTE DAR’A DURMA RİTÜELİ: ÇORUM İLİ ÖRNEĞİ1 

The Ritual of Stopping At Dar'a in Alevism: The Example of Çorum Province 

 

Prof. Dr. Taşkın DENİZ 

Karabük Üniversitesi, Safranbolu Turizm Fakültesi 

E-posta: taskindeniz@karabuk.edu.tr 

Orcid ID: 0000-0003-1293-5404 

 

Hümeyra UYSAL 

Karabük Üniversitesi, LEE Öğrencisi 

E-posta: uhmyra1903@gmail.com 

Orcid ID: 0009-0008-3420-9116 

Öz 

İç Anadolu Bölgesi’nin kuzeyinde, Orta Karadeniz’in iç kesimlerinde yer alan Çorum, 

tarih boyunca birçok medeniyete ev sahipliği yapmış; zengin somut ve somut olmayan 

kültürel mirasa sahip önemli bir yerleşim alanıdır. Çorum ilinde Alevi inanç sistemine 

ait temel ritüellerden biri olan “Dara Durmak” kavramını somut olmayan kültürel 

miras bağlamında incelenmesi, bu araştırmanın amacını oluşturmaktadır. Alevilikte 

dara durmak; bireyin toplum ve inanç önderi (dede) huzurunda manevi bir hesap 

verme, öz eleştiri gerçekleştirme ve toplumsal uyumu sürdürme çabasını içeren önemli 

bir uygulamadır. Çorum örneğinde yürütülen bu çalışma, söz konusu ritüelin yerel 

pratiklerini, anlam dünyasını, sembolik yapısını ve sözlü kültürdeki karşılıklarını 

derinlemesine analiz etmektedir. 

Araştırmada nitel (kalitatif) araştırma yaklaşımı benimsenmiş ve bu doğrultuda saha 

araştırması yöntemi kullanılmıştır. Saha araştırması kapsamında doküman incelemesi, 

yapılandırılmamış yerinde gözlem, betimleyici analiz ve grup görüşmesi (mülakat) 

gibi veri toplama tekniklerinden yararlanılmıştır. Çalışmanın temel veri kaynaklarını 

konuyla ilgili arşiv belgeleri, akademik makaleler, tezler, süreli yayınlar, kitaplar ile 

mülakat ve gözlem sonuçları oluşturmaktadır. Araştırmanın tasarımı; konunun ve 

amacın belirlenmesi, literatür taraması, araştırma sorularının oluşturulması, yöntem ve 

tekniklerin seçilmesi, evren ve örneklemin belirlenmesi, saha uygulamalarının 

gerçekleştirilmesi, bulguların analiz edilmesi ve sonuç-öneri bölümünün hazırlanması 

aşamalarından oluşmaktadır. Çalışma kapsamında ritüeli bilen ve uygulayan kaynak 

kişilerle görüşmeler yapılmış; ses ve görüntü kayıtları alınmış, elde edilen veriler 

çözümlenerek yazılı hale getirilmiştir. Kaynak kişi seçiminde özellikle “Dara Durmak” 

ritüeline hâkim bireylerin bulunmasına özen gösterilmiştir. 

Çalışma sonucunda, “Dara Durmak” ritüelinin Alevi toplulukları açısından yalnızca 

bir dinî ibadet olmanın ötesinde; toplumsal adaletin tesis edilmesi, ahlaki denetimin 

 
1 Bu makale, Karabük Üniversitesi LEE Kültürel Miras ve Miras Alan Yönetimi Anabilim 

Dalı’nda yürütülen “Somut Olmayan Kültürel Miras Kapsamında Alevilikte “Dara Durmak” 

Kavramı: Çorum İli Örneği” başlıklı tezden üretilmiştir.  



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

436 

 

sürdürülmesi ve toplumsal dayanışmanın güçlendirilmesi bakımından işlevsel bir 

mekanizma olduğu ortaya konulmuştur. Ritüelin ilerleyen dönemlerde unutulmaması 

ve gelecek kuşaklara aktarılması, somut olmayan kültürel mirasın korunması 

açısından kritik önem taşımaktadır. Bu doğrultuda araştırma, hem akademik literatüre 

anlamlı bir katkı sunmakta hem de yerel kültürel mirasın yaşatılmasına yönelik 

farkındalık oluşturarak kültürel sürdürülebilirliğe hizmet etmektedir. 

Anahtar kelimeler: Alevilik, Dara Durmak, Somut Olmayan Kültürel Miras, Çorum, 

Ritüel, Halk Bilimi. 

 

Abstract 

Located in the northern part of the Central Anatolia Region, in the inland region of the 

Central Black Sea region, Çorum has hosted many civilizations throughout history and 

is an important settlement area with a rich tangible and intangible cultural heritage. 

The purpose of this research is to examine the concept of "Dara Durmak" (Standing at 

the Dara), one of the fundamental rituals of the Alevi belief system in Çorum province, 

within the context of its intangible cultural heritage. In Alevism, standing at the Dara is 

a significant practice that involves an individual's spiritual accountability before a 

community and faith leader (dede), engaging in self-criticism, and striving to maintain 

social harmony. This study, conducted in the case of Çorum, provides an in-depth 

analysis of the local practices, semantics, symbolic structure, and oral cultural 

equivalents of this ritual. 

A qualitative research approach was adopted in the research, and field research was 

employed accordingly. Data collection techniques such as document review, 

unstructured on-site observation, descriptive analysis, and group interviews were 

utilized throughout the field research. The primary data sources for the study were; 

The research design includes relevant archival documents, academic articles, theses, 

periodicals, books, as well as interview and observation results. The research design 

consists of defining the topic and purpose, reviewing the literature, formulating 

research questions, selecting methods and techniques, determining the universe and 

sample, conducting fieldwork, analyzing the findings, and preparing the conclusions 

and recommendations. Interviews were conducted with informants familiar with and 

practicing the ritual; audio and video recordings were taken, and the resulting data 

was analyzed and transcribed. Particular attention was paid to selecting individuals 

familiar with the "Dara Durmak" ritual in selecting informants. 

The study demonstrates that the "Dara Durmak" ritual is more than just a religious 

practice for Alevi communities; it is a functional mechanism for establishing social 

justice, maintaining moral control, and strengthening social solidarity. Preserving this 

ritual and passing it on to future generations is critical for preserving intangible 

cultural heritage. In this respect, the research not only contributes significantly to 

academic literature but also contributes to cultural sustainability by raising awareness 

about the preservation of local cultural heritage. 

Keywords: Alevism, Dara Durmak, Intangible Cultural Heritage, Çorum, Ritual, 

Folklore. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

437 

 

Giriş 

Çorum ilinde somut olmayan kültürel miras kapsamında yer alan “dara durma” 

ritüeline ilişkin gerçekleştirilen bu çalışma, alanda yapılan ilk araştırma olması 

bakımından özgün bir nitelik taşımaktadır. Araştırma, literatürde belirgin biçimde 

hissedilen bilgi eksikliğini gidermeyi amaçlamakta; aynı zamanda gelecekte 

yürütülecek benzer nitelikteki çalışmalara kaynak oluşturabilecek veriler sunarak 

bilimsel katkı sağlamaktadır. 

Araştırmanın amacına ulaşabilmesi içi aşağıdaki sorulara cevaplar aranmıştır; 

1. “Dar” kavramı ne anlama gelmektedir? 

2. “Dar” kavramının sematik içeriği nedir? 

3. “Dara durma” kapsamında gerçekleşen ritüeller nelerdir? 

4. “Dara durma” ritüelinde kullanılan terimler ve deyimler nelerdir? 

Araştırmada nitel araştırma yöntemi benimsenmiş ve bu yaklaşım doğrultusunda 

temel yöntem olarak saha araştırması tercih edilmiştir. Saha araştırması, bir toplumun 

inanç unsurlarını, gelenek ve göreneklerini, değerlerini, toplumsal ilişkilerini ve sosyal 

süreçlerini anlamaya yönelik olarak yöre halkı ya da konuya ilişkin bireylerle 

doğrudan etkileşime dayanan bir yöntemdir. Bu yöntem, araştırmacının doğal 

toplumsal ortamı yerinde gözlemlediği ve bu ortamla birebir etkileşime geçtiği 

betimleyici bir nitel araştırma sürecini ifade eder. Araştırmacı, sürecin merkezinde yer 

alarak inceleme konusu kişileri ve pratikleri doğrudan gözlemler ve anlamlandırır. Bu 

çalışmada saha araştırması kapsamında mülakat, yapılandırılmamış gözlem, belge 

incelemesi ve çeşitli veri toplama tekniklerinden yararlanılmıştır. Örnekleme dâhil 

edilen kaynak kişilerle birebir görüşmeler gerçekleştirilmiş; bu görüşmeler ses ve 

görüntü kayıt cihazları aracılığıyla kaydedilmiş ve sonrasında çözümlenerek yazıya 

aktarılmıştır. Elde edilen veriler sistematik biçimde tasnif edilmiş, analiz edilmiş ve 

ilgili bağlam içinde yorumlanmıştır. 

 

1. Çorum İli Tarihi Coğrafyası 

Çorum ili, İç Anadolu Bölgesi’nin kuzey kesiminde, Orta Karadeniz Bölümü’nün iç 

alanında konumlanmaktadır. Kent, kuzeyde yükseltisi nispeten düşük olan Ilgaz, Küre 

ve Canik dağ sıraları ile güneyde yer alan Bozok Platosu arasında bulunmaktadır. 

Coğrafi konumu bakımından batıda Çankırı, kuzeybatıda Kastamonu, kuzeyde Sinop, 

kuzeydoğuda Samsun, doğuda Amasya ve güneyde Yozgat illeriyle çevrilidir. 

Çorum’un önemli merkezlere olan uzaklıkları şu şekildedir: Merzifon Havalimanı’na 

65 km, Amasya’ya 92 km, Yozgat’a 104 km, Samsun’a 167 km, Ankara’ya 235 km ve 

İstanbul’a 615 km. 801 m yükseltiye sahip il; 13 ilçe, 2 belde ve 757 köyden 

oluşmaktadır. Toplam 12.820 km² yüzölçümüyle Çorum, Türkiye’nin yüzölçümü 

bakımından en büyük 19. ili konumundadır. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

438 

 

 Harita 1. Çorum İli Lokasyon Haritası 

 

1.1. Fiziki Coğrafya Unsurları: Çorum’un fiziki coğrafyası, kentin tarihi gelişiminden 

toplumsal yapısına ve ekonomik faaliyetlerinin örgütlenmesine kadar uzanan çok 

yönlü dinamikleri belirleyen temel etmenlerden biri olarak ortaya çıkmaktadır. İlde 

gözlenen farklı iklim özellikleri, yüksek verimliliğe sahip tarım arazileri ve zengin su 

kaynakları, özellikle tarım, hayvancılık ve sanayi sektörlerinin gelişiminde belirleyici 

rol oynamış; böylece kentin sosyoekonomik yapısının şekillenmesine önemli ölçüde 

katkıda bulunmuştur. 

İlin merkez ilçesinin kuzeyinde Eğerci Dağı; batısında ise Alagöz ve Köse Dağları yer 

almaktadır. Bu iki dağ sırası arasında Kırkdilim Boğazı bulunmaktadır. Çorum’un en 

yüksek noktası, Kargı ilçesindeki Köse Dağı üzerinde yükselen Erenler Tepesi olup 

2079 metreye ulaşmaktadır. Bunun yanı sıra Bayat’taki Öbek Tepesi (2013 m), 

Kargı’daki Türbe Tepe (1981 m), Mecitözü’nde Karatepe (1846 m) ve Kırklar Dağı (1791 

m), Laçin’de Eğerci Dağı (1765 m), Merkez ilçede Köse Dağı (1750 m), Osmancık’ta 

Dedeçal (1730 m), Sungurlu’da Kartaltepe (1700 m) ve İskilip’te Tekedağı (1700 m) ilin 

öne çıkan diğer yükseltilerini oluşturmaktadır. 

Çorum, yaylalar bakımından da oldukça zengindir. İskilip-Tosya hattında yer alan 

Elmabeli, Beşoluk, Çiçekli ve Yalak; Kargı’da Kargı, Abdullahoğlu, Eğinönü, Aksu, 

Göl, Örencik, Karaboyu ve Gökçedoğan; Osmancık’ta Başpınar ve Karaca; Bayat’ta ise 

Kuşçaçimeni ve Kunduzlu ilin önemli yayla alanlarını oluşturmaktadır. Bunun yanı 

sıra Çorum Ovası (750 m) ile Bozboğa, Budaközü, Dedesli, Delice, Düvenci, 

Hamamözü, Hüseyin, Irmak, Mecitözü, Osmancık, Ovasaray, Seydim ve Taybı ovaları 

da başlıca tarımsal üretim sahalarıdır. 

Türkiye’nin en uzun akarsuyu olan Kızılırmak, Çorum sınırları içerisinde 182 km 

boyunca kuzey-batı hattında ilerleyerek Osmancık, İskilip, Bayat ve Kargı ilçelerinden 

geçmektedir. İldeki diğer akarsuların büyük bölümü de Kızılırmak Havzası’na 

dökülmektedir. Bunun yanı sıra Yeşilırmak’ın önemli kollarından biri olan Çekerek 

Çayı da Merkez ilçe, Alaca, Mecitözü ve Ortaköy ilçelerinde akarak ilin diğer büyük 

akarsu sistemini oluşturmaktadır. 

 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

439 

 

Kızılırmak, Çekerek, Bayat Çayı ve diğer akarsular, il genelinde çok sayıda vadi ve 

boğazın oluşmasına zemin hazırlamıştır. Önemli oluşumlar arasında Seydim ve 

Dedesli ovalarını birbirine bağlayan “Dana Boğazı” ve 6,5 km uzunluğundaki “Harami 

Vadisi”; Hatap Çayı’nın biçimlendirdiği 16 km’lik “Hatap Vadisi”; Alaca Suyu’nun Çat 

Suyu ile birleştiği “Hışır Vadisi”; Çorum–Osmancık–Kargı bağlantısında kritik bir 

geçit oluşturan “Kırkdilim Boğazı”; Çat Suyu’nun aktığı “Sayacak Vadisi” ve Çorum-

Samsun yolu üzerinde yer alan 7 km’lik “Sıklık Boğazı” bulunmaktadır. 

Çorum ili su yapıları bakımından da zengindir. Alaca, Çorum, Derekargım, Evci, 

Gökpınar, Hatap, Hitit, İncesu, Koçhisar, Köprübaşı, Kunduzlu, Obruk ve Yenihayat 

barajları ilin başlıca su rezervuarlarını oluşturmaktadır. Ayrıca Merkez ilçede Çorum-

Osmancık yolu üzerindeki Kırkdilim Boğazı mevkiinde bulunan Eymir (Gölünyazı) 

Gölü, Uyuz ve Kırkgöz gölleri ile Laçin’deki Yeşil Göl, ilin doğal göl varlığını temsil 

etmektedir. Bunlara ek olarak, Çorum’da enerji üretimi kadar rekreatif amaçlarla da 

kullanılan çok sayıda gölet bulunmaktadır. Aksu, Alacahöyük, Ahmetoğlan, 

Bozdoğan, Daniş, Evciyenikışla, Figani, Geven, Gökçedoğan, Hıdırlık, İbrahimköy, 

İnegazili, Kızılhamza, Kızkaraca, Kozören, Pınarlı, Seydim, Sincan, Seyitnizam, 

Söğütyolu ve Yeraltı göletleri bu kapsamda öne çıkmaktadır. Çorum, şelaleler 

bakımından da dikkate değer bir çeşitliliğe sahiptir. İlin başlıca şelaleleri arasında 

Merkez ilçedeki Budakönü ve Susuz (Gümgüm) şelaleleri, Hattuşaş yakınlarındaki 

Höşür Şelalesi, İskilip ilçesi Sorgun köyündeki Karayanık Şelalesi, Kargı ilçesi 

Başköy’deki Kızılcaoluk Şelalesi ve Merkez ilçeye bağlı Örencik köyündeki Örencik 

Şelalesi yer almaktadır. 

Çorum ili, Karadeniz ve karasal iklim özelliklerinin bir arada görüldüğü bir coğrafi 

konuma sahiptir. Yaz ayları genellikle sıcak ve kurak, kış ayları ise soğuk ve kar yağışlı 

geçmektedir. Karadeniz ikliminin etkisi, ilin kuzeyinde yer alan Kargı, Osmancık, 

İskilip, Laçin, Dodurga, Oğuzlar ve Bayat ilçelerinde belirgin iken, Çorum merkez ile 

Alaca, Boğazkale, Mecitözü, Ortaköy ve Sungurlu ilçelerinde karasal iklim hâkimdir.  

Bitki örtüsü bakımından ilin güney kesimlerinde bozkır formasyonu yaygın olup, 

çakırdikeni, deve dikeni, gelincik, kangal otu, kapari, köygöçüren, papatya, 

sığırkuyruğu ve yavşan otu gibi step bitkileri görülmektedir. Buna karşılık, Kargı, 

İskilip, Osmancık ve Bayat ilçelerinde sarıçam, karaçam, köknar ve kızılçam gibi 

orman formasyonları; Alaca, Sungurlu, Ortaköy ve Mecitözü’nün yüksek kesimlerinde 

ise ardıç, meşe ve karaçam toplulukları yayılım göstermektedir. Akarsu vadilerinde ise 

özellikle kavak ve söğüt türleri dikkat çekmektedir.  

Çorum’da başlıca doğal afetler arasında deprem, dolu (özellikle ilkbahar sonu ve yaz 

başında), erozyon, orman yangınları ve sel yer almakta olup, deprem riski açısından 

Mecitözü’nün güneyi, Ortaköy ve Alaca’nın kuzeyi ile Sungurlu–Boğazkale hattı 

boyunca uzanan fay zonu büyük önem taşımaktadır. 

 

1.2. Beşerî Coğrafya Unsurları: Geçmişten günümüze birçok uygarlığa ev sahipliği 

yapan Çorum, bu tarihsel birikimin doğal sonucu olarak zengin bir kültürel mirasa 

sahiptir. Tarım, hayvancılık, sanayi ve turizm açısından önemli bir potansiyele sahip 

olan il, coğrafi konumu ve doğal kaynaklarıyla da dikkat çekmektedir. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

440 

 

Türkiye İstatistik Kurumu’nun 2024 yılı nüfus verilerine göre Çorum’un nüfusu 

521.335 olup bunun %49,69’u erkek, %50,31’i ise kadındır (data.tuik.gov.tr). Erkek 

nüfusun görece düşük olmasında, çalışmak amacıyla il dışına gerçekleşen göç 

hareketleri belirleyici rol oynamaktadır. Çorum’un en fazla göç verdiği iller Ankara, 

İstanbul, İzmir, Antalya, Samsun ve Amasya iken; en fazla göç aldığı iller ise sırasıyla 

Ankara, İstanbul, Amasya, Samsun ve İzmir’dir (Çoban, 2016: 412). Nüfus dağılımı 

açısından Merkez ilçe, Sungurlu ve Osmancık en fazla nüfusa sahip yerleşimlerdir; 

Boğazkale ve Laçin ise nüfusu en düşük olan ilçelerdir. Nüfusun yoğunlaştığı alanlar 

genellikle verimli tarım arazilerinin genişlediği ve sulama olanaklarının bulunduğu 

kesimler iken, yükseltinin arttığı, ormanlık ya da verimsiz alanlarda nüfus yoğunluğu 

azalmaktadır. 

Tarım ve hayvancılığın temel geçim faaliyetleri arasında yer aldığı Çorum’da başlıca 

tarım ürünlerini buğday, arpa, nohut, pirinç (özellikle Osmancık ve Kargı), mercimek, 

ayçiçeği, patates, soğan ve şeker pancarı oluşturmaktadır. Hayvancılıkta ise küçükbaş 

hayvan yetiştiriciliği ön plandadır. 

Çorum sanayisinin temelini, tarımsal üretime dayalı sanayi kolları oluşturmaktadır. İl 

merkezinde yem, un, şeker, tuğla, kiremit, çimento, kâğıt-mukavva, seramik, tekstil, 

kereste, gıda, döküm ve makine sektörleri gelişmiştir. Özellikle tuğla ve kiremit 

fabrikaları, şehrin ekonomik kalkınmasında öncü bir rol oynamıştır. Leblebi üretimi ise 

Çorum’un simgesel üretim alanlarından biri hâline gelmiştir. Ayrıca marangozluk, 

oymacılık, sepetçilik, semercilik, bakırcılık, kalaycılık, dokumacılık, boncukçuluk, 

kunduracılık ve Kargı bezi üretimi gibi geleneksel zanaatlar da varlığını sürdürmeye 

devam etmektedir. 

Çorum ili, maden çeşitliliği ve rezervleri bakımından zengin bir potansiyele sahip 

olmamakla birlikte Dodurga ilçesine bağlı Alpagut ve Ayva köyleri ile İskilip, Bayat ve 

Osmancık ilçelerinde çıkarılan linyit, özellikle bu bölgelerde yaşayan halkın önemli 

geçim kaynaklarından birini oluşturmaktadır. 

Zengin kültürel ve doğal miras unsurlarına ev sahipliği yapan Çorum’da turizm 

sektörü son yıllarda hızla gelişmektedir. Bu gelişimi destekleyen kurumsal yapılar 

arasında Çorum, Alacahöyük ve Boğazkale müzeleri önemli bir yer tutmaktadır. Hitit 

uygarlığının başkenti olan ve UNESCO Dünya Miras Listesi’nde yer alan Hattuşa 

(Boğazkale), yine Hitit dönemine ait Alacahöyük, Yazılıkaya Açıkhava Tapınağı ve 

Şapinuva (Ortaköy) antik kentleri, ilin uluslararası düzeyde tanınan kültürel 

değerlerindendir. Ayrıca Ortaköy ilçesine bağlı İncesu köyü yakınındaki Kybele Kaya 

Kabartması; Alaca ilçesindeki Kalınkaya ve Pazar, Uğurlu ilçesindeki Resuloğlu ören 

yerleri; Merkez ilçedeki Çorum Kalesi ve Laçin’deki Kapılıkaya Kaya Mezarı ilin öne 

çıkan arkeolojik ve tarihi varlıkları arasındadır. 

Kültürel mirasın çeşitliliği yalnızca arkeolojik alanlarla sınırlı değildir. Çorum Saat 

Kulesi, Ulucamii (Murad-ı Rabi), Akşemsettin Camii; Alaca’daki Gerdekkaya Mezarı, 

Koçhisar Mağarası ve Eski Camii; Bayat’taki Kapılıkaya ve Pancarcık kaya mezarları; 

İskilip Kalesi ve Şeyh Muhiddin Camii; Kargı’daki Mihrihatun Camii ve hamamı, 

Hacıhamza Kalesi ve Hanı; Mecitözü çevresindeki Köseeyüp, Şıhlar, Çal, Çağna, 

Kuyulu, İbek ve Örencik kaya mezarları ile Elvan Çelebi Türbesi; Oğuzlar’daki Çarşı 

Camii ve Arak Madensuyu; Ortaköy’deki İncesu Kanyonu ve Damlataş Mağarası; 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

441 

 

Osmancık’taki tarihi Osmancık Kalesi, Koyunbaba Köprüsü, Koyunbaba Türbesi, Koca 

Mehmet Paşa Camii ve Baltacı Mehmet Paşa Çeşmesi; Sungurlu’daki Saat Kulesi, Taş 

Köprü ve Ulucami ilin diğer önemli kültürel ve doğal değerlerini oluşturmaktadır. 

Ayrıca Merkez ilçedeki Üçtutlar Mahallesi’nde bulunan, 1.5 m genişliği ve 30 m 

uzunluğuyla dünyanın en dar sokaklarından biri olarak bilinen “Eskiciler ve Dikiciler 

Sokağı”, ilin dikkat çeken özgün mekânları arasındadır. 

Çorum’da Boğazköy–Alacahöyük Milli Parkı ve Çatak Tabiat Parkı olmak üzere iki 

korunan alan bulunmaktadır. Ayrıca il sınırları içinde iki önemli doğa rotası yer 

almaktadır: UNESCO logolu 17 parkurdan oluşan 405 km uzunluğundaki “Hitit Yolu 

Yürüyüş ve Bisiklet Parkuru” ile 190 km uzunluğundaki “Kızılırmak Havzası 

Gastronomi ve Yürüyüş Yolu”. Bu rotalar yürüyüş, bisiklet, manzara seyir noktaları, 

kültür rotaları ve jip safari güzergâhları gibi farklı kullanım imkânları sunmaktadır. 

İlde sağlık turizmi açısından da kullanılan Hamamlıçay Köyü Kaplıcası ve Mecitözü 

Figani–Beke Kaplıcası, yerel halk tarafından sıkça tercih edilen şifalı su kaynaklarıdır. 

Çorum il merkezinde İl Halk Kütüphanesi, Hasan Paşa Yazma Eserler Kütüphanesi, 

Faik Tonguç ve Mehmet Şadisoğlu Çocuk Kütüphaneleri ile Eşref Ertekin Halk 

Kütüphanesi bulunmaktadır. Ayrıca Çorum Belediyesi Sanat Müzesi ve Galerisi ile 

Kültür ve Turizm Bakanlığı’na bağlı tiyatro salonu kentin kültürel yaşamına katkı 

sunmaktadır. 

İlin somut olmayan kültürel miras unsurlarından olan halk oyunları arasında Çorum 

Halayı, Bediriş, Benli, Bıçak Oyunu, Çekirge, Davul Oyunu (Davul Şaman Oyunu), 

Dillala, İğdeli Gelin ve Miço oyunları en bilinenlerdir. 

Çorum’da yıl boyunca düzenlenen festivaller de kültürel canlılığın önemli 

göstergelerindendir. Çorum Uluslararası Hitit Fuar ve Festivali, Kargı Panayır ve 

Festivali, Hitit Fuar ve Festivali Karakucak Yağlı Güreşleri, Çaldağ–Pazarkaşı Yayla 

Festivali, Dedesli Ovası Şenlikleri, Hattuşa Barış Günleri, Hattuşa Kültür ve 

Gastronomi Festivali, Hıdırellez Şenlikleri, İskilip Dolma, Turşu ve Çilek Festivali, 

Osmancık Pirinç Kültür ve Sanat Festivali, Laçin Kiraz Festivali ve Oğuzlar Ceviz 

Festivali ilin başlıca etkinlikleri arasındadır. 

Çorum mutfağı, zengin yöresel lezzetlerden oluşmaktadır. Bükme, çörek, galle (yaprak 

yırtması), gözleme, has baklava, İskilip dolması, Kargı sırık kebabı, Kargı tulum 

peyniri, keşkek, madımak, mantı, mayalı, Oğuzlar cevizi, su böreği, teltel, yanıç 

(gözleme) ve yırtma aşı, Çorum gastronomisinin özgün örneklerindendir. 

 

1.3. Çorum Tarihi: Etimolojik açıdan Çorum adının kökeniyle ilgili çeşitli rivayetler 

mevcuttur. Bizans kaynaklarına göre, Anadolu’nun Türkleşme sürecinde Türk boyları 

yavaş yavaş bu coğrafyaya yerleşmiş; bu dönemde Bizans yönetimi altında bulunan 

Çorum, “Nikonya (Yankoniye)” adıyla anılmaktaydı. Danişmendname’ye göre ise 

Melik Ahmet Danişmend, Çorum bölgesini Bizanslıların elinden almış; bu süreçte 

Bizanslılar, Danişmend’e bir tuzak kurarak bölgeye “suçlu” anlamına gelen Cürümlü 

adını vermiştir. Zamanla bu ad, halk arasında Çorumlu biçimine dönüşmüştür. Evliya 

Çelebi’nin Seyahatnamesi’nde aktarıldığı üzere, bölgenin havasının astım ve benzeri 

solunum yolu hastalıklarına iyi geldiği belirtilmektedir. Bu nedenle Selçuklu Sultanı 

Kılıçarslan, hasta oğlu Yakup Mirza ile birçok çorlu (hasta ve bakımsız) kişiyi bölgeye 

göndermiş; zamanla bu kişilerin sağlığına kavuşmasıyla bölge Çorum adıyla anılmaya 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

442 

 

başlanmıştır. Ayrıca, Çorum’un çevresinin dağlarla çevrili olması ve bu nedenle halk 

arasında “çevrim” olarak adlandırılması, zaman içerisinde Çorum biçimine evrilmiştir.  

Bu çalışmada, Çorum tarihi iki ana başlık altında incelenmiştir: Türklerin fethi öncesi 

ve Türklerin fethi sonrası dönemler. 

 

1.3.1. Türklerin Fethinden Önce: Alacahöyük’teki buluntular sayesinde yaklaşık 7000 

yıllık yerleşim geçmişine sahip olduğu belirlenen Çorum, tarih boyunca farklı 

kültürlerin etkileşim alanı olmuştur. Bölgedeki arkeolojik buluntular, Hitit Devleti’nin 

başkenti Hattuşa ile Kalkolitik Çağ, Gaşka, Frigya ve Galatya dönemlerine ait eserlerin 

varlığını ortaya koymakta ve kentin eski bir yerleşim alanı olduğunu doğrulamaktadır. 

Ayrıca Çorum’un önemli ulaşım güzergâhları üzerinde konumlanması, Kimmerler, 

Lidyalılar, Persler, Büyük İskender, Romalılar, Bizanslılar, Danişmendliler, Eretna 

Beyliği, Kadı Burhanettin, Anadolu Selçuklu, İlhanlılar ve Osmanlılar dönemlerinde de 

stratejik önemini sürdürmesine katkı sağlamıştır. 

Alacahöyük ile başlayan yerleşim tarihi, M. Ö. 1720 yılında Hitit Kralı Anitta 

tarafından Hattuşa’nın başkent ilan edilmesiyle doruk noktasına ulaşmıştır. Bu 

dönemde Hattuşa, önemli bir siyasi, ekonomik ve askeri merkez hâline gelmiştir.                    

M. Ö. 1190 yılında Hitit Devleti’nin yıkılmasının ardından bölge, Gaşkaların 

egemenliğine girmiştir. Yaklaşık 400 yıl süren bu egemenlik, M. Ö. 8. yüzyılda tarih 

sahnesine çıkan Frigyalılar tarafından sonlandırılmıştır. Frigler döneminde Hattuşa ve 

çevresindeki eski Hitit yerleşimleri yeniden canlandırılmıştır. 

Kimmer akınları sonucunda güç kaybeden Frigler’in hâkimiyeti sona ermiş; bölge 

sırasıyla Lidya ve Pers egemenliğine geçmiştir. Persler, Büyük İskender’e yenildikten 

sonra Çorum ve çevresi Büyük İskender İmparatorluğu yönetimine dahil olmuştur. 

Büyük İskender’in ölümünün ardından bölge, kısa süreli küçük krallıkların ardından 

Roma İmparatorluğu’na ve 395 yılında Roma’nın ikiye bölünmesinin ardından Doğu 

Roma (Bizans) İmparatorluğu’na tabi olmuştur. Bu egemenlik, 1071 yılında Türklerin 

Anadolu’ya girişine kadar devam etmiştir. 

 

1.3.2. Türklerin Fethinden Sonra: Bizans döneminde “Nikonya” adıyla bilinen Çorum, 

1075 yılında Anadolu Selçuklu Devleti emiri Danişmend Ahmet Gazi tarafından 

fethedilmiştir. Anadolu Selçuklu Devleti hükümdarı Süleyman Şah’ın 1085 yılında 

ölümü sonrasında, emirler bağımsızlık kazanarak kendi beyliklerini kurmuş; 

bunlardan en önemlisi, Danişmend Ahmet Gazi tarafından kurulan Danişmendli 

Beyliği olmuştur. Beylik döneminde Çorum’a ilbeyi (vali) atanmıştır. 

1097 ve 1104 yıllarında gerçekleşen I. ve II. Haçlı Seferleri sırasında Çorum ve çevresi 

istilalara maruz kalmıştır. 14. yüzyılın ilk yarısında kısa süreli olarak Eretna, ardından 

ikinci yarısında Kadı Burhanettin beyliklerinin kontrolüne giren Çorum, 1398 yılında 

Yıldırım Beyazıt tarafından alınmış ve Sivas’a bağlı sancak merkezi hâline getirilmiştir. 

Osmanlı döneminde, Kanuni Sultan Süleyman döneminde Çorum hâlâ Sivas vilayetine 

bağlı bir sancak merkezi olarak varlığını sürdürmüştür. Daha sonra 1591’de 

Ankara’ya, 1595’te Amasya’ya bağlanmıştır. 1864 yılında sancak statüsü kaldırılarak 

Yozgat’a bağlı bir kaza hâline gelmiştir. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

443 

 

Cumhuriyet dönemiyle birlikte 1921 yılında Çorum tekrar sancak merkezi olmuş, 20 

Nisan 1924 tarih ve 491 sayılı yasa ile Alaca, İskilip, Osmancık, Mecitözü ve Sungurlu 

ilçeleri bağlanarak il statüsü kazanmıştır. Daha sonra idari yapılanmada değişiklikler 

devam etmiş; 1953’te Kargı, 1958’de Bayat, 1959’da Ortaköy, 1987’de Boğazkale ve 

Uğurludağ, 1990’da Lâçin, Oğuzlar ve Dodurga ilçe hâline getirilmiştir. 

 

2. Alevilik  

Yahudilik ve Hıristiyanlıktan sonra ortaya çıkan üçüncü semavi din olan İslamiyet, 

Arabistan Yarımadası’nda doğmuş ve kısa sürede kültürel ocağından yayılmaya 

başlamıştır. Hz. Muhammed’in 632 yılında Medine’de vefat etmesi ile İslam 

dünyasında halifelik sorunu gündeme gelmiştir. Bu dönemde ortaya çıkan ilk fikri 

ayrılıklar ve bölünmeler, tarih literatüründe “Dört Halife Dönemi (632-661)” olarak 

adlandırılan dönemde yaşanmıştır. Dört Halife Dönemi’nde özellikle üçüncü halifenin 

seçimi, İslam toplumunda önemli bir tartışma konusu olmuştur. Hz. Ali’nin halifelik 

hakkının engellendiğini düşünen taraflar, “Şîatu Ali (Ali taraftarları)” olarak tarih 

sahnesine çıkmışlardır. Bu görüşe göre, halifelik Hz. Ali’ye ait iken Hz. Ömer ve Hz. 

Ebubekir’in bu hakkı engellediği düşünülmektedir. Bu süreç, İslam dünyasında ilk 

büyük mezhepsel ayrılığın da temelini oluşturmuştur. Yaşanan gelişmeler sonucunda 

Alevilik kelimesi, Hz. Ali’ye mensup ve onun soyundan gelen toplulukları tanımlamak 

amacıyla kullanılmaya başlanmıştır (Çetin, Jenkins ve Aydın, 2020). 

Tarihî süreçte göçler, savaşlar ve işgaller nedeniyle Anadolu’ya kadar ulaşan ve 

İslamiyet’in bir yorumu olarak şekillenen Alevilik, köklü bir geçmişe sahiptir. Diğer 

mezheplere kıyasla Alevilik; içsel deneyimi, eşitliği, adaleti ve insan sevgisini merkeze 

alan bir inanç sistemidir. Alevilik, çeşitli inanç sistemleri ve tasavvufi düşüncelerin 

sentezi sonucunda ortaya çıkmış; insanı merkeze alan bir yaşam biçimi olarak 

gelişmiştir. 

Aleviliğin temel kavramları arasında Hak-Muhammed-Ali üçlemesi, Hacı Bektaş 

Veli’nin liderliği ve insanın kâmil (olgun) birey olma arayışı yer almaktadır. Hz. Ali ve 

Ehl-i Beyt’e bağlılık, bu inanç sisteminin merkezini oluşturmaktadır. Alevilik, 

günümüzde hâlâ kendine özgü ritüelleri ile milyonlarca Müslüman tarafından 

benimsenen tasavvufi bir mezheptir. 

Alevilik bir yol, kendine özgü bir inanç ve Hak ile hakikat yoludur. Bu yolda yürümek, 

dayanışma içinde toplumla birlikte kaide ve kuralları uygulamakla mümkün olur. İyi 

bir Alevi olmak, aynı zamanda aydın ve çağdaş bir birey olmak anlamına gelir. 

Alevilik, soydan değil, yaşantı ve gönül işinden kaynaklanır. İnsan ancak gönül bağı ve 

inançla Alevi olabilir; dışarıdan gözlem yoluyla öğrenilemez. Bu bağlamda cemler, 

birlik, beraberlik ve kardeşlik cemleri olarak yaşanır. Kin, haset ve kıskançlık gibi 

olumsuz duygulara sahip kişiler cemlere katılamaz. 

 

2.1. Alevilikte Cem Ritüeli ve Sembolik Unsurlar 

Alevilik, İslamiyet’in Şiî kolunun yorumları ile Anadolu’nun yerel inanç sistemlerinin 

etkileşimi sonucu ortaya çıkan, insan merkezli ve köklü bir inanç sistemi olarak 

tanımlanabilir. Bu inanç sisteminde ritüeller, yalnızca dini bir ibadet olmanın ötesinde, 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

444 

 

toplumsal kimliği oluşturan, değerlerin gelecek nesillere aktarılmasını sağlayan ve 

toplumsal yapıyı şekillendiren aktif bir süreç işlevi görür. Örneğin cem, sema ve zikir 

gibi ritüeller, Alevi inancının temel ilkelerini somutlaştıran ve bu inancı kuşaktan 

kuşağa aktaran merkezi uygulamalardır. Alevi ritüelleri, temelde oluşum ve uygulama 

şekilleri, amaçları, fonksiyonları ve yapısal özellikler açısından benzerlik gösterse de 

ocak ve yöresel farklılıklar nedeniyle çeşitli varyasyonlar ortaya çıkmaktadır. Bu 

farklılıklar; hizmetlerin adlandırılması, ritüelin sırası ve sayısı, uygulanış biçimi ile 

kullanılan dini metinlerin içeriği ve sunum biçiminde kendini göstermektedir (Akın, 

2017). 

 

Cem / Birlik Ritüeli: Cem, Alevi inancının temel ritüeli olarak, dini, sosyal ve kültürel 

bütünlüğü bir araya getiren merkezi bir uygulamadır. Arapça kökenli olan “cem” 

kelimesi, “toplanma” anlamına gelir ve kökeni Hz. Muhammed’in Miraç dönüşünde 

uğradığı Kırklar Meclisi’ne kadar uzandığı kabul edilir. Diğer ibadetlerden farklı 

olarak cem, katılımcıların toplumsal sorumluluklarını ve birbirleriyle olan ilişkilerini 

merkeze alır; katılan bireyler, toplumsal uyumu ve barışı sağlama yönünde aktif rol 

üstlenir. Ritüel genellikle “dede” veya “ana” olarak adlandırılan liderler tarafından 

yürütülür; bu liderler hem cemin doğru bir şekilde icra edilmesini sağlar hem de 

katılımcıların manevi gelişimlerine rehberlik eder. Cem’e katılımda ahlaki kriterler ön 

plandadır; hırsızlık veya yalan söyleme gibi olumsuz davranışlarda bulunan kişiler 

ritüele katılamaz, böylece ritüelin kutsal ve temiz bir ortamda gerçekleştirilmesi 

güvence altına alınır (Kaptan, 2017). 

 Fotoğraf 1: Cem ritüeli 

 

Cem, Alevi inancında sadece bir ibadet değil, toplumsal dayanışma ve üretimle iç içe 

geçmiş bir yaşam pratiğidir. Bireyler, çalışıp ürettikleri kazançları cem ortamına 

getirerek toplumdan razılık alır ve böylece toplumsal sorumluluklarını yerine 

getirirler. Alevi anlayışında abdesti görmek, yalnızca suyla bedensel temizlik 

yapmakla sınırlı değildir; asıl olan görgü ve ikrar ile arınmaktır, su ise sadece bedensel 

temizliği sağlar. Cem ritüeli belirli bir saate bağlı değildir; tarlada çalışmak veya 

yardıma muhtaç olana destek vermek gibi toplumsal eylemler de birer cem olarak 

kabul edilir. Hacı Bektaşi Veli, Anadolu’da cem uygularken Alevi, Sünni, Türk, 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

445 

 

Süryani veya Ermeni ayrımı gözetmeden insanlara birlikte çalışmayı ve üretmeyi 

öğretmiştir. Bu yaklaşım, cem anlayışının toplumsal dayanışma ve üretim temellerine 

dayandığını gösterir. Ayrıca cem, evrensel bir kavram olarak da yorumlanır; üç canın 

bir araya gelmesi, insan vücudundaki hücrelerin uyumlu çalışması, evrenin döngüleri 

ve bitkilerin büyüme süreçleri de birer cem olarak kabul edilir. Doğadaki döngü, 

baharın gelişi ve cemrenin düşmesiyle başlar; kökler filizlenir, hava tazelenir, bitkiler 

büyür ve yeşerir, kışın gelmesiyle bu döngü tamamlanır ve Alevi anlayışında evrensel 

cem ve ibadet olarak kabul edilir. 

Cem evleri, Alevi inancında kutsal ve aşk mekânlarıdır. Burada dualar edilir, kutsal 

lokmalar yenir ve dedeler, mürşidler veya pîrler topluluğa öğreti ve ferman iletilir. 

Cem evleri aynı zamanda: 

• Semahların dönüldüğü Kırklar Meydanı, 

• Dertlerin paylaşıldığı ve müşküllerin çözüldüğü derman odası, 

• Kerbela vahşetinin anıldığı bir anma mekanıdır. 

 Fotoğraf 2: Cemevi 

 

Cem ritüelinin çeşitli biçimleri bulunmaktadır. Bunlar arasında Abdal Cemi, Baş 

Okutma Cemi, Dardan İndirme Cemi, Düşkünlük Cemi, Görgü Cemi, İkrar Cemi, 

Kırklar Cemi, Koldan Kopan Cemi, Musahiplik Cemi, Muharrem Cemi ve Nevruz 

Cemi sayılabilir (Coşkun, 2014). Her bir cem çeşidi ve sembolik unsurlar, belirli 

toplumsal ve manevi amaçlara hizmet etmekte, ritüelin fonksiyonel ve sembolik 

boyutunu zenginleştirmektedir. 

Cem ritüeli çeşitleri ve cem esnasında sembolik değerler taşına unsurlar şu şekilde 

sıralanabilir: 

 

Abdal Musa Birlik Cemi: Alevi topluluklarında, bireylerin çalışıp ürettikleri kazançlar 

üzerinden toplumdan rızalık almak amacıyla gerçekleştirilen önemli bir cem törenidir. 

Bu tören sırasında, kişinin getirdiği lokmalardan rızalık alınmaması, onun toplum 

içinde hoş görülmeyen davranışlara sahip olduğunu gösterir. Bu durumda, kişi geçici 

olarak düşkün ilan edilir; ceme alınmaz ve hatasını fark etmesi için toplumdan 

uzaklaştırılır. Lokmasına rızalık alan bireyler ise, toplumsal uyumu korumak ve kendi 

manevi sorumluluklarını yerine getirmek için Görgü cemlerini icra ederler. 

 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

446 

 

Asa: Cem törenlerinde düzeni ve birliği koruyan, gözcülük görevini üstlenen simgesel 

bir objedir. Asa taşıyan kişi, cemi dedenin yönlendirmesiyle planlayan ve katılımcıları 

sessizce yerine oturtan kişidir. Asa aynı zamanda gözcü hizmetini temsil eder. Tarihsel 

ve sembolik kökeni, Hz. Musa gibi pir ve erenlerin yolculuklarıyla ilişkilendirilir. Asa 

sayesinde cemdeki herkes eşit konumda bulunur: Kadın, erkek, çocuk, yaşlı ayrımı 

yapılmaz; kimse kimseye üstünlük taslamaz. 

 

Bel Kuşakları: Cem sırasında bel kuşakları takılır. Bunun sembolik kökeni, Hz. 

Muhammed’in Miraç yolculuğu sırasında Kırklar’la karşılaşmasına dayanır. Menkıbe 

özetle şöyledir: Hz. Muhammed, Kırklar’ı sayarken bir eksik kişi fark eder; 

düşkünlerin yardımcısı olduğunu ifade ederek içeri girer ve kırklar tarafından test 

edilir. Sonuç olarak kırklar birlik ve paylaşımı temsil eden üzüm tanesini Hz. 

Muhammed’e sunar ve bu birlik, cem ritüelinde bel kuşağı takma geleneğiyle 

simgelenir. Kuşak, cem esnasında hizmet edenlerin birlik ve eşitlik içinde hareket 

ettiğini, yardımlaşmayı ve aşkı temsil eder. 

 

Görgü Cemi: Alevilikte abdest, yıllık bir manevi arınma uygulaması olarak görülür ve 

yalnızca bedensel temizlikten ibaret değildir; dünyevi kirlerden ve olumsuz 

davranışlardan arınmayı simgeler. Bu bağlamda “ap” suyu ve “dest” eli, bedensel 

değil manevi abdesti temsil eder; aklı, ikrarı ve ahlaki sorumlulukları olmayan bir 

kişinin yaptığı abdest Alevi inancına göre geçerli sayılmaz. 7 kapı komşusundan 

razılık alamayan, eline, beline ve diline sahip olmayan, aşına, işine ve eşine sadık 

kalmayan bir kişinin abdesti geçersizdir. Hacı Bektaşi Veli, bunu su şişesi metaforuyla 

açıklar: İçinde pislik dolu bir şişeyi dışarıdan yıkasanız da su kirli kaldığı sürece 

içilemez; ancak içindeki pis su boşaltılıp temiz su konursa şişe temiz olur. Bu örnek, 

manevi arınmanın yalnızca dışsal değil, içsel temizlikle mümkün olduğunu gösterir. 

Abdestin geçerliliği bireyin ikrarına bağlıdır; verilen sözlerden dönmek, haksızlık 

yapmak veya toplum içindeki ilişkileri bozmak manevi abdesti bozar. Tövbe ve Allah’a 

yalvarmak tek başına yeterli değildir; kalbi kırılan kişiyle yüzleşmek, haksızlık yapılan 

kişiden razılık almak, ağlatılanı güldürmek ve hataları telafi etmek gerekir. İkrardan 

dönülmediğinde ise kişi manevi olarak abdestlidir ve toplum içine çıkabilir; bu 

uygulama bireyin hem kendisini hem de toplumu rahatsız etmeyecek biçimde 

davranmasını güvence altına alır. 

 

Hıdırellez: Alevilikte Hıdırellez, baharın gelişini kutlamak amacıyla gerçekleştirilen 

önemli bir ritüeldir. Hem manevi hem de toplumsal öneme sahip olan bu ritüel, 

doğanın döngüsünü ve bereketini kutlamaya yöneliktir. Hıdırellez genellikle 6 

Mayıs’ta kutlanmakta olup, bu tarih Hz. Hızır ile Hz. İlyas’ın buluştuğu gün olarak 

kabul edilmektedir. Alevi inancında Hz. Hızır, yardımseverliğin ve bereketin simgesi 

olarak değerlendirilmektedir. Hıdırellez’den önce, bireyler baharın gelişi ile toplu 

olarak dışarı çıkar ve doğanın uyanışını kutlarlar. Evler temizlenir, bahçe ve benzeri 

alanlar düzenlenir. Hıdırellez gecesi, kötü ruhlardan arınmak ve sağlık ile bereket 

dilemek amacıyla büyük bir ateş yakılır ve bu ateşin üzerinden atlanır. Aynı zamanda 

ateşin etrafında toplanılarak şarkılar söylenir, dualar edilir. Gecede, dileklerin kabul 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

447 

 

olacağı inancıyla ağaç dallarına veya çiçeklere ip ve kâğıt bağlanır; bu uygulama 

dileklerin doğaya iletilmesini simgeler. Hıdırellez günü, doğanın bereketini temsil 

eden taze ürünler, sebze ve meyvelerden oluşan özel bir sofra hazırlanır ve bu sofra 

aile ile dostlarla paylaşılır (Çınar, 2020). Bunların yanı sıra, Alevi inanç sisteminde 

gerçekleştirilen diğer önemli ritüeller arasında Dört Kapı Kırk Makam, On İki Hizmet, 

Hacı Bektaşi Veli ziyaretleri ve Dara Durma ritüelleri yer almaktadır. 

 

Kurban (Lokma) Ritüeli: Alevilikte kurban anlayışı, İslamiyet’teki kurban 

anlayışından farklı bir biçimde yorumlanmaktadır. Alevi inancında kurban, “lokma” 

olarak adlandırılır. Bu lokma, et içerebileceği gibi, herhangi bir yiyecek de olabilir;              

bu nedenle kurban kesmek zorunlu bir ritüel değildir. İsteyen kişi, arzu ettiği zaman 

kurbanını gerçekleştirebilir. Ritüeldeki temel niyet paylaşmak olduğundan, 

paylaşılacak yiyeceğin biçimi ikinci plandadır (Erdoğan, 2012). Lokma verme, sadece 

dini bir uygulama olmanın ötesinde, insani bir değer olarak kabul edilir. Paylaşma ve 

dayanışma ekseninde şekillenen bu ritüel, Alevi inancının temel özelliklerini ve 

toplumsal işlevini açık biçimde yansıtmaktadır. 

  
Fotoğraf 3: Kurban ve Lokma  

 

Muharrem Orucu ve Aşure Günü: Muharrem ayı, Hicri takvimde yılın ilk ayı olup, 

Alevi inancında özel bir öneme sahiptir. Aleviler, Muharrem ayının başından itibaren 

oruç tutmaya başlar ve özellikle 10. gün olan Aşure Günü, yıl içerisindeki en önemli 

gün olarak kabul edilir. Geleneksel olarak Aleviler, bu ay boyunca yaklaşık 12 gün 

oruç tutmaktadır. Oruç süresince hem yiyecek ve içecekten uzak durulur hem de 

ruhsal arınma ve dinginleşme hedeflenir. Muharrem ayı orucu, Hz. Hüseyin’in 

Kerbela’da şehit edilmesini anmak amacıyla tutulur ve bu süreç, Alevi toplulukları 

için bir yas ve matem dönemini temsil eder. Oruç uygulamasına ek olarak, çeşitli cem 

törenleri düzenlenir; bu törenlerde cemaat toplu olarak dua eder, zikir çeker ve ilahi 

veya şiir okumaları gerçekleştirir. Ayrıca, bu dönemde ihtiyaç sahiplerine yardım 

etmek önemli bir ritüel uygulamasıdır. Muharrem ayının 10. günü olan Aşure 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

448 

 

Günü’nde, aşure dağıtımı gerçekleştirilir; bu uygulama hem toplumsal dayanışmayı 

hem de dini bağlılığı pekiştiren önemli bir ritüeldir (Ünlü, 2020). 

 Fotoğraf 4: Aşure Geleneği 

 

Mum Yakma ve Hak-Muhammed-Ali Sembolizmi: Cem sırasında 3 mum yakılır. Bu 

mumlar, Hak, Muhammed ve Ali’yi simgeler ve ritüelin manevi odak noktalarını 

temsil eder. Mumlar, cem alanındaki kutsallığın ve ilahi huzurun somut göstergesidir. 

 

On İki Hizmet: Cem töreninin işleyişi, on iki hizmet sahibinin yönlendirmesiyle 

sağlanır. Bu kişiler, cem alanındaki düzeni ve ibadetin doğru şekilde yerine 

getirilmesini garanti eder. Hizmetler arasında dede, zakir, gözcü, meydancı, kapıcı, 

sakka ve delilci gibi görevler bulunur. Bu görev sahipleri, ritüelin toplumsal ve manevi 

boyutlarının korunmasında kritik rol oynar. Cem ritüelinin sağlıklı işleyişi, belirli 

hizmetlerin yerine getirilmesine bağlıdır. Bu hizmetlerin başlıcaları şunlardır: 

1. Dede postu – Cem töreninin manevi liderliği, rehberlik ve manevi yol göstericilik. 

2. Zakir postu – İlahi ve nefeslerle ritüelin sesli yönünü yönetir. 

3. Gözcü postu – Cem alanının düzenini ve disiplinini sağlar. 

4. Meydancı postu – Cem sırasında meydanın düzenini kontrol eder, katılımı organize 

eder. 

5. Kapıcı postu – Cem evinin giriş ve çıkışlarını düzenler. 

6. Sakka (el suyu dağıtan) – Ritüelde suyun dağıtımını ve temizliğin sağlanmasını 

üstlenir. 

7. Delilci postu – Cem sırasında ritüelin doğru şekilde uygulanıp uygulanmadığını 

denetler. 

Diğer hizmetler de cem sırasında çeşitli destek görevlerini yerine getirir ve cem 

töreninin toplumsal, manevi ve ritüel bütünlüğünü sağlamada kritik bir rol oynar. 

 

Post Serme ve Meydan Açma: Post, cem meydanının temel unsurlarından biridir. 

Eskiden hayvan derisinden yapıldığı için kara çul olarak adlandırılmıştır; dayanıklılığı 

ve uzun ömrü, ritüelin sürekliliğini simgeler. Postun üzerine serilen beyaz örtü, 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

449 

 

yeniden doğuş ve arınma anlamına gelir. Bu örtüye çıkan kişi, Alevilikte ikinci doğum 

(batınen doğum) ile Ana Fatma’dan dünyaya gelmiş gibi manevi olarak yeniden 

doğmuş sayılır. Böylece cem alanında fiziksel hareketler, simgesel ve manevi bir anlam 

kazanır; katılımcılar hem kendilerini hem topluluğu arındırır. Cem evinde ilk post 

serilir; bu uygulamaya bazen karaçul denir. Post serme işlemi, cem alanının fiziksel ve 

manevi olarak hazırlanmasını sağlar. Meydan açıldıktan sonra törenin merkezi alanı 

oluşur. Bu alan hem ibadet hem de toplumsal etkileşim için kullanılan kutsal bir 

mekândır. 

 

Semah: Semah terimi, Arapça kökenli olup, etimolojik olarak “uçmak, gökyüzü, 

işitmek” gibi anlamlara gelmektedir. Alevi geleneğindeki terim anlamı ise müzik 

eşliğinde yapılan dönme hareketi veya bir tür zikir olarak ifade edilmektedir (Yılmaz, 

2011). Alevilik bağlamında semah, söz, müzik ve dansın bir araya gelmesiyle oluşan 

bir ritüeldir. Hem ibadet hem de coşkulu bir ifade biçimi olarak görülen semah, diğer 

inanç sistemlerine nazaran en ayırt edici özelliklerindendir. Alevi inancının temel 

ibadeti olan cem ibadetinin olmazsa olmaz ritüelidir (Turkekul, 2016). Semah ritüelini 

oluşturan dönme hareketi esnasında söylenen sözler zikir olarak ifade edilir. 

Alevilerde zikir sadece kelimelerin tekrar edilmesinden ibaret değil aynı zamanda bir 

bilinç hali, içsel yolculuk ve toplumsal bağ kurma şeklidir. Zakirler, saz eşliğinde 

Ali’ye, 12 İmam’a ve Hakk’a yönelik deyişler okur. Bu deyişler, ilahi benzeri bir işlev 

görerek cem ortamına manevi bir ritim kazandırır. Ardından semah dönülür; erkekler 

ve kadınlar, deyişler eşliğinde ritmik ve sembolik hareketlerle katılım sağlar.   

  
Fotoğraf 5: Cem sırasında gerçekleştirilen semah ritüeli 

 

Sorgu ve Helallik: Cem sırasında gerçekleştirilen sorgu ritüeli, Alevilikte dürüstlük, 

doğruluk ve toplumsal ahlakın bir yansımasıdır. Bu uygulamada düşkünlükler 

düzeltilir ve katılımcılar birbirlerinden helallik alır. Bu süreç, toplumsal uzlaşmayı ve 

bireylerin sorumluluk bilincini güçlendirir. 

 

2.2. Çorum’da Alevilik 

Çorum ili, tarih boyunca siyasi, dini ve sosyal değişimlere ve karışıklıklara sahne 

olmuş; bu süreçte Sünnilik, Alevilik gibi dini ve tasavvufi öğretiler bölgede 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

450 

 

şekillenmiştir. Çorum’da Alevi inancının kökleri, İslamiyet’in kabulünden önceki inanç 

sistemlerine kadar uzanmaktadır. Anadolu Selçuklu Devleti döneminde bölgeye göç 

eden Türkmenler, kendi inanç ve kültürel değerlerini yanlarında taşıyarak Alevi 

nüfusunun artmasına katkı sağlamıştır. Osmanlı döneminde ise Alevi-Bektaşi 

öğretilerine yönelik uygulanan baskılar sonucunda pek çok sürgün yaşanmış, ancak 

bireyler inançlarını gizlice sürdürebilmiştir. Özellikle kırsal alanlarda, Alevi köyleri ve 

geleneksel inanç sistemleri korunmuş ve kuşaktan kuşağa aktarılmıştır. Cumhuriyet 

döneminde gerçekleşen siyasi ve toplumsal gelişmeler, Aleviliği etkileyen önemli 

faktörler arasında yer almıştır. Buna rağmen, Çorum’daki toplumun geçmişine ve 

geleneklerine olan bağlılığı sayesinde Alevilik bugün de varlığını sürdürebilmektedir. 

 

2.3. Çorum’da Aleviliğin Coğrafi Dağılışı  

Çorum ilinde 212 köy, geleneksel olarak Kızılbaş-Alevi nüfusun ikamet ettiği yerler 

olarak belirlenmiştir (Karataş ve İflazoğlu, 2015: 161-164). Ancak bu yerleşimlerin bir 

kısmı karışık bir demografik yapıya sahip olup, bazı köylerde Alevi nüfus minimum 

düzeyde veya yok denecek kadar azdır. Göçler nedeniyle Alevi köylerinin çoğu, 

kısmen veya tamamen demografik değişim yaşamıştır. 

İLÇE KÖY 

Merkez-88 

Acıpınar, Ahmetoğlan, Altınbaş, Arpalık, Aslanköy, Ataköy, Atçalı, 

Bektaşoğlu, Budakören, Büğet, Bürüoğlu, Büyükdivan, Çağşak, Çaltıcak, 

Çalyayla, Çanakçı, Çayhatap, Çobandüven, Çukurören, Deller, Dereköy, 

Dut, Dutçakallı, Düdüklü, Erdek, Eskiekin (karışık), Eskiköy, Eskiören, 

Eşençay, Evcikuzkışla, Evciortakışla, Eymir, Gökçepınar, Gökköy, Güvenli, 

Hacıbey, Hamdiköy, Harmancık, Hımıroğlu, Hızırdede, İnalözü (karışık), 

Kadıderesi, Kadıkırı (karışık) , Karabayır, Karacaköy (karışık) , Karadona, 

Karagöz, Karakeçili, Karasar, Kavacık, Kazıklıkaya, Kertme, Kirazlıpınar, 

Kılıçören, Kızılkır, Kızılpınar, Kozluca, Kuşsaray, Laloğlu, Mislerovacığı, 

Mollahasan, Morsümbül, Mustafaçelebi, Narlık, Ömerbey, Örencik, 

Palabıyık, Pancarlık, Sapaköy, Sarinbey, Sarmaşa, Sazak, Serban, 

Sevindikalan, Seydimçakallı, Seyfe, Sırıklı, Şahinkaya, Şanlıosman, Şekerbey 

(karışık), Tahran, Teslim, Tolamehmet, Turgut, Üçköy, Yenice, Yenihayat, 

Yoğunpelit 

Alaca-48 

Akçaköy, Akçasoku, Akören, Akpınar, Alacahöyük, Balçıkhisar, Bozdoğan, 

Büyükcamili, Büyükkeşlik, Çelebibağ, Çevreli, Çırçır, Çikhasan, Çomar, 

Değirmendere, Değirmenözü, Dereyazıcı, Dutluca, Eskiyapar, Geven, 

Gıcıklı, Harhar, Haydar, İmat, İsaağacı, Kalınkaya, Karamahmut, Karatepe, 

Karkın, Kayabüğet, Keşlik, Kılavuz, Koçhisar, Koyunoğlu, Kuyumcusaray, 

Kuzkışla, Küçükcamili, Külah, Küre, Kürkçü, Mazıbaşı, Onbaşılar, Perçem, 

Soğucak, Söğütözü, Velet, Yenice, Yeniköy 

Bayat-1 Eskialibey (karışık) 

Boğazkale-3 Sarıçiçek, Yanıca, Yazı 

Dodurga-2 Mehmetdede Tekke, Obruk 

İskilip-6 Cıngıllıoğlu, Hasandeğen, İbik (karışık), Kılıçdere, Soğucak, Veletler 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

451 

 

(karışık)  

Kargı-1 Karapürçek 

Laçin-3 Gökgözler, Gözübüyük, Kuyumcu (karışık) 

Mecitözü-21 

Akpınar, Ayancık, Boğazkale, Boyacı, Dağsaray, Geygoca, Hisarkavak, 

Kalecik, Karacaören, Karacuma, Kavaklı, Kaya, Konaç, Koyunağlı, Kozören, 

Körücek, Köseeyüp, Sorkoğkan, Tutali, Üçköy, Yeşilova 

Ortaköy-10 
Aşar, Büyükkışla, Senemoğlu, Cevizli, Kalkavan, İncesu (karışık), Kuyucak, 

Kızılhamza, Fındıklı, Yaylacık 

Osmancık-7 
Baltacı Mehmet Paşa, Çampınar (Serciğen), Dutludere (Yahu), Fındıcak, 

Kumbaba, Umaç, Yağsiyen 

Sungurlu-19 

Akçınar, Akpınar, Alembeyli (karışık), Beşevler, Beyyurdu, Cevheri, Çayan, 

Çiçeklikeller, Gökçam, İnegazili (karışık), Kamışlı, Karakaya, Kemallı 

(karışık), Körkü, Mağmatlı, Oğlaközü, Sarıkaya, Şekerhacı, Topuz  

Uğurludağ-3 Büyükerikli, Küçükerikli, Gökçeağaç (karışık) 

Tablo 1. Çorum İli İlçeler Düzeyinde Alevi Köyleri 

 

Çorum ili ilçelerine göre Alevi nüfus dağılımı incelendiğinde, Merkez ilçesi sınırları 

içerisindeki 198 köyden 88’inde Alevi nüfusun bulunduğu görülmektedir. Alaca 

ilçesindeki 101 köyden 48’inde Alevi nüfus baskındır. Bayat ilçesinde 40 köyden 

yalnızca 1 köy, Boğazkale ilçesinde 13 köyden 3’ü, Dodurga ilçesinde 12 köyden 2’si 

Alevi nüfusuna sahiptir. İskilip ilçesinde 64 köyden 6’sı, Kargı ilçesinde 58 köyden 

yalnızca 1’i, Laçin ilçesinde 14 köyden 3’ü Alevi nüfusu barındırmaktadır. Mecitözü 

ilçesinde 54 köyden 21’i, Ortaköy ilçesinde 14 köyden 10’u, Osmancık ilçesinde 55 

köyden 7’si, Sungurlu ilçesinde 108 köyden 19’u, Boğazkale ilçesinde 13 köyden 3’ü ve 

Uğurludağ ilçesinde 20 köyden 3’ü Alevi nüfusu içermektedir. Öte yandan Oğuzlar 

ilçesindeki 6 köyde Alevi nüfusa rastlanmamaktadır (Karataş ve İflazoğlu, 2015: 161-

164). 

 
Şekil 1. Çorum’da İlçelere Göre Alevi Köy Sayısının Dağılışı 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

452 

 

3. Somut Olmayan Kültürel Miras Kapsamında Alevilikte Dar’a Durma Ritüli 

Bu çalışmada, dara durma ritüeli Çorum örneği üzerinden incelenmiş ve ritüelin yerel 

anlamları, uygulama biçimleri, kullanılan terimler, deyimler ile semboller detaylı 

biçimde analiz edilmiştir. Alan araştırmasında görüşmeler, gözlemler ve belge 

incelemeleri yapılmış; ritüelin günümüzde nasıl uygulandığı, hangi anlamlarla 

yüklendiği ve toplumsal işlevi ortaya konmuştur.  

Araştırma bulgularına göre dara durma ritüeli, Çorum’daki Alevi toplulukları içinde 

hâlâ yaşatılmakta; ancak özellikle genç kuşaklarda bu geleneğe yabancılaşma 

gözlemlenmektedir. Kentleşme, göç, modern yaşam biçimleri ve dijital kültürün 

etkisiyle, sözlü kültüre dayalı bu tür ritüellerin aktarımında ciddi zorluklar 

yaşanmaktadır. Dara durma ritüelinin içerdiği sözlü anlatılar, halk deyimleri, 

semboller ve tören estetiği, kültürel belleğin önemli bir parçasını oluşturmaktadır; bu 

nedenle korunması büyük önem taşımaktadır. 

 

3.1. Dar Kavramı 

Alevi inanç sisteminde cem ritüeli bağlamında “dâr” kavramı özel bir anlam ve işlev 

kazanmaktadır. Arapçada “ev”, Farsçada ise “idam sehpası” anlamına gelen bu terim, 

cem meydanının tam ortasını ifade eder. Dâr, huzura çıkışı, talip oluşu ve meydanda 

hazır bulunmayı simgeleyen yüksek sembolik değere sahip bir kavramdır. Aynı 

zamanda kültürel ve inançsal belleğe telmihte bulunan anlam katmanlarını da 

bünyesinde barındırır. 

Dâra ilk çıkan kişinin Hz. Ali olduğuna inanılmakla birlikte, yaygın kabul, dâra 

çıkarma uygulamasının ilk kez İmam Hüseyin tarafından gerçekleştirildiği ve dârdan 

ilk kurtaran kişinin ise İmam Hasan olduğudur. Biat ve tarikat telkininin icra edildiği 

dâr meydanı, “Hakk’ın huzurunda ve Hakk için asılmaya hazırım” anlamını da kapsar 

(Gökbel, 2019). 

 Fotoğraf 6: Dara Durma ritüeli 

 

Dara durmak, Alevi inanç sisteminde hem bireysel hem de toplumsal boyutu olan, 

derin sembolik anlamlar taşıyan önemli bir cem ritüelidir. Bu ritüel, bireyin topluluk 

ve inanç önderi (dede) karşısında manevi bir muhasebeye girerek kendi davranışlarını 

sorgulamasını ve toplumsal onay sürecine katılmasını sağlar. Alevilikte dara durmak, 

yalnızca bir ibadet değil, aynı zamanda toplumsal düzenin ve cem topluluğundaki 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

453 

 

birlik ruhunun korunmasını sağlayan bir uygulamadır. Alevilikte “dar” kelimesi hak 

huzurunda hesap vermeyi ifade ederken, “dara durmak” bu hesaplaşma sürecini 

simgeler. Ritüelin temelinde bireyin “eline, beline, diline sahip olmak” ilkesi 

doğrultusunda yaşaması ve toplumla olan ilişkilerinde adil, dürüst ve sorumlu bir 

birey olması yatmaktadır. Cem törenlerinde gerçekleştirilen dara durma uygulaması, 

bireyin geçmiş davranışlarıyla yüzleşmesini, kusurlarını kabul etmesini ve toplumdan 

rıza alarak tekrar cemaat içinde yer bulabilmesini sağlayan kritik bir adımdır. 

Somut olmayan kültürel miras kapsamında dara durma, bireyin cem önünde kişisel 

sorumluluk bilinciyle yüzleşmesi, manevi uzlaşma ve bağlılık göstermesi ile dede 

önünde hesap verme sorumluluğunu yerine getirdiği manevi bir ritüeldir. Cem evleri 

dışında da uygulanabilen bu gelenek, toplumun belirlediği doğru-yanlış anlayışını 

korumaya yöneliktir. Örneğin, ilk ekin zamanı hasat edilen ürün, dede önünde dar 

ritüeline sunulur; bu hem evin bereketini artırmak hem de lokmayı helal kılmak amacı 

taşır. Dara durma, insanın vicdan ve ruh temizliği ile toplumsal düzeni bir arada 

koruduğu bir ibadet ve toplumsal düzen mekanizmasıdır. Alevi inancında dara durma 

ritüelinde bireyin doğruluğu, “dem içme” gibi simgesel uygulamalarla sınanmakta; bu 

da ritüelin ciddiyetini ve etkisini artırmaktadır. Ayrıca dara durma, cem törenleri 

içerisinde de gerçekleştirildiğinden, cem uygulamalarına ilişkin bilgilere sahip olmak, 

ritüelin anlaşılmasını kolaylaştırmaktadır (Dönmez, Çelik ve Armağan, 2018). 

 

3.2. Dara Durma Ritüelinde Kullanılan Terimler ve Deyimler 

Alevi inanç sisteminde cem ritüeli, toplumsal ve manevi bir bütünlüğü simgeleyen, 

çok katmanlı bir ibadet uygulamasıdır. Cem sırasında pek çok terim, deyim ve sembol 

kullanılmaktadır; bu terimler hem ritüelin işleyişini düzenler hem de toplumsal 

hafızayı canlı tutar. Dara durma eylemi, cem törenleri sırasında veya bireyin toplum 

önünde gerçekleşen manevi bir sorgulama sürecidir. Bu eylem, kişinin kendi 

davranışlarını değerlendirmesi, hatalarını kabul etmesi ve ruhsal arınmayı sağlaması 

amacını taşır. Dara durma sırasında kullanılan terimler ve deyimler, cem törenindeki 

diğer uygulamalarla büyük ölçüde ortaktır ve inanç pratiğinin temelini oluşturur. 

Ritüeldeki genel amaçlar şunlardır: 

İkrar: Bireyin topluluk önünde doğru ve dürüst bir şekilde söz vermesi, yolun 

gereklerini kabul etmesi. 

Öz eleştiri: Kendi davranışlarını değerlendirme ve hatalarını fark etme süreci. 

Pişmanlık ve arınma: Toplumsal ve bireysel düzeyde manevi temizlenmeyi sağlama. 

Bu çerçevede dara durma, sadece bir ibadet değil; aynı zamanda toplumsal düzenin 

korunması, etik değerlere bağlılık ve bireysel sorumluluk bilincinin pekiştirilmesi 

işlevlerini de yerine getiren merkezi bir ritüeldir. 

1. Dar’a Durmak  

Bir kişinin cem (cemaat) önünde kendisini sorguya açmasıdır. Dara durmak ifadesi, 

“yargı önünde durmak” anlamına gelir. Bu ritüelde kişi, doğru yoldan sapıp 

sapmadığı konusunda hesap verir. Aynı zamanda “Tanrı huzurunda durma” anlamını 

da taşır. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

454 

 

 Fotoğraf 7: Dara durma 

 

2. Dar 

Semboliktir; kişinin içinde bulunduğu kötü durumdur. Pir’in önünde fiziksel manada 

bir duruştur (sağ el kalp üstünde, baş önde). Bu pozisyona da dar denilir. Kişi kendi iç 

dünyasında, vicdanına, inancına, topluma ve yola karşı hesap verir. 

3. Pir  

Cem’in ve dara durma sürecinin ruhani lideridir. Pir rehberlik eder, sorguyu yönetir.  

4. Rehber  

Darda duran kişiye destek olan, manevi yol göstericidir. Pir ile talip arasındaki 

köprüdür. 

5. Talip 

Darda duran kişidir. Yola (Alevi inancına) bağlılık göstermiş kişidir. 

6. Müsahip  

Talibin yol kardeşi, manevi ikizidir. Dara durma sırasında da destek verir. Birlikte 

sorguya girerlerse, ikisi de dara durur. 

7. İkrar  

Alevi yoluna olan bağlılık yeminidir. İkrar bozan kişi dara çekilir. Alevi inancında en 

önemli terimdir. “Öl ikrar verme, Öl ikrardan dönme” denilir yani verilen sözün 

arkasında durmak ve ona sadık kalmak önemlidir. Bu deyiş, insanlara dürüstlükten ve 

adaletten sapmamaları konusunda rehberlik eder. 

8. Sorgu-Sual 

Darda durma esnasında yapılan değerlendirme. Kişiye, davranışları ve alevi inancına 

ait kurallara uyup uymadığı sorulur.  

9. Düşkünlük 

Yoldan geçici veya kalıcı olarak çıkarılma durumudur. Toplumdan dışlanmak 

anlamına gelir ama düşkünlükten dönmek mümkündür.  

 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

455 

 

10.  Rızalık  

Talibin cem erenlerinden, Pir’den ve toplumdan özür dileyip rızalık istemesi 

durumudur. Bağışlanma sürecinin bir parçasıdır. 

11.  Niyaz almak 

Niyaz almak, Alevilik inancında saygı, sevgi, birlik ve teslimiyetin bir ifadesidir. Alevi-

Bektaşi yolunda “niyaz” kelimesi hem dua etmek hem de birliğe yönelmek, Hakk’a 

yakınlaşmak anlamlarını taşır. Ancak günlük Alevi eylemlerinde niyaz almak, özel bir 

selamlaşma ve saygı göstergesidir. Cem sırasında dara durma eyleminden sonra niyaz 

alınır. Niyaz almak, bir kişinin Pir’in, Mürşidin, rehberin önünde saygı göstererek 

eğilmesi ve onların ellerine ( ya da dizlerine) baş koymasıyla gerçekleşen bir eylemdir. 

 Fotoğraf 8: Niyaz alma 

 

3.3. Dar Kavramının Sematik İçeriği 

Alevilik inancında dara durma ritüeli sırasında manevi anlam taşıyan dört dar kapı 

vardır: Dar-ı Nesimi, Dar-ı Fazlı, Dar-ı Mansur ve Ana Fatma Dar-ı Hüseyin’dir. Bu 

duruşlar, sadece fiziksel bir pozisyon değil, aynı zamanda manevi bir sembol olarak 

kabul edilir. Özellikle Dar-ı Hüseyin ve Dar-ı Fatıma duruşu, ellerin kalp üzerine 

konması ve sağ ayağın sol ayağın üzerine kapatılması ile gerçekleştirilir. Duruşun 

anlamı şunları içerir: 

Birlik ve bütünlük: Üst beden tek bir hat üzerinde birleşirken, alt bedende yani 

ayaklarda birbirine mühürlenen pozisyon ile ikilik ve benlik duygusu sembolik olarak 

dışarı atılır. 

İkilikten arınma: Bedenin alt ve üst kısmındaki farklılıkları birleştirerek, manevi bir 

bütünlüğe ulaşma. 

Tarihsel ve menkıbi bağlantı: Rivayete göre, Hz. Hüseyin bir su getirirken sol baş 

parmağını yaralar ve bunu dedesinin görmesini istemez; sağ ayağı ile sol baş 

parmağını kapatır. Bu davranış, dara duruşunda ikiliği ortadan kaldırma ve manevi 

birlik sağlama olarak yorumlanır. 

Sonuç olarak, dar duruşu hem fiziksel hem de manevi bir uygulamadır; inananı 

bedensel ve ruhsal bir bütünlüğe ulaştırmayı amaçlar ve Alevi cem ritüelinde önemli 

bir yer tutar. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

456 

 

3.4. Dar Kapıları 

Alevilikte, cem ritüelleri ve dara durma uygulamalarıyla yakından ilişkili olan dört dar 

kapısı bulunmaktadır. Bu dar’lar hem tarihi hem de sembolik anlamlar barındırmakta; 

Alevi yolunda yürüyen kişinin hangi ahlaki ve manevi sorumlulukları üstlenmesi 

gerektiğini göstermektedir. 

 

1. Hallâc-ı Mansur Darı: Hak yolunda can vermek, teslimiyet ve rızalık gibi sembolik 

anlamları olan bir kavramdır. Bu ifade, Hüseyin bin Mansur el-Hallac’un dara 

çekilmesi (idam edilmesi) olayına atıfla kullanılır. Dar’ı Mansur, Alevi-Bektaşi inanç 

sisteminde tıpkı “Dar’ı Nesimi gibi, Hak yolunda can verme, inançta sadakat ve 

teslimiyetin ileri boyutu olarak kabul edilir. Şöyle ki, Hallâc-ı Mansur’un “Enel Hak 

(Ben Hakk’ım)” sözünü dile getirdiği için çarmıha gerilip günlerce işkence görmesi, 

Alevi öğretisinde hakikat karşısında ödün vermeme ilkesinin sembolü hâline gelmiştir. 

Mansur Darı, talibin zulme karşı direnmesini, gerçeği söylemekten çekinmemesini ve 

hakikat uğruna bedel ödemeyi göze almasını temsil eder. Bu dar, zalime boyun 

eğmeme ve adaletin yanında durma yükümlülüğünü içerir. Mansur, tasavvufi 

anlamda kendini Hak ile bir sayması, yani vahdet-i vücut inancını açıkça savunur. Bu 

sebeple Bağdat’ta 922 yılında idam edilir. 

“Dar’ı Mansur’da baş verdik,  

Yana yana aşkı içtik. 

Kerbela’da susuz kaldır, 

Dönmeyiz Yol’dan.” 

 

2. Nesimî Darı: Alevi-Bektaşi geleneğinde önemli bir kavramdır ve genellikle sahip 

olduğu hakikat görüşünü savunduğu için inancı uğruna can verme (şehadet) ile 

ilişkilendirilir. Bu kavramın merkezinde Şair Seyyid Nesimî, adlı büyük bir Alevi-

Bektaşi ozanı ve mutasavvıf yer alır. Dar-ı Nesimi, kelime anlamıyla “Nesimi’nin dara 

durduğu yer” ya da “Nesimi’nin Hakk huzurunda can verdiği duruş” anlamına gelir. 

Bu kavram Alevi inancında, Hak yolunda can vermek, teslimiyet ve rıza, mazlumun ve 

doğrunun sembolü, gibi derin anlamlar içerir.Asıl adı İmameddin Nesimi olan Şeyh 

Nesimi, 14.yüzyılda yaşamış, Hurufilik etkisinde eserler vermiş ve “En-el Hak” (Ben 

Hakk’ım) inancını savunmuş büyük bir sufi şairdir. Bu söylemi nedeniyle, derisi 

yüzülerek öldürülmüş, yani yol uğruna dara düşüp can vermiştir. 

“Dar’ı Nesimi’ye can verenlerdir, 

Yol aşkı ile yürüyen erlerdir…” 

 

3. Fazlı Darı: Diğer dar kapıları gibi Dar’ı Fazlı da kişinin borçlarından, haksız 

kazançlardan, nifaktan ve dünya kirlerinden arınması inancına olan sadakat, 

teslimiyet ve Hak uğruna can vermeyi simgeler. Hurufilik mezhebinin kurucusu olan 

Fazlullah-ı Hurufi 1394 yılında Timur’un emriyle, Tebriz’de idam edilmiştir. Bireyin 

hem maddi hem de manevi anlamda temizlenmesi, arı-duru bir hâle gelmesi ve 

topluma helal lokma ile karışması beklenir. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

457 

 

4. Fatma Ana Darı (Ana Fatma Darı / Dar-ı Hüseyin): Hz. Fatıma, Hz. Muhammed’in 

kızı, Hz. Ali’nin eşi, Hz. Hasan ve Hüseyin’in annesidir. Alevilikte Pak ana, Ana 

Fatıma, Fatma ana olarak da bilinir. Bu inanç sisteminde sadece bir peygamber kızı 

değil, yolun anası kadınların piridir. Fatıma Ana, edep, erdem, hakikat, sabır, ana 

figürü ve direnişin birleştiği yüce bir makamdır. Alevi yolunda “doğum anası” olarak 

kabul edilen Hz. Fatma, emaneti korumayı, zulme karşı direnmeyi, iffeti ve temizliği 

simgeler. Bu dar, talibin hem bedensel hem ruhsal saflığa ulaşması ve yaşamın yükünü 

dirençle taşıması gerektiğini ifade eder. Alevilikte kadınların, Hz. Fatıma’nın temsil 

ettiği yüceliğe dayanarak dara durma biçimidir.  

 

Dört Dar Kapısının Elementlerle İlişkisi: Alevi öğretisinde darların her biri, evrenin 

dört temel unsuru ile ilişkilendirilir:  

❖ Hallâc-ı Mansur Darı - Ateş: Hakikat uğruna yanmayı, bedel ödemeyi ve arınmayı 

temsil eder. 

❖ Nesimî Darı - Hava: Sözün, nefesin, hakikatin açıkça ifade edilmesinin sembolüdür. 

❖ Fazlı Darı - Su: Arınmayı, temizlenmeyi, helal lokmayı ve duruluğu simgeler. 

❖ Fatma Ana Darı - Toprak: Sabır, üretkenlik, dirayet, dayanma ve bereketle 

ilişkilidir. 

 

Dört Dar Kapısının Manevi İşlevi: Bu dört dar kapısı, sadece ritüel bir uygulama 

değil; aynı zamanda Alevi yolunun etik ve manevi ilkelerini temsil eder. Bu yolda 

yürümek isteyen kişinin: Zulme ortak olmaması, Haksızlık karşısında susmaması, 

Doğruyu söylemekten geri durmaması, Temiz lokma ve doğru yaşantı ile topluma 

karışması, Direnç, sabır ve adalet duygusunu kuşanması gerekmektedir. 

Dolayısıyla dört dar kapısı, bireyi hem içsel arınmaya hem de toplumsal sorumluluğa 

yönlendiren sembolik bir eğitim sistemidir. Uygulanan ritüellerde imece usulü 

kullanılır. Kimin neye ihtiyacı varsa ona göre yardım edilir. Kimse yolda bırakılmaz.  

 

3.5. Dardan İndirme Erkanı ve Mirasçılar Önünde Razılık Alma Cemi: Ölen kişi, 

artık hesaplaşamayacağından mirasçılar, tanıdıkların huzurunda ölen kişinin 

döktüğünü doldurur, yıktığını kaldırır ve ağlattığını güldürerek razılık alır. Bu 

uygulama, ölen kişinin haklarının korunmasını sağlar ve toplumsal düzeni destekler. 

Dardan indirme sırasında, ölen kişinin mirasçıları ve topluluk üyeleri, ölenin borç ve 

haklarını eşit şekilde paylaşır; ödenmemiş borçlar kapatılır ve ölenin arkasında 

bıraktığı aile bireylerine sahip çıkılır. Bu süreçte dede, topluluğun razılığını ve barışını 

tespit eder. Ritüelin özünde yatan temel prensip, “Ol ikrar verme, öl ikrardan dönme” 

ilkesidir. 

Aşık der ki; 

“Söz tesir eder mi kuru cesede, talkını burada almalı insan, 

 Münker-Nekir sual sormadan, cevabı burada vermeli insan, 

 Sırat köprüsünü dünyada geçip, kevser şarabını Ali’den içip, 

 Ölmeden evveli ahirete göçüp, cennete burada girmeli insan,    



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

458 

 

Bugün kör olan yarın da kördür, Hak-Muhammed-Ali manada birdir, 

Uhvada gördüm deme küfürdür, Allah’ı burada görmeli insan, 

Atamın belinde geldim cihana, giderken lazım değil baba-ana,  

Kardeş tutmak gerek mümin olana, Musahibi burada tutmalı insan, 

Kazım oğlu Turgut olur mu baha, oku kendi ruhun için Fâtiha, 

Nedir Yasin nedir sure-i talha, bu sırra burada ermeli insan.”       

- Es-Seyyid Halife Koca Turgut Baba   

 

Alevilikte ölen kişi, artık gelip hesaplaşamayacağı için mirasçıları, tanıdıklarının 

huzurunda ölenin döktüğünü doldurur, yıktığını kaldırır, ağlattığını güldürür ve dost 

gönlünü hoş kılarak razılık alırlar.  

Pirin ifadesiyle: 

"Postumuz ateşten gömlek, demirden leblebidir; yolumuz kıldan ince, kılıçtan keskindir;                  

gelenin malı, dönenin canı; ol ikrar verme, öl ikrarından dönme." 

 

Bu bağlamda mirasçılar, ölen kişinin haklarını gözeterek, herkesin eteğindeki taşları 

dökmesine ve dertlerini anlatmasına olanak tanır; razılık alınarak topluluk birbirinden 

hoşnut şekilde ayrılır. Sessizlik, razılığın bir ifadesi olarak kabul edilir; yedi adım yol 

gelmek de razılık göstergesidir. Dede, cem sırasında topluluğa barış, hoşnutluk ve 

razılık sorar, herkesten razılık alır. Eğer bir kişi sessiz kalır ve “Allah-Eyvallah” derse, 

hakka yürüyen kişinin “Dardan İndirme Erkanı” gerçekleştirilir. Ancak razı olmayan 

veya şikayetçi bir kişi varsa, dede bu kişinin hakkını gözetir; razılık alındıktan sonra 

Dardan İndirme işlemi tamamlanır. Tören sırasında meydana çağrılan kişiler, topluluk 

adına ikrar verir ve ortaya çıkan anlaşmazlıklarda hakem olarak görev yapar. 

Tüm katılımcılar razı ise dede, şu dua ve ikrarla töreni tamamlar: 

"Bismişah Allah Allah, durduğunuz dardan, yürüdüğünüz yoldan, çağırdığınız pirden şefaat 

bulasınız. Üçlerin, beşlerin, yedilerin, kırkların, on iki imamların keşfi ve kerameti üzerinizde 

hazır ve nazır ola; tecellanız temiz, yüzünüz ak ola, gerçeğe hü…" 

 

Dede, canlardan niyaz alır, ölen kişiye kefil olabilenlerin hakkını gözetir ve cem 

erenlerine ikrar verir. Toplum ve ölen kişinin mirasçıları arasında razılık sağlandıktan 

sonra, tören hak ve düzenin korunması amacıyla tamamlanır. Katılımcılara yönelik 

sorular, topluluk içindeki razılık ve uyumun tescilini sağlar: 

"Ey cem erenleri, sizler hakka yürüyen kişiden ve mirasçılarından hoşnut ve razı mısınız? 

Hoşnut ve razı mısınız? Hoşnut ve razı mısınız?                                                                               

Hak-Muhammed-Ali de sizden hoşnut ve razı ola." 

 

Son olarak, hane sahipleri ve hizmet sahipleri, topluluğa ve ölen kişiye dair istek ve 

dileklerini razı etmeye niyet ederek töreni tamamlar: 

"Allah-Eyvallah mı? Allah-Eyvallah mı? Allah-Eyvallah mı?                                                              

Hak-Muhammed-Ali ikrarınızda bertaraf eylesin." 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

459 

 

Bu ritüel, Alevilikte hem bireysel hem toplumsal boyutta hesaplaşma, razılık ve ahlaki 

denetim sürecinin önemli bir parçasını oluşturur. 

Canı dilden el bağladınız evliya erkanına Elhamdülillah yine durdunuz piriniz 

divanına, sığındınız erler lütfi-ihsanına, bu yolda canımız kurban pirimiz fermanına.                          

Gerçeğe hü, mümine Ya Ali! 

(Cem sırasında söylenen dizelerden.) 

 
Fotoğraf 9: Dardan indirme erkanı 

 

Dar ritüeli içinde geçen “görgü cemi”, “lokma”, “rıza” ve “düşkünlük” gibi kavramlar, 

Alevilikte yalnızca dini değil, aynı zamanda etik bir sistemin ve sosyal yaşamın yapı 

taşlarıdır. Bu kavramlar aracılığıyla birey hem kendi iç yolculuğunu tamamlamakta 

hem de toplumsal yapının güvenlik ve dayanışma ekseninde korunmasına katkı 

sağlamaktadır. Bu yönüyle dara durma, somut olmayan kültürel miras kapsamında 

değerlendirilmektedir ve UNESCO’nun tanımladığı toplumsal uzlaşma, barış, 

karşılıklı anlayış ile kültürel sürdürülebilirlik gibi evrensel değerlere hizmet 

etmektedir. Ritüelin hem dini hem kültürel hem de toplumsal işlevleri bulunmakta; 

birey-toplum-inanç üçgeninde bütünsel bir yapı oluşturmaktadır. Sonuç olarak, dara 

durma ritüeli, Alevilik inancının temel taşlarından biri olup hem bireysel arınma hem 

de toplumsal düzenin korunması açısından vazgeçilmezdir. Bu mirasın geleceğe 

sağlıklı bir şekilde aktarılabilmesi için belgeleme, eğitim, yerel sahiplenme ve 

akademik araştırmalarla desteklenmesi gerekmektedir. 

 

Sonuç ve Öneriler 

Bu araştırma, Alevi inanç sisteminin temel ritüellerinden biri olan Dara Durmak 

uygulamasını, Çorum ili özelinde ele alarak, ritüelin kültürel, toplumsal ve manevi 

boyutlarını ortaya koymuştur. Elde edilen bulgular, dara durmanın yalnızca dini bir 

ibadet olmadığını; aynı zamanda toplumsal düzenin korunması, ahlaki denetim ve 

birey-toplum ilişkilerinin sağlıklı işleyişi açısından önemli bir işlev üstlendiğini 

göstermektedir. 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

460 

 

 

Ritüel, bireyin hem manevi arınmasını hem de toplulukla uyum içinde yaşamasını 

sağlayan bir denetim ve uzlaşma mekanizması olarak işlev görmektedir. Öz eleştiri, 

vicdani muhasebe ve toplumsal rızalık temelli süreçler, bireyin davranışlarını gözden 

geçirmesine ve toplumsal sorumluluklarını yeniden anlamlandırmasına imkân 

tanımaktadır. 

Ayrıca ritüel, sözlü kültür öğeleri, semboller, terimler ve pratikler aracılığıyla Alevi 

toplumunun ortak hafızasını taşımakta ve kuşaktan kuşağa aktarılan değerlerin 

sürdürülmesini sağlamaktadır. Çorum özelinde yapılan saha araştırmaları, Dara 

Durmak ritüelinin bazı köy ve topluluklarda gelenekselliğini koruduğunu, ancak 

kentleşme, göç ve modern yaşam biçimlerinin etkisiyle unutulma ve aktarımın 

zayıflama riskiyle karşı karşıya olduğunu ortaya koymuştur. Özellikle genç kuşakların 

ritüel ve anlamları hakkında yeterli bilgiye sahip olmamaları, kültürel sürekliliğin 

korunmasını tehdit etmektedir. 

Sonuç olarak, Dara Durmak ritüeli hem bireysel manevi arınma hem de toplumsal 

düzen ve kültürel süreklilik açısından Alevilik inancının vazgeçilmez unsurlarından 

biri olarak değerlendirilmektedir. Bu mirasın geleceğe aktarımı için belgeleme, eğitim 

ve yerel sahiplenme çalışmalarının önemi büyüktür. Öneri olarak; 

Belgeleme ve Arşivleme: Dara durmak ritüelinin çeşitli uygulamaları, terimleri ve 

sembolleri sesli ve görsel materyallerle belgelenmeli, dijital arşivler oluşturulmalıdır. 

Eğitim ve Farkındalık: Özellikle genç kuşakların bu ritüeli tanıması ve anlaması için 

Alevilik inancı ve somut olmayan kültürel miras unsurları okul müfredatına ya da 

yerel kültürel eğitim programlarına entegre edilmelidir. 

Yerel Katılım ve Sahiplenme: Ritüelin yaşatılması için yerel Alevi toplulukları, cem 

evleri, dede ve analar ile iş birliği yapılmalı; topluluk temelli kültürel miras yönetimi 

teşvik edilmelidir. 

UNESCO Süreçleri: Dara durmak ritüeli, Türkiye'nin somut olmayan kültürel miras 

envanterine dahil edilmeli; koşullar uygunsa UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras 

Listesi'ne aday gösterilmesi için girişimlerde bulunulmalıdır. 

Akademik Araştırmaların Artırılması: Bu çalışmanın bir başlangıç olması umuduyla, 

farklı bölgelerde uygulanan dara durmak ritüelleri üzerine karşılaştırmalı çalışmalar 

yapılmalı ve akademik literatür genişletilmelidir. 

Kültürel Miras Festivalleri: Yerel düzeyde kültür ve miras festivalleri kapsamında 

dara durmak gibi ritüellere özel gösterimler düzenlenerek halkla paylaşılması 

sağlanmalıdır. 

Bu öneriler, dara durmak ritüelinin yalnızca korunmasını değil, aynı zamanda 

anlamının derinleştirilmesini, gelecek kuşaklara aktarılmasını ve toplumsal bilinç 

düzeyinde görünürlüğünün artırılmasını amaçlamaktadır. Tez çalışması, bu yönleriyle 

hem bilimsel literatüre katkı sunmakta hem de kültürel sürdürülebilirliğe dair önemli 

bir farkındalık yaratmaktadır. 

 

 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

461 

 

Kaynakça 

 

Akın, B. (2017). Alevi Cem ritüellerinin sınıflandırılması sorunu ve yeni bir 

sınıflandırma önerisi. 9. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi. 

Çetin, Ü., Jenkins, C. Ve Aydın, S. (2020). Alevi Kurds: History, politics and identity. 

Kurdish Studies, 8(1), 1-15. 

Coşkun, N. Ç. (2014). Anadolu Alevîlerinde cemler ve bu cemlerin sosyokültürel 

hayattaki işlevleri. Folklor/Edebiyat, 20 (78): 9-28. 

Çınar, A. A. (2020). Alevilerde Hızır kültü ve ritüelleri. Millî Folklor, 16(126): 63-74. 

Çoban, A. (2000). Çorum’un Nüfus Coğrafyası Özellikleri. Marmara Coğrafya Dergisi, 

sayı: 33: 410-438. 

Deniz, T., ve Çelik, Ö. (2020). Somut Olmayan Kültürel Miras Taşıyıcıları: Safranbolu 

El Sanatları Ustaları Üzerine Bir İnceleme. Doğu Coğrafya Dergisi, 25(43), 123-138. 

Deniz, T., ve Savaşkan, Y. (2018). Taşınmaz Kültür Varlıkları Kapsamında Ayasofya 

Müzesinin İstanbul Kültür Turizmine Katkısı. Safran Kültür ve Turizm 

Araştırmaları Dergisi, 1(2), 92-103. 

Diker, O., ve Deniz, T. (2017). Kars kültürel ve gastronomik kimliğinde kaz. Doğu 

Coğrafya Dergisi, 22(38), 189-204. 

Dönmez, M., Çelik, H. Ve Armağan, E. (2018) Alevilik-Bektaşilikte Dar. Türk Kültürü 

ve Hacı Bektaşi Veli Araştırma Dergisi, sayı 85: 183-198.  

Erdem, D.G. (2021) Alevi İnanç Sisteminde Bir Mikro Merkez Olarak “Dar” 

Kavramının Etrafında Oluşan Anlam Alanı ve Ritüel Evreni. Türk Kültürü Hacı 

Bektaşi Veli Araştırma Dergisi, sayı: 97:165-176. 

Erdoğan, H. (2012) Alevi-Bektaşi İnancının Kökenleri ve Esasları, İzmir: İzmir Şubesi 

Yayını. 

Gökbel, Ahmet. (2019). Ansiklopedik Alevi Bektaşi Terimleri Sözlüğü. Ankara: Atatürk 

Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları. 

Kaptan, R. (2017). Alevilikte Cem ve Cemde okunan gülbanklar, deyişler, mersiyeler, 

duazlar. İstanbul: Can Yayınları. 

Karataş, N., ve Iflazoğlu, E. C. (2015). Vardan yoğa iki ırmak arasında Aleviliğin izleri. 

Çorum: Hacı Bektaş Veli Anadolu Kültür Vakfı. 

Özcan, H. (2002). Bektaşilikte Dar Kavramı ve Hallac-ı Mansur Etkisi. Folklor/Edebiyat 

Dergisi (Alevilik Özel Sayısı) Cilt VIII, Sayı 29, 157-164. 

Türkekul, R. (2016). Alevi Ritüelleri: Bismil Örneği. Antropoloji, (31), 159-178. 

Ünlü, İhsan. (2020). Muharrem Matemi/Orucu, Aşure Günü ve Erzincan’da Aşure 

Etkinlikleri, Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, sayı 2: 31-51. 

Yılmaz, H. (2011) Alevi-Sünni Diyaloğu, Sivas: Asitan Yayıncılık. 

 

 

 



 

DENİZ, T. ve UYSAL, H., (2025). Alevilikte Dar’a Durma Ritüeli: Çorum İli Örneği.                                                

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 435-462 

462 

 

İnternet Kaynakçası 

 

URL-1.  UNESCO. https://ich.unesco.org/en/lists Erişim Tarihi: 24.08.2025 

URL-2.  Türkiye İstatistik Kurumu. (t.y.). Türkiye İstatistik Kurumu – Ana Sayfa. Erişim 

adresi: https://www.tuik.gov.tr/  Erişim Tarihi:14.02.2025 

URL-3 Çorum Belediyesi. (t.y.). Çorum Belediyesi Resmî Web Sitesi. Erişim adresi: 

https://www.corum.bel.tr/   Erişim Tarihi: 28.05.2025 

URL-4 Alevi Ansiklopedisi. Dâr (Dâra Durmak, Dâra Çekilmek, Dârdan İndirme, Dâr 

Kurbanı). Alevi Ansiklopedisi. Erişim adresi: 

https://www.aleviansiklopedisi.com/madde-x/dar-dara-durmak-dara-cekilmek-

dardan-indirme-dar-kurbani-6072/ Erişim Tarihi: 02.08.2025 

URL-5 T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı – Çorum İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. 

(t.y.). Çorum İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. Erişim adresi: https://corum.ktb.gov.tr/ 

 

https://ich.unesco.org/en/lists
https://www.tuik.gov.tr/
https://www.corum.bel.tr/
https://www.aleviansiklopedisi.com/madde-x/dar-dara-durmak-dara-cekilmek-dardan-indirme-dar-kurbani-6072/
https://www.aleviansiklopedisi.com/madde-x/dar-dara-durmak-dara-cekilmek-dardan-indirme-dar-kurbani-6072/
https://corum.ktb.gov.tr/

