2025, Cilt 5, Say1 2
DOI: 10.7596/abbad.311224.007
Gelis Tarihi/Received Date: 26.11.2025

Kabul Tarihi/Acceptance Date: 20.12.2025

vrasya Beseri Bilim Arastirmalari Dergisi

Aragtirma Makalesi/Research Article e-ISSN: 2822-2253
Hazini'nin “Hiiccetii'l-Ebrar” Adli Eseri Uzerine

About Hazini’'s Work Named “Hujjatu’l-Abrar”

Nodirkhon Khasanov'

Ozet

“Pir-1 TUrkistan” olarak tarihte iz birakan Hoca Ahmed Yesevi hazretlerinin hayati, fikirleri ve ogretisi ylz yillardir Tdrklerin
manevi, sosyal, siyasi ve edebi hayatini etkileyerek glinimize kadar ulasmistir. Ahmed Yesevinin hayati, eserleri,
goruglerine olan ilgiden dolayi eski donemlerden itibaren onunla ilgili eserler kaleme alinmaya baslanmistir. Nitekim Sufi
Muhammed Danismend, Mevlana Koylaki ve imam Signaki ile baglayan Ahmed Yeseviile ilgili “Terciime-i Hal” ve “Menkibe”
yazma gelenegdi zamanla geliserek, daha sonraki yiizyillarda Hoca ishak Ata, Ahmed b. Hazini, Alim Seyh, Zinde Alj,
Muhammed Serif Buhari, Seyyid Ahmed Merginani gibi muelliflerin eserlerinde de devam etmis ve bu eserlerde Ahmed
Yesevi ve fikirlerine genis yer verilmistir. Bunlarin neticesinde Turkistan tasavvuf edebiyatinda “Yesevilik” literatir gelenegi
olusmustur. Hoca Ahmed Yesevi'nin adi gegen takipgileri tarafindan kaleme alinan “Neseb-name”, “Riséle der Terciime-i
Ahmed-1 Yesevi”, ‘Mir'ati’l-Kultb”, “Hadikati'l-Arifin’, “Menba‘u’l-Ebhar fi Riyazi'l-Ebrar”, “Cevanhird'l-Ebrar min Emvaci'l-Bihar”,
“‘Cami‘u’l-MUrsidin”, “Lemehat min Nefehati'l-Kuds”, “"Hiccetu'z-Zakirin", “Semarati’l-Meséayih”, “Tarih-i Mesayih-i Turk”",
“Silsile-i Nisbet-i Mesayih-i Turk”, “Bahri’l-uldm”, “Tenzil us-Salihin”, “Bostani’l-Muhibbin” gibi pek ok dederli kaynak eserler
gectigimiz son donemlerde kesfedilmistir. Bu eserlerde Pir-i Tlrkistan'in hayati, eserleri, fikirleri ve Yesevilik ekolinun
dzelliklerine dair gok kiymetli bilgiler aktariimistir. Yazida Hazini'nin “Hiccetl'l-Ebrar” adli eseri Uizerinde durulacaktir.

Anahtar sozciikler: Tasavvuf, Edebiyat, Hoca Ahmed Yesewvi, Hikmet, Hazini, Eser.

Abstract

The life, ideas, and teachings of Khwaja Ahmad Yassawi, who left a mark in history as the Pir-i Turkistan, have influenced
the spiritual, social, political, and literary life of the Turks for centuries and have reached the present day. Due to the interest
and devotion to Ahmad Yassawi's life, works, and views, works about him began to be written even while he was still alive.
Indeed, the tradition of writing Terjume-i Hal and Mangiba about Ahmad Yassawi, which began with Sufi Muhammad
Danishmend, Mavlana Qoylaki, and Imam Sighnaki, gradually developed and continued in later centuries in the works of
authors such as Khwaja Is’hag Ata, Ahmad b. Hazini, Alim Sheikh, Zinda Ali, Muhammad Sharif Bukhari, and Sayyid Ahmad
Merghinani, where Ahmad Yassawi and his ideas were given wide coverage. As a result of these, a Yassawiyya literature
was formed in Turkistan Sufi literature. In the last quarter century, many valuable sources written by the followers of Khwaja
Ahmad Yassawi have been discovered, such as Nesebname, Risale der Tarjume-i Ahmad-i Yassawi, Miratu’l Qulub,
Hadigatu'l Arifin, Menba‘u’l Ebhar fi Riyazi'l Ebrar, Javahiru'l Ebrar min Emvaji’l Bihar, Jamiu’l Murshidin, Lemehat min
Nefehati’l Quds, Hujjatu'z Zakirin, Semeratu’l Meshayih, Tarih-i Meshayih-i Turk, Silsile-i Nisbet-i Meshayih-i Turk, Bahru'l
Ulum, Tanzilu's Salihin, Bostanu'l Muhibbin. These works contain extensive and valuable information about the life, works,
ideas of the Pir-i Turkistan and the characteristics of the Yassawiyya school. The paper will focus on Hazini's work titled
Hujjatu’l Abrar.

Keywords: Sufism, Literature, Khwaja Ahmad Yassawi, Hikmat, Hazini, Work.

1Prof. Dr., Mirza Ulugbey Ozbekistan Milli Universitesi Ozbek Edebiyati Galismalari Bolimi, Taskent, Ozbekistan, nadirhanhasan@gmail.com

Atif/Citation: Khasanov, N. (2025). Hazini'nin "Hiiccetii'l-Ebrar" Adli Eseri Uzerine. Avrasya Begeri Bilim Arastirmalari Dergisi, 5(2), 90-96.


mailto:nadirhanhasan@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2413-8990

Khasanov (2025) ABBAD - Cilt 5, Say1 2

Giris
Anadolu’da da ilmin, kiltiiriin, sanatin ve edebiyatin gelistigi 16. yiizyilda bir¢ok alim, tarihgi, edip ve mutasavvif
yetismistir. Bu dénemde tekke ve zaviyelerde, cami ve medreselerde ilim, marifete ve edebiyata 6nem verilmistir.
Divan edebiyatt agisindan “altin ¢ag mesabesinde” (Sener&Yildiz, 296) olan bu dénemde Maveraiinnehir
bélgesinden gelerek, Anadolu’ya yerlesen sufi Ahmed ibn Mahmud Hazinl el-Hisari el-Maveraunnehri’yi de
unutmamak lazim. Zira arif bir zat olan Hazini, Yesevilikle ilgili eserlerini Osmanli devletinin merkezi olan
Istanbul’da kaleme almus, hitkiimdatlara takdim ederek onlarin iltifatina mazhar olmustut.

Yesevilik tarikati, hikmet mektebi, Ahmed Yesevi’nin gérisleri, onun takipgileri ve ulu pirin 6gretisinden etkilenen
kalem ehli tarafindan yiizyillarca devam ettirilmistir. Hazinl de bunlardan biri olarak hem tarikatta hem edebiyatta
Yesevilik yolunu devam ettirmistir.

Ahmed b. Mahmud Hazini

Ahmed b. Mahmud Hazini 1533 yilinda bugiinkii Ozbekistan ve Tacikistan’in sinir bélgesinde bulunan Hisar
hududunda diinyaya gelmis, 1596 yilinda altmis ti¢ yasindayken vefat etmistir. Onun vefat ettigi yer ve tiirbesi bugiin
belli degildir. Onun nesli anne tarafindan Arslan Bab’a, baba tarafindan da Kureys kabilesine mensuptur. Fuad
Képrila, Tirk Edebiyatnda [k Mutasavvsflar adli eserinde Hazininin “Tiirkistanlt Tirklerden” oldugunu
kaydetmistir (Koprili, 369). Hazini’nin kaleme aldigt Cevahirii’/-Ebrir eserinin mukaddimesinde Hazini kendi adint
“Sultan Abmed ibn Mevlana Mabmnd ibn Sultan ibn Hac Sah el-Kureysi summel-Iskenderiyyul-Hisari el-Maveraunnehri es-sehir
bi Hazini” diye belirtmistir (Hazini, 13 b).

Hazini’nin yasadig1 devirde Maveratinnehir’in genel sosyal, siyasi durumu istikrarlt degildi. Dolayisiyla bazi aydinlar
deger bulduklart gelismis tlkelere tasinmak zorunda kalmislardir. Hazini de Anadolu’nun sanat ve medeniyet
erbabina deger verildigi Istanbul’a g6¢ etmistir. Eserinde belirttigine gére Hazini, Diyarbakir’da defnedilen hocast
Seyyid Mansur Kasiktirds el-Belhi el-Buhari’nin (6. 1557-58) vasiyetine gére 1564-65 yillarinda Anadolu’ya gelmis,
Istanbul’a yerlesmis ve eserlerini orada yazmaya muvaffak olmustur.

Bu dénemde Tirkistanlt hacilar hac ve umreye Kirim tizerinden gitmeyi tercih ederlermis (Ersahin, 1999). Cinki
yolda Istanbul’a ugrar, Ozbekler tekkelerinde kalir, cuma giinii Islam hitkiimdarini selamlayip éylece Hicaza yol
alirlarmus. Hazini de Anadolu’ya bu yolla gelmis olmalidir. Ciinkii yazar Teselld u’/-Kuliib adlt eserini Kirim Ham
Mubatiziddin Sirvan Gazi Giray Han Bahadur Sultan (H. 985/M.1577-H.992/M.1584)’in tavsiyesiyle yazarak
Han’a takdim etmistir.

Hazini Anadolu’ya gelince, bir miiddet hocasinin defnedildigi Diyarbakir’da ikamet eder. Sonra Mekke ve
Medine’ye yol alip, hac ziyaretini ifa eder. 1566-67 yillarinda Sultan I1. Selim déneminde Istanbul’a gelir. Bir miiddet
sonra Maveratinnehit’e geri doner, ancak oradaki savas ve karisikliktan dolay: tekrar Anadolu’ya gelip, yirmi yilint
Istanbul’da gegirir ve eserlerini telif eder. Istanbul’da devlet erkaniyla iyi iliskiler kuran Hazini, Sultan Selim’in
yardimiyla ikinci defa hacca gider.

Hazini, Sultan Selim’den daha cok ondan sonra tahta gelen Sultan III. Murat’la yakin iliski icerisinde olmustur.
Murat Han’in tarikatlari tekrar canlandirmaya niyet ettigini fark eden Hazini, Murat Han’in Yeseviligi de
revaglandirmaya yonelik hususi tesvikiyle (Hazini, 14 a; Akar, 14) Ahmed Yesevi'nin hayati, sézleri, tarikat adab-u
erkant beyan edilen Cevdhirii’l-Ebrar min Emvdci’l-Bibar eserini hicti 1002 / miladi 1593’te yazarak, sultana takdim
etmistir.

Eser sultana makul gelir, hemen istinsah ettirilmesini ister. Bunu Hazini'nin kendisi s6yle belirtir: “Sudtani’l-
Muradii’l-Gazi Han... kemal-i ma'rifet-i ilahi ve celal-i mevhibat-i (ihsani) padisabileri selasil-i mutedavile ilyyalarma bususen silsile-
7 Yeseviyye ihdasina gabir-u nasir ibtinamen ve ibtimamen lagim geldi ki, esrat-i saatden aman fasid ve bazgar-i cevabir-i irfan qasid
ebl-i zamanda hevay-i beseriyet keyf-keyf galib ve ebnay-i dvinda iktizay-i gayrivet qad-gad talib. Tarig-i murad ve sebil-i ma yurad
meftubu piir futub kalmak icun wln-lemr... emri vacib unl-ig'an ve ferman-i ali sanlari icun musevvede-i kitab beyaz-i mustetabe
geturmek lazim geldr.”

Emr-i ferman mucibince bu kitab,
Yazulnr vallahn alem bis sevab.

Yani kisacasi, bu kitap padisahin emr-i fermanina gére Allah rizasi i¢in yazilmistir. Eser Ahmed Yesevi ve Yesevilik
hakkinda Osmanlr’da yazilmis yegine kaynak olup hem Osmanli hem de Ttrkistan tarihini 6grenenler icin mithim
bir kaynak sayllmaktadir.

91



Khasanov (2025) ABBAD - Cilt 5, Say1 2

Hazini hiikimdardan gelen tevecciihle biiylik bir gayretle diger eserleri de yazmaya baglamistir. Ondan bize kadar
toplam yedi adet eser ulasmistir. Bunlar:

1. Menba'wl-Ebbir fi Riyazi'l-Ebrir (yilerin Bahgelerindeki Denizlerin Kaynagi, h.993/ m.1586)

2. Hiiccetii’l-Ebrir der Eisami Evliya-i Kibar (Ulu Velilerin Tsimlerinden Tyiler T¢in Deliller, h.996/m.1589)
3. Teselli-y: Kulith (Kalplerin Teskini, h.996/m.1589)

4. Did Mersiye (Tki Mersiye, h.996/m.1589)

5. Divan-i Hazini (h.999/m.1591)

6. Cevihirii’l-Ebrir min Emvici’l-Bibir (Iyilerin Deniz Dalgalarindaki Cevherleri, h.1002/m.1593)

7. Camin’l-Miirsidin (Mirsidleti Cem’ Eden Kitap, h.1003/1594)

Tlmi, tarihi, maarifi, edebi ve tasavvufi icerige sahip bu eserlerin miiellifi olan Hazini’nin hayati ve eserlerinin bazt
yonlerini son astrlarda Fuat Koprild, Metin Akar, Nihat Azamat, Cihan Okuyucu, Mustafa Kara, Necdet Tosun,
Devin De Weese, Ibrahim Kunt gibi bilim adamlart incelemislerdir (Kopriilii, Azamat, Okuyucu vd.).
Ozbekistan’da ise bu konuda Arif Osman’in bir makalesi ve tarafimizdan yapilan iki akademik tez, bir kitap ve
birka¢ makaleyi séylemek miimkiindir (Osman, Hasan vd.).

“Hiicceti’’l-Ebrar der Esami-yi Evliya-y1 Kibar” eseri

Ahmed b. Mahmud Hazini’nin hicri 996 / miladi 1588-89 yilinda Istanbul’da kaleme aldig1 ve dénemin padisahi
olan Osmanli hitkiimdart ITI. Murat Han’a (hicri 982/1003 - miladi 1574/1595) ithaf ettigi “Hiicceti’l-Ebrar”
eserinin tek yazma niishast ginimiizde Paris Milli Kitiiphanesi’nde bulunmaktadir.? Farsca ve manzum olarak
yazdigt bu eser nazim agirliklt olup, ayet-i kerimeler, hadis-i serifler, mutasavviflarin degerli szleri, ¢esitli menakip
ve rivyetlerden olugmaktadir. Sair gelenege gére dénemin hiikiimdari IT1I. Murat Han’a 6vgiiler yagdirirken, diger
yandan Yesevi ve Naksibendi mesaythi hakkinda 6nemli bilgilere yer vermektedir’. Bunun disinda eserde
Kibreviyye, Askiyye, Peyvendiyye gibi tarikatlardan da yer yer bahsedilmistir. Hem tamnmis alim ve
mutasavviflarin menkibeleri hem de Hafi ve Cehri zikir meselelerinin anlatildigt eserde ilahi asktan da s6z edilmistir.
Manen ilham aldigt Hoca Ahmed Yesevi ve Seyyid Mansur’un tarif ve tavsifine genis yer vermis, Ahmed Yesevi’nin
nesl u nesebi, evlad u ecdadi, Yesevilikte zikir, onun turleri ve 6zellikle “zikr-i erre” adi verilen zikir tlirinden
bahsetmistir.

Kitapta yazarin hayatiyla ilgili 6nemli bilgiler de yer almistir, 6zellikle onun Anadolu, Hicaz ve Buhara
yolculuklariyla ilgili kesitler merak konusudur.

Eserin girisi hacimli bir Mesnevi (578 beyit) ile baslamaktadir. Ilk manzumede miiellif Allah’in isimleri, onlart
zikretmenin faziletleri, besmelenin esrari, ilmin fazileti, Peygamber efendimizin “Cin’'de dahi olsa ilint/ biiner igreniniz)”
hadis-i serifinin anlamindan bahsetmektedir (Hazini, 103b, 1042b, 1052, 105P,1075,108=).

Eserde peygamber a.s., dért halife, Hz. Hasan ve Hiiseyin, muhacir ve ensatlar évillmistir (1112b); kadeh, sarap
ve ilahi agktan s6z edilmistir (1124). Hitktimdar III. Murat Han’t adaleti, comertligi ve yardimseverliginden dolay:
“Yedi iklimin hakimi ve padisah1” diye tarif etmistir (1162). Eserin telif sebebini beyan ettikten sonra (116P), Ahmed
Yesevi ve Seyyid Mansur’un tarif ve tavsifine yer verir. Hisar’dan yola ¢tkip Sam, Misir, Kudiis, Harem-i serifi
ziyaret ettigini, sonra Anadolu’ya gittigini, Istanbul’da baz1 muhlisler edindigini, daha sonra da tekrar Buhara’ya
déndiugind kaydeder (118P).

“Hiicceti’l-Ebrar” eseri de Hazini’nin bagka eserleri gibi zikir konusunda hayli zengin ve anlamli malzemeler
icermektedir. Burada sunu da vurgulamak gerekir ki, zikir Tasavvuf’un 6nemli ana konusu oldugundan, onun tiirleri
hakkinda farkli yaklasim ve gorisler de bildirilmistir. Biz bunu eserdeki Hafi ve Cehri zikirle ilgili yaklasimlarda
gorebiliriz,

2 Said Nefisi eserin adint "Mesnevi-yi Hiiccetsi'l-Ebrar”, yazatin ismini ise bilmediginden dolayt “Seyyid Miirsid Dervisi Yesevi” diye
kaydetmigtir (bkz: Nefisi, Said. Tatihi-i nazm u nesir der Iran ve der zeban-1 Farsi, I-II, Tahran, 1363/1984, 1, 407).

3 Paris Milli kiitiiphanesinde (Bibliotheque Nationale, Pers A.F. 263, 103b-173b) (Richard, Francis, Catalogue des manuscrits
persians-ansien fonds (Bibliotheque Nationale), Paris 1989, I, 274) kayitli olan bu eserin bulundugu mecmuada Hazini’nin
bagka bir eseri — Kirim haninin oglu $ehzade Mubariz ed-din Sirvan Giray Han adina yazilmugtir. "Mesnevi" ilk t¢ beytinin
serhi olan "Tesella ul-kulup" eseti (2b-84b) ve iki mersiyesi de yer almigtir (852-101a).

92



Khasanov (2025) ABBAD - Cilt 5, Say1 2

Bilindigi tizere, Hacegan mensuplart Hafi zikri savunmuslardir, Cehri zikri ise tavsiye etmemislerdir. Bunu bir¢ok
Naksibendi kaynaklari da tasdik etmektedir. Ancak 16.yy.dan itibaren Naksibendilerin yerine Yeseviligin mevkisinin
yukselmesiyle zikir tiirlerine yaklasim da degismis, Yesevilikte icra edilen Cehti zikre agirlik verilmistir.

Bu dénemde verimli esetler veren Hazini de “Hucceti’]-Ebrar” eserinde Yesevilerin “Zikr-i erre” adiyla meshur
olan Cehri zikir tirtint Gstiin bir zikir tiird olarak tarif etmektedit:

Cehr ender cihad-i nefs evla,

Cidd @ cehd-i be hazret-i Mevla.
Erre-i zikr-i cehr maymun est,
Zi-o besi Zufunin ¢ii Zunnun est.
Zikri-i erre murekkebi est mufid,
Yafte zi-in muirad-1 hes miirid.
Erre-i zikr ber ser-i dil kes,

T4 saved pak dil zi gill u gas.

Aciklamast: Nefisle miicadele ederken cebri gikir evladsr, giinkii, o Mevidya dogru cidd n cehd etmefktiv. Cebri erre 2ikri ne giizeldir,
onunla mesgul olanlar Zinnun (Musri)nin eristigi yiice dereceye erisiv. Zikr-i erre son derece cetrefillidir, lakin miirid onunla kendi
amactna yani kemale ulagir. Zikr-i erreyi gondilden icra eyle ki, kalbin gill u gas (yani kin-fuduretten) temizlenir.

Yazar zikir konusundan s6z ederken, baz1 gruplar gibi birini inkar edip digerini itiraf etme yolundan gitmemistir.
Aksine, gbniilden yapilan Hafi zikir tiirtinii de inkar etmemis ve her iki usulden esit bir sekilde istifade etmeye davet
etmistir:

Bikun ura be her tarik-i yad,

Hah pinhan u hah be feryad.

Gah be ziks-i o ¢ii kuh hamus,

Gah be zikr-es bi-zen ¢l derya cus.

Pakbazan-1 rah sirru alan,

Geste ez cehr u hufya sahib-i fen.

Heme der baht-i zikr mistagrak,

Zakir-i cehr u hufya vu mutlak.

Aciklamast: Allah’t O’nun istedigi usulde hatirlay ister gigli ister sesli. Onun zikriyle bagen dag gibi sessiz of, bazen de derya gibi
cosup tas. Naksibendi ve Yesevi yolunun biiyiikleri Hafi ve Cebri gikirden dolay: yiiksek derecelere eristiler. Tiim bu zikir sabipleri
adeta Zikir denizine daldilar.

HazinP’nin siirlerinde dénemin edebi eserlerinde kullanilan sanatsal sekil, remiz, imgeleri gérmek mimkiindir.
Ornegin, yukaridaki beyitlerde sair dag ve derya remizlerinden faydalanmistir. Ciinkii Hicegan mensuplarina gére,
yaratilmuslarin timi -dag, agag, bitki, kdinat ve gezegenler, hayvanat ve maden alemindeki tim mahluklar- Allah
Teala’ya hamd u sena séyleyip, Onu zikrederler, ama insan onlart duyamaz. Onlar Hafi zikrin faziletlerini esas
almaya calisirlar. Hazini de buna isaret eder ve “ancak yaratilmislarin bazilari (6rnegin; daglar) Yaradani sessiz zikir
etseler de bazilart da (6rnegin; deryalar) cosarak, tasarak O’nu zikrederler. Halbuki her iki usul de caizdir”, der.
Demek ki, biz burada yazarin tolerans sahibi bir mutasavvif oldugunu, her iki zikir tarzint da esit ve gerekli
gbrdiigini séyleyebiliriz.

Hazini; irfani meselelere hem sufi bir gézle hem de sairdne bir nigahla bakmakta, fikir ve duygularint edebi sanat,
tesbih ve mecazlarla ifade etmektedir. Diger yandan da kétllige emreden nefse esir olmamayi, aziz 6mri bos
gecirmemeyi, marifet ve hakikat yolunda yiirimek gerektigini tesirli beyitlerle agiklamaktadir.

Hazini, Pir-i Turkistanin (Yesevilik) tarikatinin takipcileri hakkinda bilgi verirken, onlarin ilahi dergaha yakin zatlar
oldugunu, nasihat tarzinda hikmet yazdiklarini, kendilerine 6zgi bir tasavvufi 1stilah kullandiklarini, bu yolla kendi
fikir-gayelerini ifade ettiklerini kaydederken, “Eger Allah dostlarindan bahsetmeseydim, eserimin kiymeti

93



Khasanov (2025) ABBAD - Cilt 5, Say1 2

olmayacakt”- der. Zira, Hazini alim, arif, 451k olan bu zatlar1 sadece 6vmekle kalmaz, okuyuculart onlara uyarak,
her sahada onlardan ibret alarak, onlar gibi temiz, saf bir hayat gecirmeye de davet etmektedir.

Hazini bir Yesevi mensubu olarak kendi dergahini 6vmekten de geri kalmaz. Ona gore, Yesevilik dergahi dyle bir
ylce dergahtir ki, seviyesi distik kimseler bu yola asina olunca ytkselir, kibitliler ise bu yolda al¢alirlar. Dolayistyla
veliler kapisindan edeple gecilmelidir; aksi takdirde onlarin gayreti edepsizleri alt Gist edip yok eder. Hazini, kendinle
ve kusutlu aklinla ve ilminle gururlanma, demektedir.

“Hiicceti’l-Ebrar”da yazarin hayatiyla ilgili bilgiler de verilmistir. Eserde aynt zamanda Hoca Ahmed Yesevi’nin
nesl u nesebi, evlad u ecdad: hakkinda malumatlar yer almaktadir. Ornegin, Yesevi’nin Hazreti Ali'nin neslinden
oldugu belirtilmistir. Bunlarin yant sira babasi, annesi, yakinlari hakkinda bugiine kadar Yesevilik arastirmalarinda
bilinmeyen bilgilere rastlariz.

Bu bilgiler Ahmed Yesevi’nin hayati ve eserlerini incelemede 6nemlidir. Ayni zamanda sunu da vurgulamak gerekir
ki, Ahmed Yesevi'nin Hazreti Ali'nin evladindan olduguna ait bilgi bazi arastirmaciar tarafindan Yesevi’nin
mezhebi gérislerinin Siilikle ilgili olduguna dair yanlis fikirlere varmalarina neden olmustur.

Eserin sonunda sair hatife hitap edip, kendi eserini yazariyla birlikte Hisar, Semerkand, Buhara, Hocend, Tagkent’e
ulastirmasint ister. Ana yurduna olan sevgisiyle Semerkand, Buhara, Harezm, Tagkent ve Hisar sehirlerini metheder.
O, vataniin kadrini bilenlere, yurt ayriligs firakini duyanlara, Semerkand “kand” (sekeri)inin tadini onu ¢ok
isteyenlere, Hisar-1 Sadman’in sevincini ona intizar olanlara sor- seklinde ifade eder. Bu eserini yazdiktan sonra ana
yurduna gitmek istedigini de ekler:

Ya Rab, in nazm-1 Farsi-yi sekker,
Der Semerkand u der Buhara ber.
Nar-1 handan-1 men zi nahl-1 belend,
Gemen-arayi der riyaz-1 Hocend.
Sem der semdan u giil der bag,

Ger nebaged furug ez o firag.

Kes ¢i daned, ki kiymet-es cend est,
Kadr-i in kand der Semerkand est.
Sadman-es Hisariyan hanend,
Kiymat-es ra Hisariyan danend.
Taskendi yii Belhi-es bayed,
Farsidan be Farsi sayed.

Actklamasi: Ya Rab, isbu seker gibi tatls nazme Semerkand n Bubara’ya gotiir. Benim ok meyve veren nar agacim Hocend
baggelerine yakasir. Sem semdaninda/ mum mumlngunda, giil de kendi cimeninde olmast gerek, aksi taktirde firak/ayrilik onlar:
harap eder. Semerkand “kand”inin kzymetini Semerkandl olmayaniar nereden bilsinler? Hisar-1 Sadman’n sevinglerini Hisar ebli
bilir. Tagskentli ve Belbliler benim asil amacim: Farside olsa da anlarlar.

Miellifin bu niyetinin gerceklesip gerceklesmedigi ve onun ne zaman memleketine gittigiyle ilgili herhangi bir
bilgiye rastlamamus olsak da bu parcalardan sairin kendi ana yurduna olan sevgisinin ne denli yitksek oldugunu
anlayabilmekteyiz. Zira sairin bu gérislerinin giinimiizde geng nesli vatan sevgisi ruhuyla egitmede faydali olacagt
stphesizdir.
Sonug

Ozetle, Hazin’nin “Hiicceti’l-Ebrar” eseri 16.yy. in manevi ve kiiltiirel hayatinda énemli yeri olan bir eserdir.
Tasavvuf edebiyatt, Yesevilik literatiirti icin 6nemli bir kaynak teskil eden bu eseri her acidan inceleyerek, kaleme
alindig1 dénemde Turkistan ve Anadolu’daki manevi hayatla ilgili bir tasavvur olusturmaktadir. Eserde gegen Orta

Asyalt mutasavviflarla ilgili malumatlar, ddnemin dusiince hayatinda hakim olan fikir hareketleri konusunda eski
edebiyatimizin tarihini daha da iyi 6grenmemize vesile olacaktir.

Hig stiphe yok ki, bu eserin detayli incelenmesi, Tirk¢eye ¢evrilmesi ve yayimlanmasi ¢cok 6nemlidir. Bu agidan
ister Hazinl olsun ister diger Yesevi miellifleri olsun, onlarin degerli eserlerini yayima hazirlamak, Yesevilik

94



Khasanov (2025) ABBAD - Cilt 5, Say1 2

mirastnin daha da anlasilmasinda bize yeni boyutlar kazandiracaktir. Yahya Kemal, Fuat Koprili’ye “Abmet Yesevi’yi
dyice arastirimiz. Bizim milliyetimiz onda gizlidir”, derken ¢ok hakliydi.

Kaynakga

Akar, M. (1994). Osmanlilarda Yesevilik. Bir, (1), 11-17.
Azamat, N. (t.y.). Cevahiri’l-Ebrar. Diyanet Lslam Ansiklgpedisi (Cilt 7, s. 432). Tiirkiye Diyanet Vakfi Yayinlart.

DeWeese, D. (2000). Sacred places and public narratives: The shrine of Ahmad Yassavi in hagiographical traditions
of the Yassavi Sufi order (16th—17th centuties). The Muslim World, 90(3—4), 353-376.

Ersahin, S. (1999). Osmanli Devleti ve Tiirkistan Miislimanlarinin hac seferleri. Diyanet Ilwi Derg, 35(1), 231-248.
Hasan, N. (1998). Hazini’nin hayat: ve eserleri hakkinda. Ogbek Dili ve Edebiyats, (1), 25-28.

Hasan, N. (1999). Sultan Abmed Hazini'nin Cevabirit’ -Ebrir min Emvdici’l-Bibdir eseri ve onun Yesevisinashktaki tlmi-taribi
koymeti [Yayimlanmamis doktora tezi]. Ozbekistan Fenler Akademisi Ali Sir Nevai Dil ve Edebiyat
Enstittsu.

Hasan, N. (2001a). Hazini ve Menba'u’I-Ebbar fi Riyazi'-Ebrar eserine dair. Lslami Edebiyat, (35), 41-43.
Hasan, N. (2001b). Abmed Mabhmud Hazini (Hayat: ve Eserleri). Taskent: Fen Yayinevi.

Hasan, N. (2008). X VL. yiizyil tasavvuf edebiyatinda Hazini eserlerinin yeri. Seluk Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
Dergisi, (20), 501-509.

Hasan, N. (2009). Yesevilige dair baz1 kaynak esetler hakkinda. Turkish Studies International Periodical for the Langnages,
Literature and History of Turkic, 4(2), 618—633.

Hasan, N. (2013). Tradition of Yassawism in 16th century Chagatai literature. Turkish Studies International Periodical
Sfor the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 8(1), 1607-1618.

Hazini. Cevihirii’l-Ebrir min Emvaci’l-Bibar. 1stanbul Universitesi kiitiphanesi, TY Bolumi. Nu. 3893.

Hazini. (1995). Cevibirii’l-Ebrar min Emmwaci’l-Bibar. Yesevi Menakibnamesi, trc. Cihan Okuyucu, Kayseri: Erciyes
Universitesi Gevher Nesibe Tip Tarihi Arastirma Enstitiisii Yayinlari.

Hazinl. (t.y.). Hiiccetii'l-Ebrir (Bibliotheque Nationale, Pers A.F. 263, 103b—173b).

Kara, M. (1996). Yeseviyye'nin temel kitabt Cevdbirii'l-Ebrir min Emvaci’l-Bibdr. In Abmed-i Yesevi: Hayats, Eserler,
Tesirleri (s. [sayfa araligl belirtilmemis]). Istanbul: Seha Nestiyat.

95



Khasanov (2025) ABBAD - Cilt 5, Say1 2

Kopriliy, F. (1991). Tiirk edebiyatinda ilk mutasaveiflar. Istanbul: Diyanet Isleri Baskanligi Yayinlart.

Kunt, 1. (2002). Hagini ve Divant (Tncelense—Metin) [Yayimlanmamis doktora tezi]. Selcuk Universitesi, Konya.
Okuyucu, C. (2004). Hazini ve yeni bulunan esetleri. Journal of Turkish Studies, 29(1), 205-223.

Osman, A. (1998, 14 Ekim). Hazini Cevahiratt. Taskent Akgamn.

Refiuddin, S., & Hasan, N. (2004). Hazini’nin Camin’l-Miirsidin eseri hakkinda. Tasavouf Limi ve Akademik Arastirma
Dergisi, (12), 159-166.

Sener, 1., & Yildiz, A. (2003). Tiirk Islam edebiyatz (s. 296). Istanbul: Ragbet yayinlart.
Tosun, T. (1997). Yeseviligin ilk donemine ait bir risale: Mir'atii’l-Kulitb. IT.AM Aragtirma Dergisi, (2), 41-85.

96



