
Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi 

(Saffron Journal of Culture and Tourism Research) 

2025, 8(3): 502-522 

İletilme Tarihi (Submitted Date): 01.12.2025     Kabul Tarihi (Accepted Date): 22.12.2025      

Makale Türü (Article Type): (Araştırma) (Research) 

502 

 

KIRKLARELİ'NİN GEÇİŞ DÖNEMİ UYGULAMALARI: 

KÜLTÜREL BELLEK VE TOPLUMSAL RİTÜELLER 

Kırklareli's Transiion Period Practices: Cultural Memory and Social Rituals 

 

Dr. Öğretim Üyesi Berrin SARITUNÇ 

Sakarya Uygulamalı Bilimler Üniversitesi 

E-posta: berrinsaritunc@subu.edu.tr 

Orcid ID: 0000-0001-8662-6562 

 

Öz 

Kırklareli, geçiş dönemlerine ilişkin uygulamaların toplumsal bellek içinde canlı 

biçimde korunduğu ve bu yönüyle halk kültürü araştırmaları açısından dikkat çeken bir 

yerleşim alanıdır. Geçiş dönemlerine eşlik eden bu uygulamalar, bireyin topluluk 

içindeki konumunu görünür kılarken kolektif aidiyet duygusunun yeniden üretilmesine 

katkı sağlar. Doğum ritüellerinde, bebeğin korunması için “kırk çıkarma” gibi 

gelenekler dikkat çeker. Sünnet törenlerinde düzenlenen alaylar ve geleneksel yemekler 

toplumsal kutlamanın unsurlarıdır. Evlilikte ise kız isteme, nişan ve düğün törenleri; un 

serme ve testi kırma gibi bereketi simgeleyen uygulamalarla gerçekleştirilir. Ölümle 

ilgili ritüellerde ise üç, yedi ve kırkıncı günlerde düzenlenen dualar ve mevlitler, manevi 

destek sağlamanın yanında toplumsal dayanışmayı simgeler. Nazar ve benzeri olumsuz 

etkilerden korunmaya yönelik objeler, gündelik yaşam pratikleri içerisinde sembolik bir 

güvenlik alanı oluşturmaktadır. Sonuç olarak, Kırklareli’nin geçiş dönemlerine ait 

ritüelleri, bölgenin kültürel mirasının devamlılığını sağlarken toplumsal değerlerin 

aktarılmasına katkıda bulunur. Araştırma, literatürde yer alan verileri doğrudan 

aktarmak yerine, ritüel pratiklerin toplumsal bellek, kültürel süreklilik ve işlevsel 

boyutları üzerinden yeniden yorumlamaya dayanmaktadır. 

Anahtar kelimeler: Kırklareli, Geçiş Dönemleri, Halkbilimi, Kültürel Miras, İnanç 

 

Abstract 

Kırklareli is a settlement center with important rituals in transitional periods such as 

birth, marriage and death, reflecting the rich heritage of Turkish culture. These rituals 

reinforce the social identities of individuals and serve as functions that strengthen 

solidarity. In birth rituals, traditions such as “making forty” for the protection of the 

baby are noteworthy. Processions and traditional meals organized in circumcision 

ceremonies are elements of social celebration. In marriage, asking for the hand in 

marriage, engagement and wedding ceremonies are performed with practices 

symbolizing fertility such as spreading flour and breaking a jug. In rituals related to 

death, prayers and mevlids organized on the third, seventh and fortieth days symbolize 

social solidarity in addition to providing spiritual support. According to folk beliefs, 

protective objects such as evil eye beads and amulets against evil spirits are also an 

important part of the rituals. The study is based on reinterpreting ritual practices 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

503 

 

through the lenses of social memory, cultural continuity, and functional dimensions, 

rather than directly reproducing data from the existing literature. Rather than directly 

reproducing data from the existing literature, this study interprets ritual practices within 

the framework of social memory, cultural continuity, and their functional roles in 

everyday life. 

Keywords: Kırklareli, Transition Periods, Folklore, Cultural Heritage, Belief 

 

Giriş 

Kırklareli Marmara Bölgesi’nin kuzeybatısında 6550 km2 yer kaplayan, Istranca Dağları 

ve Ergene Ovası üzerinde, kuzeyinde Bulgaristan, kuzeydoğusunda Karadeniz, 

güneydoğusunda İstanbul, güneyinde Tekirdağ, batısında Edirne ile sınırdır 

(Kurtulmuş 2010: 2). Doğaner (2017: 236) Kırklareli’nin Bizans döneminde Saranta 

Eklasiai (Kırk Azizler Kilisesi) olarak adlandırıldığını, Sultan I. Murat zamanında 

Osmanlılara geçtiğinde Kırkkilise haline dönüştürüldüğünü ve 1924’te Kırklareli adı 

olarak kabul edilerek değiştirildiğini ifade etmektedir. Tablo 1’de Kırklareli’nin 

geçmişten günümüze almış olduğu şehir ünvanları sunulmuştur. 

Bu bağlamda çalışma, Kırklareli’ndeki geçiş dönemlerine ilişkin uygulamaları salt bir 

gelenek listesi olarak sunmak yerine, bu ritüellerin toplumsal yapı içindeki işlevlerini ve 

kültürel bellekteki yerini tartışmayı hedeflemektedir. 

 

Tablo 1. Kırklareli İlinin Osmanlı Yer Adı 

  

Kaynak: T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü “Osmanlı Yer Adları” 

1,2017, 462 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

504 

 

Bu araştırma, Kırklareli’ne ilişkin halk kültürü çalışmalarını yalnızca bir araya getirmeyi 

değil; söz konusu çalışmalarda yer alan verileri, geçiş dönemi ritüellerinin toplumsal 

bellek, kültürel süreklilik ve işlevsel boyutları çerçevesinde karşılaştırmalı biçimde 

yorumlamayı amaçlamaktadır. Bu doğrultuda, Kırklareli üzerine üretilmiş çalışmalar, 

ele aldıkları temalar ve ritüellere yükledikleri anlamlar bakımından birlikte 

değerlendirilmiş; halk sağlığı ve tıp folkloru, inanç sistemleri ile ekoturizm ve kültürel 

miras eksenlerinde ortaya çıkan ortak ve ayrışan yönler analiz edilmiştir (Tablo 2). 

 

Tablo 2. Kırklareli’nde Geçiş Dönemi Ritüellerini Ele Alan Çalışmaların Tematik ve 

İşlevsel Dağılımı 

Bu çalışma kapsamında incelenen literatür, yalnızca kronolojik ya da tematik bir 

listeleme anlayışıyla ele alınmamış; çalışmaların geçiş dönemi ritüellerine yaklaşımı, bu 

ritüellere yüklenen işlevler ve kültürel bağlamları dikkate alınarak değerlendirilmiştir. 

Bu doğrultuda hazırlanan Tablo 2, Kırklareli üzerine yapılan araştırmaların ritüel 

pratikleri hangi açılardan ele aldığını ve bu pratiklere hangi toplumsal anlamların 

atfedildiğini görünür kılmayı amaçlamaktadır. 

Yazar (Yıl) 
Çalışmanın 

Temel Odağı 

Ritüel 

İnanç 

Alanı 

İşlevsel Boyut 
Kültürel 

Bağlam 

Aydın (2018); Doğruöz 

(2011); Aysal & Dinçer 

(2020); Gökçe & 

Yaprak (2012); Kalafat 

& Ulutin (2015) 

Kırklareli’nde 

halk sağlığı 

algısının inanç 

temelli pratiklerle 

ilişkisi 

Doğum, 

hastalık, 

şifa, 

korunma 

Şifa, korunma, 

iyileştirme 

Halk 

sağlığı, tıp 

folkloru 

Sızan (2016); Yıldız 

(2020); Yaman (2022) 

Kırklareli’ndeki 

yerel 

toplulukların 

(Gacal, Gerlova, 

Çıtak, Tozluk) 

inanç sistemleri 

Doğum, 

evlilik, 

ölüm, 

nazar 

Kimlik koruma, 

aktarım, 

dayanışma 

İnanç 

sistemi, 

toplumsal 

bellek 

Kurtulmuş (2010); 

Alay (2019); Çevik 

(2015); Saygın (2021) 

Kırklareli’nde 

Bektaşi kültürü 

ve ritüel pratikler 

Evlilik, 

gelin 

başlığı, 

dini 

ritüeller 

Aidiyet, 

sembolik aktarım 

İnanç 

sistemi, 

kültürel 

miras 

Oğuz (1987); 

Durbilmez (2008); Eröz 

& Özgürel (2017); Ön 

(2017); Yılmaz & 

Konyar (2014); Aykent 

(2020); Kadıoğlu (1993) 

Kırklareli halk 

kültürünün sözlü 

ve maddi 

unsurları 

Kırklareli 

gastronomi 

değerleri 

Geçiş 

ritüelleri, 

anlatılar, 

müzik 

Aktarım, kimlik 

inşası 

Somut 

olmayan 

kültürel 

miras 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

505 

 

Aslan & Menteş (2022); 

İnce & Morgül (2014); 

İnce (2017); Kiper & 

Uzun (2022); Yalım 

(2017); Tuna & Kurnaz 

(2022) 

Kırklareli’nde 

kültürel 

mekânlar, inanç 

turizmi ve 

ekoturizm 

Ziyaret, 

adak, 

gastronomi 

Sürdürülebilirlik, 

tanıtım 

Kültürel 

miras, 

ekoturizm 

 

Tablo 2’de yer alan çalışmalar birlikte değerlendirildiğinde, Kırklareli’nde geçiş dönemi 

ritüellerinin sağlık, inanç ve kültürel miras bağlamlarında çok katmanlı biçimde ele 

alındığı; bu ritüellerin bireysel uygulamaların ötesinde toplumsal dayanışma ve kültürel 

sürekliliği destekleyen işlevler üstlendiği görülmektedir. 

 

1. KIRKLARELİ HALK SAĞLIĞI VE TIP FOLKLORUYLA İLGİLİ ÇALIŞMALAR 

Aydın (2018), Türkiye’nin sıhhi içtimai coğrafyasına ilişkin veriler üzerinden 

Anadolu’daki geleneksel inanç ve kültür unsurlarını halk sağlığı bağlamında 

yorumlamaktadır. Kırklareli üzerine yapılan incelemeye göre, Sıhhiye ve Muavenet-i 

İctimaiye Müdürü Dr. Ahmed Hamdi Bey tarafından hazırlanan eser 45 sayfa metin ve 

tablodan oluşmakta, ayrıca bir sayfa harita içermektedir. Nüfusun %83’ü Türklerden 

oluşurken genel nüfusun %97’si Müslümandır. Bunun dışında %1 civarında Bulgar ve 

Musevi bulunmaktadır. Vilayet sınırları içinde göçebe bir yaşam tarzı sürdürülmediği 

belirtilmiştir (Doğruöz, 2011). 

Kırklareli’nde genel olarak Türkler yaşasa da milli kıyafet açısından bir yeknesaklık 

bulunmamaktadır. Kasaba ve köylerde farklı kıyafetler gözlemlenmiş, zengin ve fakir 

kesimler arasında belirgin ayrımlar olduğu belirtilmiştir. Meslek gruplarına özgü 

kıyafetler dışında belirgin bir kıyafet tarzı olmadığı ifade edilmiştir. Ayrıca, yerli mallara 

olan ilginin azaldığı, Avrupa’dan gelen düşük kaliteli ve süslü kumaşların yaygınlaştığı 

eleştirilmiştir. 

Türbeler, Kırklareli halkı arasında büyük önem taşımaktadır. Halk, türbelere itina ile 

yaklaşarak dilek ve duaları için ziyaretlerde bulunmaktadır. Kasaba içinde Muradiye 

Baba Ziyaretgâhı; Babaeski’de Kaygusuz Baba; Merkez vilayette Gül Baba, Ahmed Baba, 

Hamza Baba gibi türbeler, şifa ve dilek için toprak alınan veya iplik ve paçavra bağlanan 

yerlerdir. Helva Baba Türbesi’nde, üç aylık bebekler için helva dağıtılmakta, türbenin 

toprağı bebeklerin üzerine serpilerek onların zamanında yürüyeceğine inanılmaktadır. 

Kırklar ve Çömlek Baba türbeleri, hastalıklar için ziyaret edilen önemli mekanlardır. 

Örneğin, kırk günlük hasta bebekler bu türbelere getirilerek dualarla şifa aranmaktadır. 

İnece Nahiyesi’nde Ariz Baba, Pınarhisar’da Bin bir Oklu Ahmed Baba türbeleri de 

benzer amaçlarla ziyaret edilmektedir. Kuzeydeki Balaban Baba Türbesi, ceviz ve badem 

ağaçlarıyla çevrili bir mesire alanı olup, ilkbaharda halkın akın ettiği bir yerdir. 

Ziyaretçiler burada eğlenip türbeyi ziyaret ettikten sonra evlerine dönmektedir. Hızır 

Baba ve Mahya Baba türbeleri de halkın büyük saygı gösterdiği, Kırklareli ve çevresinin 

fatihi olarak kabul edilen önemli yerlerdendir (Akseki, 1341: 20-30). 

 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

506 

 

Aydın’ın çalışması, Türkiye’nin sıhhi içtimai coğrafyası çerçevesinde Anadolu’nun 

gelenek, inanç ve kültür unsurlarını analiz ederek, Kırklareli’nin kültürel yapısını ve 

sağlık ritüellerini incelemektedir. Modern tıbbın sınırlı olduğu kırsal bölgelerde halkın 

geleneksel sağlık uygulamalarına yöneldiği vurgulanmıştır. Kırklareli’de ocakçılar, halk 

hekimleri ve yerel şifacılar, toplumsal sağlık hizmetlerinin önemli unsurları arasında yer 

almaktadır. Halk inanışları, nazar, cin ve kötü ruhlara karşı koruyucu ritüellerle sağlık 

algısını şekillendirmektedir. Nazar boncuğu ve muska gibi semboller günlük yaşamın 

ayrılmaz parçalarıdır. Nazar boncuğu, görünmeyen tehditlere karşı sembolik bir 

güvenlik alanı oluşturması nedeniyle koruyucu bir işlev üstlenmektedir. 

Şifa ritüelleri, halkın doğa ile ilişkisini yansıtan bir kültürel mirastır. Su kenarlarında 

yapılan dualar ve bitkisel tedaviler, doğayla bütünleşik sağlık arayışını temsil 

etmektedir. Çalışmada, yemek kültürü toplumsal kimlik ve kültürel değerlerle 

ilişkilendirilerek ortaya koymaktadır. Geçiş dönemleri ve kutlamalarda hazırlanan 

yemekler, sosyal dayanışmayı pekiştiren kültürel unsurlar olarak değerlendirilmiştir. 

Örneğin, düğünlerde hazırlanan geleneksel yemekler, toplumsal bütünleşme ve kültürel 

sürekliliği simgeler. 

Bayramlar benzeri özel zamanlarda kurulan iftar sofraları, sadece karın doyurmakla 

kalmayıp, sosyal bağları kuvvetlendiren kültürel alışkanlıklar olarak kabul edilmiştir. 

Kırklareli'ne özgü ürünlerin tercih edilmesi ve yemeklerin pişirilme usulü, şehrin coğrafi 

özellikleriyle ve tarihi birikimiyle yakından bağlantılıdır. Aydın, Anadolu'daki yeme 

içme kültürünün törensel ve simgesel manalarını belirterek, bu kültürün bireylerin 

kimliği üzerindeki tesirini ortaya koymaktadır. 

Hıdrellez, Kırklareli’nin sosyal yapısında toplumsal dayanışmayı artıran önemli bir 

gelenek olarak dikkat çekmektedir. Baharın gelişini kutlayan bu festivalde halk, açık 

alanlarda toplanarak dilek ritüelleri gerçekleştirir. Dilek ağaçlarına ip bağlamak ve ateş 

üzerinden atlamak gibi uygulamalar, umutların ve arzuların sembolik ifadesi olarak 

yorumlanmaktadır. Yerel müzik, dans ve oyunlarla zenginleşen Hıdrellez kutlamaları, 

sosyal bağları güçlendiren ve kültürel mirası aktaran bir etkinliktir. Farklı kuşaklar 

arasında bilgi ve deneyim paylaşımını sağlayan bu tür etkinlikler, toplumsal hafızanın 

canlı tutulmasına katkıda bulunmaktadır. Böylece Hıdrellez, bireysel ve toplumsal 

düzeyde bir araya gelme, kültürel kimliği koruma ve dayanışmayı pekiştirme işlevi 

görmektedir. 

Aysal ve Dinçer (2020), erken Cumhuriyet dönemine ait resmi raporları temel alarak 

Kırklareli’nin sosyo-kültürel ve sağlık yapısını tarihsel bir perspektifle incelemiştir. 

Araştırma Kırklareli'nin sağlık ve sosyal yapısına odaklanırken aynı zamanda bölgenin 

kültürel unsurlarını ve folklorik yapıları aşağıdaki gibi detaylandırılabilir. 

Kırklareli'nde yaşayan insanların sağlık konusundaki düşünceleri, büyük ölçüde 

yöredeki yaygın inanışlardan şekillenmiştir. Bölgede bilhassa hastalıkların 

iyileştirilmesinde, geleneksel şifacılarla birlikte ocak olarak bilinen halk hekimlerinin 

uyguladığı yöntemler oldukça önemli olmuştur. Özellikle modern tıbbi olanakların 

sınırlı olduğu köy gibi yerleşim yerlerinde, insanlar çareyi çoğunlukla bu eski usul 

yöntemlerde aramıştır. Bu durum, halk inanışlarının sağlıkla ne kadar iç içe geçtiğini ve 

yerel kültürün sağlık anlayışını nasıl etkilediğini net bir şekilde göstermektedir. Mesela, 

Kırklareli'nde ocakçılar, genellikle cinlerin veya kötü ruhların yol açtığına inanılan 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

507 

 

dertlere karşı dualar, muskalar ve bitkisel karışımlar kullanmışlardır. Bu geleneksel 

tedavi şekilleri, bölge halkının sağlıkla ilgili adetlerini ve inançlarını yansıtarak, yörenin 

kültürel yapısının ayrılmaz bir parçasını meydana getirmiştir. 

Toplumun sağlığına ve iyiliğine destek olan önemli olaylardan biri de Hıdrellez gibi 

köklü bayramlardır. Kırklareli'nde Hıdrellez, sadece ilkbaharın gelişini karşılamakla 

kalmaz, aynı zamanda sağlık, verimlilik ve zenginlik dualarıyla gerçekleştirilen 

törenleriyle de bilinir. Bu tür bayramlar, insanların arasındaki ilişkileri kuvvetlendirmiş, 

sosyal yardımlaşmayı ve ortak inançları sağlamlaştırmıştır. 

Kırklareli'nde beslenme alışkanlıkları, halk sağlığında belirleyici bir rol oynamaktadır. 

Kırsal yaşam ve tarıma dayalı ekonomi, yerel üretime dayalı beslenmeyi 

şekillendirmiştir. Tarhana çorbası, bulgurlu yemekler ve yoğurt hem sağlığa katkı 

sağlamakta hem de sosyo-ekonomik yapıyı yansıtmaktadır. Geleneksel içeceklerden 

hardaliye, bağışıklığı güçlendiren doğal bir ürün olarak bilinir ve kültürel mirasın 

parçasıdır. Geleneksel beslenme kültürü hem sağlık hem de folklor açısından değerlidir. 

Kırklareli'nde yöresel danslar, toplumun kaynaşması ve sağlıklı yaşamı destekleyen 

değerli kültürel ögelerdir. Düğünlerde, şenliklerde ve diğer toplumsal buluşmalarda 

sahnelenen bu gösteriler, hem keyif verici bir aktivite hem de fiziksel hareketlilik 

sağlayarak halk sağlığına olumlu etki eder. Karşılama ve hora gibi danslar, yöre 

insanının paylaştığı kültürel mirası simgeleyen ve sosyal ilişkileri kuvvetlendiren 

parçalardır. Bu danslar sayesinde insanlar bir araya gelip vakit geçirerek sosyal bağlarını 

güçlendirir ve sağlıklı bir sosyal hayat sürdürebilir. 

Kırklareli’nde giyilen yöresel kıyafetler, hem kişinin toplumdaki yerini hem de kültürel 

kimliğini gösteren unsurlardandır. Özellikle kadınların başlarına örttükleri oyalar ve 

nakışlı başörtüler, el işi göz nuru eserler olarak bölgenin kültürünü yansıtır. Bu 

geleneksel giyim biçimi, toplumun yaşam standardı ve güzellik anlayışı hakkında da 

bilgiler sunar. Kırklareli'nin el sanatları ve giyim kültürü, halkın hayat şartlarını ve 

sosyal düzenini anlamak için önemli bir araçtır. 

Aysal ve Dinçer (2020), Kırklareli'nin sağlık durumunun gelişimini, halkın sağlık 

algısını, geleneksel tedavi yöntemlerini ve sosyal dayanışmayı değerlendirerek bölgesel 

sağlık politikalarının oluşumunu incelemiştir. Çalışma, Kırklareli'nin sağlık hizmetleri 

ve sosyal yapısının, tarihi ve serbest bakım koşullarıyla şekillendiğini, ayrıca halkın 

sağlık hizmetlerine erişiminin toplumsal yaşama etkilerinin görüldüğünü ortaya 

koymuştur. Bu araştırma, Kırklareli'nin sosyal dinamiklerini ve sağlık anlayışını 

anlamak ve yerel sağlık politikalarını geliştirmek için önemli bir kaynaktır. 

Aysal ve Dinçer’in (2020) değerlendirmeleri, Aydın’ın (2018) bulgularıyla birlikte ele 

alındığında, bölgedeki halk sağlığı algısının inanç temelli bir yapı sergilediği 

görülmektedir. 

 

2. KIRKLARELİ İNANÇLARIYLA İLGİLİ ÇALIŞMALAR 

Kalafat ve Ulutin’in (2015) çalışması, Kırklareli ve çevresinde yaşayan Gacal, Gerlova, 

Çıtak ve Tozluk Türkleri’nin halk inançlarını somut örneklerle incelemektedir. 

Araştırmada, kötü ruhlara karşı beşiklere mavi boncuk asılması ve hastalıklardan 

korunmak için nazar muskalarının takılması yaygın uygulamalar olarak belirtilir. Şifa 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

508 

 

arayışı kapsamında, Ariz Baba Türbesi'nden alınan toprağın hastalara serpilmesi ve 

Helva Baba Türbesi'nde sağlık için helva dağıtılması dikkat çekici ritüellerdendir. 

Hıdrellez kutlamaları, doğanın uyanışını simgelerken dilek ağaçlarına ip bağlama ve 

ateşten atlama gibi uygulamalarla toplumsal dayanışmayı güçlendiren bir gelenek 

olarak vurgulanır. Geleneksel el sanatlarında halk inançları nazarlık motifleriyle 

işlenirken düğünlerde yapılan geleneksel yemekler sosyal ilişkileri pekiştiren 

unsurlardır. Bu örnekler, Kırklareli’de halk inançlarının gündelik yaşamda nasıl 

somutlaştığını ve kültürel mirasın aktarımındaki önemini ortaya koymaktadır. 

Sızan’ın (2016) yüksek lisans tezi, Kırklareli’de yaşayan Boşnak topluluğunun kültürel 

kimliğini, geleneklerini, sosyal yapılarını ve folklorik unsurlarını derinlemesine 

incelemektedir. Demirköy ilçesine bağlı Balaban, Hamdibey, Gölyaka ve Vize ilçesine 

bağlı Balkaya ile Aksicim köylerinde yapılan saha araştırmalarına dayanan bu 

çalışmada, Boşnakça ilahiler, sevdalinkalar, masallar, ninniler, fıkralar ve tekerlemeler 

gibi halk edebiyatı ürünleri yer almaktadır. Ayrıca, geçiş dönemlerine ait inanç ve 

uygulamalar da araştırmanın önemli bir parçasını oluşturur. Örneğin, "Su hortumunun 

üzerinden geçilmez, geçilirse bebeğin kordonu dolanıp boğulmasına neden olur" gibi 

inanışlar mevcuttur. 

Bebek bakımıyla ilgili geleneksel inançlar arasında, "Hamile bir kadın başka birinin 

evinde bir eşyayı beğendiğinde, o eşya ona verilmezse farelerin o nesneyi kemireceğine 

inanılır" gibi örnekler bulunmaktadır. Yeni doğan bebeklerin göbek bağının kesildikten 

sonra hemen yıkanıp kundaklanması gerektiği, ancak tuzlama yapılmaması gerektiği 

gibi gelenekler mevcuttur. Ayrıca, bebeklerin yedinci gününde suya altın yüzük 

atılması, bebeğin altın gibi değerli olması için yapılan bir uygulamadır. 

Bebeklerde halk arasında "al basması" olarak bilinen bir rahatsızlık görülmesi 

durumunda, cenabet bir kişinin bebeğe yaklaşmasının bu duruma neden olacağına 

inanılır ve şifa için dua okunur. Kırkı çıkmamış bir bebeğin yalnız bırakılmaması 

gerektiği, aksi takdirde cinlerin bebeği değiştireceği inancı da vardır. Kırk uçurma 

geleneği, bebeklerin ellerine un bulaştırılarak yapılan bir ritüeldir. 

Yürümeye başlayan çocuklar için "adım kolacı" adı verilen bir tören düzenlenir. Ayrıca, 

uyumakta zorluk çeken çocukların yastığının kenarına, ineğin ağzından getirdiği 

çiğnenmiş ot konarak çocukların daha rahat uyuması sağlanır. 

Sünnet törenleri de Boşnak kültüründe önemli bir yer tutar; çocuklar bir hafta boyunca 

sünnet şapkası takarak dolaşır ve sünnet "karasaban" denen bir aletle yapılır. Bunun 

dışında, aile içi ilişkilerde belirli toplumsal normlar bulunmaktadır; örneğin, sarhoş bir 

adama kız verilmesi hoş karşılanmaz. 

Tüm bu ritüeller, Boşnak topluluğunun kültürel kimliğini ve sosyal yaşamını 

şekillendiren önemli geleneklerdir. 

Boşnak düğün gelenekleri arasında önemli bir ritüel olan "yüzük kaynı," damadın erkek 

kardeşi veya en yakın arkadaşı tarafından gerçekleştirilir. Bu kişi, gelinin kıyafet ve 

terlik gibi eşyalarını alarak, gelinin yüzüğünü üç kez parmağına takıp çıkarır ve son kez 

takarak ritüeli tamamlar. Düğün gecesinde gelin, 6-7 kez kıyafet değiştirir ve 

kayınvalidesinin hazırladığı şalvarları sergiler. Ayrıca, gelin köprüden geçerken 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

509 

 

mendilini suya atarak dilek diler. Bekâr bir kız evlendiğinde, gelin olduğunu 

simgelemek amacıyla saçının bir kısmı kesilir.   

Geleneksel Boşnak düğünlerinde çeşitli yarışmalar düzenlenir, kazananlara ödüller 

verilirdi. Gelin, eve girmeden önce kapı eşiğini öper, ekmek kırar ve duvarı sıvazlayarak 

aileye uğur getireceğine inanır. Kayınvalide, gelin için kırmızı halı serer ve bu halı daha 

sonra fakirlere bağışlanır. Damat ise düğün sabahı, özel örme çorapla damat olduğunu 

anlar. Pazartesi sabahı aile büyükleri kahveye gelir, gelin hizmet ederek yeni ailesine 

saygısını gösterir. Boşnak kültüründe ölüm ritüellerinde aşırı yas hoş görülmez; yüksek 

sesle ağlama Allah’ın takdirine karşı gelmek sayılır. Yas genelde üç gün ya da bir hafta 

sürer. Mezarlara gül ve çiçek dikmek, zikreden bitkilerin ölen kişiye fayda sağlayacağı 

inancına dayanır. 

Cenaze dönemlerinde bazı faaliyetler kısıtlanır; el işi yapılmaz, bebekler yıkanmaz veya 

uyutulmaz. Hıdrellez döneminde ise sağlık ve bereket dileklerine yönelik ritüeller öne 

çıkar. Örneğin, dut ağacına yaslanarak "belimi tut" demek bel ağrılarından kurtulma 

dileğini, ısırgan otu toplayıp kapılara asmak ise kötü hayvanlardan korunma inancını 

simgeler. Ayrıca, Hıdrellez'de kızlar tokalarını veya yüzüklerini su dolu bir çömleğe 

koyar ve ertesi gün eşyalarını maniler eşliğinde çeker. 

Boşnak kültüründe nazar boncuğu gibi objeler kullanılmaz; dini inançlar gereği böyle 

nesnelere anlam yüklenmesi doğru kabul edilmez. Cuma günleri ise kültürel ve dini bir 

öneme sahiptir; erkekler ormanda çalışmaya gitmez ve herkes camide namaz kılar.  Bu 

gelenekler, özellikle Kırklareli gibi bölgelerde, Boşnak toplulukları tarafından 

yaşatılmakta ve korunmaktadır. Bu ritüeller, topluluğun sosyal dinamiklerini 

etkileyerek kültürel kimliğin devamlılığını sağlamaktadır.   

Yıldız (2020), Kırklareli’nin Kofçaz ilçesinde yaşayan ve kendilerini “Amucalar” veya 

“Amuca Bektaşileri” olarak tanımlayan Türkmen kökenli bir Bektaşi topluluğunu 

incelemiştir. Balkanların fethi sırasında önemli bir rol oynayan bu topluluk, fetih sonrası 

sınır boylarına yerleştirilmiştir. Amuca Bektaşileri’nin geçiş dönemlerine ilişkin çeşitli 

ritüelleri bulunmaktadır. Kısırlık durumunda, Topçu Baba Türbesi’ne gidilip dua edilir 

ve adak adanır; türbenin çevresine oyuncak bebek yerleştirilen bez beşikler asılır. 

Doğum sırasında Fatma Ana’ya yalvarılmasının doğuma yardımcı olacağına inanılır. 

Yeni doğan bebeğin giysileri taş üzerine serilerek çocuğun güçlü olacağı düşünülür; 

kırklanma sırasında yumurta kabuğu ile ölçülen suya altın yüzük atılarak bebek yıkanır. 

Bektaşi babası, bebeğin ismini üç kez kulağına okuyup dua ettikten sonra bebeği ailesine 

teslim eder. İsim verme töreninin ardından “isim çöreği” adı verilen özel bir yemek 

düzenlenir. Muhabbetlerde çörek içine para saklanır, bu çörek 12 parçaya bölünerek 12 

imamı temsil eder; parayı bulan kişi bir sonraki çöreği yapmakla yükümlüdür. Çocuk 

yürümeye başladığında eline iki şişe verilerek su getirmesi istenir; dolu getirirse ismi 

değiştirilir. İlk adımları için yapılan köstek çöreğinin yenmesiyle çocuğun hızlı 

yürüyeceğine inanılır. Diş çıkarma döneminde ise pişirilen buğday yere serpilir. Söz 

konusu ritüeller, yalnızca geçmişe ait uygulamalar olarak değil, güncel toplumsal 

ilişkiler içinde yeniden üretilen bir kültürel süreklilik mekanizması olarak işlev 

görmektedir. 

 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

510 

 

Sünnet törenlerinde çocuğa yakın akrabalar tarafından koç hediye edilmesi, aileye 

destek sağlarken, su almaya gidilmesi eski Türk inançlarındaki su iyesine atfedilir. 

Askerlikte eğlencelerin yanı sıra askerin silah tutan parmaklarına kına yakılır. Evlilikte 

“danışıklık” geleneğiyle gelin ve damat adayları tanıştırılır, kız tarafına verilen başlığa 

“baba hakkı” denir. Nişan sonrası “tatlı tavası” geleneğiyle karşılıklı hediyeleşilir. 

Düğünlerde köy kahvesine veya okula bayrak alınır ve evin kapısına asılır. Damat tarafı 

köyü dolaşıp hediyelerle davet yapar; köylüler damada koç veya para verir. Gelin, baba 

evinden ağıtlarla ayrılır; kına gecesi Cuma akşamı düzenlenir, katılımcılar karşılıklı 

oynamaz. Düğün sabahı “oklavadan kayma” gibi eğlenceler düzenlenir, geçmişte at 

yarışları yapılırdı. Damat alayı mutluluğun simgesi olarak silahlarla havaya ateş eder. 

Gelin, baba evinden aynayla bakarak öküz veya at arabasıyla ayrılır, damat evine 

vardığında üzerine buğday saçılarak bereket dilenir. “Yüz görümlüğü” olarak koç veya 

altın takdim edilir. Düğün sonrası, gelin ve damadın kız evine gidip el öpmesi “geze” 

adıyla sürdürülür. Bu ritüeller, Amuca Bektaşileri’nin güçlü kültürel bağlarını 

yansıtmaktadır (Yıldız, 2020). 

Amucalar arasında ölüme 'göçünmek' denir. Can göçtükten sonra 40 gün içinde başka 

bir canlının bedenine girdiğine inanılır. Kofçaz ve çevresinde yaşayan Amuca Bektaşileri 

arasında, ölen kişi için yakılan ağıtlar hem ezgili hem de ezgisiz bir şekilde söylenir. 

Gelin olan kızlar için de aynı ağıtlar yakılabilir. Bu ağıtlar halk arasında 'ağlaş' olarak 

bilinir. Ağlaşlardan bir tanesi şöyledir. 

Kalkın kızlar ağlayın, 

Al bak sabahlar olmuş, 

Üstümüze günler doğmuş. 

Elin iş kapıları açılmış, 

Benim iş kapılarım kapanmış. 

Eğer el kınasıysa siz yakın ben düzleyim, 

Ana baba kınasıysa siz yakın ben düzleyim. 

Yıldız'ın çalışmasında, Kırklareli’nde yaşayan Amuca Bektaşileri’nin ölüm ve matemle 

ilgili ritüelleri detaylı bir şekilde analiz edilmiştir. Ahmetler Köyü’nde bulunan Gül 

Baba Türbesi nazarlık amacıyla inşa edilmiştir. Köy mezarlığında, mezar taşı 

yapılmamış mezarların baş ve ayak uçlarına tahta çakılarak bu tahtalara beyaz çarşaf 

bağlanır. Mezar taşlarında ise genellikle vefat eden kişinin ismi, mesleği ve 

“Ehlibeytten” ya da “Ehlibeyt âşığı” gibi ifadeler yer alır. Bektaşi inancında mezar 

taşlarına tarikattaki unvanlar da yazılır; kadınlar için “Ana Bacı Sultan,” erkekler için 

“Baba,” “Halife” veya “Dedebaba” gibi unvanlar görülür. Cenaze mezarlığa 

götürülürken ucuna havlu bağlanmış bir gönder taşınır. Mezar taşlarında bazen gül 

motifleri yer alır, vefat eden kişinin mesleği veya unvanı belirtilir. Ölümün 3. gününde 

“Mezarlık Ekmeği” adı verilen ekmek hazırlanır ve köy halkına ikram edilir; ayrıca 3, 7, 

40 ve 52. günlerde dualar yapılır. Dardan indirme ritüeli, Bektaşi inancında önemli bir 

yere sahiptir. Ölen kişinin ruhunun 40 gün arafta beklediği ve 40. gününde dardan 

indirildiği kabul edilir. Bu törende, ölen kişinin kıyafetleri iki kişiye giydirilir ve Bektaşi 

babası tarafından dualar okunur. Amucalar, bu ritüelin ruhun bedenden tamamen 

ayrılmasını simgelediğine inanır. 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

511 

 

Muharrem ayında Amuca Bektaşileri, ilk 12 günü oruçla geçirir ve 13. gün aşure yaparak 

matem töreni düzenler. Muharrem orucu, Ramazan orucundan farklıdır; sıvı 

tüketilmez, katı yiyecekler tercih edilir ve et yenmez. 12 gün boyunca eşler arasında cinsî 

münasebet, sakal tıraşı olmak, gülmek, eğlenmek ve semah dönmek yasaklanır. Oruç, 

büyük bir ciddiyetle tutulur ve bu süreç, matem havasında geçer. Oruç tamamlandıktan 

sonra, aşure hazırlanır ve kesilen kurbanlarla yemekler yapılır. Matem törenleri 

genellikle Kırklareli il merkezindeki Topçu Baba Cem Evi’nde gerçekleştirilir. 

Eserde, Amuca Bektaşileri'nin özel günlere yönelik uygulamaları ve ritüelleri 

detaylandırılmıştır. Hıdırellez kutlamaları, Amuca merkezleri için önemli bir gelenek 

olup bu dönemde "deve oynatma" adlı seyirlik oyunlara yöneliktir. Ayrıca 

Hıdırellez'den dört hafta sonraki perşembe gecesi "Çıktı Perşembe" olarak adlandırılan 

ve bu süreç "Girdi Perşembe" ile başlayıp yedi hafta sürüyor. "Çıktı Perşembe"de oruç 

tutulur, kurban kesilir ve bolluk bereketle bir ritüelin devam ettiği. Gecenin sonunda, 

dağıtımlı topraklar bir tepsiye yönelik oyun oynanır. Daha sonra bu topraklara 

ambarlara serpilir ve uygulamaya “ek istemek” denir. 

Amucalar, kötülüklerden korunmak için koç kafalarını ahır kapılarına asarak bunun 

koruyucu etkisine inanırlar. Trakya'daki Amuca köylerinde gelin başlığı "Kocabaş" 

olarak adlandırılır. Yaman’ın (2022) Kırklareli’nin Kızılcıldere Köyü’nde yaptığı bir 

sanat eseri, Bulgaristan göçmeni Bektaşilerde bu geleneği resmetmiştir. "Kocabaş", yeni 

evlenen kadınların düğün sonrası veya Hıdırellez gibi özel günlerde taktığı, üst üste 

tülbent bağlanarak başın büyüdüğü bir başlık türüdür. 

Araştırma, geleneğin kültürel ve sosyal boyutlarını, tarihsel kökenlerini ve köy halkına 

etkilerini incelemektedir. Sonuçlar, gelin başlığının toplumsal kimlik ve kültürel 

süreklilikte önemli olduğunu, modern yaşamla etkileşimini ve korunması gerektiğini 

vurgulamaktadır. Kurtulmuş’un (2010) çalışması, Kırklareli folklorunu detaylı şekilde 

inceler. Lüleburgaz Sokullu Mehmet Paşa Külliyesi, Pınarhisar Surları, Çayırdere Köyü 

Kalesi, Karagöz, Kakava Festivali gibi kültürel değerlerden bahsedilmektedir. 

1925’te Kırklareli’nin sağlık, eğitim, gelenek ve demografik yapısına dair bilgiler 

sunulmuştur. İlçenin fakir olduğu, karma undan ekmek yendiği belirtilmiştir. Meslekler, 

Müslüman ve gayrimüslimler arasında paylaşılmıştır. İslamiyet'in eski Türk 

inanışlarıyla harmanlandığı, hastaların Kırklar veya Çömlek Baba'ya şifa için 

götürüldüğü anlatılmaktadır. Pınarhisar’da Binbir Oklu Ahmet Baba, İnece’de Ariz 

Baba ve diğer türbeler, halkın dua ve ziyaret yerleridir. 

Ölüm oranlarının yüksek olduğu, en çok sıtma nedeniyle ölümler yaşandığı, çiçek ve 

frengi gibi hastalıkların az görüldüğü belirtilmiştir. Evlilikler görücü usulüyle yapılır, 

düğünler üç gün sürer, haftalarca güreşler düzenlenirdi. Giyim tarzı, sosyal sınıfa göre 

değişiklik gösterir; gençler ve zenginler setre pantolon, köylüler ise gaytanlı potur ve 

yemeniler tercih ederdi. 

Alay’ın (2019) çalışması, Balkan ve Trakya coğrafyasında köklü bir halk kültürü varlığı 

olarak Guslarilik (halk şairliği) ve Pesna (halk ezgisi) fenomenlerini incelemektedir. Bu 

makalede, Kırklareli ve çevresindeki toplulukların folklorik gelenekleri bağlamında 

Guslarilik ve Pesna’nın önemi ele alınmakta, bu geleneklerin sosyal yaşam, kimlik ve 

kültürel aktarım üzerindeki etkileri vurgulanmaktadır. 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

512 

 

Guslarilik, yerel halkın tarihini, değerlerini ve deneyimlerini sözlü olarak aktaran bir 

şair geleneği olarak öne çıkmaktadır. Guslar, toplumsal olayları, kahramanlık 

hikayelerini ve efsaneleri dillerine dolayarak, dinleyicileri etkileyen bir performans 

sergilerler. Bu, sadece bir eğlence biçimi olmanın ötesinde, toplumsal kimliğin ve tarih 

bilincinin güçlenmesine katkı sağlar. Özellikle geçiş dönemlerinde, örneğin düğün, 

cenaze ya da bayram kutlamalarında, guslarilik gelenekleri önemli bir rol oynamaktadır. 

Bu dönemlerde, halk şairleri, kutlamaların anlamını pekiştiren ve toplumsal duyguları 

ifade eden şiirler okuyarak, topluluğu bir araya getirir ve bir dayanışma ortamı 

oluştururlar.  

Pesna ise halk ezgisi olarak tanımlanır ve toplumsal olaylar, kutlamalar ve geleneksel 

ritüellerde önemli bir rol oynar. Pesna, genellikle halkın günlük yaşamında ve özel 

günlerinde söylenen melodik ezgilerdir. Düğünlerde, cenaze merasimlerinde ve 

bayramlarda, pesnanın kullanımı, toplumsal hafızayı canlı tutar ve geleneklerin 

nesilden nesile aktarılmasını sağlar. Örneğin, Kırklareli’ndeki düğünlerde söylenen 

pesnalar, gelin ve damadın hayatına dair dualar ve iyi dilekler içerirken, toplumsal 

birlikteliği de pekiştirir. Kırklareli’deki bu folklorik unsurların, toplumsal hafızayı nasıl 

güçlendirdiğini ve yerel kültürü nasıl şekillendirdiğini detaylı bir şekilde incelenmiştir. 

Guslarilik ve pesnanın sadece eğlence aracı olmanın ötesinde, kimlik inşası ve sosyal 

dayanışma sağlama işlevi olduğunu ortaya koymaktadır. Bu gelenekler, yerel halkın 

tarihine ve kültürel mirasına dair derin bir anlayış sunarak, toplumsal bağların 

kuvvetlenmesine yardımcı olur (Alay, 2019). 

Sonuç olarak, bu çalışma, Kırklareli’nin zengin halk kültürü ve geleneklerini anlamak 

için önemli bir kaynak sunarak folklorik değerlerin korunması ve yaşatılmasının 

gerekliliğini vurgulamaktadır. Alay’ın analizi, Kırklareli’nin kültürel mirasının 

derinliklerine inerek, halk şairliği ve ezgilerinin yerel topluluklar üzerindeki etkisini 

ortaya koymaktadır. Guslarilik ve pesna, yalnızca geleneksel etkinliklerde değil, aynı 

zamanda toplum kimliğini oluşturan ve kültürel sürekliliği sağlayan önemli unsurlar 

olarak değerlendirilmektedir. 

Çevik’in (2015) araştırması, Türkiye’de folklor dergiciliği alanında "Anadolu Folkloru" 

dergisine odaklanmıştır. Derginin tarihi gelişimi, içerik yapısı ve Türk halk kültürüne 

katkıları incelenmiş; Anadolu’nun zengin folklorik unsurlarını ve yerel kültürlerini 

tanıtmak amacıyla önemli bir kaynak olduğu vurgulanmıştır. Çevik, Kırklareli gibi yerel 

bölgelerin folklorik değerlerinin dergide nasıl temsil edildiğini ve yerel unsurların 

korunmasına sağladığı katkıları değerlendirmiştir. 

Derginin aşağıdaki sayıları Kırklareliyle ilgilidir.  

Yıl: 3, Sayı: 12, Cilt: 2, Ekim-Kasım-Aralık 1991. Şerif Baykurt. Kırklareli Halk Giyim-

Kuşamı Araştırmaları Üzerine Notlar. s. 543-546 

Yıl: 3, Sayı: 12, Cilt: 2, Ekim-Kasım-Aralık 1991. Şerif Baykurt. Kırklareli'de Halk 

Dansları Araştırmalarının 50. Yılı. s. 482-490. 

Yıl: 4, Sayı: 18, Cilt: 3, Nisan-Mayıs-Haziran 1993. Mevlüt Özhan. Karagöz Kırklareli'nde. 

s. 681-682. 

 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

513 

 

Derginin geçiş dönemleriyle ilgili yazılarında, özellikle düğün, bayram ve cenaze gibi 

toplumsal olayların folklorik yansımaları ele alınmaktadır.  Çalışmada ilin adıyla ilgili 

olarak şu açıklama yapılmaktadır: “Bu şehrin adı da 'kırklar' inancıyla ilgilidir. Zengin 

insanlar 'kırk anahtarla doğmuş'tur. Her yeri bilen, her şeyden haberi olanlar 'kırk evin 

kedisi'dir. Elinden onun işi gelen ya da küstah kişiler 'kırk kapının mandalı'dırlar. Uzun 

bir sürede ancak mümkün olan zor işler için 'kırk fırın ekmek yemek gerekir'. eksikleri 

çok ucuza satan kimse 'kırk kuruşa dokuz takla atar'” (Schimmel, 2000: 270). 

Yıldız (2024) araştırmasında Kırklareli özelinde, geleneksel Türk oyalarının günümüz 

moda algısındaki çağdaş yorumlarını ele alırken, Kırklareli bölgesindeki yerel el 

sanatları ve kültürel mirasın bu sürece nasıl katkı sağladığını vurgulamak önemlidir. 

Bu bağlamda Türk Oyaları Kataloğu, Cilt I-I de Beş Parmak Oyası (Kırklarelinin modern 

giysiler üzerine işlenerek yeni formlar edinilmesiyle ilgili bir örnektir). 

Öden’in (2013) araştırmasında Kırklareli ili ve çevresindeki inanç merkezlerinden 

Balaban Baba, Binbiroklu Ahmet Bey, Bolca Nine, Derman Ana Türbeleri, Delikli Kaya, 

Gül Baba, Helvacı Baba, Hüseyin Baba, Höyük Baba, Koyun Baba, Liman Babai Mercan 

Baba, gibi ziyaret yerleri incelenmektedir. Çalışma, bölgedeki dini ve kültürel öneme 

sahip mekânların tarihî, sosyal ve kültürel açıdan araştırılmasına odaklanmaktadır. 

Bu çalışmanın amacı, Kırklareli ve çevresinde yer alan inanç merkezlerinin tarihî 

önemini, dini pratiklerdeki yerini ve bu mekânların bölge halkı üzerindeki kültürel 

etkilerini ortaya koymaktır. Ayrıca bu inanç merkezlerinin bölgedeki turizm 

potansiyeline olan katkısını analiz ederek, bölge ekonomisi ve kültürel mirasın 

korunması açısından değerini belirlemek hedeflenmiştir. Çalışmanın sonucunda, 

Kırklareli ve çevresindeki inanç merkezlerinin, bölgenin dini ve kültürel kimliğinde 

önemli bir rol oynadığı tespit edilmiştir. Bu merkezler hem yerel halk hem de ziyaretçiler 

açısından manevi öneme sahip olup, aynı zamanda kültürel turizm açısından büyük bir 

potansiyele sahiptir. Bölgedeki inanç merkezlerinin daha fazla tanıtılması ve korunması 

gerektiği sonucuna varılmıştır. 

Aykent’in (2020) araştırması, Doğu Trakya’nın halk müziği ritimlerini ele alırken, 

Kırklareli’nin zengin müzik geleneğini ön plana çıkarmaktadır. Bölgedeki horo ve 

karşılama türündeki eserlerdeki ritim kalıpları, yerel kültürün sosyal yaşam üzerindeki 

etkisini yansıtmaktadır. Kırklareli, bu geleneğin önemli bir parçası olarak, halkın yaşam 

tarzını ve değerlerini ritim ve ezgilerle ifade eden bir müzik mirasına sahiptir. 

Durbilmez’in (2008) çalışmasında, Kırklareli'nin adının “kırklar” inancı ile olan mitolojik 

bağlantısı incelenmiştir. “Kırk” sayısına yüklenen anlamların hem Türk mitolojisinde 

hem de halk inanışlarında derin bir yeri olduğu vurgulanmıştır. Kırklareli'nin adında 

geçen “kırk” sayısı, kutsallık ve sembolizmle ilişkilendirilerek, birçok ritüel ve kültürel 

uygulamaya referans vermektedir. 

Türk mitolojisinde “kırk” sayısı, Nuh Tufanı’ndan doğum sonrası kırk gün bekleme 

ritüeline kadar pek çok önemli olayda yer almaktadır. Bu bağlamda, Kırklareli’nin adı, 

“kırk” sayısının halk inanışlarındaki önemini yansıtır. Örneğin, halk arasında kullanılan 

“kırklara karışmak” deyimi, “görünmez olmak” ya da “tamamen yok olmak” anlamına 

gelirken, “kırk gün kırk gece düğün” ifadesi bu sayının günlük yaşamda ne kadar köklü 

bir yere sahip olduğunu göstermektedir. Bölgede "kırk mevlidi" ve "kırkı çıkmak" gibi 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

514 

 

ritüellerin halen uygulanıyor olması, bu kültürel mirasın günümüze kadar taşındığını 

göstermektedir. 

Eröz ve diğerlerinin (2017) “Kültürel Mirasın Aktarılmasında Kültür Evlerinin Rolü: 

Kırklareli Örneği” adlı çalışması, kültürel mirasın korunması ve tanıtımında kültür 

evlerinin rolüne ışık tutmaktadır. Çalışmada, Kırklareli İl Özel İdaresi Kültür ve Sanat 

Evi, Poyralı Kültür Evi ve Ertuğrul Köyü Kültür Evi gibi mekanların işlevleri 

incelenmiştir. Araştırmanın sonuçları, kültür evlerinin yerel topluluklar üzerindeki 

etkisini, geleneksel değerlerin nesiller boyunca aktarılmasında oynadıkları kritik rolü ve 

kültürel farkındalık yaratmadaki etkisini vurgulamaktadır. Ayrıca, bu mekânların 

toplumsal bağları güçlendirmedeki işlevi de ön plana çıkmaktadır. 

Ön’ün (2017) “Kırklareli İli Tığ Dantelleri ve Yeni Tasarımlar” başlıklı çalışması, 

Kırklareli’ne özgü tığ dantellerini inceleyerek bu sanat dalını modern tasarım anlayışıyla 

birleştirmeyi hedeflemiştir. Çalışma, geleneksel tığ dantellerinin motiflerini, renklerini 

ve tasarım özelliklerini analiz ederek, bu kültürel mirasın yenilikçi yaklaşımlarla 

günümüz estetik anlayışına nasıl entegre edilebileceğini araştırmaktadır. "Elti Eltiye 

Küstü", "Beş Parmak Dağları", "Çarkıfelek" ve "Kanser Örneği" gibi isimlerle anılan 

dantel örnekleri, bölgenin zengin el sanatı geleneğini yansıtmaktadır. Bu çalışmalar, 

Kırklareli'nin kültürel mirasını hem koruma hem de çağdaş sanat anlayışına uyarlama 

açısından önemli bir kaynak oluşturmaktadır. 

Yılmaz ve Konyar’ın (2014) çalışmasında 2013 yılında Kırklareli’de doğan çocuklara 

verilen isimler araştırılmıştır. Araştırma kapsamında, Kırklareli Nüfus 

Müdürlüğü’nden 2013 doğumlu çocukların adları temin edilmiştir. Bu isimler, 

kökenleri, kavramsal anlamları, yazılış biçimleri, isim verilirken dikkate alınan kişiler, 

doğum tarihi, çocukların doğumdaki sıralamaları, isimlerin iyi dilekler içerip 

içermemesi, cinsiyet uyumu, isim ve soyadı arasındaki ilişkiler, alfabetik ve sayısal 

sıklıkları gibi çeşitli açılardan değerlendirilmiştir. Araştırmanın sonuçlarına göre, 

Kırklareli’de 2013’te doğan çocuklara verilen isimlerin kökenleri arasında Türkçe, 

Arapça, Farsça, İbranice, İtalyanca, Moğolca, Yunanca, Latince, Fransızca, İspanyolca, 

İngilizce, Lehçe ve Slovakça gibi diller bulunmaktadır. Duygular, madenler, din, tarih 

gibi çok çeşitli kavram alanlarından isimler seçilmiştir. Çoğunlukla sözlüklerin 

taranarak isim seçildiği, ancak bazen de kulaktan duyma yazım biçimlerinin kullanıldığı 

belirlenmiştir. Referans olarak din ve tarihteki önemli kişilere sıkça başvurulmuştur. 

Çocukların doğum tarihleri, özel dini günler, mevsim, gün ve ay isimleri de çocuklara 

ad koyarken göz önünde bulundurulmuştur. Çocukların doğum sırası dikkate alınarak 

isimlendirme yapılmış, ayrıca yaşam, mutluluk, üstünlük ve uzun ömür dilekleri 

taşıyan isimler tercih edilmiştir. Toplumsal cinsiyete uygun isimler dikkatlice seçilmiş; 

213 erkek ve 210 kız ismi kaydedilmiştir. Ayrıca, isim ve soyadı arasındaki kafiye uyumu 

da önemsenmiştir. En çok A (50) ve B (42) harfleriyle başlayan isimler verilmiş, Nur (33) 

ve Zeynep (30) ise en çok tercih edilen isimler olmuştur. 

 

 

 

 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

515 

 

3. KIRKLARELİ EKOTURİZMİ VE KÜLTÜREL MİRASIYLA İLGİLİ ÇALIŞMALAR 

Morgül’ün (2014) çalışması, Kırklareli’nin ekoturizm potansiyelini doğal ve kültürel 

değerler açısından incelemektedir. Araştırmada, bölgenin biyolojik çeşitliliği, doğal 

parkları ve sürdürülebilir turizm uygulamaları, ekoturizme katkı sağlayan unsurlar 

olarak ele alınmış; yerel ekonomiyi canlandırma ve çevresel koruma arasındaki denge 

vurgulanmıştır. Çevresel sürdürülebilirlik ilkeleri doğrultusunda ekonomik kalkınma 

stratejileri tartışılmıştır. 

Karaçam (1995), Kırklareli’nin sosyal ve ekonomik yaşamında bağcılığın önemini 

belirtmektedir. Geçmişte, bağlardan elde edilen şarap, rakı, hardaliye ve üzüm pekmezi, 

yerel halkın geçim kaynağını oluşturan ürünlerdi ve bu içecekler, gemilerle Venedik ve 

Marsilya’ya ihraç edilmekteydi. "Kırkkilise Şarap ve Rakısı" Avrupa içki piyasasında 

büyük bir itibara sahipti. Dursunkaya (1948), Evliya Çelebi’nin seyahatnamesine atıfta 

bulunarak Kırklareli şaraplarının Fransa gibi Avrupa ülkelerinde tercih edilen içkiler 

olduğunu belirtmektedir. "Papazkarası" üzüm çeşidinin, bölgenin ekonomik 

kalkınmasında önemli bir rol oynadığı vurgulanmaktadır. 

Kırklareli'nin doğal kültürel değerlerinden biri olan hardaliye, üzüm şırasına hardal 

eklenerek yapılan alkolsüz bir içecektir. Hardalın fermantasyonu engelleyen özelliği 

sayesinde taze kalır ve özellikle çocuklar arasında popülerdir. 1930’da Mustafa Kemal 

Atatürk’ün beğenerek "milli İçecek" olarak tanıttığı hardaliye, 2007’de Kırklareli Üzüm 

Üreticileri Birliği ve Tarım ve Hayvancılık Müdürlüğü tarafından üretim için yeniden 

gündeme getirilmiştir (Kırklareli İl Özel İdare Müdürlüğü, 2005). 

Kırklareli'nin kültürel takviminde önemli bir yere sahip olan Nevruz Bayramı, yörede 

"Mart Dokuzu" olarak bilinir ve her yıl 22 Mart'ta kutlanır. İlkbaharın gelişini ve doğanın 

uyanışını simgeleyen bu gelenek, Türk-İslam kültürüyle harmanlanarak yeni yıl ve 

bahar kutlaması halini almıştır (Sarıkaya, 2005). Hıdrellez ise kışın sona erip yazın 

başladığı kabul edilen bir diğer önemli bayramdır ve her yıl 6 Mayıs’ta çeşitli ritüellerle 

kutlanır. İnanışa göre Hızır ve İlyas peygamberlerin buluştuğu bu özel günde, halk 

bereket ve umut dilekleriyle kutlamalar yapar. 1990’dan itibaren Kırklareli Belediyesi, 

“Karagöz Kültür, Sanat ve Kakava Şenlikleri”ni organize ederek bu geleneği modern 

etkinliklerle yaşatmaktadır (Kırklareli Belediyesi, 2004). 

Kırklareli’nin kültürel mirası içinde Karagöz Geleneği de önemli bir yer tutar. Evliya 

Çelebi, "Seyahatname" adlı eserinde, Karagöz’ü Kırkkilise’deki ünlü bir Osmanlı Kıptisi 

olarak tanımlar ve bu figürün bölgeyle bağını gösterir. Çelebi, Karagöz’ün demircilik 

yaptığını ve bu geleneğin Demirköy maden ocaklarıyla ilişkili olduğunu belirtmiştir 

(Işıktaş, 2006). Bugün, bu kültürel miras Kırklareli'nde heykel ve şenliklerle 

yaşatılmaktadır. 

Bölgedeki diğer kültürel ritüeller arasında Nazari Şenlikleri ve Yağmur Duası törenleri 

yer alır. Kofçaz’da, Hıdrellez’den önceki perşembe günü yapılan Nazari Şenlikleri’nde 

halk dileklerini çömleklere atarak kutlama yapar. Ayrıca nisan ve mayıs aylarında, 

yağmur ihtiyacı arttığında toplu yağmur duası törenleri düzenlenir. Vize'nin Soğucak 

Köyü’ndeki kır gezisi ise tarım kültürünü yansıtan geleneksel tarım aletleri sergileri, 

yöresel yemekler ve halk oyunlarıyla köy kültürünü yaşatan önemli bir etkinliktir 

(Kırklareli İl Özel İdare Müdürlüğü, 2005). 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

516 

 

Kırklareli mutfağında beyaz peynir ve kaşar peyniri önemli bir yer tutar. Mayıs ayında 

mandıralarda üretilen bu peynirler, yıl boyunca tüketilmek üzere buzhanelerde 

saklanır. Yöresel tatlılardan biri olan peynir tatlısı, taze beyaz peynirle yapılan meşhur 

bir lezzettir. Kırklareli mutfağı, tarım ürünleri, hayvancılık ve deniz ürünleri temelli 

zengin bir yemek çeşitliliğine sahiptir (Kırklareli İl Yıllığı, 2000). Yöresel yemekler 

arasında Değirmendere Çorbası, Umaç Çorbası, Höşmel, Papara, Tarhana Çorbası, 

Yoğurtlu Borani ve Toğga yer alırken, Manca, Kapuska ve diğer geleneksel yemekler de 

sıkça tüketilmektedir (Kırklareli İl Yıllığı, 2000). 

Kırklareli mutfağında av hayvanlarının bolca bulunduğu bölgede, tavşanla yapılan 

Tavşan Çorbası, Tavşan Köftesi, Tavşan Tandır; bıldırcından yapılan Bıldırcın Çorbası 

ve Bıldırcın Kağıt Kebabı; üveyikten hazırlanan Üveyik Çorbası ve Üveyik Kapaması; 

ördekten yapılan Ördek Çorbası ve Ördek Kebabı gibi özel yemekler öne çıkmaktadır 

(Kırklareli İl Yıllığı, 2000). Ayrıca, yabani otlar da Kırklareli mutfağında önemli bir yer 

tutar. Isırgan Otlu Kupriva Yemeği ve Isırgan Böreği bu tür yemeklerden bazılarıdır. 

Hamur işlerinde ise Tuzsuz Ekmek, Nohutlu Ekmek, Akıtma, Katmer, Gözleme, Somun 

Ekmek ve farklı iç malzemelerle yapılan börekler bulunur. Özellikle Pırasa Böreği, 

Muhacir Böreği, Kıvrım Böreği, Tatar Böreği, Kartalaç, Pilaska ve Kalın Kıyı Çöreği 

yöreye özgü hamur işlerinden dikkat çekicidir. Tatlı çeşitleri arasında Baklava, İrmik 

Tatlısı, Kadın Göbeği, Peynir Tatlısı, Zerde Tatlısı, Bulama Tatlısı, Hurma Tatlısı, Ekmek 

Tatlısı ve Kabak Tatlısı sayılabilir. Ayrıca, yeni doğmuş ineğin ilk haftalık sütünden 

yapılan Kaymakçına (Kaygana, Kortmaç) gibi özgün sütlü tatlılar da bölgenin zengin 

mutfak kültürünün örneklerindendir. 

Kırklareli’nde 19. yüzyıl ortalarına kadar dokumacılık, arabacılık, ağaç işçiliği, 

boyamacılık, çömlekçilik, öküzlerin ve atların ziraatta kullanıldığı dönemlerde 

boyunduruk ve zelve yapımcılığı, saraçlık, nalbantlık, çarık ve takunya yapımcılığı 

yaygınken, bugün bunların çoğu kaybolmuş durumdadır (Kırklareli İl Yıllığı, 2000). 

Kiper ve diğerlerinin (2022) çalışması, sosyo-kültürel kimlik değerlerinin ekoturizm 

gelişim bölgelerinin belirlenmesindeki rolünü Kırklareli-Kofçaz ilçesi örneğiyle 

incelemektedir. Araştırma, Plumwood (2006)’a dayalı kültürel peyzaj sınıflandırmasını 

kullanarak, insan, yaşam biçimleri, mimari, arkeolojik değerler, kültür, inançlar, din, 

gelenekler ve etnik yapıyı dikkate alarak Kırklareli’nin Kofçaz ilçesindeki alanları tablo 

hâline getirmiştir. Çalışma, ekoturizmin gelişmesi için bölgenin potansiyelini ve sosyo-

kültürel mirasının önemini vurgulamış ve bölgenin gelecekteki turizm stratejilerine ışık 

tutarak ilgili sorunlara önerilerde bulunmuştur. 

Aslan ve Menteş’in (2022) çalışmasında, Şeytan Deresi'nin yerel halk için taşıdığı 

kültürel, geleneksel ve sembolik anlamlar perspektifinden tartışılmaktadır. 1877-1878 

Osmanlı-Rus Savaşı ile Balkan Yarımadası'ndaki kaybedilen topraklardan, Yunanistan, 

Bulgaristan, Romanya, Sırbistan, Bosna-Hersek, Makedonya, Arnavutluk gibi 

bölgelerden gelen göçmenler Kırklareli ve çevresine yerleşmiştir. Kırklareli’nde, Antik 

dönemden Osmanlı dönemine kadar uzanan önemli tarihi ve kültürel hafıza mekanları 

arasında Hızırbey Külliyesi, Askeri Tabyalar, çeşmeler, Cedit Ali Paşa Camii ve 

Köprüsü, Fatih Demir Dökümhanesi, Tümülüsler, Dolmenler, Sokullu Külliyesi, Zindan 

Baba Türbesi, Pehlivanköy İlçesi İstasyon Binası, Akarca Köprüsü, Pınarhisar Kalesi, 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

517 

 

Küçük Ayasofya Kilisesi, Vize Kalesi, Kıyıköy Aya Nikola Manastırı ve Kıyıköy Kalesi 

gibi önemli kültürel ve tarihi yapılar bulunmaktadır. 

Araştırma, Şeytan Deresi'nin halk arasında bir hafıza yeri olarak nasıl algılandığını ve 

yerel efsanelerle, anlatılarla nasıl ilişkilendirildiğini incelemektedir. Bölgedeki sosyal 

dinamikler ve toplumsal pazarların bileşenleri, bu mekânın zenginliğini 

vurgulamaktadır. Çalışma, Şeytan Deresi'nin doğal güzelliklerinin yanı sıra, yerel 

kültürdeki yerini ve halkın bu mekânla olan iletişimini ele almaktadır. 

Sonuç olarak, Şeytan Deresi'nin sadece bir doğal alan değil, aynı zamanda yerel 

toplulukların kimliklerini, değerlerini ve kültürel miraslarını şekillendiren önemli bir 

hafıza yeri olduğu vurgulanmaktadır. Mekân, yerel halkın toplumsal belleklerini canlı 

tutmalarına ve kültürel pratiklerini sürdürmelerine yardımcı olmaktadır. Araştırma, 

Şeytan Deresi gibi mekânların kültürel hafızası ve toplumsal bağlar içindeki rolünü öne 

çıkararak, bu tür mekânların korunmasının ve gelecek nesillere aktarılmasının önemine 

dikkat çekmektedir. 

Tuna ve Kurnaz’ın (2022) çalışması ise Kırklareli, Edirne ve Tekirdağ illerinin 

gastronomi değerlerini dijital platformlarda nasıl tanıttığını ve yerel mutfak kültürünün 

görünürlüğünü araştırmayı amaçlamaktadır. Çalışma, bölgedeki gastronomik 

zenginliklerin dijital medya aracılığıyla tanıtılmasının büyük bir fırsat sunduğunu 

ortaya koymaktadır. Kırklareli'nin gastronomik mirası, yerel mutfak kültürünü temsil 

eden web siteleri ve dijital içeriklerle daha geniş kitlelere ulaştırılabilir. Araştırma, dijital 

içerik üretimi ve etkileşimin arttıkça, bu değerlerin daha fazla kişiye ulaşabileceğini 

göstermekte ve bölgenin gastronomik potansiyelinin korunması ve geliştirilmesi için 

dijital stratejilerin önemini vurgulamaktadır. 

Kırklareli mutfağı, özellikle Bulgar ve Boşnak göçlerinin etkisiyle şekillenmiştir. Zengin 

et ve süt ürünleri kullanımıyla karakterize edilen bu mutfak kültürü, bölgenin 

gastronomik zenginliklerini ortaya koymaktadır. Kırklareli'nin coğrafi işaretli dört 

ürünü arasında Hardaliye, Kırklareli beyaz peyniri, Kırklareli kıvırcık kuzusu ve 

Kırklareli meşe balı yer almaktadır. Hardaliye, bölgeye özgü üzümlerden yapılır ve şıra 

üzerine hardal eklenerek yapılan alkolsüz içecek hem yerel halk hem de turistler 

tarafından tercih edilmektedir. Kırklareli beyaz peyniri, yüksek kaliteli sütlerden yapılır 

ve bölgedeki geleneksel peynir üretim yöntemlerinin bir örneğidir. Kırklareli kıvırcık 

kuzusu, bölgenin hayvancılık faaliyetlerinin simgelerindendir ve etinin lezzeti, bölgenin 

mutfak kültürüne katkı sağlamaktadır. Kırklareli meşe balı ise, zengin orman 

ekosisteminin bir ürünü olup, doğal ve organik yapısıyla dikkat çekmektedir. 

Nevruz kutlamaları, Kırklareli’nin kültürel mirasının önemli bir parçasıdır ve baharın 

gelişi olarak büyük coşkuyla kutlanır. Mart ayında yapılan etkinliklerde, özellikle 

“çomat” adı verilen geleneksel bir yemek pişirilir. Bu yemek, et ve sebzelerin 

harmanlanmasıyla oluşturulan lezzetli bir yemektir ve yerel halk tarafından büyük bir 

özenle hazırlanır. Ayrıca, Nevruz’a özgü kışlık hazırlıklar da yapılır; hardaliye, yufka, 

sucuk, turşu ve salça gibi ürünler hazırlanarak geleneksel mutfak kültürünün 

sürdürülebilirliği sağlanır. Bu ürünler, kış boyunca tüketilmek üzere saklanır ve 

kutlamalar sırasında yenir. Bu mevsimsel döngüler, Kırklareli'nin gastronomik 

kültürünün doğayla iç içe şekillendiğini gösterir. 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

518 

 

Kırklareli'nin kültürel etkinlikleri, gastronomi ile birleşerek zenginleşir. Kırklareli 

Uluslararası Hardaliye Festivali, bu geleneksel içeceği tanıtarak, bölgenin gastronomik 

kimliğini hem yerel halk hem de turistler için daha geniş bir kitleye ulaştırır. Bu tür 

festivaller, yerel halkın mutfak kültürünü tanıtmak için etkili bir araç olarak 

kullanılmaktadır. Kırklareli'nin geleneksel yemekleri ve içecekleri, bölgenin 

gastronomik kimliğini korurken aynı zamanda bölgesel turizme de katkı sağlar. Tuna 

ve Kurnaz’ın (2022) araştırması, bu yerel değerlerin dijital platformlar üzerinden daha 

etkin tanıtılması gerektiğini vurgulamaktadır. 

İnce’nin (2017) çalışması, Kırklareli ili ve ilçelerindeki inanç turizmi potansiyelini 

değerlendirmiştir. Çeşitli dini ve kültürel yapılar, Kırklareli'deki önemli inanç turizmi 

alanları arasında yer almaktadır. Bu yapılar, bölgenin kültürel zenginliğini ve tarihi 

mirasını yansıtarak, turistlerin ilgisini çekmektedir. 

Yalım’ın (2017) çalışması ise Kırklareli’nin Vize ilçesinin Cittaslow hareketi çerçevesinde 

nasıl bir kent markası haline geldiğini ele almaktadır. Cittaslow, yerel kültürel değerlerle 

birleşerek sürdürülebilir bir yaşam tarzını teşvik eder ve küçük yerleşim yerlerinin 

küresel düzeyde tanınmasına olanak sağlar. Vize'nin bu harekete katılımıyla yerel 

kimliği korunmuş ve sürdürülebilir kalkınma hedeflerine yönelik adımlar atılmıştır. 

Vize, Cittaslow hareketiyle kendini markalaştırarak hem yerel hem de küresel düzeyde 

tanınan bir kent haline gelmiştir. Bu süreçte, yerel halkın katılımı ve kent iletişimi 

stratejileri, Vize’nin sosyal ve ekonomik gelişimini desteklemiştir. 

 

Sonuç ve Öneriler  

Kırklareli’nin sosyo-kültürel yapısı, Trakya’nın kırsal ve yarı kırsal özellikleriyle 

şekillenen zengin tarihî birikim ve halk kültürü unsurlarıyla bütünleşmiş güçlü bir 

kültürel kimlik ortaya koymaktadır. Halk inanışları, el sanatları, halk müziği ve dansları 

gibi kültürel pratikler, bölgenin toplumsal belleğini canlı tutan ve kültürel sürekliliği 

sağlayan temel unsurlar arasında yer almaktadır. Cin ve nazara karşı geliştirilen 

koruyucu ritüeller, dualar ve muskalarla şekillenen inanç sistemi; geleneksel şifacılar 

olarak bilinen “ocakçıların” sağlık ve ruhsal dengeyi korumaya yönelik uygulamalarıyla 

birleşerek halk arasında yaygınlık kazanmıştır. Özellikle doğum ve çocukla ilgili 

nazardan korunma ritüelleri, geçiş dönemlerinin sembolik anlamını güçlendiren 

kültürel miras unsurları olarak dikkat çekmektedir. 

El sanatları bağlamında dokuma, kilim, oya yapımı ve çeyiz hazırlama gibi geleneksel 

el işçiliği, özellikle kadınlar arasında kuşaktan kuşağa aktarılan estetik ve kültürel 

değerler taşımaktadır. Halk müziği ve dansları, Pesna ve Guslarilik gibi yerel türlerle 

öne çıkarken; Karşılama ve Hora gibi danslar düğünler ve şenlikler aracılığıyla 

toplumsal dayanışmayı pekiştiren ritüel alanlar oluşturmaktadır. Yerel mutfakta öne 

çıkan hardaliye, tarhana çorbası ve pıt pıt böreği gibi ürünler, bölgenin tarımsal yapısını 

ve coğrafi özelliklerini yansıtan kültürel göstergeler niteliğindedir. Hıdrellez ve Karagöz 

Kültür ve Sanat Festivali gibi kültürel etkinlikler ise folklorik ritüellerin güncel 

toplumsal birlikteliklerle yeniden üretildiği önemli platformlar olarak 

değerlendirilebilir. Geleneksel kıyafetler, özellikle düğün ve özel günlerde değerini 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

519 

 

koruyarak Kırklareli’nin estetik zenginliğini yansıtmakta; gelin alayı gibi ritüeller bu 

kültürel mirasın yaşatılmasında önemli bir rol üstlenmektedir. 

Kırklareli’nin zengin kültürel mirasının korunması, tanıtılması ve gelecek kuşaklara 

aktarılması için çok yönlü ve bütüncül stratejilerin benimsenmesi gerekmektedir. Bu 

kapsamda sözlü tarih çalışmaları yoluyla halk inanışları, geçiş dönemi ritüelleri ve el 

sanatlarının kayıt altına alınması, kültürel mirasın bilimsel temellerle desteklenmesine 

katkı sağlayacaktır. Özellikle yaşlı bireylerle yapılacak görüşmeler, gelin alayı ve 

Hıdrellez gibi ritüellerin zaman içerisindeki dönüşümünü ortaya koyarak kültürel 

sürekliliğin belgelenmesine olanak tanıyacaktır. Yerel mutfak ürünleri, el sanatları ve 

halk müziği gibi unsurların korunması ve yaygınlaştırılması amacıyla kültürel 

festivallerin kapsamı genişletilmeli; dijital platformlarda arşivleme ve belgeleme 

çalışmaları yapılmalıdır. 

Kırklareli’nin doğal güzellikleri ve kültürel değerleri, ekoturizm ve kültürel turizm 

bağlamında değerlendirilerek Şeytan Deresi ve Hızır Baba Türbesi gibi alanlarda 

rehberli turlar ve tematik etkinlikler düzenlenebilir. Hardaliye gibi geleneksel ürünlerin 

modern restoranlarda sunulması ve halk oyunlarının festivallerde çağdaş 

organizasyonlarla bütünleştirilmesi, kültürel mirasın güncel yaşamla uyumlu hâle 

getirilmesine katkı sağlayacaktır. Bu süreç, Safranbolu’daki geleneksel mimari 

restorasyonları ya da Konya’daki sema gösterilerinin turizme entegre edilmesi gibi 

örneklerden ilham alınarak zenginleştirilebilir. 

Akademik düzeyde ise halk ritüelleri, el sanatları ve halk müziği üzerine yapılacak 

bilimsel araştırmalar ve lisansüstü tez çalışmalarının teşvik edilmesi önem taşımaktadır. 

Üniversiteler, sivil toplum kuruluşları ve yerel yönetimler arasında geliştirilecek iş 

birliği projeleri, kültürel mirasın korunmasına ve sürdürülebilir biçimde tanıtılmasına 

katkı sunacaktır. Bu çalışmalar, Kırklareli’nin kültürel değerlerini ulusal ve uluslararası 

platformlarda görünür kılmak için önemli adımlar niteliğindedir. 

Öncelikle, UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras yaklaşımı doğrultusunda, 

Kırklareli’ne özgü ritüellerin, inanışların ve geleneksel pratiklerin sistemli biçimde 

belgelenmesi ve arşivlenmesi gerekmektedir. Bu sürecin yalnızca envanter oluşturma 

amacıyla değil, ritüellerin toplumsal işlevlerini ve güncel dönüşümlerini ortaya koyacak 

şekilde yürütülmesi, kültürel sürekliliğin sağlanması açısından önemlidir. 

Yerel yönetimler düzeyinde, geçiş dönemi ritüellerinin kültürel miras ve turizm 

politikalarıyla bütünleştirilmesi önerilmektedir. Belediyeler ve il özel idareleri, 

Hıdrellez, geleneksel düğün pratikleri ve yerel mutfak kültürü gibi unsurları kapsayan 

tematik festivaller düzenleyerek bu ritüellerin görünürlüğünü artırabilir. Bu 

festivallerin yalnızca tanıtım amaçlı değil, yerel halkın aktif katılımını sağlayan kültürel 

aktarım alanları olarak kurgulanması, kültürün metalaşmasının önüne geçilmesi 

açısından önem taşımaktadır. 

Eğitim politikaları bağlamında, Millî Eğitim Bakanlığı ile iş birliği içinde, Kırklareli’ne 

özgü halk kültürü unsurlarının yerel seçmeli dersler, halkbilimi kulüpleri ve proje 

tabanlı öğrenme etkinlikleri aracılığıyla öğrencilere aktarılması önerilmektedir. 

Dokuma, oya yapımı, halk oyunları, Pesna ve Guslarilik gibi sözlü ve müzikal 

gelenekler, uygulamalı atölyeler yoluyla genç kuşaklarla buluşturulabilir. Bu yaklaşım, 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

520 

 

kültürel mirasın soyut bir bilgi alanı olmaktan çıkarılarak deneyim temelli öğrenme 

sürecine dönüştürülmesini sağlayacaktır. 

Üniversiteler açısından ise halkbilimi, sosyoloji, turizm ve kültürel çalışmalar bölümleri 

arasında disiplinler arası iş birlikleri teşvik edilmelidir. Yerel yönetimler ve sivil toplum 

kuruluşlarıyla ortak yürütülecek saha araştırmaları hem akademik bilgi üretimini 

destekleyecek hem de yerel kültürel politikaların bilimsel temellere dayandırılmasına 

katkı sunacaktır. Bu bağlamda, lisansüstü tezlerin ve araştırma projelerinin yerel 

kültürel miras temaları etrafında yönlendirilmesi, sürdürülebilir akademik üretim 

açısından önemlidir. 

Son olarak, Kırklareli’nin kültürel değerleri yavaş şehir (Cittaslow) ve yerel gastronomi 

hareketleri ile ilişkilendirilerek, kültür odaklı kalkınma politikalarının bir parçası hâline 

getirilebilir. Yerel ürünlerin, ritüellerle ilişkilendirilmiş anlatılar eşliğinde sunulması; 

kültürel mirasın çağdaş yaşamla uyumlu, sürdürülebilir ve kapsayıcı biçimde 

yaşatılmasına katkı sağlayacaktır. Bu yönüyle araştırma, geçiş dönemi ritüellerine ilişkin 

literatüre betimleyici değil, yorumlayıcı ve işlev odaklı bir katkı sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

521 

 

Kaynakça 

Açık ve Uzaktan Eğitim Fakültesi Ders Notları. https://ddp.anadolu.edu.tr/#/home (E.T. 

15.12.2024) 

Akseki, A. H. (1341). Ahlak Dersleri, Öğüt Matbaası, Ankara 

Alay, O. (2019). Balkan ve Trakya coğrafyasında köklü bir halk kültürü varlığı: Guslarilik (halk 

şairliği) ve Pesna (halk ezgisi), Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 12, 25, 21-30.  

Aslan, F. & Menteş, Y. (2019, Kasım 6-8 Kasım), Bir Hafıza Mekanı Örneği: Kırklareli İli Şeytan 

Deresi, 7. Uluslararası Peyzaj Mimarlığı Kongresi, 146-158.  

Aydın, O. (2018). Türkiye’nin sıhhî ictimaî coğrafyası’na göre Anadolu’da gelenek, inanç ve 

kültür üzerine bir değerlendirme, Bilig, 86, 86-114.  

Aykent, C. (2020) Doğu Trakya bölgesi halk müziğinde ritim kalıplarına dair bir inceleme, Erdem, 

79, 41-62.  

Aysal, N. & Dinçer, H. (2020). Türkiye’nin sıhhî ve içtimaî coğrafyası raporlarına göre: Kırklareli, 

Mavi Atlas, 8, 2, 235-255.  

Balaç, İ. & Altun, S. (2016). 1945-1947 yılları arasında köy enstitülerince çıkarılan dergilerin 

analizi, Başkent Üniversitesi Eğitim Dergisi, 132-145.  

Bayram, B. (2014). Çuvaşlar arasında halk kültürü temelinde yeni bir kimlik inşası ve Suvarlar. 

Tehlikedeki Diller Dergisi, 3,3, 258-273.  

Çevik, M. (2015). Türkiye'de folklor dergiciliğinden bir kesit: “Anadolu Folkloru Dergisi”. 

Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi, 7(4), 113-131.  

Cidan, A. (2019). Türkiye’nin Sıhhi-i İçtimai Coğrafyası 1925 (1341) Kırkkilise (Kırklareli) Vilayeti 

Günümüz Türkçesi. Kırklareli Belediyesi Kültür Yayınları. 

Dinçer, M. (2021). 1925 Yılında Kırklareli. İksad Yayınevi. 

Doğaner, M. S. (2017). Türkiye Kıyı Bölgeleri. İstanbul Üniversitesi. 

Doğruöz, T. (2011). Kırklareli tarihine ışık tutacak bir eser: Türkiye’nin sıhhî-i içtimai coğrafyası 

Kırklareli vilayeti. History Studies, 3(1),275-284.  

Durbilmez, B. (2007). Kırım Türk halk anlatılarında sayı simgeciliği, Millî Folklor, 76, 177-190.  

Durbilmez, B. (2008). Nahçıvan Türk halk inanışlarında mitolojik sayılar, Turkish Studies, 340-

353.  

Dursunkaya, A. R. (1948). Kırklareli Vilayetini Tarih, Coğrafya, Kültür ve Eski Eserleri Yönünden 

Tetkik 1. Cilt. Kırklareli: Yeşilyurt Basımevi. 

Eröz S. S., Özgürel G. & Yılmaz, N. (2017). Kültürel Mirasın Aktarılmasında Kültür Evlerinin 

Rolü: Kırklareli Örneği, Uluslararasi Afro-Avrasya Araştırmaları Dergisi, (126), 126 -141. 

Hamdi, A. (1925). Türkiye’nin Sıhhi ve İçtimai Coğrafyası: Kırklareli Vilayeti, Kağıtçılık ve 

Matbaacılık Anonim Şirketi 1341 (1925). 

Tekir, S. (2019). Sihhiye ve Muavenet-İ İçtimaiye Vekâleti’nin kuruluşu ve erken Cumhuriyet 

dönemindeki faaliyetleri (1920-1930). Belgi Dergisi, 1301-1326.  

Işıktaş, M. (2006). Kırklareli Milli Eğitim Müdürlüğü Dergisi, 1 (1) 10. 

İnce Y. (2017). İnanç Turizmi Potansiyeli Açisindan Kırklareli İl ve İlçelerinin değerlendirilmesi, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Kırklareli Üniversitesi. 

Kalafat Y. & Ulutin, H. (2015). Karşılaştırmalı Gacal-Gerlova-Çıtak-Tozluk Türkleri halk 

inançları, Kültür Evreni, 26, 32-49. 

Karaçam, N. (1995). Efsaneden Gerçeğe Kırklareli. Kırklareli: Özyılmaz Matbaası. 



 

SARITUNÇ,B. (2025). Kırklareli'nin Geçiş Dönemi Uygulamaları: Kültürel Bellek ve Toplumsal Ritüeller. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 8(3): 502-522. 

522 

 

Kiper, T., Uzun, O., Ateş, O., & Akbaş, C. (2022). Sosyo-Kültürel kimlik değerlerinin ekoturizm 

gelişim bölgelerinin belirlenmesindeki rolü: Kırklareli-Kofçaz İlçesi Örneği. Kent Akademisi, 15, 

3, 1145-1165. 

Kırklareli Valiliği İl Özel İdare Müdürlüğü. (2005). Kırklareli Rehberi, Kadıköy Matbaası, 

İstanbul. 

Koşay, H. Z. (1966). Maddi halk kültürü araştirmalari binicilik, nakil araçları ve müzesi. Türk 

Etnografya Dergisi, (59), 33-46.  

Kurtulmuş, Z. (2010). Kırklareli Folklorundan (Halk Kültürü) Örnekler. Kırklareli: Kırklareli 

Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. 

Morgül, Ş. (2014). Kirklareli ilinde eko turizm olanakları. Ejovoc (Electronic Journal of Vocational 

Colleges), 4, 4, 27-38.   

Öden, U. M. (2013). Kırklareli ili ve çevresindeki inanç merkezleri, (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ön, G. (2017). Kırklareli ili tığ dantelleri ve yeni tasarımlar, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Plumwood, V. (2006). The Concept of a Cultural Landscape, Ethics&The Environment, 11, 2 116-

150. 

Sarıkaya, M. (2005). Nevruza bağlı takvimle ilgili kavram, deyim ve terimler, Karadeniz 

Araştırmaları Balkan, Kafkas, Doğu Avrupa ve Anadolu İncelemeleri Dergisi, 5, 61-87. 

Schimmel, A. (2000). Sayıların Gizemi, 2. baskı, Kabalcı yayınevi. 

Sızan, E. (2016). Kırklareli’de Boşnak Halk Kültürü, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi) Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü (2017), Osmanlı Yer Adları 1, 462. 

Tuna, T. & Kurnaz, A. (2022). Kırklareli, Edirne ve Tekirdağ illerinin gastronomi değerlerinin 

yerel web sitelerinin değerlendirilmesi, Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 24, 

52-64.  

Uysal, M. & Arat, Y. (2014). Türk halk kültürünün yerel mimari mirası “arı serenleri”, Millî 

Folklor, 26, 102, 154-167.  

Yalım, F. (2017). Yavaş Şehir (Cittaslow) hareketi ekseninde kent markalaşmasi ve kent iletişimi: 

Kırklareli" Vize" yavaş şehir örneği, Trakya Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi E-

Dergi, 6, 2, 1-28.  

Yaman, S. (2022). Kırklareli-Kızılcıldere köyü Bulgaristan Bektaşi göçmenlerinde gelin başlığı 

geleneği: Kocabaş. Hars Akademi Uluslararası Hakemli Kültür Sanat Mimarlık Dergisi, 5 (Özel 

Sayı 3), 355-383.  

Yıldız, D. (2024). Geleneksel Türk oyalarının günümüz moda algısındaki çağdaş yorumu, Folklor 

Akademi Dergisi, 7,1, 237-255.  

Yıldız, O. (2020). Kırklareli ili Kofçaz ilçesi amucalarının inanç ve uygulamaları üzerine bir 

inceleme [Yüksek Lisans Tezi Kırklareli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü] YÖK Tez Merkezi. 

Yılmaz, Y. & Konyar, B. (2014). Kırklareli’nde 2013 yılında doğan çocuklara verilen adların 

özellikleri, RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 1, 1-20. 


