
EMEVİLER DÖNEMİNDE KUBBETÜ’S-SAHRA VE MESCİD-İ 

AKSA 

THE DOME OF THE ROCK AND THE MOSQUE OF AQSA 

DURING THE UMAYAD PERIOD 

Tuba ALAYBEYİ 
          Harran Üniversitesi 

Doktora Öğrencisi 

                      tuba-alay@hotmail.com 

ORCID: 0000-0001-5507-0354 

Atıf Gösterme: ALAYBEYİ, Tuba, “Emeviler Döneminde Kubbetü’s-Sahra ve Mescid-i Aksa” Ağrı 

İslami İlimler Dergisi (AGİİD), Aralık 2025 (17), s. 112-138 

Geliş Tarihi: 

07 Aralık 2025 

Kabul Tarihi: 

25 Aralık 2025 

                        

 ©2024 AGİİD  

Tüm Hakları Saklıdır. 

Özet: Kudüs ve çevresi gerek Kuran-ı Kerim’de gerekse de hadislerde kendisine çokça atıf 

yapılan bir şehir olması nedeniyle Müslümanlar tarafından önemsenmiş ve bu şehre hizmet 

etmek, burada eser bırakmak bir üstünlük olarak görülmüştür. İslam devleti, Kudüs’ün kalbi 

niteliğindeki 144 dönümlük Beytül Makdis, Harem, Mescid-i Aksa isimleriyle anılan kutsal 

alan üzerine ilk etapta işlevini yerine getiren, pagan tapınağının kalıntıları üzerine bir 

mescid inşa etmişken daha sonraları Emevi halifesi Abdülmelik bin Mervan tarafından önce 

oldukça görkemli sekiz köşeli Kubbetü’s-Sahra ardından da Mescid-i Aksa inşa ettirildi. 

Kudüs’te bulunan en eski ve en büyük İslam eseri olan Kubbetü’s-Sahra ve Mescid-i Aksa 

Müslümanların bu şehre egemenliğinin varlığının sembolü olmuştur. 691 yılında 

Kubbetü’s-Sahra’nın yapımına başlanmadan önce Halife Abdülmelik bin Mervan, küçük 

bir ön yapı olan Kubbetü’s Silsile (Zincir Kubbesi) inşa ettirilmekle birlikte yapılış amacı 

bilinmemektedir. Kubbetü’s Sahra Orta Çağ İslam dünyasının en muazzam yapıtlarından 

biri olarak kabul edilmekte olup yapım nedenleri üzerine hem İslam kaynakları hem de 

Batılı çalışmalar dahil olmak üzere birçok farklı iddia ortaya atılmaktadır. Aynı şekilde bu 

alanda İslami bir yapı olan Mescid-i Aksa’yı Abdülmelik’in inşa ettirdiğine dair yaygın bir 

kanaat olmakla birlikte kendisinden sonra yerine geçen Velid’in Mescid-i Aksa’yı büyük 

ölçüde inşa ettirdiği rivayet edilirken bu yapıyı kimin tamamladığı konusunda tarihçiler 

arasında mutabakat yoktur. Emevîler’deki Abdülmelik dönemi ise bu yapıların sadece dini 

fonksiyonlarıyla değil aynı zamanda politik ve toplumsal rolleriyle de dönemin ruhunu 

yansıtan yapılar olduğuna işaret etmektedir. Çalışmamızda bu yapıların yapılış nedenleri, 

zamanı, şekli ve yaşadığı değişimler üzerinde durulmuştur. Üzerindeki iddia ve ihtişamın 

nedenlerini anlayabilmek için dönemin siyasi ve politik gelişmeleri, sonuçları irdelenerek 

bu yapılar üzerindeki, Emevi etkileri değerlendirilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: İslâm tarihi, Kudüs, Kubbetü’s-Sahra, Mescid-i Aksa, Abdülmelik. 

Abstract: Jerusalem and its surroundings are considered important by Muslims because it 

is a city that is frequently referred to in both the Quran and the hadiths and serving this city 

and leaving a mark here was seen as an superiority. The Islamic state built a mosque on the 

ruins of a pagan temple that initially served its purpose on the 144-acre sacred area known 

as Bayt al-Maqdis, Haram and Al-Aqsa Mosque, which is the heart of Jerusalem. Later, the 

Umayyad Caliph Abdul Malik bin Marwan had first built the magnificent eight-sided Dome 

of the Rock, and then the Al-Aqsa Mosque. The Dome of the Rock and the Al-Aqsa Mosque, 

the oldest and largest Islamic monuments in Jerusalem, have become symbols of the Muslim 

sovereignty over this city. Before the construction of the Dome of the Rock began in 691, 

Caliph Abdul Malik bin Mervan had built a small preliminary structure, the Dome of the 

Chain, whose purpose remains unknown. The Dome of the Rock is considered one of the 

most magnificent structures of the medieval Islamic world, and many different claims have 

been put forward about the reasons for its construction, including both Islamic sources and 

Western studies. The period of Abdülmelik in the Umayyads indicates that these structures 

reflect the spirit of the period not only with their religious functions but also with their 

political and social roles. In our study, we focused on the reasons for the construction of 

these structures, their time, shape and the changes they experienced. In order to understand 

the reasons for the claim and magnificence on these structures, the political and policy 

developments of the period and their results were examined and the Umayyad influences 

on these structures were evaluated. 

Keywords: Islamic History, Jerusalem, Dome of the Rock, Al-Aqsa Mosque, Abdul Malik. 



GİRİŞ  

Kudüs şehri; kimilerine göre insanlık tarihinin başlama ve kimilerine göre de bitiş noktası 

olarak kabul edilip bu iki zaman zarfında bu şehirde yaşayan ve yaşananlara binaen kutsal bir 

nitelik kazanmıştır. Bu kutsiyetin büyüklüğü nispetinde insanlar nezdinde bu şehir sahip 

olunası, yaşanılası bir mekân olarak görülmüştür. Bu şehre hâkim olan din mensupları da 

kendilerince kutsal kabul edilen mekânları somutlaştırmak adına mimari yapılarla 

belirginleştirmiştir.  Çalışmamızda bu mimarilerin dönemin toplumuna ve toplumun bu 

mimarilerin inşasında etkileri araştırma sonucunda analiz edilerek okuyucuya aktarılması 

amaçlanmaktadır. Zira Kudüs 638 yılında Hz. Ömer’in şehre girmesiyle1 siyasi anlamda “İslam 

şehri” unvanı almış ve bu tarihten itibaren buraya yerleşen, bölgenin İslamlaşmasını sağlayan 

Müslümanların her açıdan şehri İslamlaştırma mücadelelerine sahne olmuştur. Tabi olarak bu 

amaçlarını gerçekleştirmek ve ibadetlerini rahatça yapabilmek için bir ibadethane inşa etmeleri 

elzemdi. Bu noktada o dönemde şehirdeki tek dini unsur olan Hristiyanların mabetlerine ve 

kutsal kabul ettikleri arazilere dokunulmamış, onlar için önem arz etmeyen âtıl durumdaki2 

Süleyman mabedinin inşa edilip yıkıldığı, daha sonraları Roma İmparatorluğu tarafından 

Jüpiter Capitolinus Tapınağının kurulduğu,3 İsra-Miraç hadisesinin gerçekleştiği,4 arazi 

itibariyle Mescid-i Aksa olarak geçen ortalama 144 dönümlük Tapınak (Moriya) tepesine bir 

mescid inşa emri Halife Ömer tarafından verilmiştir.5Çünkü bu alan Peygamber’in 

nitelemesiyle Müslümanların ibadet maksadıyla ziyaret edebileceği Kabe ve Mescid-i 

Nebevi’den sonra üçüncü mescidi içinde barındırmış ve Müslümanlar tarafından da her daim 

ta’zim ve taltif görmüştür. Bununla birlikte Kudüs sadece bir şehir değil bir “inanç merkezi” 

konumunda olup şehirdeki nüfus yapısı sebebiyle dinler kongresi görünümündedir. Bu sebeple 

üç ilahi din mensupları bu şehre hâkim olmayı diğer dinlere bir üstünlük nişanesi olarak görmüş 

ele geçirmek için çalışmış kendi dinlerinin kutsal mekânlarını da dini yapılarıyla 

belirginleştirmiştir.  

Bu anlayıştaki Yahudiler de ilk defa Kudüs’ü ele geçirir geçirmez Hz. Davud tarafından 

Mescid-i Aksa’nın yeri tespit edilmiş ve bir mabet inşası planlamıştır. İlahi emirle bu mabedin 

 
1  Belâzurî, Ahmed. b. Yahyâ b. Câbir. “Fütûhu’l-Büldân”, çev. Mustafa. Fayda, (İstanbul: Siyer Yayınları, 

2013), 62. 
2  İbn Kesir, “el-Bidâye ve’n-Nihâye”, çev: Mehmet Keskin. (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1994), 7/ 94. 
3  Nebi Bozkurt “Mescid-i Aksa”, “TDV İslam Ansiklopedisi”, (Ankara, TDVY, 2004), 29/268-271.  
4  “O Mescid-i Aksâ ki biz onun etrafını bereketli kıldık ve bu gece yolculuğunu o seçkin kula büyük işaret ve 

delillerimizden bir kısmını gösterelim diye yaptırdık. Şüphesiz ki O, evet O, her şeyi hakkıyla işiten, kemâliyle 
görendir.” İsra 1. 

5  İbn Kesir, “el-Bidâye ve’n-Nihâye”, 7/94. 



yapımını oğlu Süleyman’a devrederek Süleyman Mabedi olarak anılan yapı inşa ettirmiştir. Bu 

yapı Kudüs tarihinde I. Süleyman Mabedi olarak geçmiş Babil Hükümdarı Buhtunnasır 

tarafından yıkılmış6 ve sürgünden dönen Yahudiler tarafından II. Mabed olarak da anılacak 

Süleyman Mabedi’ni bir kez daha inşa ettiler. Yahudi asıllı Roma valisi Herod tarafından 

genişletilerek imar edilen Mabed yine Romalılar tarafından yıkılmıştır.7 Yahudilerin Romalılar 

tarafından m. 70 yılında sürgün edilmesinin akabinde Mescid-i Aksa denilen bu alana Jüpiter 

Capitolinus Tapınağı inşa edilmiş Roma imparatorluğunun Hristiyanlığa geçmesiyle bu 

tapınağın yıkıldığı sanılmaktadır.8 Süleyman mabedinin yerine yine mabet hükmündeki bir 

tapınağın inşa edilmesi bu tepenin kutsiyetiyle ilgili yaygın bir inanışın varlığını 

göstermektedir. Çünkü bu tepe şehrin kuruluşundan itibaren hangi din ve inanış olursa olsun 

kutsal görülmüş ve bir mabet inşa edilmiştir.  

Hz. Ömer ise fetihten sonra Kudüs’ü gezerken patrik Sophronius’tan Davud Mescidine 

kendisini yönlendirmesini talep etmiştir. Oraya vardığında ise bu yerin Hz. Peygamber 

tarafından İsra gecesi tasvir edildiğini belirtmiş ve bu nedenle burada bir mescit kurulmasına 

karar vermiştir. Ancak bu alana geldiklerinde Sahra kayasının bulunduğu yerin çöplüğe 

dönüştürüldüğüne şahit olmuşlardır.9 Hıristiyanlar, İsrailoğulları’nın bir zamanlar kutsal haçı 

sakladığı bu yeri kasıtlı olarak kirletmişler, bu da onların Yahudilere olan kininin bir göstergesi 

olduğu düşünülebilir. Halife bu kirliliğe müdahale ederek cübbesinin ucunu kullanarak 

çevreden çöpleri toplamaya başlamış, Müslümanlar da ona katılarak alanı temizlemeye 

girişmişlerdir. Bu alanın kutsallığına binaen Halife’nin burada bir mescit yapılmasını istemesi 

oldukça doğaldır ve nitekim de böyle olmuştur. İlk dönem İslam tarihi kaynaklarında bu mescit 

hakkında fazla bilgi bulunmamakla birlikte H. 50 (m. 670) yılı civarında burayı ziyaret eden bir 

Hristiyan hacının anlattıklarından Müslümanların haremin doğu duvarına yakın bölümünde yer 

alan harabenin üzerini kirişler ve kalaslarla kapatarak ahşaptan yapıldığını ve 3000 kişinin 

namaz kılabileceği büyüklükte (48m × 48m) basit bir mescit yaptıkları öğrenilmektedir.10 

Anlaşılan o ki İslam Devletinin hakimiyetiyle birlikte Müslümanlar, kendi yaşam alanlarını 

tanzim etmeye yönelmiş bir ibadethaneyle işe başlamışlardır. 144 dönümlük Moriya veya diğer 

 
6  Taberî (ö. 310/922). Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr, “Tarihi Taberi”, trc. M.Faruk Gürtunca, 4 cilt. (İstanbul 

Sağlam Yayınevi, t.y.), 2/167; Naciye Aksoy Kamalak, “İsrailoğulları Krallığında Davud ve Süleyman 
Dönemleri”. “Turan-Sam”, Sage Yayınları, sayı 61/2024, 176-181. 

7  Dio Cassius, “Romaike Historia / Dio’s Roman History”: I-IX, Çev. Earnest Cary, The Loeb Classical Library. 
London: Heinemann-Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1914-1927, 1/69. 

8  Bozkurt, “Mescid-i Aksa”, 29/268-271. 
9  İbn Kesir, “el-Bidaye ve’n-Nihaye”, 7/ 94 
10  K. A. C Creswell., “A Short Account of Early Muslim Architecture, Middlesex”1958, 10, 28, 43, 204-206, Iv. 

42/10. 



adıyla Sahra tepesinde güney tarafında daha sonraları sadece bu mescide Mescid-i Aksa 

denilecek bir mescit inşa etmesiyle; Hz. Ömer, Yahudilerin kıblesi olan Sahra kayasını yeniden 

gün yüzüne çıkarmış, Hıristiyanların da en büyük kilisesi Kıyamet kilisesine zarar vermeden 

her bir parçasını korumuştur. Böylelikle vergilerini ödeyen her dinden insanların Kudüs’te 

kendi inançlarını sürdürmekte özgür olmalarını sağlamış ve aynı zamanda diğer kutsal 

değerlere saygı gösterilmesini teşvik ederek huzurlu bir ortam oluşturulmasına katkıda 

bulunmuştur.   

  Raşit halifeler döneminin sona erip Emevî Halifeleri devletin başına geçince muhalifler 

kendini göstererek yönetimi reddetme yoluna gitmişlerdir. Abdullah b. Zübeyir’in 

muhalefetiyle11 karşılaşan Emevî iktidarı meşruiyetini korumak için askeri, siyasi, mimari her 

yolu kullanmıştır. İşte bu meyanda Hicaz bölgesinden ciddi muhalefetle karşılaşan Emevîler, 

Kudüs’e siyasi ve mimari anlamda ciddi yatırımlarda bulunarak dikkatleri bu şehre 

yönlendirmeye çalışmışlardır. Kudüs’e yapılan bu mimari yapıların diğer bir nedeni ise 

Hristiyan Roma yönetiminin inşa ettiği görkemli yapıların şehrin silüetinin bir Hristiyan şehrine 

dönüştürmesidir. Nüfus olarak oldukça ilerde olan Hristiyan unsurun mimarisinin de ileri 

olması sebebiyle Emevî yönetimi bu durumu İslam lehine çevirmek amacıyla Sahra tepesine 

İslam varlığını yansıtan yapılar inşa ettiği görülmektedir. 

İslam hâkimiyeti altında bulunan Kudüs’teki mimari yapı Emevîler döneminde altın 

çağını yaşamış önce Kubbetü’s Sahra daha sonra da Mescid-i Aksa Camisi inşa edilmiştir. 

Kudüs’te yer alan Kubbetü’s Sahra ile Mescid-i Aksa gibi yapılar çok sayıda toplumun 

dikkatini çekmiştir. Özellikle Müslümanlar için özel bir öneme sahip bu mekânlar bu yapılarla 

nam salmış görkemini taçlandırmıştır. Konunun daha iyi anlaşılması için de her iki yapının da 

alt başlıklar şeklinde detaylandırılması uygun görülmektedir. Çalışmamızda tarih itibariyle 

önce yapılan Kubbetü’s-Sahra’yı ardından da Mescid-i Aksa’yı ele almayı uygun gördük. 

1. Kubbetü’s Sahra 

Kubbetü’s-Sahra Orta çağın en görkemli İslam mimarisi konumunda olup o dönemde de 

günümüzde de İslam’ın dolayısıyla da Müslüman nüfusun simgesi konumundadır. İslam 

Devleti bu toprakları fethettiğinde Halife Ömer’in emriyle Jüpiter tapınağının kalıntıları üzerine 

inşa ettirdiği mescit; ne daha önce Yahudiler tarafından inşa edilen Süleyman mabedinin ne de 

halihazırda Hristiyanların inşa ettiği Kıyame kilisesi gibi yapıların görkemine yakındı. Çünkü 

 
11  Yılmaz Çelik, “Siyasi Erdem Açısından Bir İktidar Mücadelesi Örneği: Abdullah b. Zübeyr” Nisar 6 (Mayıs 

2025), 1-21, 3. 

 



Hz. Ömer’in inşa ettirdiği mescit ise sadece toplanıp namaz kılma işlevini yerine getirmek 

amacındaydı. Emevî halifelerinden Abdülmelik bin Mervan iktidara gelince bu durumu 

değiştirmek için İslam’ın şanına yakışan bir yapı inşa ettirmeye karar verdiği, Kubbetü’s-Sahra, 

İslâm dünyasının en önemli yapılarından biri olmasının yanı sıra, aynı zamanda İslâmî 

mimarisinin sembolik anıtları arasında yer almaktadır. Kudüs’te Tapınak Tepesi olarak bilinen 

bölgede inşa edilen bu yapı, Mescid-i Aksâ külliyesinin merkezinde konumlanmaktadır. Dünya 

genelinde “İslam Kudüsü”’nün dinsel simgesi olarak kabul görülen ve şehir siluetinin 

belirleyici unsurlarının başında gelen Kubbetü’s Sahra İslam anıt mimarisinin ilk görkemli eseri 

olup yapıldığı günden günümüze kadar Müslümanların iftiharı olmuştur.  

İslâm anıt mimarisinin bilinen ilk örneklerinden biri olan Kubbetü’s Sahra, Emevî 

Halifesi Abdülmelik bin Mervan’ın döneminde 691-692 yılında tamamlanmıştır. Kudüs’teki 

Harem-i Şerif’in merkezinde inşa edilmiş olup hem Müslümanlar hem de Yahudiler tarafından 

kutsal sayılan kayanın üzerine kurulmuştur. Bu konudan bahseden müelliflerin çoğunluğu, 

Kubbetü’s-Sahra’nın banisinin Emevî halifesi Abdülmelik b. Mervân olduğu hususunda görüş 

birliği içinde olmakla birlikte bu görüşü savunanlar arasında İbnü’l-Cevzî, Ahmed el-Makdisî, 

M. Hanbelî ve Şemseddin es-Süyûtî gibi isimler yer almaktadır. Bu bilgileri değerlendiren bazı 

muahhar müellifler ise, Velîd’in eserde bazı tamir ve iyileştirmeler gerçekleştirdiğini 

aktarmaktadır. Tüm bu rivayetlerden hareketle, yapının asıl banisinin Abdülmelik olduğu; 

Velîd’in ise mevcut eksiklikleri giderdiği ve yapıyı daha estetik bir görünüme kavuşturmak 

üzere bazı ilavelerde bulunduğu sonucuna ulaşılmaktadır Diğer yandan Abdülmelik yapının 

inşa sorumluluğunu danışmanı Recâ b. Hayve ile mevlası Kudüslü Yezid b. Sellâm’a vermiş12 

ve bu görevliler bölgede özellikle mimari ve sanat alanında belirgin bir şekilde kendisini 

gösteren Bizans kültürel birikiminden istifade etmiş ve imar faaliyetlerinde Bizanslı ustaları 

kullanmıştır.13 Çünkü bu yapı müsteşrikler tarafından “Arapların yapamayacağı kadar 

harikulade bir eser”14 olarak telakki edilmiş ve herhangi bir delil sunmadan böyle bir iddiada 

bulunmuşlardır. 

 
12  Uleymî, Ebü’l–Yümn Mücîrüddîn Abdurrahmân b. Muhammed. “el-Ünsü’l-celîl bi-târîhi’l-Kuds ve’l-Halîl”. 

thk. Adnan Yunus Abdülmecid Ebû Tebbâne - Mahmûd Avde el-Keâbine. 2 Cilt. Amman: Mektebetü Dandis, 
1999, 1/401; İsfahanî, İmadeddin, “el-Fethü’l- Kussi- fi Fethü’l- Kudsi”, E.J. Brill, (Leyden:1888), 65; Feyza 
Betül Köse, “Osmanlı Dönemi Kudüs'ünde Mimari Çalışmaları”, KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 29 (2017), 
34. 

13  Zeyneb Arpacık. “İslâm Geleneğinde Anıtsal Mimarinin İlk Örneği: Kubbetü’s-Sahre”. Diyanet İlmi Dergi 
60/4 (Aralık2024), 1465-1494, 1477. 

14  Muammer Gül, “İslam Sanatının İlk Şaheseri Kubbetü’s-Sahra: Tarihi Arka Planı, Tasviri, Restorasyonları ve 
Kitabeleri”. Erdem Dergisi, 14(41), 79-98, 2004, 81. 



Bununla birlikte İslam mimarisinin bugüne kadar ulaşan en etkileyici örneklerinden biri 

olarak kabul edilmekte olan bu yapının, Batılı bazı kaynaklarda Franklar döneminden bu yana 

hatalı bir şekilde Ömer Camii olarak adlandırıldığı dikkat çekmektedir. Bu hatanın nedeni 

İslami kaynaklarda geçen Hz. Ömer’in bu yapının üzerine bina edilen kayaya abasıyla 

temizlemek suretiyle hürmet etmesi ve akabinde de mescit inşa edilmesini emretmesi 

muhtemeldir. Hangi halifenin dönemine ait olursa olsun, söz konusu mimarî eserler İslam 

sanatının en eski yapılarından olup, Emevîler tarafından bırakılmış önemli mimarî miraslar 

arasında yer almaktadır. 

Kubbetü’s-Sahra’nın inşa sürecine baktığımızda daha inşası başlamadan önce Halife 

Abdülmelik bin Mervan tarafından küçük bir ön (model) yapı olan Kubbetü’s-Silsile (Zincir 

Kubbesi) inşa ettirildiğini görüyoruz. Abdülmelik, Kudüs’te bulunduğu esnada inşa edilmesini 

istediği mescidin ve kubbenin taşıması gereken nitelikleri ayrıntılı biçimde belirlemiş ve daha 

küçük ölçekli olan ve "Kubbetü’s-Silsile" olarak adlandırılan kubbenin inşasını emretmiştir. Bu 

yapıyı beğenmiş ve asıl kubbenin de benzer şekilde inşa edilmesini istemiştir.15Bu yapı 

Kubbetü’s Sahra’nın üçte biri büyüklüğünde ve doğusunda yer almaktadır. Ne amaçla 

yapıldığına dair kesin bir bilgi olmamasına rağmen rivayetlere göre Kubbetü’s-Sahra’nın inşaat 

masraflarını karşılamak ve Mısır’dan toplanan vergileri saklamak amacıyla inşa edilmiştir.16 

Ancak yapı üzerine yapılan son arkeolojik çalışmalar, ön (model) yapı iddialarını 

yalanlamaktadır. Zincir Kubbesi ile Kubbetü’s Sahra arasında açık bir plan farkı bulunmaktadır. 

Ayrıca Kubbetü’s-Sahra üzerine müstakil eserler vermiş olan ünlü sanat tarihçisi Oleg Grabar, 

Zincir Kubbesi’nin aslen on bir yüzlü olarak tasarlandığı yönündeki düşüncenin doğru 

olmadığını belirtmektedir.17 Bu sebeple yapı duvarlarının sonradan kaldırıldığına dair görüşler 

de yanlıştır. Zira on bir yüzlü bir yapıyı geometrik kurallara uygun olarak inşa etmek mümkün 

değildir.18Ancak model veya maket yapıların gerçeğine birebir uymaması bu görevinin 

olmadığını düşündürmemeli. Çünkü o dönemi gözeterek gerçeğinden bu oranda bir sapma   

inşaat anlamında gayet normaldir. 

 
15  İbnu’l-Batrik, İskenderî. “Kitabu’t-Tarih’i’l-Mecmu’ ale’t-Tahkik ve’t-Tasdik” (1–2 Cilt). Beyrut, 1904, 39. 
16  Leila Armstrong, “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period” (Master’s thesis). 

University of Colorado at Boulder, 2007, 51. 
17  Oleg Grabar, “The Shape of the Holy: Early Islamic Jerusalem”, Princeton University Press, 1996, 82. 
18  Armstrong, “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period”, 52. 



Diğer taraftan Zincir Kubbesi’ne dair eski inanışta, bu mekânın Hz. Hızır’ın dua yeri19 

veya Tanrı’nın hükmünün verildiği yer olduğunu belirtmektedir. Yöresel efsanelere göre ise bu 

kubbenin bulunduğu alanda eskiden gök ile yer arasında bir zincir sarkıtmıştır. Halk arasında 

bir ihtilaf çıkınca da insanlar bu asılı zincirin yanına gelip başlarından geçenleri anlatmışlardır. 

Şayet yalan söyleyen biri varsa zincirin kendini geri çektiği ve bu sayede adaletsizliğin gün 

yüzüne çıkarıldığına inanılmıştır. Kısacası bu yer, Kudüs’teki insanların yeryüzünde adalet 

aradıkları mahal olarak kabul edilmektedir.20 Günümüzde bu işlevden uzak Kubetü’s-Sahranın 

yanında onun büyük bir minyatürü konumundadır.  Bu konuda birçok yorum yapılmakla 

birlikte ünlü tarihçi Jullian Raby ise Zincir Kubbesi’nin bir yargı alanı olabileceğini öne 

sürmektedir. Onun görüşüne göre Tanrı’nın yeryüzündeki kutsal tahtının yer aldığı mekân 

Kubbetü’s-Sahra’dır. Bu nedenle Kubbetü’s-Sahra’ya ulaşmadan önce Zincir Kubbesi’nden 

geçilmesi gerekmektedir. Bu perspektifle Zincir Kubbesi, insanın Tanrı ile buluşmasından 

önceki yargı sürecini temsil etmektedir.21Tüm bu inançlara rağmen Zincir Kubbesi, Zeytin Dağı 

ile Harem-i Şerif arasında yer almakla birlikte Kubbetü’s-Sahranın maketi olarak görülmekten 

başka herhangi bir işlevi bulunmamaktadır. 

1.1. Yapım Nedenleri 

Şu bir gerçek ki Kubbetü’s-Sahra Orta Çağ İslam dünyasının en muazzam yapıtlarından 

biri olarak kabul edilmektedir ve yapım nedenleri üzerine hem İslam kaynakları hem de Batılı 

çalışmalar dâhil olmak üzere birçok farklı iddia ortaya atılmaktadır. İnşa nedenlerinin tam 

olarak belirlenememiş olması, tarihçiler arasında farklı tezlerin gelişmesine zemin 

hazırlamaktadır. İlk olarak bazı tarihçiler, Halife Abdülmelik’in hükümdarlığı zamanında 

Abdullah bin Zübeyir’in Mekke’ye gelen hacıları kendi lehine biat almaya zorladığını iddia 

etmektedirler. Bu durumdan rahatsız olan Abdülmelik, Kâbe’ye yapılan hac ziyaretlerini 

yasaklamış ve müminleri Kubbetü’s Sahra’ya yönlendirerek bu yapıya alternatif bir ibadet 

merkezi olarak işlev kazandırmaya çalışmıştır.22Yakubi’de geçen bir rivayete göre Halife 

Abdülmelik hacca gitmek isteyen halka hitaben “İşte İbn Şihâb ez-Zührî! Size Rasûlullah’ın şu 

hadisini rivayet etmektedir: Üç mescid dışında hiçbir mescide ibadet amacıyla yolculuk 

 
19  Gülru Necipoğlu, “The Dome of the Rock as Palimpsest: ʿAbd al-Malik’s Grand Narrative and Sultan 

Süleyman’s Glosses (“Kubbetü’s-Sahra Bir Palimpsest Olarak: Abdülmelik’in Büyük Anlatısı ve Sultan 
Süleyman’ın Tefsirleri”.)”. Muqarnas, 25, 17–106. Brill. 2008, 24. 

20  Armstrong. “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period”, 51. 
21  Nees Lawrence. “The Dome of the Chain: An Essay in Interpretation. In Perspectives on Early Islamic Art in 

Jerusalem”, 58–99. Koninklijke Brill- Leiden, 2016, 61. 
22  Erdal Eser, “The First Islamic Monument Kubbet’üs-Sahra (Dome of the Rock): A New Proposition”. PESA 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 3(2), 135-147, 2017, 138. 



yapılmaz. Bunlar: Mescid-i Haram, benim mescidim (Medine) ve Mescidü Beyti’l-Makdis.” 

Ardından, “İşte bu sahra, Rasûlullah’ın miraca çıkarken ayağını bastığı yerdir. Sizin için Kâbe 

makamına geçer.” demiştir. Bunun üzerine, sahra üzerine bir kubbe inşa ettirmiş; yapının 

çevresine ipek perdeler astırmış ve hizmetliler tayin etmiştir. Müslümanlar, bu yapının etrafında 

Kâbe çevresinde olduğu gibi tavaf etmeye,23 vakfe yapmaya24 başlamışlardır. Mescidin yapılış 

tarihlerine baktığımızda bu amaca yönelik bir girişim olduğu mantıki olarak söylenemez. 

Çünkü Kubbetü’s-Sahra 692 yılında yapıldığında zaten Abdullah bin Zübeyr (ö.692) Emevi 

Devleti’nin operasyonuyla vefat etmişti25 ve Süleyman bin Abdülmelik’in böyle bir planı 

olsaydı bunu daha önceden yürürlüğe koyardı. Ancak birçok tarihçi bu iddiada ısrarlı olmuş bu 

konuda İbn Esir’in “Muaviye ve daha sonra da halife olan Abdülmelik b. Mervan ve ondan 

sonra gelen Velid b. Abdülmelik’in Peygamber Efendimizin minberi ve asasını Medine’den 

Şam’a getirmek istemeleri” ifadesi de bu iddiayı destekler niteliktedir.26 

Aslında Hac ibadeti, İslâm’ın beş temel esasından biridir ve yalnızca Mekke’de 

gerçekleştirilmesi gereken belirli rükünlere dayanır: ihrama Mekke’ye ulaşmadan girmek, 

Kâbe’yi tavaf etmek ve Arafat’ta vakfe yapmak. Bu ibadetin Medine’de dahi yerine 

getirilemeyeceği hususu, İslâmî hükümlerde açıktır. Dolayısıyla, Tâbiîn nesline mensup, 

Medineli fakih ve muhaddislerden yaşadığı bir dönemde, Halife Abdülmelik’in hac ibadetini 

Kudüs’e taşıdığına dair mevcut veriler, bu iddiayı kanıtlamak açısından yetersiz kalmaktadır. 

Abdülmelik’in böyle bir uygulamaya yönelmesi, Abdullah b. Zübeyr’e karşı başarı ümidini 

yitirdiği bir durumu gerektirecekken, tarihî bilgiler aksine halifenin kendine güvenini 

koruduğunu göstermektedir. Bu gelişme dikkate alındığında, Kubbetü’s-Sahra’nın inşasının 

Abdullah bin Zübeyr’in vefatıyla (m. 692/h.72) aynı yıl27 veya bir yıl önce tamamlandığı göz 

önüne alındığında, Hicaz’ın yeniden ele geçirilmiş olmasına rağmen Kudüs’te hac ibadetinin 

gerçekleştirilmiş olduğu yönündeki iddiaların tarihsel zeminde tutarlı olmadığı anlaşılmaktadır. 

Mescid-i Aksa kompleksindeki görkemli ilk İslami yapı olması hasebiyle Kubbetü’s-

Sahra’nın yapım nedeni olarak ortaya atılan iddialardan biri de Halife’nin Kudüs’teki etkileyici 

 
23  Yakubi, Ahmed b. Ebu Yakub ibn Vazıh. “Tarihu’l-Yakubi” (Beyrut: Daru’l Kütübü’l İlmiyye), 2002, 2/203; 

İhsan Süreyya Sırma, “Hilafetten Saltanata Emeviler Dönemi”, İstabul: Beyan Yayınları, 2018, 77. 
24  Kalkaşendî Ahmed b. Ali, “Meʾâs̱irü’l-inâfe fî meʿâlimi’l-ḫilâfe”, nşr. Abdüssettâr Ahmed Ferrâc, I-III, 

(Beyrut: 1980), 1/129. 
25  İbnu’l Esir, “El Kâmil Fit Tarih”, çev. M. Beşir Eryarsoy, (İstanbul: Bahar Yayınları, 1991), 3/315; Taberî 

“Tarihi Taberi”, 4/192. 
26  İbnu’l- Esir, “El Kâmil Fit Tarih” ,3/ 470-471. 
27  İbnu’l Esir, “el-Kâmil Fit Tarih”, 3/315; Taberî, “Tarihi Taberi”, 4/ 192; Şlomo Dov Goitein, “The Historical 

Background of the Erection of the Dome of the Rock”, Journal o f the American Oriental Society, (New Haven: 
1950, 106; Sırma, “Hilafetten Saltanata Emeviler Dönemi”, 80. 



Hristiyan kiliseleri ve ibadethanelerinden, özellikle Kıyame Kilisesi’nden Müslümanların 

etkilenmesini engellemek amacıyla bu muhteşem yapıyı inşa ettirdiğidir.28Bu görüş Kubbetü’s-

Sahra’nın yapımı için daha geçerli olduğu düşünülse de tek sebep olarak 

değerlendirilmemelidir. Çünkü Müslümanların Hristiyanlık geçmişinden ziyade Putperestlik 

geçmişi varken bu yapıdan dini kaygıyla rahatsız olmak gayri mantıkidir. Şayet böyle bir tehlike 

mevcut olsaydı Hz. Ömer tarafından bertaraf edilirdi. Kıyamet kilisesinin görkeminden ziyade 

Kubbetü’s-Sahra’nın yapımı Gayr-i Müslim teb’aya İslam Devleti’nin büyüklüğü ve 

kalıcılığının ispatıdır. Çünkü tarih boyunca bu şehir ve bu mescidin bulunduğu tepe sürekli el 

değiştirmiş ve kalıcılık büyüklüğün ve gücün simgesi olmuştur. 

Bu göz alıcı yapının inşa nedeniyle ilgili bir diğer görüş ise, şehrin silüetinde “Hristiyan 

şehri” simgesi görevi gören şehrin dini merkezindeki Kabir Kilisesi ve Nea Kilisesine meydan 

okumaktır.29 Çünkü anıtsal bir cemaat camisi olarak inşa edilmiş Kubbetü’s-Sahra ve Kıble 

Mescidiyle birlikte bu iki anıtsal yapı çifti arasındaki gerilim ve rekabet, o dönemde şehrin 

silüetinde açıkça görülebiliyordu. Zaten bu yapılar şehrin dini ve idari merkezini Harem-i Şerif 

ve çevresinde yeniden oluşturarak büyük bir kentsel değişime işaret etmiştir ki burada Hristiyan 

varlığının sayısal ve tarihsel üstünlüğüne karşılık siyasi konumun yanında mimari alanda bir 

güç gösterisi olarak değerlendirilmelidir. 

 Kubbetü’s Sahra’nın inşası hakkında ortaya atılan bu farklı görüşler, yapının yalnızca 

İslam mimarisinin değil aynı zamanda geçmiş dönemlerdeki politik ve dini çatışmaların bir 

yansıması olarak önemini korumaktadır. Bahse konu yapı yüzyıllar boyunca devletler ve 

hükümdarlar değişse de sürekli olarak saygı gören ve ilgi çeken bir mabet olmaya devam 

etmektedir. 

1.2.  Mimari Özellikleri 

Kubbetü’s-Sahra’ya mimari açıdan baktığımızda; yapı, İslâm dünyası açısından önemli 

addedilen bir kayanın üzerine oturtulmaktadır. Bu kaya, üç semavî dinin her biri tarafından 

farklı bağlamlarda anlamlandırılmış olmakla birlikte, tümü tarafından kutsal kabul 

edilmektedir. İslâmî gelenekte bu kaya, "Mukaddes Kaya" veya "Muallak Taşı" olarak 

adlandırılmaktadır. "Muallak" kelimesi, boşlukta asılı duran anlamına gelmektedir. İslâm 

 
28  Makdisi Ebu Abdullah Muhammed bin Ahmed el-Beşşari. “Ahsenu’t-Tekâsîm fî Ma’rifeti’l-Ekâlîm”, çev. 

Ramazan Şeşen, Yeditepe Yayınevi. (İstanbul: 2022), 133-135; Ali Mazak. “Emevilerin sonuna kadar Kudüs 
ve Filistin” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (İstanbul: 
1989. 89.  

29  Gideon Avni, “The Byzantine-Islamic Transition in Palestine: An Archaeological Approach” (Filistin'de 
Bizans-İslam Geçişi: Arkeolojik Bir Yaklaşım), (Oxford: Oxford University Press), 2014, 113. 



inancına göre bu kayanın önemi, Hz. Muhammed’in Miraç hadisesi esnasında yeryüzünde 

bastığı son nokta olduğuna inanılmasından kaynaklanmaktadır. Hristiyanlık inancına göre ise 

bu kaya, İsa Mesih’in insanlara tebliğde bulunacağı mekânlardan biri olarak kabul edilmektedir. 

Hristiyanlık inancına göre ise bu kaya, İsa Mesih’in insanlara tebliğde bulunacağı mekânlardan 

biri olarak kabul edilmektedir. Ayrıca Yahudi rivayetlerinde Süleyman Mâbedi’nin Kudsü’l-

akdes bölümünün temelini teşkil edip Dünya’nın ortasında bulunduğu, Hz. Nûh’un gemisinin 

tûfandan sonra onun üstüne oturduğu, Hz. İbrahim’in oğlu Hz. İshak’ı kurban etmeye teşebbüs 

ettiği yerin bu kaya olduğu da ifade edilmektedir.30 Ayrıca nu kayanın üzerine Hz. Dâvûd’un 

bir mescid yapmakla emrolunduğu, Hz. Süleyman’ın mâbedi tamamlayınca Allah’a bu kayanın 

üzerinde şükrettiği, Ermiyâ’nın (Yeremya) aynı yerde vahiy aldığı ve Hz. Yahyâ dahil birçok 

peygamberin burada şehit edildiği de rivayet edilir.31 

Yapının mimarî özellikleri incelendiğinde, altın renkli kubbesiyle şehrin simgesi olmuş 

yapının dış cephesi çini, mozaik ve mermerle kaplıdır; iç mekânında da benzer şekilde mozaik 

ve mermer süslemeler yer almaktadır. İnşa edildiği dönemde, bu görkemli tasarımı ve mimarî 

özellikleri itibarıyla Kudüs’te bulunan Hristiyan yapılarının önüne geçtiği belirtilmektedir. 

Öyle ki Emevi yönetimi Kubbetü’s-Sahra inşasına o kadar büyük önem vermiştir ki Recâ b. 

Hayve ve Yezid b. Sellâm, halifeye bir mektup yazarak Mısır’dan inşa için aktarılan bütçeden 

ellerinde yaklaşık 100.000 dinarın kaldığını bildirerek bunu ne yapmaları gerektiğini soran bir 

mektup göndermişlerdir. Ancak Abdülmelik b. Mervân bu parayı kendilerine bağışladığını 

belirtmiş olmasına rağmen onlar bunu kabul etmemeleri üzerine halife dinarın eritilerek 

kubbeye katılmasını emretmiştir. Bu talimat doğrultusunda 100.000 dinar altın eritilerek 

keçeyle kaplı bulunan kubbeye katılmıştır.32 Bahsedilen eşsiz özellikleri sayesinde bu yapı; 

kendisinden önce inşa edilen ilk dönem İslâm mescitlerinin sade ve gösterişten uzak özellikler 

taşımasına karşın İslâm sanatının ve mimarisinin anıtsal nitelikteki ilk örneklerinden biri olarak 

değerlendirilir. Kubbetü’s-Sahra, sonraki yüzyıllarda hem Müslüman hem de Hristiyan 

mimarları etkilemiş; Osmanlı, Endülüs ve Hint alt kıtası gibi çeşitli İslâm coğrafyalarında bu 

yapının mimarî etkilerini yansıtan birçok eser inşa edilmiştir. Günümüzde Kubbetü’s-Sahra 

hem namazgah olarak kullanılmakta hem de tarihî ve kültürel niteliği dolayısıyla önemli bir 

ziyaretgah olarak görülmektedir. İnsanlığın ortak kültürel mirası arasında yer alan bu göz 

kamaştırıcı yapı, inşa edildiği tarihten itibaren kendisinden sonra gelen Müslüman halifeler ve 

 
30  Bozkurt, “Kubbetü’s-Sahre”, 29/298. 
31  İbn Asâkir, Ebu’l-Kâsım Ali b. el-Hasan b. Hibetullah b. Abdullah. “Târîhu medîneti Dımaşk”. Thk: 

Muhibbuddîn Ebû Saîd Ömer b. Garâme el-Umrevî. 80 Cilt, (Beyrut: Daru’l-Fikr,1995), 22/293. 
32  Uleymî, “Ünsü’l-Celîl bi Târîhi’l-Kuds ve’l-Halîl”, 1/ 402. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nuh
https://islamansiklopedisi.org.tr/yahya


devlet yöneticileri tarafından büyük takdir görmüş; korunması, onarımı ve hizmetlerinin 

devamlılığı konusunda yoğun bir ilgiyle sahiplenilmiştir. 

Kubbetü’s-Sahra yapı itibariyle o döneme -hatta günümüze- kadarki klasik cami 

mimarisinin dışında köşeli-dairevî bir yapıya sahip olmasından mütevellid, özelde mihrab genel 

itibariyle yapı diğer camilerdeki rolünü kaybettiği gibi daha çok bir ziyaretgah görüntüsü 

vermektedir. Aslında platonun güneyinde cami görevini yerine getiren bir yapının bulunması 

bu mimari seçimde etken olmaktadır. Bu seçim de bize bu yapının İslam iktidarının, varlığının, 

büyüklüğünün göstermesi amacıyla inşa edildiğini ispatlar. Zira devletin çetin bir iç mücadele 

esnasında Mısır’ ın 7 yıllık gelirini ayrılarak33 tamamlanması başka türlü açıklanamaz.  Ünlü 

Sanat Tarihçi Oleg Grabar da çoğunluğun kabul ettiği görüş olarak Kubbetü’s-Sahra’nın bir 

camiden ziyade Kur’an’da geçen Mescid-i Aksa ve Miraç’a yükselmenin yeri olma anısına 

dikilen bir şehitlik olduğunu nakleder.34 

Bununla birlikte Kaya'nın tepesini ziyaretçilere görünür kılan tasarım konseptine sahip 

Kubbetü’s-Sahra binasında Müslümanların benzersiz mimari teknikler geliştirdiği olgusu 

açıktır. Her şeyden önce bina altın oran değil, sekizgen oran üzerine tasarlanmış ve özellikle 

yapının önemini vurgulamayı amaçlayan bir özen geliştirilmiştir. Üç “eş merkezli dairesel” 

mahfazaya sahip normal bir sekizgen olarak tasarlanmış ve inşa edilmiştir; en iç kısmı dairesel 

iken diğer kısımları sekizgendir.   Dış sekizgen, binanın dış duvarını oluşturur ve bu sınır 

duvarının dört tarafının her birinde merkezi bir kapı mevcuttur.35 Kubbetü’s-Sahra’nın kıymetli 

bir unsuru da altın ile tezyin edilmiş kapılarıdır. Bazı kaynaklarda isim değişiklikleri 

görülmekle birlikte Kıble Kapısı doğuda, Sur Kapısı kuzeyde, Kadınların Kapısı (Bab en-Nisa) 

batıda olmak üzere üç kapısı mevcuttur.36 Doğu ve kuzey kapılarının üzerine kitabeler mevcut 

olup bu kitabelerde Allah’ın birliğini ve O’na ortak koşulmaması gerektiğini vurgulayan 

ayetler37 nakşedilmiştir. Kitabelerin sonuncusu ise en uzunu 240 m olup iç mekânda sekizgenin 

iki yüzünde yine Hz. Muhammed’in peygamberlik görevinin evrenselliğini, İslâm’ın son ve 

 
33  Gül. “İslam Sanatının İlk Şaheseri Kubbetü’s-Sahra: Tarihi Arka Planı, Tasviri, Restorasyonları ve 

Kitabeleri”, 81. 
34  Oleg Grabar, “İslâm Sanatının Oluşumu”, çev: Nurcan Yavuz, Hürriyet Vakfı Yay., İstanbul 1988, 39-40. 
35  Haithem Fathi Al-Ratrout “The Architectural Development of Al-Aqsa Mosque in Islamic Jerusalem in the 

Early Islamic Period: Sacred Architecture in the Shape of the 'Holy'”, Al-Maktoum Institute Academic Press, 
2004, 468-476. 

36  Makdisî, “Ahsen al-Tekasim fi M a’rifetü’l- Akalim”, s. 169-170; Arpacık. “İslâm Geleneğinde Anıtsal 
Mimarinin İlk Örneği: Kubbetü’s-Sahre”, 1479. 

37  Tevbe 9/33; Bakara 2/136; Bakara 2/256; Bakara 2/111; Nûr 24/35; En’âm 6/12. 

https://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Haithem+Fathi+Al-Ratrout%22&source=gbs_metadata_r&cad=1


kapsayıcı din olarak konumunu vurgulayan ayetler38 yer almaktadır. Âyetlerin mimari bir esere 

nakşedilmesi, İslâm sanatında ilk kez Kubbetü’s-Sahra’da görülmekte olup kaynağı 

bilinmemekle birlikte daha önce bu uygulamanın yapıldığı bir örnek yoktur. Kubbetü’s-Sahra 

Emevi idaresi için o kadar kıymetliydi ki Abdülmelik bin Mervan, Abdullah bin Zübeyr isyanını 

ortadan kaldırmasına rağmen o dönemde Kâbe’de bulunan Hz. İbrahim’in kurban ettiği koçun 

boynuzu ile Kisra’nın tacını Kudüs’e getirterek Kubbetü’s-Sahra’ya yerleştirmiştir.39 

Kubbetü’s-Sahra’nın en fazla dikkati çeken özelliklerinden biri de onun süslemeleridir. 

Mükemmel yeşil mermerden ve kırmızı somakiden yapılmış olan sütunların yaldızlı güzel 

başlıkları vardır. Camiin en muhteşem süsü, kubbe kasnağını, kubbeyi ve kemerler arasında 

teşekkül eden üçgenleri süsleyen altın zeminli sarı ve yeşil mozaikleridir. Dış sekizgenin 

duvarları yarı yüksekliğe kadar, mermer levhalarla kaplıdır. Sekiz cephenin her birinde renkli 

vitraylarla süslü pencereler vardır. Cami, plan ve diğer özellikleri ile Suriye kiliselerinin 

tesirinde kalmasına rağmen onları çok geride bırakan muhteşem bir abidedir.40 

Emevi yönetimi bu şehre ve özellikle de Mescid-i Aksa platosundaki yapılara büyük bir 

ihtiram ve önem vermiş yapımından mefruşatına kadar her ayrıntıyı en muhteşem şekilde yerine 

getirmiştir. Bütün din mensuplarının kutsiyetini kabul ettiği kaya itibariyle üzerine inşa edilen 

bu mabede de hayranlığı cezbetmek ve İslam’a olan kabullenişi-yönelişi sağlamak amacıyla 

yapıyı her inanca açmıştır. Tabi bunda şehrin Müslüman nüfusunun diğer dinlere oranla azlığı 

ve yeni yönetimin kalıcılığını ispatlama duygusu etkendir. Öyle ki bu mabede hizmet her din 

mensubu için tercih edilen bir tasarruf olmuş, özellikle de Yahudiler, Ömer b. Abdülaziz 

dönemine kadar Kubbetü’s-Sahra’nın kandillerini temizleme görevini üstlenmişlerdir. Bununla 

birlikte Emevî yönetimi, Haram-i Şerif’in aydınlatılmasında büyük bir özen ve cömertlik 

göstermiştir. İbn Fakih el-Hemedani’nin 903 tarihli kayıtlarına göre burası 1600 kandille 

aydınlatıldığı kaydedilmiştir.41 

Kudüs’ün yeryüzündeki güneşi Kubbetü’s-Sahra’nın mimari özelliklerine baktığımızda 

yapım aşamasında zemini düzleştirilmiş, mermer döşeme ile kaplanmış ve kubbenin yapısal 

ağırlığının zemine dengeli bir şekilde iletilebilmesi için, dört büyük fil ayağı, on iki sütun ve 

 
38  İhlâs 112/1-4; Ahzâb 33/56; İsrâ 17/111; Tegâbün 64/1; Hadîd 57/2; Nisâ 4/171-172; Meryem 19/34-36; Âl-i 

İmrân 3/18-19. 
39  Uleymî, el-Ünsü’l-celîl bi târîhi’l-Kuds ve’l-Halîl, 1/404.  
40  Suut Kemal Yetkin,” İslam Mimarisi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, (Ankara: 1959), 27; 

Gül. “İslam Sanatının İlk Şaheseri Kubbetü’s-Sahra: Tarihi Arka Planı, Tasviri, Restorasyonları ve 
Kitabeleri”, 88. 

41  Necipoğlu, “The Dome of the Rock as Palimpsest: ʿAbd al-Malik’s Grand Narrative and Sultan Süleyman’s 
Glosses”, 54-59. 



on altı adet yuvarlak kemerden oluşan dairesel bir plan uygulanmıştır. Kubbede, iki ayrı ahşap 

iskelet sistemi mevcut olup bu katmanları destekleyen iki katmanlı ahşap sistemi inşa edilmiştir. 

Bu ahşap iskeletin üzerine alüminyum ve bronz alaşımından oluşan metal plakalar 

yerleştirilerek en üst noktasında ise “Kubbe Alemi” oluşturulmuştur. “Kutsal Kaya”yı kapsayan 

merkezî daire, üzerinde on altı pencere açılmış kubbe kasnağını taşıyan, kemerlerle birbirine 

bağlanmış dört pâye ve aralarında bulunan üçerden toplam on iki sütunla “Mukaddes Kaya”yı 

çevreler. Pâyeler, dışarıdan da belli olacak şekilde 20,44 m. çapındaki kubbenin başlangıcına 

kadar devam etmektedir. Pâyelerle sütunlar üzerine oturan yirmi dört kemer örtüye gerekli 

desteği sağlar. Kemerler değişik tarzlarda devşirme sütun başlıklarına doğrudan oturmaz. 

Korent-kompozit başlıklı antik sütunlar arasına kabartma süslemeler yapılmış altın yaldızlı 

bronz levhalarla kaplı kalın kirişler yerleştirilmiştir. İç sekizgeni kaplayan pembe taş, cam ve 

sedef mozaiklerde altın yaldızlı zemin üzerine mavi ve yeşilin hâkim olduğu yirmi beş çeşit 

renk bulunmaktadır. Dekorda yer yer Bizans ve Sâsânî etkisi gösteren zeytin, hurma ve badem 

ağaçları, bambu demetleriyle akant ve asma yaprakları, bereket boynuzları, vazo, sepet, çiçek, 

kozalak, meyve ve mücevher kompozisyonları göze çarpar.42 

 Yapının, Kubbe iskeleti her ne kadar ahşap malzemeden yapılmış olsa da üzerini 

kaplayan metal plakaların toplam ağırlığı 50 tonun üzerine çıkmaktadır ve bu ağırlığın 

doğrudan duvarlar üzerinden zemine aktarılması yapısal risk oluşturacağından, görevli 

mimarlar, yükü fil ayakları aracılığıyla yukarıdan aşağıya doğru taşımayı tercih etmişlerdir. 

Ayrıca kubbenin zeminden yüksekliğini artırmak ve iç mekânda ferahlık sağlamak amacıyla 

kubbe ile kemerler arasına bir tambur (kubbe kasnağı) inşa edilmiştir. Bu yapı öğesi yalnızca 

yüksekliği artırmakla kalmayıp, on altı adet pencerenin açılmasına da imkân tanımıştır. Bu 

pencereler hem iç mekânın aydınlatılmasını sağlamış hem de duvarlardaki yükü azaltarak 

yapısal dengeye katkıda bulunmuş ve Mukaddes Kaya’nın üzeri doğal ışıkla aydınlatılmıştır. 

Çatı kısmı, tek kat ahşap tavan kaplaması ile üç katmandan oluşan ahşap taşıyıcı iskelet 

sisteminden meydana gelmektedir. Bu çatı yapısı, yalnızca koridorların üzerini örtmekle 

kalmayıp, aynı zamanda kubbenin yanal doğrultuda oluşturduğu yükleri dengelemek amacıyla 

payanda işlevi de görmektedir. Böylece kubbe, piramit formuna benzer bir şekilde çok yönlü 

olarak desteklenmiş ve yapının yapısal istikrarı güvence altına alınmıştır. Kubbe, yaklaşık 20 

metre çapında ve 15 metre yüksekliğindedir.43  

 
42  Bozkurt, Nebi, “Kubbetü’s-Sahre”, 306. 
43  Necipoğlu, “The Dome of the Rock as Palimpsest: ʿAbd al-Malik’s Grand Narrative and Sultan Süleyman’s 

Glosses”, 24-28. 



Diğer taraftan Kubbetü’s-Sahra’nın iç duvarlarında, 240 metre uzunluğundaki bir hat 

şeridi boyunca Kur’ân-ı Kerîm’den ayetler, mavi cam mozaik zemin üzerine altın varakla 

işlenmiş şekilde yer almaktadır. Bu yazılar arasında yapının banisine ve inşa tarihine ilişkin bir 

ibare de bulunmaktadır: “Bu kubbe 72 senesinde Emîru’l-Mü’minîn Abdullah el-Me’mun 

tarafından yaptırılmıştır.” Ancak burada geçen Halife Me’mun’un ismi ve lakabının, yazının 

genel karakterine uymayan dar bir yazı stiliyle işlendiği görülmektedir. Ayrıca, belirtilen 72 

tarihi Me’mun’un değil, Abdülmelik b. Mervân’ın halifelik tarihidir. Tüm tarihî kaynaklar da 

yapının banisi olarak Abdülmelik’i teyit etmektedir. Bu durum, söz konusu kitabe üzerinde bir 

tahrifatın gerçekleştiğini, bu müdahalenin Halife Me’mun döneminde yapılmış olabileceğini 

düşündürmektedir. Ancak kitabeyi değiştiren kişinin tarihi kısmı değiştirmeyi unuttuğu 

anlaşılmaktadır.44  

Sonuç itibariyle Kubbetü’s-Sahra, inşa edildiği andan itibaren orijinal halini korumuş, 

ancak özellikle Abbâsî, Fâtımî, Eyyûbî, Memlük ve Osmanlı dönemlerinde deprem ve doğal 

korozyonlar gibi farklı faktörler nedeniyle çok sayıda tadilattan geçmiş, bunların hepsi yapının 

içindeki kitabelerle belgelenmiştir. Binanın 1099 yılında Haçlı döneminde "Templum Domini" 

adlı bir kiliseye dönüştürülmesi, işlev değiştirmesi bakımından, tarihinde önemli bir yer 

tutar.  Bu işlev değişikliği Selahaddin Beytü’l-Makdis’i kurtarıp Mescid-i Aksâ’yı ve 

Kubbetü’s-Sahrâ’yı yeniden cami konumuna getirene kadar 88 yıl boyunca devam 

etmiştir.  Selahaddin Kubbenin üstündeki haçı ve Hıristiyan sembollerini camiden çıkarmış, 

binayı eski işlevine iade etmiştir.  Bir sonraki büyük değişiklik, Mescid-i Aksâ ve Kutsal 

Şehir’deki büyük bir projenin parçası olarak, Kanuni Sultan Süleyman döneminde m.s. 1545-

1552 arasında, orijinal cam mozaiğini o dönemde seramik çinilerle değiştiren Osmanlı mimarı 

Sinan'ın eliyle gerçekleşmiştir.45 

 

 
44  Zeki Muhammed Hasan, “Fünûnu'l-İslâm”, (Kahire: 1948), 39. 
45  Hüseyin Özdemir, “Abdülhamid'in Filistin Çığlığı”, (İstanbul: Yitik Hazine Yayınları, 2010), 80-82. 

 



 

Şekil 1Kubbetü's-Sahranın mimari şekli 

2. Mescid-i Aksa 

Kuran’da: 

بَارَكْنَا حَ   ي  الَّذ۪ٓ الْْقَْصَا  الْمَسْجِدِ  الَِى  الْحَرَامِ  الْمَسْجِدِ  مِنَ  لَيْلاً  بِعَبْدِه۪ٓ  اسَْرٰى  ي  ذ ۪ٓ الّـَ يعُ  ﴿سُبْحَانَ  السَّم۪ٓ هُوَ  اِنَّهُ  اٰيَاتِنَاۜ  مِنْ  لِنرُِيَهُ  وْلَهُ 

ير﴾      الْبصَ۪ٓ

"Bir gece, kendisine bazı âyetlerimizi gösterelim diye kulunu Mescid-i Harâm’dan 

çevresini mübarek kıldığımız Mescid-i Aksâ’ya götüren Allah eksikliklerden münezzehtir. O, 

gerçekten her şeyi işitmekte ve görmektedir.”46 ifadesiyle Kudüs’ün İsra- Miraç olayına ev 

sahipliğini haber verilmektedir. Bu habere binaen Mescid-i Aksâ, dolayısıyla Kudüs, 

Resûlullah’ın İsra mucizesini tecrübe ettiği ve Miraca yükseldiği mekân olarak ortaya 

çıkmaktadır. Ayrıca Hz. Peygamber’in bu olay esnasında Allah’ın iradesiyle tüm 

peygamberlere imamlık yapması47 da risaletin Hz. Peygamber’e devredildiğinin kanıtı olarak 

nitelendirilmiştir. Diğer yandan bütün peygamberlerin orada bulunması bu yönelişin sadece Hz. 

Peygamber’e has bir durum olmayıp muhtelif zamanlarda Kudüs’e geldiklerinin göstergesidir. 

Zira uyku veya yakaza halinde Kudüs’e yapılan bu yolculukta zaman mefhumunun olmadığı 

dolayısıyla da oradaki Peygamberlerin de kendisinden önce oraya getirildiği açıktır. Böylesi bir 

özel statüye sahip olan bu şehir ve dolayısıyla bu mescit İsra’dan sonra Miraç için göğe doğru 

kapılarını açarak Hz. Peygamber’i yolculamıştır.  

 
46  İsra 17/1. 
47  İbn İshak, Muhammed. “Kitabü’s-Siyer ve’l-Meğazi”, Çev: A. Bakkal, (İstanbul: İlkharf Yayınevi, 2013), 394. 



Diğer yandan Hz. Peygamber ve Müslümanlar, Medine’ye hicretin ardından yaklaşık on 

yedi veya on altı ay boyunca namazlarını Mescid-i Aksa yönüne doğru kılmaya devam 

etmişlerdir.48 Zaten Hicretten önce Medineli sahâbî Es’ad b. Zürare, Medine’de Mescid-i 

Aksa’yı kıble kabul ederek bir duvar inşa etmiş ve bu doğrultuda Müslümanlara namaz 

kıldırmıştı. Ancak Hicretten sonra Hz. Peygamber’in, Kâbe’ye arkasını dönerek namaz kılması 

kendisine de Müslümanlara da ağır gelmiş ve gönlünde Kâbe’ye yönelmeyi arzu etmiştir. 

Nitekim Bera hadisindeki hadise ve Hz. Ömer’in bu bağlamda Hz. Peygamber’e “Ey Allah’ın 

Elçisi! Keşke Makam-ı İbrahim’i namaz kılınacak bir yer edinsen.”49 şeklinde ifadesi bu 

hissiyatın göstergesidir. Hz. Peygamber, atası Hz. İbrahim ve Hz. İsmail ile özdeşeleşen 

Kabe’den farklı, Yahudilerle de aynı kıbleye yönelmekten hoşnut olmamıştır. Çünkü Yahudiler 

Medine’de “Eğer senin dinin, bizim dinimizden başka bir din olsaydı kıblemiz eşit bir kıble 

olmazdı! demişlerdir.50 Bunun üzerine Hz. Peygamber’in, ashâbıyla birlikte Benî Seleme 

oğulları Mescidinde öğle namazının iki rekâtını edâ ettiği esnada yüzünün Kâbe’ye çevrilmesini 

arzu etmiş ve “Ey Cebrâil! Allah’ın yüzümü Yahudilerin kıblesinden çevirmesini isterdim.” 

şeklinde dilekte bulunmuştur. Cebrâil’in, “Ben yalnızca Allah’a yakınlaşmayı isteyen bir 

kulum” yanıtı üzerine Hz. Peygamber, Beytü’l-Makdis’e yönelerek namaz kılmaya devam 

ettiğinde başını göğe çevirmeye başlamıştır. Bu bağlamda şu ayet nazil olmuştur: “Senin, 

yüzünü göğe doğru çevirip durduğunu görüyoruz. Elbette seni hoşnut olacağın bir kıbleye 

çevireceğiz. Artık yüzünü Mescid-i Haram’a (Kâbe’ye) çevir. Siz de nerede olursanız olun, 

yüzünüzü oraya çevirin. Kendilerine kitap verilenler, bunun Rablerinden gelen hak bir vahiy 

olduğunu elbette bilirler. Allah, onların yaptıklarından habersiz değildir.”51 Hz. Peygamber bu 

ilahî buyruk üzerine kıblesini Kâbe istikametine çevirmiştir. 

Bu bilgiler ışığın Mescid-i Aksa günümüzde olduğu gibi o dönemde de İslam’ın ilk 

kıblesi olması ve İsra mucizesine ev sahipliği yapması bu alanı Müslümanların nazarında 

kutsallaştırmış ve bu alana kendilerini temsil eden mabetler inşa etmeye yönlendirmiştir. 

 

 

 
48  İbn İshak, “Kitabü’s-Siyer ve’l-Meğazi”, 399; İbn-i Hişam. “Siret-i İbn Hişam” çev. Hasan Ege, (İstanbul: 

Kahraman Yayınları,1994), 2/338; İbn Sa’d “Tabakat”, İbn Sa’d (230-845), Muhammed b. Saʿd b. Meniʿ el 
Haşimi El Basri “Kitabü’t-Tabakati’l-Kebir: Tabakat”, çev: Musa Kazım Yılmaz. çev. edit. Adnan Demircan 
(İstanbul: Siyer Yayınları, 2015), 286. 

49  İbn Hibbân, Ebu Hatim Muhammed b. Hibban b. Ahmed et-Temîmî, “Kitâbu’s-sikât”, 1. baskı, I-IX, 
(Haydarabad: Daru’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1973), 1/118. 

50  Taberi, “Tarihi Taberi”, 3/146. 
51  Bakara 2/144. 



1.1.  İnşa Süreci 

İslam fethiyle birlikte Hz. Ömer tarafından bu alan ihtiyacı karşılama amaçlı çok da 

sağlam malzeme kullanmadan İslâm ordusunun askerlerine 15 günde inşa ettirdiği 3000 kişilik 

“Hz. Ömer Mescidi” şeklinde isimlendirilen bir mescit inşa edildi. Çünkü Kral Herod’un 

yaptırdığı ve 70 yılında Romalı komutan Titus tarafından yıkılan ikinci mabedin 

müştemilatından olan yapının sütunları, duvar ve sütun gibi kalıntı malzemeleri kullanılarak 

onunla aynı plan üzere yapılmıştı. İlk İslam yapısı olarak nitelendirilecek bu yapı dar ve uzun 

tek sahnlık h.15/m.637-638 yılında inşa edilmiştir. Mescit, 70-75 yıl boyunca Kudüs’ün 

Mescid-i Cuma’sı (Ulu camii) olarak kullanılmış, defalarca mimari değişikliklere uğramış 

doğudan batıya anormal bir uzunluğa, kuzey-güney derinlik olarak da oldukça dar bir alana 

sahipti.52 

 

Şekil 2 Hz. Ömer'in yaptırdığı Mescid-i Aksa'daki ilk Mescidin Krokisi 

Emevi iktidarı Kubbetü’s-Sahra’yı inşa etmesinin hemen akabinde Halife Abdülmelik’in 

vefat etti ve yerine oğlu Velîd geçti. Velid aynı halefi gibi Kudüs’e ayrı bir önem göstermiş, 

hatta biatını Kudüs’te Kubbetü’s-sahra’nın kubbesinin altında aldığı rivayet edilmiştir. Kudüs’ü 

çok seven Halife, Kubbetü’s-Sahra’nın namazgah olarak işlevinin yetersiz olduğunu ve mevcut 

Hz. Ömer’in inşa ettiği mescidin de hem çok ince mimari yapısından hem nüfus açısından hem 

de Kubbetü’s-Sahra’nın görkeminden uzak görüntüsünden dolayı büyük bir mescit inşa 

ettirmeye karar verdi. 709 yılında başlanıp 715 yılında alanın güney cephesinde Şam Emevi 

Ulu camii gibi transeptli inşa edilen mescid Mescid-i Aksâ/Kıble Mescidi, 750 yılına kadar bu 

şekliyle devam etmiştir. Yalnız Hz. Ömer döneminde mescide konulan mihrabın yeniden inşa 

sırasında kaldırıldığı ve yeniden aynı yere konulmadığı, mihrap yerinin sağa kaydırıldığı 

görülmektedir. Bunda da mescidin tamamen yıkılıp tekrar araziyi ortalayacak şekilde yeni 

baştan dizayn edilmesi etkendir. Emevilerin son döneminde 750 yılında meydana gelen büyük 

 
52  İbn Kesir, “El Bidâye Ven Nihâye”, 7/94; Creswell, “A Short Account of Early Muslim Architecture, 

Middlesex”, 1958, 10, 28, 43, 204-206, Iv. 42/10. 



depremin ardından büyük hasar alan yapı büyük tadilat ve eklemeler sonucunda 15 sahnlı olarak 

Abbasi Halifesi Mansur tarafından inşa edildi.53  

Gerek Hz. Ömer gerekse Emeviler döneminde inşa edilen Mescid-i Aksa’ya baktığımızda 

Hz. Ömer’in inşa ettirdiği mescidin sadece namaz kılınma işlevini yerine getirme amacı 

gözlemlenirken Velid bin Abdülmelik’in yapısında ise bu işlevin yanında Kubbetü’s-Sahra’ya 

arkadaşlık edebilecek görkemde şehrin silüetinde varlığını fazlasıyla hissettirecek büyüklükte 

bir görüntüyle karşılaşılmaktadır. Zaten sonraki dönemlerdeki inşa süreçleri de ya tadilat ya da 

eklemeler şeklinde kendini göstermiştir. Mimari anlamda Emevîler döneminde yapı, Şam’daki 

Emevî Camii örnek alınarak transeptli yani nefleri ile apsisi arasına konumlandırılan yatay bir 

mimarinin hâkim olduğu görülmektedir. Zaten daha önce böylesine büyüklükte herhangi bir 

İslam mimari örneği olmaması da bu yapının inşa planında bölgedeki bazilikaların 

mimarisinden etkilenildiği açıktır. Özellikle çevredeki Busra Katedrali, şehirdeki Kutsal Kabir 

Kilisesi bu mimari seçimde Emevî yöneticilerini etkilemiş olacak ki bölgedeki iktidarının 

kalıcılığını ispat için bölge mimari geleneğin dışına çıkılmamış, daha önce İslam mabed 

yapılarında olmayan transeptli yapı, vs unsurlar bulundurulmuştur. İslam Devletinin bu 

mabedleri böylesine göz alıcı inşa etmesinin temelinde gayr-i müslimlere ve teb’a içindeki 

muhaliflere yenilmez otoritesini, gücünü göstermek; sonraki nesillere de şaheser bırakma 

çabasının bir ürünü olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Yapılan tadilatlar ve eklemelerin kuzey yönünde genişletilmek suretiyle yapıldığı 

gözetildiğinde Hz. Ömer ve Emeviler’in inşa ettiği mabedin güney cephesinin yaklaşık 80 

metre olduğu ortaya çıkmaktadır. Aynı şekilde Kubbetü’-Sahra’daki tezyine bakıldığında bu 

mescidin de aynı şekilde ihtişamla süslendiği anlaşılmaktadır. Emeviler Dönemindeki mescidin 

orta koridoru yaklaşık 53 sütun ve 6 revaktan oluştuğu ve buradan yükselmiş kurşun kaplı ahşap 

bir kubbenin varlığı görülmektedir. Yapının sadece kuzey yönünde genişletildiği varsayılarak 

şu anda bulunan batı yönünde 2, kuzeyde 7, doğuda da 1 kapının Emevi döneminde daha az 

olduğu revak şeklindeki kapı modelinin de Emevi yapısı örnek alınarak inşa edildiği 

düşünülmektedir. 

 
53  Fettah Aykaç, “Beytü’l-Makdis’in Önemli İslami Yapıları”, edit. Osman Aydınlı “Huzuru Bekleyen Şehir”, 

(İstanbul: İlim Yayma Vakfı Yayınları, 2020), 283; Creswell, “A Short Account of Early Muslim Architecture, 
Middlesex”, 211. 



 

Şekil 3 Emeviler tarafından inşa edilen üç sahnlı ve Transeptli Mescid-i Aksa Krokisi 

Emevilerin inşa ettiği bu cami ilk dönemlerde Kıble Mescidi veya Hz. Ömer Mescidi 

olarak isimlendirilirken inşasından bir süre sonra etkileyici yapısı nedeniyle Mescid-i Aksa 

ifadesinin karşılığı olarak görülmüştür. O dönemde de günümüzde de bu “Mescid-i Aksa” 

ifadesinin 144 dönümlük araziyi kapsadığı bilinmesine rağmen bu mescid bu ismi tek başına 

da taşımaktadır. 

1.2. Mimari Özellikleri 

Mescid-i Aksa, Tapınak (Moriya) Tepesi diye isimlendirilen 144 dönümlük araziye inşa edilmiş 

olup mescidin doğu ve güney sınırları ile şehrin doğu ve güney sınırları müşterektir. Şehrin 

6/1’ini kapsayan düzensiz dikdörtgeni yansıtan Mescid-i Aksa’nın güney cephesi 281 m, kuzey 

cephesi 310 m, doğu cephesi 462 m batı cephesi ise 491 m olarak ölçülmüş ve kuyu, kapı, sebil, 

minare, mederese vs. 200 kadar sembol ve yapı bulunmaktadır.54Bu alan Kıble Mescidi, 

Kubbetü’s-Sahra ve Silsile Kubbesi gibi namazgahları barındıran “Mabedler Kompleksi” 

görünümündedir. 

 
54  Kadim Şehir Kudüs, “Kudüs’teki Yapı ve Mekanlar”, erişim: 7 Kasım 2025, 

http:www.kadimsehirkudus.com/madde.asp/liste. 



 

Şekil 4Mescid-i Aksa Camiinin bulunduğu Mescid-i Aksa Alanı Krokisi. 

Kudüs şehrinin güneydoğu köşesinde kalan Mescid-i Aksa yani diğer bir ifadeyle Harem-

i şerif, dıştan doğu ve güney tarafı yüksek duvarlarla çevrelenmiş olup, daha çok kuzey ve batı 

taraflardan kentle irtibatlandırılmıştır. Kente açılan kapılar olduğu gibi, Harem-i Şerif'e açılan 

da birçok kapı bulunmaktadır. Bu kapılar arasında en önemlileri: 

1- El-Esbat Kapısı (Kabileler Kapısı): Mescid-i Aksâ'nın kuzey doğusunda yer alır. Sidi 

Meryem olarak da anılır.  

2- El-Hıtta Kapısı: Caminin kuzey duvarında Kabileler Kapısı minaresi ile Faysal Kapısı 

arasında yer alır. 

3- Kral Faysal Kapısı: Bab el-Hatta'nın batısında, caminin kuzey duvarında bulunur ve 

Şerefü’l Enbiya Kapısı, Davudiye Kapısı gibi diğer isimlerle de bilinir. 



4-  El-Gavanime Kapısı: Kıble mescidi olarak da bilinen Mescid-i Aksâ’nın kuzey 

tarafından yer almaktadır. 

5-  En-Nazır Kapısı: Aksâ Camii'nin batı duvarında kuzeye bakmaktadır ve Bab el-

Habis, Bab el-Meclis, Bab Mikail, Bab el-Alaaddin el-Busairi , Bab er-Rabat el-

Mansuri gibi farklı isimlerle de bilinir.  

6-  El-Hadid Kapısı: Aksâ Camii'nin batı duvarında, Kattanin Kapısı ile Bab en-Nazır 

arasındadır.  

7-  El-Kattânîn Kapısı: Bab el-Hadid ve Bab el-Mathara arasındaki batı duvarında yer 

alır.  

8-  El-Mathara Kapısı: Bab El-Kattanin'in güneyinde, abdest kapısı olarak da 

adlandırılan batı duvarında yer alır.  

9-  Es-Silsile Kapısı: Dava Kapısı veya Kral Davut Kapısı olarak da adlandırılan Mescid-

i Aksâ'nın batı duvarında bulunur.  

10-  El-Megaribe Kapısı: Güney tarafının batı duvarında bulunur ve Peygamber Kapısı 

ve el-Burak Kapısı gibi farklı isimlerle de bilinir.55  

Bunların dışında Harem içerisinde farklı plan özellikleri ile birçok yapı türü karşımıza 

çıkmaktadır. Kudüs’te örnekleri görülen medrese halvethane, zaviye, namazgâh, hankâh, 

makam türbeleri, çeşme, sebil ve şadırvan olarak gruplandırılan bu yapılar ile bunlara ait 

birimler, plan, mimari ve süsleme unsurlarıyla dikkat çekmektedir ve dönemlerinin sanatını en 

iyi biçimde yansıtma özelliklerine sahiptirler. 

Mescid-i Aksa’da bulunan birçok yapı zeminin çeşitli seviyelerinde farklı zaman 

içerisinde inşa edilmekle birlikte Emevîler döneminde inşa veya tadilat suretiyle 

düzenlenmiştir.  

Katmanlı bir yapıya sahip olan “Mescid-i Aksâ Kompleksi”ndeki yapılar farklı zemin 

seviyelerinde bulunmaktadır. Şöyle ki: 

  1. Birinci seviye yerin altıdır. Su kuyuları, su kanalları ve üzeri toprakla örtülü olan bazı 

binaları içerir.  

 
55  Makdisi, “Ahsenu’t-Tekâsîm fî Ma’rifeti’l-Ekâlîm”, 135; Aykaç, “Beytü’l-Makdis’in Önemli İslami Yapıları”, 

edit. Osman Aydınlı “Huzuru Bekleyen Şehir”, (İstanbul: İlim Yayma Vakfı Yayınları 2020), 275. 



2. İkinci seviye yine yerin altındadır. Mervan Mescidi (Kıble Mescidi’nin kuzeyinde yer 

alır), Burak Mescidi, Kadim Aksâ Mescidi (Kıble Mescidi’nin temellerinin altında 

bulunmaktadır), Rahmet ve Tövbe Kapıları ve kapalı kapılar olan Müfred (Tekli) Kapısı, 

Müzdevec (İkili) Kapısı, Müselles (Üçlü) Kapı, Burâk (Mağribliler) Kapısı ve Silsile (Zincirli) 

Kapısı’nı içerir.  

3. Üçüncü seviye zemin seviyesidir. Mescid-i Aksâ’nın güney tarafında yer alan Kıble 

Mescidi’ni, ana sahaları, açık olan kapıları ve revakları içerir. 

4. Dördüncü seviye zeminin az üstünde yükselen seviyedir. Kubbetü’s-sahra’yı, 

Kubbetü’s-sahra’nın avlusunu, kubbeleri, Namazgâhları, diğer binaları ve bütün bunları 

çevreleyen kemerleri kapsar.56 

 Tarihsel bir gerçek şu ki; “Bizans Kudüs”ü, şehrin silüetine hâkim olan iki anıtsal 

kiliseyle -Kutsal Kabir Kilisesi ve Nea Kilisesi- özdeşleştirilirken, “Erken İslam Dönemi 

Kudüs”ü Kubbet-üs-Sahra ve El-Aksa Camii'nin anıtsal yapılarıyla özdeşleşmiştir. Bu iki 

görkemli anıt, Kudüs'teki dini yönelimin odak noktasını Batı Tepesi'nden eski Tapınak Dağı 

platformuna kaydırdı. Ünlü Sanat Tarihçisi Oleg Grabar, çığır açan kitabı “Kutsalın Şekli”nde, 

Erken İslam Dönemi Kudüs'ünde kentsel imar için ilginç bir denge önerdi. Şehrin sembolik 

olarak, doğuda Harem Külliyesi'nden ve batıda Batı Tepesi'nden birbirine bakan iki anıtsal yapı 

çiftiyle tanımlandığını öne sürdü.57Bu iki sembolik yapı çalışmamızın zaman dilimi içinde inşa 

edilip sonraki dönemlerde Abbasi, Fatımi, Selçuklu vs. tarafından bu yapılara denk herhangi 

bir mabet inşa edilmemesi bu mimari yapıları daha da ön plana çıkarmış ve her kesim için 

dikkatleri üzerine çekmiştir.  

SONUÇ 

Bütün dinlerde olduğu gibi İslam’da da özel bir önem arz eden Kudüs özellikle de 144 

dönümlük kutsal alanı mabetlerle taçlandırmıştır. Yahudiler Süleyman Mabedini, Romalılar 

Jupiter Tapınağını Müslümanlar Kubbetü’s-Sahrayı ve Mescid-i Aksa’yı kutsal tepeye inşa 

etmişlerdir ki Müslümanlar bu alanın tamamını Mescid-i Aksa olarak isimlendirmişlerdir. 

İslamiyet’in doğuşu, Allah Resulünün 610 senesinde peygamberlikle görevlendirilmesiyle 

birlikte Mescidi Aksa Müslümanların gündeminde bulunmaya başladı. Hatta miraç hadisesinde 

Müslümanlar namaz kılmakla emredilerek ve dolayısıyla da kıblegahları olan Mescid-i Aksa’ya 

 
56  Aykaç, “Beytü’l-Makdis’in Önemli İslami Yapıları”, 280. 
57  Gideon, “The Byzantine-Islamic Transition in Palestine: An Archaeological Approach”, 111; Grabar, “İslâm 

Sanatının Oluşumu”, 38. 



dolayısıyla Kudüs’e doğru yönelerek onun kutsiyetiyle karşı karşıya kaldılar. Özellikle Miraç 

hadisesinin ilk bölümünün İsra(gece yürüyüşü) hadisesinin Kudüs’e yönelerek yapılması Hz. 

Peygamber’i daha İslamiyet’in başlangıcında Kudüs’ün kutsiyetine ve önemine yöneltti. Daha 

sonraları Kâbe’ye yönelseler de ibadet için Allah’ın Müslümanları yöneltecek secde ettirecek 

kadar oraya kutsiyet atfetmesi; Hz. Peygamber’in Mescid-i Aksa’yı, Kâbe ve Mescid-i 

Nebeviyle eşdeğer tutan ifadeleri orayı Müslümanlar için vazgeçilmez kıldı. Buranın 

fethedilmesiyle Hz. Ömer tarafından Jupiter Tapınağı’nın kalıntıları üzerinde bir mescit inşa 

etse de bu yapı daha önce inşa edilen Süleyman Mabedi ve o dönemde hazır bulunan Kıyame 

Kilisesinin görkeminden uzaktı. İktidara gelen Emevîler özellikle de Abdülmelik bin Mervan 

bu duruma el koyarak iktidarının gücüne yakışan bir yapı inşa etmeye karar verdi. Önceleri ne 

amaçla yapıldığına dair çeşitli yorumlar yapılan zincir kubbesi, ardından da kutsal kayayı içinde 

barındıran Kubbetü’s-Sahra ve alanın doğusunda bulunan Mescid-i Aksa’yı inşa ettirdi. Bu 

yapıların inşa nedenlerini politik dini sosyal açıdan açıklansa da gerçek şu ki o dönem de 

günümüzde de İslam’ın dolayısıyla da Müslüman varlığının simgesidir. Bu kıymete sahip 

olmaları hasebiyle çalışmamız bu yapıların yeri, yapılışı, nedenleri, şekli gibi özellikleri 

üzerinde durmuş ve bunları bir araya getirerek okuyucuya sunmuştur. 

Bu yapı, İslâm anıt mimarisinin bilinen ilk örneklerinden biri olarak kabul edilmektedir. 

Emevîler’deki Abdülmelik dönemi ise bu yapıların sadece dini fonksiyonlarıyla değil aynı 

zamanda politik ve toplumsal rolleriyle de dönemin ruhunu yansıtan yapılar olduğuna işaret 

etmektedir. Bununla birlikte her iki yapının da Kudüs’teki Hristiyan ve Yahudi topluluklarının 

katkılarıyla zenginleşmiş olduğu görülürken bahse konu yapıların da bölgenin kültürel 

yapısında köprü vazifesi gördüğü ifade edilebilmektedir. Dolayısıyla gerek Kubbetü’s-Sahra 

gerekse de Mescid-i Aksa, Emevî döneminin sadece mimari başarısını yansıtmakla kalmayıp 

aynı zamanda kültürel ve dini çeşitliliğin bir arada sürdürüldüğünü de sergilemektedir 

Harem-i Şerif alanında Emevîler döneminde gerçekleştirilen yapısal dönüşümler, 

bölgenin ihtişamlı bir görünüme kavuşmasına yardımcı olmuştur. Bununla birlikte söz konusu 

dönemde yer alan yapılar, şehrin silüetinde dikkat çekici değişiklikler yaratmaktadır Özellikle 

Kubbetü’s-Sahra ve Mescid-i Aksa’nın ihtişamlı yapıları, Kudüs’ün diğer bölgelerine göre daha 

görkemli bir duruş sergilemektedir. Bu büyük yapılar şehrin dini merkezini Kutsal Mezar 

Kilisesi’nden Tapınak Dağı / Harem-i Şerif bölgesine doğru kaydırmıştır. 

Özetle Emevî Halifesi Abdülmelik bin Mervan’ın hükümdarlığı, Orta Doğu mimarisinde 

belirgin izler bırakan bir dönemi temsil etmektedir ve bu dönemde Kudüs’te inşa edilen 

Kubbetü’s-Sahra ile Mescid-i Aksa, İslami mimarinin en ihtişamlı örnekleri olarak 



gösterilebilmektedir. Kubbetü’s-Sahra, Emevi mimarisinin zirvesini simgeleyen sekizgen 

yapıda olup merkezi bir kubbe ile öne çıkmaktadır. Yapının altında yer alan kutsal kaya ise hem 

Müslümanlar hem de Yahudiler için özel bir öneme sahiptir. Öte yandan Mescid-i Aksa, 

Müslümanların ilk kıblesi olarak kabul edilen ve peygamberlerin uğrak yeri olan bir mabet 

olarak tarihsel bir ağırlığa sahiptir. Aslında İslam’ın Miraç inancı ise bu yapıyı daha da anlamlı 

kılmaktadır. 

Üzerinde hassasiyetle durduğumuz bu çalışmada Mescid-i Aksa kompleksindeki en 

dikkat çekici, hayranlık uyandıran mimari özelliklere sahip Kubbetü’s-Sahra ve Mescid-i 

Aksa’yı hem dini, tarihi ve mimari açıdan değerlendirilmiş ve okuyucuya sunulmuştur. 

KAYNAKÇA 

Al-Ratrout Haithem Fathi, “The Architectural Development of Al-Aqsa Mosque in Islamic 

Jerusalem in the Early Islamic Period: Sacred Architecture in the Shape of the 'Holy'”, 

Al-Maktoum Institute Academic Press, 2004. 

Armstrong, Leila. “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period” (Master’s 

thesis). University of Colorado at Boulder, 2007. 

Arpacık, Zeyneb. İslâm Geleneğinde Anıtsal Mimarinin İlk Örneği: Kubbetü’s-Sahre. Diyanet 

İlmi Dergi, 2024, 60.4: 1465-1494. 

Avni Gideon, “The Byzantine-Islamic Transition in Palestine: An Archaeological Approach” 

(Filistin'de Bizans-İslam Geçişi: Arkeolojik Bir Yaklaşım), Oxford: Oxford University 

Press, 2014. 

Aykaç Fettah, “Beytü’l-Makdis’in Önemli İslami Yapıları”, edit. Osman Aydınlı “Huzuru 

Bekleyen Şehir”, İstanbul: İlim Yayma Vakfı Yayınları, 2020). 

Belazuri, Ahmed. b. Yahyâ b. Câbir. “Fütûhu’l-Büldân” (M. Fayda, çev.), İstanbul: Siyer 

Yayınları, 2013). 

Bozkurt, Nebi, “Mescid-i Aksa”, “TDV İslam Ansiklopedisi”, Ankara: TDV Yay., 2004), 

29/268-271. 

Cassius Dio, “Romaike Historia / Dio’s Roman History”: I-IX, Çev. Earnest Cary, The Loeb 

Classical Library. London: Heinemann-Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 

1914-1927. 



Çelik, Yılmaz. “Siyasi Erdem Açısından Bir İktidar Mücadelesi Örneği: Abdullah b. Zübeyr” 

Nisar 6 (Mayıs 2025), 1-21. 

Creswell K. A. C. “A Short Account of Early Muslim Architecture, Middlesex”1958, 10, 28, 

43, 204-206. 

Eser, Erdal. “The First Islamic Monument Kubbet’üs-Sahra (Dome of the Rock): A New 

Proposition”. PESA Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 3(2), 135-147, 2017. 

Goitein, Şlomo Dov, “The Historical Background of the Erection of the Dome of the Rock”, 

Journal o f the American Oriental Society, New Haven: 1950. 

Grabar, Oleg, “İslâm Sanatının Oluşumu”, çev: Nurcan Yavuz, İstanbul: Hürriyet Vakfı Yay., 

1988).  

Grabar Oleg, “The Shape of the Holy: Early Islamic Jerusalem”, Princeton University Press, 

1996 

Gül, Muammmer. “İslam Sanatının İlk Şaheseri Kubbetü’s-Sahra: Tarihi Arka Planı, Tasviri, 

Restorasyonları ve Kitabeleri”. Erdem Dergisi, 14(41), 79-98, 2004, 81. 

Hasan, Zeki Muhammed, “Fünûnu'l-İslâm”, Kahire: 1948. 

İbn Hibbân, Ebu Hatim Muhammed b. Hibban b. Ahmed et-Temîmî, “Kitâbu’s-sikât”, 1. baskı, 

I-IX, Daru’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1973, Haydarabad. 

İbn Asâkir, Ebu’l-Kâsım Ali b. el-Hasan b. Hibetullah b. Abdullah. “Târîhu medîneti Dımaşk”. 

Thk: Muhibbuddîn Ebû Saîd Ömer b. Garâme el-Umrevî. 80 Cilt, Beyrut: Daru’l-

fikr,1995). 

İbnu’l-Batrik, İskenderî. “Kitabu’t-Tarih’i’l-Mecmu’ ale’t-Tahkik ve’t-Tasdik” (1–2 Cilt). 

Beyrut: 1904. 

İbnu’l Esir, “El Kâmil Fit Tarih”, çev. M. Beşir Eryarsoy, İstanbul: Bahar Yayınları, 1991). 

İbn-i Hişam. “Siret-i İbn Hişam” çev. Hasan Ege, İstanbul: Kahraman Yayınları,1994). 

İbn İshak, Muhammed. “Kitabü’s-Siyer ve’l-Meğazi”, Çev: A. Bakkal, İstanbul: İlkharf 

Yayınevi, 2013. 

İbn Kesir, “el-Bidaye ve’n-Nihaye”, çev: Mehmet Keskin. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1994). 



İbn Sa’d (230-845), Muhammed b. Saʿd b. Meniʿ el Haşimi El Basri “Kitabü’t-Tabakati’l-

Kebir: Tabakat”, çev: Musa Kazım Yılmaz. çev. edit. Adnan Demircan İstanbul: Siyer 

Yayınları, 2015). 

İsfahanî, İmadeddin, “el-Fethü’l- Kussi- fi Fethü’l- Kudsi”, E.J. Brill, Leyden: 1888. 

 Kadim Şehir Kudüs, “Kudüs’teki Yapı ve Mekanlar”, Erişim: 7 Kasım 2025, 

http:www.kadimsehirkudus.com/madde.asp/liste. 

Kalkaşendî Ahmed b. Ali, “Meʾâs̱irü’l-inâfe fî meʿâlimi’l-ḫilâfe”, nşr. Abdüssettâr Ahmed 

Ferrâc, I-III, Beyrut 1980. 

Kamalak, Naciye Aksoy. “İsrailoğulları Krallığında Davud ve Süleyman Dönemleri”. “Turan-

Sam”, Sage Yayınları, sayı 61/2024, s.176-181. 

Köse, Feyza Betül, “Osmanlı Dönemi Kudüs'ünde Mimari Çalışmaları”, KSÜ İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 29 (2017). 

Makdisi, Ebu Abdullah Muhammed bin Ahmed el-Beşşari. “Ahsenu’t-Tekâsîm fî Ma’rifeti’l-

Ekâlîm”, çev. Ramazan Şeşen, Yeditepe Yayınevi. İstanbul: 2022. 

Mazak, Ali. “Emevilerin sonuna kadar Kudüs ve Filistin” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul: 1989. 

Necipoğlu, Gülru “The Dome of the Rock as Palimpsest: ʿAbd al-Malik’s Grand Narrative and 

Sultan Süleyman’s Glosses(“Kubbetü’s-Sahra Bir Palimpsest Olarak: Abdülmelik’in 

Büyük Anlatısı ve Sultan Süleyman’ın Tefsirleri”.)”. Muqarnas, 25, 17–106. Brill: 2008, 

24. 

Nees, Lawrence. “The Dome of the Chain: An Essay in Interpretation. In Perspectives on Early 

Islamic Art in Jerusalem”, 58–99. Koninklijke Brill- Leiden: 2016. 

Özdemir Hüseyin, “Abdülhamid'in Filistin Çığlığı”, İstanbul: Yitik Hazine Yayınları, 2010, 80-

82. 

Uleymî, Ebü’l–Yümn Mücîrüddîn Abdurrahmân b. Muhammed. “el–Ünsü’l–celîl bi–târîhi’l-

Kuds ve’l–Halîl”. thk. Adnan Yunus Abdülmecid Ebû Tebbâne – Mahmûd Avde el-

Keâbine. 2 Cilt. Amman: Mektebetü Dandis, 1999. 

Sırma, İhsan Süreyya, “Hilafetten Saltanata Emeviler Dönemi”, İstabul: Beyan Yayınları, 2018) 

Taberî (ö. 310/922). Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr, “Tarihi Taberi”, trc. M. Faruk Gürtunca, 

Sağlam yayınevi, İstanbul, t.y. 4 cilt. 



Yakubi, Ahmed b. Ebu Yakub ibn Vazıh. “Tarihu’l-Yakubi” Beyrut: Daru’l Kütübü’l İlmiyye, 

2002. 

Yetkin, Suut Kemal,” İslam Mimarisi”. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1959). 


