EMEVILER DONEMINDE KUBBETU’S-SAHRA VE MESCID-1

AKSA

THE DOME OF THE ROCK AND THE MOSQUE OF AQSA

DURING THE UMAYAD PERIOD

Tuba ALAYBEYI

Harran Universitesi

Doktora Ogrencisi
tuba-alay@hotmail.com
ORCID: 0000-0001-5507-0354

Atif Gosterme: ALAYBEYI, Tuba, “Emeviler Déneminde Kubbetii’s-Sahra ve Mescid-i Aksa” Agri
Islami Ilimler Dergisi (AGIID), Aralik 2025 (17), s. 112-138

Gelis Tarihi:
07 Aralik 2025
Kabul Tarihi:

25 Aralik 2025

©2024 AGIIiD
Tum Haklar1 Saklidir.

Ozet: Kudiis ve cevresi gerek Kuran-1 Kerim’de gerekse de hadislerde kendisine gokga atif
yapilan bir sehir olmasit nedeniyle Miisliimanlar tarafindan 6nemsenmis ve bu sehre hizmet
etmek, burada eser birakmak bir iistiinliik olarak goriilmiistiir. [slam devleti, Kudiis’iin kalbi
niteligindeki 144 doniimliik Beytiil Makdis, Harem, Mescid-i Aksa isimleriyle anilan kutsal
alan iizerine ilk etapta islevini yerine getiren, pagan tapmagmin kalintilar iizerine bir
mescid insa etmigken daha sonralari Emevi halifesi Abdiilmelik bin Mervan tarafindan dnce
oldukga gorkemli sekiz koseli Kubbetii’s-Sahra ardindan da Mescid-i Aksa insa ettirildi.
Kudiis’te bulunan en eski ve en biiyiik Islam eseri olan Kubbetii’s-Sahra ve Mescid-i Aksa
Miislimanlarin  bu sehre egemenliginin varliginin sembolii olmustur. 691 yilinda
Kubbetii’s-Sahra’nin yapimina baglanmadan dnce Halife Abdiilmelik bin Mervan, kiigiik
bir 6n yap1 olan Kubbetii’s Silsile (Zincir Kubbesi) insa ettirilmekle birlikte yapilis amaci
bilinmemektedir. Kubbetii’s Sahra Orta Cag Islam diinyasinin en muazzam yapitlarindan
biri olarak kabul edilmekte olup yapim nedenleri iizerine hem Islam kaynaklari hem de
Batili caligmalar dahil olmak iizere birgok farkli iddia ortaya atilmaktadir. Ayni sekilde bu
alanda Islami bir yap1 olan Mescid-i Aksa’y1 Abdiilmelik’in inga ettirdigine dair yaygin bir
kanaat olmakla birlikte kendisinden sonra yerine gecen Velid’in Mescid-i Aksa’y1 biiyiik
ol¢iide insa ettirdigi rivayet edilirken bu yapiy1 kimin tamamladigi konusunda tarihgiler
arasinda mutabakat yoktur. Emeviler’deki Abdiilmelik donemi ise bu yapilarin sadece dini
fonksiyonlarryla degil ayn1 zamanda politik ve toplumsal rolleriyle de donemin ruhunu
yansitan yapilar olduguna isaret etmektedir. Calismamizda bu yapilarin yapilis nedenleri,
zamani, sekli ve yasadig1 degisimler iizerinde durulmustur. Uzerindeki iddia ve ihtisamin
nedenlerini anlayabilmek i¢in dénemin siyasi ve politik gelismeleri, sonuglari irdelenerek
bu yapilar tizerindeki, Emevi etkileri degerlendirilmistir.

Anahtar Kelimeler: Isldm tarihi, Kudiis, Kubbetii s-Sahra, Mescid-i Aksa, Abdiilmelik.

Abstract: Jerusalem and its surroundings are considered important by Muslims because it
is a city that is frequently referred to in both the Quran and the hadiths and serving this city
and leaving a mark here was seen as an superiority. The Islamic state built a mosque on the
ruins of a pagan temple that initially served its purpose on the 144-acre sacred area known
as Bayt al-Maqdis, Haram and Al-Aqgsa Mosque, which is the heart of Jerusalem. Later, the
Umayyad Caliph Abdul Malik bin Marwan had first built the magnificent eight-sided Dome
ofthe Rock, and then the Al-Agsa Mosque. The Dome of the Rock and the Al-Agsa Mosque,
the oldest and largest Islamic monuments in Jerusalem, have become symbols of the Muslim
sovereignty over this city. Before the construction of the Dome of the Rock began in 691,
Caliph Abdul Malik bin Mervan had built a small preliminary structure, the Dome of the
Chain, whose purpose remains unknown. The Dome of the Rock is considered one of the
most magnificent structures of the medieval Islamic world, and many different claims have
been put forward about the reasons for its construction, including both Islamic sources and
Western studies. The period of Abdiilmelik in the Umayyads indicates that these structures
reflect the spirit of the period not only with their religious functions but also with their
political and social roles. In our study, we focused on the reasons for the construction of
these structures, their time, shape and the changes they experienced. In order to understand
the reasons for the claim and magnificence on these structures, the political and policy
developments of the period and their results were examined and the Umayyad influences
on these structures were evaluated.

Keywords: Islamic History, Jerusalem, Dome of the Rock, Al-Agsa Mosque, Abdul Malik.




GIRIS

Kudiis sehri; kimilerine gore insanlik tarihinin baglama ve kimilerine gore de bitis noktasi
olarak kabul edilip bu iki zaman zarfinda bu sehirde yasayan ve yasananlara binaen kutsal bir
nitelik kazanmistir. Bu kutsiyetin biiyiikliigii nispetinde insanlar nezdinde bu sehir sahip
olunasi, yasanilasi bir mekan olarak goriilmiistiir. Bu sehre hakim olan din mensuplar1 da
kendilerince kutsal kabul edilen mekanlar1 somutlagtirmak adina mimari yapilarla
belirginlestirmistir. Calismamizda bu mimarilerin donemin toplumuna ve toplumun bu
mimarilerin insasinda etkileri arastirma sonucunda analiz edilerek okuyucuya aktarilmasi
amagclanmaktadir. Zira Kudiis 638 yilinda Hz. Omer’in sehre girmesiyle' siyasi anlamda “Islam
sehri” unvam almis ve bu tarihten itibaren buraya yerlesen, bdlgenin Islamlagsmasini saglayan
Miisliimanlarin her agidan sehri Islamlastirma miicadelelerine sahne olmustur. Tabi olarak bu
amaglarimi gergeklestirmek ve ibadetlerini rahat¢a yapabilmek i¢in bir ibadethane insa etmeleri
elzemdi. Bu noktada o donemde sehirdeki tek dini unsur olan Hristiyanlarin mabetlerine ve
kutsal kabul ettikleri arazilere dokunulmamus, onlar i¢in énem arz etmeyen atil durumdaki?
Siileyman mabedinin insa edilip yikildigi, daha sonralart Roma Imparatorlugu tarafindan
Jiipiter Capitolinus Tapmagmm kuruldugu,® Isra-Mira¢ hadisesinin gerceklestigi,* arazi
itibariyle Mescid-1 Aksa olarak gecen ortalama 144 dontimliik Tapinak (Moriya) tepesine bir
mescid insa emri Halife Omer tarafindan verilmistir.’Ciinkii bu alan Peygamber’in
nitelemesiyle Miislimanlarin ibadet maksadiyla ziyaret edebilecegi Kabe ve Mescid-i
Nebevi’den sonra tigiincii mescidi i¢cinde barindirmis ve Miisliimanlar tarafindan da her daim
ta’zim ve taltif gormiistiir. Bununla birlikte Kudiis sadece bir sehir degil bir “inan¢ merkezi”
konumunda olup sehirdeki niifus yapisi sebebiyle dinler kongresi goriiniimiindedir. Bu sebeple
ti¢ ilahi din mensuplar1 bu sehre hakim olmay1 diger dinlere bir iistiinliik nisanesi olarak gérmiis
ele gecirmek i¢in caligmis kendi dinlerinin kutsal mekanlarmi da dini yapilariyla

belirginlestirmistir.

Bu anlayistaki Yahudiler de ilk defa Kudiis’ii ele gegirir ge¢irmez Hz. Davud tarafindan

Mescid-i Aksa’nin yeri tespit edilmis ve bir mabet insas1 planlamistir. ilahi emirle bu mabedin

! Belazuri, Ahmed. b. Yahya b. Cabir. “Fiitiihu’I-Biildian”, cev. Mustafa. Fayda, (Istanbul: Siyer Yaynlari,
2013), 62.

2 Ibn Kesir, “el-Biddye ve 'n-Nihdye”, cev: Mehmet Keskin. (Istanbul: Cagr1 Yaymlari, 1994), 7/ 94.
3 Nebi Bozkurt “Mescid-i Aksa”, “TDV Islam Ansiklopedisi”, (Ankara, TDVY, 2004), 29/268-271.

“O Mescid-1 Aksa ki biz onun etrafini bereketli kildik ve bu gece yolculugunu o seckin kula biiyiik isaret ve
delillerimizden bir kismini gosterelim diye yaptirdik. Stiphesiz ki O, evet O, her seyi hakkiyla isiten, kemaliyle
gorendir.” Isra 1.

5 Ibn Kesir, “el-Biddye ve n-Nihdye”, 7/94.



yapimini oglu Siilleyman’a devrederek Siileyman Mabedi olarak anilan yapi insa ettirmistir. Bu
yapt Kudiis tarihinde I. Siileyman Mabedi olarak geg¢mis Babil Hiikiimdar1 Buhtunnasir
tarafindan yikilmis® ve siirgiinden dénen Yahudiler tarafindan II. Mabed olarak da anilacak
Stileyman Mabedi’ni bir kez daha insa ettiler. Yahudi asilli Roma valisi Herod tarafindan
genisletilerek imar edilen Mabed yine Romalilar tarafindan yikilmistir.” Yahudilerin Romalilar
tarafindan m. 70 yilinda siirgiin edilmesinin akabinde Mescid-1 Aksa denilen bu alana Jiipiter
Capitolinus Tapinagi insa edilmis Roma imparatorlugunun Hristiyanliga geg¢mesiyle bu
tapmagin yikildig1 sanilmaktadir.® Siileyman mabedinin yerine yine mabet hiikmiindeki bir
tapinagin insa edilmesi bu tepenin kutsiyetiyle ilgili yaygin bir inanisin varligini
gostermektedir. Cilinkii bu tepe sehrin kurulusundan itibaren hangi din ve inanis olursa olsun

kutsal goriilmiis ve bir mabet insa edilmistir.

Hz. Omer ise fetihten sonra Kudiis’ii gezerken patrik Sophronius’tan Davud Mescidine
kendisini yonlendirmesini talep etmistir. Oraya vardiginda ise bu yerin Hz. Peygamber
tarafindan Isra gecesi tasvir edildigini belirtmis ve bu nedenle burada bir mescit kurulmasima
karar vermistir. Ancak bu alana geldiklerinde Sahra kayasinin bulundugu yerin ¢opliige
doniistiiriildiigiine sahit olmuslardir.® Hiristiyanlar, Israilogullar’’nin bir zamanlar kutsal hag1
sakladig1 bu yeri kasith olarak kirletmisler, bu da onlarin Yahudilere olan kininin bir gostergesi
oldugu diisiiniilebilir. Halife bu kirlilige miidahale ederek ciibbesinin ucunu kullanarak
cevreden ¢opleri toplamaya baglamig, Miisliimanlar da ona katilarak alani temizlemeye
girismislerdir. Bu alanin kutsalligina binaen Halife’nin burada bir mescit yapilmasini istemesi
oldukga dogaldir ve nitekim de bdyle olmustur. Ilk donem Islam tarihi kaynaklarinda bu mescit
hakkinda fazla bilgi bulunmamakla birlikte H. 50 (m. 670) y1l1 civarinda buray1 ziyaret eden bir
Hristiyan hacinin anlattiklarindan Miisliimanlarin haremin dogu duvarina yakin boliimiinde yer
alan harabenin iizerini kirigler ve kalaslarla kapatarak ahsaptan yapildigini ve 3000 kisinin
namaz kilabilecegi biiyiikliikte (48m x 48m) basit bir mescit yaptiklar1 dgrenilmektedir.'”
Anlagilan o ki Islam Devletinin hakimiyetiyle birlikte Miisliimanlar, kendi yasam alanlarini

tanzim etmeye yonelmis bir ibadethaneyle ise baslamiglardir. 144 dontimliik Moriya veya diger

6 Taberi (6. 310/922). Eb(i Ca’fer Muhammed b. Cerir, “Tarihi Taberi”, trc. M.Faruk Giirtunca, 4 cilt. (fstanbul
Saglam Yaymevi, t.y.), 2/167; Naciye Aksoy Kamalak, “Israilogullart Kralliginda Davud ve Siileyman
Dénemleri”. “Turan-Sam”, Sage Yayinlari, say1 61/2024, 176-181.

Dio Cassius, “Romaike Historia / Dio’s Roman History”: I-IX, Cev. Earnest Cary, The Loeb Classical Library.
London: Heinemann-Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1914-1927, 1/69.

8 Bozkurt, “Mescid-i Aksa”, 29/268-271.
9 Ibn Kesir, “el-Bidaye ve 'n-Nihaye”, 7/ 94

10 K. A. C Creswell., “4 Short Account of Early Muslim Architecture, Middlesex”1958, 10, 28, 43, 204-206, Iv.
42/10.



adiyla Sahra tepesinde giliney tarafinda daha sonralari sadece bu mescide Mescid-i Aksa
denilecek bir mescit insa etmesiyle; Hz. Omer, Yahudilerin kiblesi olan Sahra kayasini yeniden
giin ylizline ¢cikarmig, Hiristiyanlarin da en biiyiik kilisesi Kiyamet kilisesine zarar vermeden
her bir parcasim1 korumustur. Boylelikle vergilerini 6deyen her dinden insanlarin Kudiis’te
kendi inanglarni siirdiirmekte 6zgiir olmalarin1 saglamig ve ayni zamanda diger kutsal
degerlere saygi gosterilmesini tesvik ederek huzurlu bir ortam olusturulmasma katkida

bulunmustur.

Rasit halifeler doneminin sona erip Emevi Halifeleri devletin basina gecince muhalifler
kendini gostererek yonetimi reddetme yoluna gitmislerdir. Abdullah b. Ziibeyir’in
muhalefetiyle!! karsilasan Emevi iktidar1 mesruiyetini korumak igin askeri, siyasi, mimari her
yolu kullanmistir. Iste bu meyanda Hicaz bolgesinden ciddi muhalefetle karsilasan Emeviler,
Kudiis’e siyasi ve mimari anlamda ciddi yatirimlarda bulunarak dikkatleri bu sehre
yonlendirmeye ¢aligmislardir. Kudiis’e yapilan bu mimari yapilarin diger bir nedeni ise
Hristiyan Roma yonetiminin insa ettigi gorkemli yapilarin sehrin siliietinin bir Hristiyan sehrine
dontstiirmesidir. Niifus olarak oldukca ilerde olan Hristiyan unsurun mimarisinin de ileri
olmasi1 sebebiyle Emevi yonetimi bu durumu Islam lehine ¢evirmek amaciyla Sahra tepesine

[slam varligmi yansitan yapilar insa ettigi goriilmektedir.

Islam hakimiyeti altinda bulunan Kudiis’teki mimari yapt Emeviler doneminde altin
cagin1 yasamis once Kubbetii’s Sahra daha sonra da Mescid-i Aksa Camisi insa edilmistir.
Kudiis’te yer alan Kubbetii’s Sahra ile Mescid-i Aksa gibi yapilar ¢ok sayida toplumun
dikkatini ¢ekmistir. Ozellikle Miisliimanlar i¢in 6zel bir neme sahip bu mekanlar bu yapilarla
nam salmig goérkemini taglandirmistir. Konunun daha iyi anlasilmasi i¢in de her iki yapinin da
alt basliklar seklinde detaylandirilmasi uygun goriilmektedir. Calismamizda tarih itibariyle

once yapilan Kubbetii’s-Sahra’y1 ardindan da Mescid-i Aksa’y1 ele almay1 uygun gordiik.
1. Kubbetii’s Sahra

Kubbetii’s-Sahra Orta ¢agin en gérkemli Islam mimarisi konumunda olup o donemde de
giiniimiizde de Islam’in dolayisiyla da Miisliiman niifusun simgesi konumundadir. islam
Devleti bu topraklari fethettiginde Halife Omer’in emriyle Jiipiter tapinaginin kalintilari iizerine
insa ettirdigi mescit; ne daha 6nce Yahudiler tarafindan insa edilen Siilleyman mabedinin ne de

halihazirda Hristiyanlarin insa ettigi Kiyame kilisesi gibi yapilarin gérkemine yakindi. Ciinkii

" Yilmaz Celik, “Siyasi Erdem A¢isindan Bir Iktidar Miicadelesi Ornegi: Abdullah b. Ziibeyr” Nisar 6 (May1s
2025), 1-21, 3.



Hz. Omer’in insa ettirdigi mescit ise sadece toplanip namaz kilma islevini yerine getirmek
amacindaydi. Emevi halifelerinden Abdiilmelik bin Mervan iktidara gelince bu durumu
degistirmek i¢in Islam’1n sanina yakisan bir yap1 insa ettirmeye karar verdigi, Kubbetii’s-Sahra,
[slom diinyasinin en 6nemli yapilarindan biri olmasinin yani sira, aym zamanda Islami
mimarisinin sembolik anitlar1 arasinda yer almaktadir. Kudiis’te Tapinak Tepesi olarak bilinen
bolgede insa edilen bu yap1, Mescid-1 Aksa kiilliyesinin merkezinde konumlanmaktadir. Diinya
genelinde “Islam Kudiisii”’niin dinsel simgesi olarak kabul gériilen ve sehir siluetinin
belirleyici unsurlarinin basinda gelen Kubbetii’s Sahra Islam anit mimarisinin ilk gérkemli eseri

olup yapildig1 giinden giinlimiize kadar Miisliimanlarin iftihar1 olmustur.

[slam anit mimarisinin bilinen ilk 6rneklerinden biri olan Kubbetii’s Sahra, Emevi
Halifesi Abdiilmelik bin Mervan’in doneminde 691-692 yilinda tamamlanmistir. Kudiis’teki
Harem-i Serif’in merkezinde insa edilmis olup hem Miisliimanlar hem de Yahudiler tarafindan
kutsal sayilan kayanin iizerine kurulmustur. Bu konudan bahseden miielliflerin ¢ogunlugu,
Kubbetii’s-Sahra’nin banisinin Emev1 halifesi Abdiilmelik b. Mervan oldugu hususunda goriis
birligi icinde olmakla birlikte bu goriisii savunanlar arasinda ibnii’l-Cevzi, Ahmed el-Makdisi,
M. Hanbeli ve Semseddin es-Siiytti gibi isimler yer almaktadir. Bu bilgileri degerlendiren bazi
muahhar miiellifler ise, Velid’in eserde bazi tamir ve iyilestirmeler gerceklestirdigini
aktarmaktadir. Tiim bu rivayetlerden hareketle, yapinin asil banisinin Abdiilmelik oldugu;
Velid’in ise mevcut eksiklikleri giderdigi ve yapiy1r daha estetik bir goriinlime kavusturmak
iizere bazi ilavelerde bulundugu sonucuna ulagilmaktadir Diger yandan Abdiilmelik yapinin
inga sorumlulugunu danisman1 Reca b. Hayve ile mevlasi Kudiislii Yezid b. Sellim’a vermis'?
ve bu gorevliler bolgede 6zellikle mimari ve sanat alaninda belirgin bir sekilde kendisini
gosteren Bizans kiiltiirel birikiminden istifade etmis ve imar faaliyetlerinde Bizansli ustalar
kullanmustir.'® Ciinkii bu yap1 miistesrikler tarafindan “Araplarin yapamayacag: kadar
harikulade bir eser”!? olarak telakki edilmis ve herhangi bir delil sunmadan boyle bir iddiada

bulunmuslardir.

12 Uleymi, Ebii’l-Yiimn Miiciriiddin Abdurrahman b. Muhammed. “el-Unsii 'I-celil bi-tdrihi’l-Kuds ve’l-Halil”.
thk. Adnan Yunus Abdiilmecid Ebi Tebbane - Mahmiid Avde el-Keabine. 2 Cilt. Amman: Mektebetii Dandis,
1999, 1/401; isfahani, Imadeddin, “el-Fethii’I- Kussi- fi Fethii’l- Kudsi”, E.J. Brill, (Leyden:1888), 65; Feyza
Betiil Kose, “Osmanli Dénemi Kudiis'iinde Mimari Calismalari”, KSU Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 29 (2017),
34,

Zeyneb Arpacik. “Islim Geleneginde Anitsal Mimarinin Ik Ornegi: Kubbetii’s-Sahre”. Diyanet Ilmi Dergi
60/4 (Aralik2024), 1465-1494, 1477.

Muammer Gill, “Islam Sanatinn Ik Saheseri Kubbetii’s-Sahra: Tarihi Avka Plani, Tasviri, Restorasyonlari ve
Kitabeleri”. Erdem Dergisi, 14(41), 79-98, 2004, 81.



Bununla birlikte Islam mimarisinin bugiine kadar ulasan en etkileyici drneklerinden biri
olarak kabul edilmekte olan bu yapinin, Batili baz1 kaynaklarda Franklar doneminden bu yana
hatali bir sekilde Omer Camii olarak adlandirildig1 dikkat ¢ekmektedir. Bu hatanin nedeni
Islami kaynaklarda gecen Hz. Omer’in bu yapinmn iizerine bina edilen kayaya abasiyla
temizlemek suretiyle hiirmet etmesi ve akabinde de mescit insa edilmesini emretmesi
muhtemeldir. Hangi halifenin dénemine ait olursa olsun, séz konusu mimari eserler Islam
sanatinin en eski yapilarindan olup, Emeviler tarafindan birakilmis 6nemli mimari miraslar

arasinda yer almaktadir.

Kubbetii’s-Sahra’nin insa siirecine baktigimizda daha insasi baglamadan 6nce Halife
Abdiilmelik bin Mervan tarafindan kiiciik bir 6n (model) yap1 olan Kubbetii’s-Silsile (Zincir
Kubbesi) insa ettirildigini goriiyoruz. Abdiilmelik, Kudiis’te bulundugu esnada insa edilmesini
istedigi mescidin ve kubbenin tasimasi gereken nitelikleri ayrintili bigimde belirlemis ve daha
kii¢iik o6lgekli olan ve "Kubbetii’s-Silsile" olarak adlandirilan kubbenin insasini emretmistir. Bu
yapty!r begenmis ve asil kubbenin de benzer sekilde insa edilmesini istemistir."’Bu yap1
Kubbetii’s Sahra’nin iigte biri biiyiikliigiinde ve dogusunda yer almaktadir. Ne amacla
yapildigina dair kesin bir bilgi olmamasina ragmen rivayetlere gére Kubbetii’s-Sahra’nin insaat
masraflarim karsilamak ve Misir’dan toplanan vergileri saklamak amaciyla insa edilmistir.!'
Ancak yap1 iizerine yapilan son arkeolojik calismalar, 6n (model) yapi1 iddialarini
yalanlamaktadir. Zincir Kubbesi ile Kubbetii’s Sahra arasinda agik bir plan farki bulunmaktadir.
Ayrica Kubbetii’s-Sahra iizerine miistakil eserler vermis olan iinlii sanat tarihgisi Oleg Grabar,
Zincir Kubbesi’nin aslen on bir yiizlii olarak tasarlandigi yoniindeki diisiincenin dogru
olmadigin1 belirtmektedir.!” Bu sebeple yap: duvarlarinin sonradan kaldirildigina dair goriisler
de yanlistir. Zira on bir ylizlii bir yapiy1 geometrik kurallara uygun olarak insa etmek miimkiin
degildir.'®Ancak model veya maket yapilarin gergegine birebir uymamasi bu gorevinin
olmadigini diislindiirmemeli. Ciinkii o donemi gozeterek gerceginden bu oranda bir sapma

insaat anlaminda gayet normaldir.

15 fbnu’l-Batrik, Iskenderi. “Kitabu t-Tarih’i’l-Mecmu’ ale t-Tahkik ve t-Tasdik” (1-2 Cilt). Beyrut, 1904, 39.

Leila Armstrong, “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period” (Master’s thesis).
University of Colorado at Boulder, 2007, 51.

Oleg Grabar, “The Shape of the Holy: Early Islamic Jerusalem”, Princeton University Press, 1996, 82.
Armstrong, “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period”, 52.



Diger taraftan Zincir Kubbesi’ne dair eski inamsta, bu mekanm Hz. Hizir’in dua yeri'
veya Tanr1’nin hiikmiiniin verildigi yer oldugunu belirtmektedir. Ydresel efsanelere gore ise bu
kubbenin bulundugu alanda eskiden gok ile yer arasinda bir zincir sarkitmistir. Halk arasinda
bir ihtilaf ¢ikinca da insanlar bu asili zincirin yanina gelip baslarindan gegenleri anlatmislardir.
Sayet yalan soyleyen biri varsa zincirin kendini geri ¢ektigi ve bu sayede adaletsizligin giin
yiiziine ¢ikarildigina inanmilmustir. Kisacasi1 bu yer, Kudiis’teki insanlarin yeryliziinde adalet
aradiklar1 mahal olarak kabul edilmektedir.?’ Giiniimiizde bu islevden uzak Kubetii’s-Sahranin
yaninda onun biiylik bir minyatiirii konumundadir. Bu konuda bir¢ok yorum yapilmakla
birlikte tinlii tarih¢i Jullian Raby ise Zincir Kubbesi’nin bir yargi alani olabilecegini 6ne
stirmektedir. Onun goriisiine gére Tanri’nin yeryliziindeki kutsal tahtinin yer aldigi mekan
Kubbetii’s-Sahra’dir. Bu nedenle Kubbetii’s-Sahra’ya ulasmadan once Zincir Kubbesi’nden
gecilmesi gerekmektedir. Bu perspektifle Zincir Kubbesi, insanin Tanr1 ile bulusmasindan
onceki yargi siirecini temsil etmektedir.?' Tiim bu inanglara ragmen Zincir Kubbesi, Zeytin Dagi
ile Harem-i Serif arasinda yer almakla birlikte Kubbetii’s-Sahranin maketi olarak goriilmekten

baska herhangi bir islevi bulunmamaktadir.
1.1. Yapim Nedenleri

Su bir gercek ki Kubbetii’s-Sahra Orta Cag Islam diinyasinin en muazzam yapitlarindan
biri olarak kabul edilmektedir ve yapim nedenleri iizerine hem Islam kaynaklar1 hem de Batili
calismalar dahil olmak iizere bircok farkli iddia ortaya atilmaktadir. Insa nedenlerinin tam
olarak belirlenememis olmasi, tarihgiler arasinda farkli tezlerin gelismesine zemin
hazirlamaktadir. Ik olarak bazi tarihgiler, Halife Abdiilmelik’in hiikiimdarli§i zamaninda
Abdullah bin Ziibeyir’in Mekke’ye gelen hacilar1 kendi lehine biat almaya zorladigini iddia
etmektedirler. Bu durumdan rahatsiz olan Abdiilmelik, Kébe’ye yapilan hac ziyaretlerini
yasaklamis ve miiminleri Kubbetii’s Sahra’ya yonlendirerek bu yapiya alternatif bir ibadet
merkezi olarak islev kazandirmaya ¢alismistir.>*Yakubi’de gecen bir rivayete gore Halife
Abdiilmelik hacca gitmek isteyen halka hitaben “Iste Ibn Sihdab ez-Ziihri! Size Rasilullah 'in su

hadisini rivayet etmektedir: U¢ mescid disinda hichir mescide ibadet amaciyla yolculuk

19 Giilru Necipoglu, “The Dome of the Rock as Palimpsest: ‘Abd al-Malik’s Grand Narrative and Sultan
Siileyman’s Glosses (“Kubbetii’s-Sahra Bir Palimpsest Olarak: Abdiilmelik’in Biiyiik Anlatisi ve Sultan
Stileyman in Tefsirleri”.)”. Muqarnas, 25, 17-106. Brill. 2008, 24.

20 Armstrong. “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period”, 51.

2l Nees Lawrence. “The Dome of the Chain: An Essay in Interpretation. In Perspectives on Early Islamic Art in

Jerusalem”, 58-99. Koninklijke Brill- Leiden, 2016, 61.

22 Erdal Eser, “The First Islamic Monument Kubbet iis-Sahra (Dome of the Rock): A New Proposition”. PESA
Uluslararasi Sosyal Arastirmalar Dergisi, 3(2), 135-147, 2017, 138.



’

vapilmaz. Bunlar: Mescid-i Haram, benim mescidim (Medine) ve Mescidii Beyti’l-Makdis.’
Ardindan, “Iste bu sahra, Rasilullah’in miraca ¢ikarken ayagim bastigi yerdir. Sizin icin Kéibe
makamina geger.” demistir. Bunun {izerine, sahra {izerine bir kubbe insa ettirmis; yapinin
cevresine ipek perdeler astirmis ve hizmetliler tayin etmistir. Miisliimanlar, bu yapinin etrafinda
Kabe ¢evresinde oldugu gibi tavaf etmeye,>* vakfe yapmaya®* baslamislardir. Mescidin yapilis
tarihlerine baktigimizda bu amaca yonelik bir girisim oldugu mantiki olarak sdylenemez.
Ciinkii Kubbetii’s-Sahra 692 yilinda yapildiginda zaten Abdullah bin Ziibeyr (6.692) Emevi
Devleti’nin operasyonuyla vefat etmisti*® ve Siilleyman bin Abdiilmelik’in bdyle bir plan
olsaydi bunu daha 6nceden yiiriirliige koyardi. Ancak bir¢ok tarih¢i bu iddiada 1srarli olmus bu
konuda ibn Esir’in “Muaviye ve daha sonra da halife olan Abdiilmelik b. Mervan ve ondan
sonra gelen Velid b. Abdiilmelik’in Peygamber Efendimizin minberi ve asasini Medine’den

Sam’a getirmek istemeleri” ifadesi de bu iddiay1 destekler niteliktedir.

Aslinda Hac ibadeti, Islam’in bes temel esasindan biridir ve yalnizca Mekke’de
gerceklestirilmesi gereken belirli riikiinlere dayanir: ihrama Mekke’ye ulasmadan girmek,
Kabe’yi tavaf etmek ve Arafat’ta vakfe yapmak. Bu ibadetin Medine’de dahi yerine
getirilemeyecegi hususu, Islami hiikiimlerde agiktir. Dolayisiyla, Tabiin nesline mensup,
Medineli fakih ve muhaddislerden yasadig1 bir donemde, Halife Abdiilmelik’in hac ibadetini
Kudiis’e tagidigina dair mevcut veriler, bu iddiay1 kanitlamak agisindan yetersiz kalmaktadir.
Abdiilmelik’in boyle bir uygulamaya yonelmesi, Abdullah b. Ziibeyr’e kars1 basar1 iimidini
yitirdigi bir durumu gerektirecekken, tarihi bilgiler aksine halifenin kendine giivenini
korudugunu gostermektedir. Bu gelisme dikkate alindiginda, Kubbetii’s-Sahra’nin insasinin
Abdullah bin Ziibeyr’in vefatiyla (m. 692/h.72) ayn1 y11*” veya bir y1l nce tamamlandig1 goz
oniine alindiginda, Hicaz’in yeniden ele gecirilmis olmasina ragmen Kudiis’te hac ibadetinin

gerceklestirilmis oldugu yoniindeki iddialarin tarihsel zeminde tutarli olmadig1 anlasilmaktadir.

Mescid-i Aksa kompleksindeki goérkemli ilk Islami yapi olmasi hasebiyle Kubbetii’s-

Sahra’nin yapim nedeni olarak ortaya atilan iddialardan biri de Halife’nin Kudiis’teki etkileyici

3 Yakubi, Ahmed b. Ebu Yakub ibn Vazih. “Tarihu’l-Yakubi” (Beyrut: Daru’l Kiitiibi’l [Imiyye), 2002, 2/203;
Ihsan Siireyya Sirma, “Hilafetten Saltanata Emeviler Donemi”, Istabul: Beyan Yayinlari, 2018, 77.

24 Kalkasendi Ahmed b. Ali, “Me dsirii’l-indfe fi me ‘Glimi’l-hildfe”, nsr. Abdiissettir Ahmed Ferrac, I-II1,
(Beyrut: 1980), 1/129.

25 Tbnu’l Esir, “El Kamil Fit Tarih”, gev. M. Besir Eryarsoy, (Istanbul: Bahar Yayinlari, 1991), 3/315; Taberi
“Tarihi Taberi”, 4/192.

20 fbnu’l- Esir, “El Kamil Fit Tarih” 3/ 470-471.

27 Ibnu’l Esir, “el-Kdmil Fit Tarih”, 3/315; Taberi, “Tarihi Taberi”, 4/ 192; Slomo Dov Goitein, “The Historical

Background of the Erection of the Dome of the Rock”, Journal o f the American Oriental Society, (New Haven:
1950, 106; Sirma, “Hilafetten Saltanata Emeviler Donemi”, 80.



Hristiyan kiliseleri ve ibadethanelerinden, 6zellikle Kiyame Kilisesi’nden Miisliimanlarin
etkilenmesini engellemek amaciyla bu muhtesem yapiy1 insa ettirdigidir.2*Bu goriis Kubbetii’s-
Sahra’nin  yapimi i¢cin daha gegerli oldugu diisiiniilse de tek sebep olarak
degerlendirilmemelidir. Cilinkii Miisliimanlarin Hristiyanlik ge¢misinden ziyade Putperestlik
geemisi varken bu yapidan dini kaygiyla rahatsiz olmak gayri mantikidir. Sayet boyle bir tehlike
mevcut olsaydr Hz. Omer tarafindan bertaraf edilirdi. Kiyamet kilisesinin gérkeminden ziyade
Kubbetii’s-Sahra’nin  yapimi1  Gayr-i Miislim teb’aya Islam Devleti’nin biiyiikliigii ve
kaliciliginin ispatidir. Ciinkii tarih boyunca bu sehir ve bu mescidin bulundugu tepe stirekli el

degistirmis ve kalicilik biiytikliigiin ve giiclin simgesi olmustur.

Bu g6z alic1 yapinin insa nedeniyle ilgili bir diger goriis ise, sehrin sillietinde “Hristiyan
sehri” simgesi gorevi goren sehrin dini merkezindeki Kabir Kilisesi ve Nea Kilisesine meydan
okumaktir.?® Ciinkii anitsal bir cemaat camisi olarak insa edilmis Kubbetii’s-Sahra ve Kible
Mescidiyle birlikte bu iki anitsal yapi ¢ifti arasindaki gerilim ve rekabet, o donemde sehrin
siliietinde agikga goriilebiliyordu. Zaten bu yapilar sehrin dini ve idari merkezini Harem-i Serif
ve ¢evresinde yeniden olusturarak biiylik bir kentsel degisime isaret etmistir ki burada Hristiyan
varliginin sayisal ve tarihsel iistlinliigiine karsilik siyasi konumun yaninda mimari alanda bir

giic gosterisi olarak degerlendirilmelidir.

Kubbetii’s Sahra’nin ingas1 hakkinda ortaya atilan bu farkli goriisler, yapinin yalnizca
Islam mimarisinin degil ayn1 zamanda ge¢mis dénemlerdeki politik ve dini ¢atismalarm bir
yansimasi olarak onemini korumaktadir. Bahse konu yapi yiizyillar boyunca devletler ve
hiikiimdarlar degigse de siirekli olarak saygi goren ve ilgi ¢ceken bir mabet olmaya devam

etmektedir.
1.2. Mimari Ozellikleri

Kubbetii’s-Sahra’ya mimari a¢idan baktigimizda; yap1, Islam diinyas1 a¢isindan 6nemli
addedilen bir kayanin {izerine oturtulmaktadir. Bu kaya, ii¢c semavi dinin her biri tarafindan
farkli baglamlarda anlamlandirilmis olmakla birlikte, tiimii tarafindan kutsal kabul
edilmektedir. Islami gelenekte bu kaya, "Mukaddes Kaya" veya "Muallak Tasi" olarak

adlandirilmaktadir. "Muallak" kelimesi, boslukta asili duran anlamina gelmektedir. islam

28 Makdisi Ebu Abdullah Muhammed bin Ahmed el-Bessari. “Ahsenu’t-Tekasim fi Ma'rifeti’l-Ekalim”, gev.
Ramazan Sesen, Yeditepe Yayinevi. (Istanbul: 2022), 133-135; Ali Mazak. “Emevilerin sonuna kadar Kudiis
ve Filistin” (Yayinlanmamis yiiksek lisans tezi), Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, (Istanbul:
1989. 89.

Gideon Avni, “The Byzantine-Islamic Transition in Palestine: An Archaeological Approach” (Filistin'de
Bizans-Islam Gegigi: Arkeolojik Bir Yaklasim), (Oxford: Oxford University Press), 2014, 113.

29



inancia gore bu kayanin 6nemi, Hz. Muhammed’in Mira¢ hadisesi esnasinda yeryiiziinde
bastig1 son nokta olduguna inanilmasindan kaynaklanmaktadir. Hristiyanlik inancina gore ise
bu kaya, Isa Mesih’in insanlara tebligde bulunacagi mekanlardan biri olarak kabul edilmektedir.
Hristiyanlik inancina gére ise bu kaya, Isa Mesih’in insanlara tebligde bulunacagi mekanlardan
biri olarak kabul edilmektedir. Ayrica Yahudi rivayetlerinde Siileyman Mabedi’nin Kudsii’l-
akdes boliimiiniin temelini teskil edip Diinya’nin ortasinda bulundugu, Hz. NGh’un gemisinin
tiifandan sonra onun iistiine oturdugu, Hz. Ibrahim’in oglu Hz. Ishak’1 kurban etmeye tesebbiis
ettigi yerin bu kaya oldugu da ifade edilmektedir.’® Ayrica nu kayanin iizerine Hz. Daviid’un
bir mescid yapmakla emrolundugu, Hz. Siileyman’in mabedi tamamlayinca Allah’a bu kayanin
iizerinde siikrettigi, Ermiya’nin (Yeremya) ayni yerde vahiy aldig1 ve Hz. Yahya dahil birgok
peygamberin burada sehit edildigi de rivayet edilir.*!

Yapinin mimari 6zellikleri incelendiginde, altin renkli kubbesiyle sehrin simgesi olmus
yapinin dis cephesi ¢ini, mozaik ve mermerle kapldir; i¢ mekaninda da benzer sekilde mozaik
ve mermer siislemeler yer almaktadir. insa edildigi dénemde, bu gérkemli tasarimi ve mimari
ozellikleri itibartyla Kudiis’te bulunan Hristiyan yapilarinin 6niine gectigi belirtilmektedir.
Oyle ki Emevi yonetimi Kubbetii’s-Sahra insasina o kadar bilyiik 6nem vermistir ki Reca b.
Hayve ve Yezid b. Sellam, halifeye bir mektup yazarak Misir’dan insa icin aktarilan biitceden
ellerinde yaklasik 100.000 dinarin kaldigin1 bildirerek bunu ne yapmalar1 gerektigini soran bir
mektup gondermislerdir. Ancak Abdiilmelik b. Mervan bu paray: kendilerine bagisladigini
belirtmis olmasina ragmen onlar bunu kabul etmemeleri iizerine halife dinarin eritilerek
kubbeye katilmasini emretmistir. Bu talimat dogrultusunda 100.000 dinar altin eritilerek
kecgeyle kapli bulunan kubbeye katilmistir.’?> Bahsedilen essiz dzellikleri sayesinde bu yapi;
kendisinden &nce insa edilen ilk donem Islam mescitlerinin sade ve gdsteristen uzak 6zellikler
tasimasina karsin Isldm sanatinin ve mimarisinin anitsal nitelikteki ilk rneklerinden biri olarak
degerlendirilir. Kubbetii’s-Sahra, sonraki yiizyillarda hem Miisliiman hem de Hristiyan
mimarlar etkilemis; Osmanli, Endiiliis ve Hint alt kitas1 gibi ¢esitli Islam cografyalarinda bu
yapimin mimari etkilerini yansitan bir¢ok eser insa edilmistir. Gliniimiizde Kubbetii’s-Sahra
hem namazgah olarak kullanilmakta hem de tarihi ve kiiltiirel niteligi dolayisiyla 6énemli bir
ziyaretgah olarak goriilmektedir. insanligin ortak kiiltiirel mirasi arasinda yer alan bu gz

kamastirici yapi, inga edildigi tarihten itibaren kendisinden sonra gelen Miisliiman halifeler ve

30 Bozkurt, “Kubbetii’s-Sahre”’, 29/298.

3 fbn Asakir, Ebu’l-Kasim Ali b. el-Hasan b. Hibetullah b. Abdullah. “Tdrihu medineti Dimask™. Thk:
Muhibbuddin Ebi Said Omer b. Garame el-Umrevi. 80 Cilt, (Beyrut: Daru’l-Fikr,1995), 22/293.

32 Uleymi, “Unsii’l-Celil bi Tarihi’l-Kuds ve’l-Halil”, 1/ 402.


https://islamansiklopedisi.org.tr/nuh
https://islamansiklopedisi.org.tr/yahya

devlet yoneticileri tarafindan biiyiik takdir gérmiis; korunmasi, onarimi ve hizmetlerinin

devamlilig1 konusunda yogun bir ilgiyle sahiplenilmistir.

Kubbetii’s-Sahra yap1 itibariyle o doneme -hatta gliniimiize- kadarki klasik cami
mimarisinin diginda koseli-dairevi bir yapiya sahip olmasindan miitevellid, 6zelde mihrab genel
itibariyle yap1 diger camilerdeki roliinii kaybettigi gibi daha ¢ok bir ziyaretgah goriintiisii
vermektedir. Aslinda platonun gilineyinde cami gorevini yerine getiren bir yapinin bulunmasi
bu mimari secimde etken olmaktadir. Bu secim de bize bu yapinin Islam iktidarini, varliginin,
biiyiikliigiiniin géstermesi amaciyla insa edildigini ispatlar. Zira devletin getin bir i¢ miicadele
esnasinda Misir’ 1n 7 yillik gelirini ayrilarak®® tamamlanmasi baska tiirlii agiklanamaz. Unlii
Sanat Tarih¢i Oleg Grabar da ¢ogunlugun kabul ettigi goriis olarak Kubbetii’s-Sahra’nin bir
camiden ziyade Kur’an’da gecen Mescid-1 Aksa ve Mirag’a yiikselmenin yeri olma anisina

dikilen bir sehitlik oldugunu nakleder.**

Bununla birlikte Kaya'nin tepesini ziyaretgilere goriiniir kilan tasarim konseptine sahip
Kubbetii’s-Sahra binasinda Miisliimanlarin benzersiz mimari teknikler gelistirdigi olgusu
aciktir. Her seyden Once bina altin oran degil, sekizgen oran iizerine tasarlanmis ve 6zellikle
yapinin dnemini vurgulamay1 amaglayan bir dzen gelistirilmistir. Ug “es merkezli dairesel”
mahfazaya sahip normal bir sekizgen olarak tasarlanmig ve inga edilmistir; en i¢ kismi dairesel
iken diger kisimlar1 sekizgendir. Dis sekizgen, binanin dig duvarmi olusturur ve bu simnir
duvarimin dort tarafinin her birinde merkezi bir kapt mevcuttur.3® Kubbetii’s-Sahra’nin kiymetli
bir unsuru da altin ile tezyin edilmis kapilaridir. Baz1 kaynaklarda isim degisiklikleri
goriilmekle birlikte Kible Kapist doguda, Sur Kapis1 kuzeyde, Kadinlarin Kapisi (Bab en-Nisa)
batida olmak {izere ii¢c kapis1 mevcuttur.*® Dogu ve kuzey kapilariin iizerine kitabeler mevcut
olup bu kitabelerde Allah’in birligini ve O’na ortak kosulmamasi gerektigini vurgulayan
ayetler®’ naksedilmistir. Kitabelerin sonuncusu ise en uzunu 240 m olup i¢ mekanda sekizgenin

iki yiiziinde yine Hz. Muhammed’in peygamberlik gérevinin evrenselligini, Islom’in son ve

3 Gil. “Islam Sanatimn Ik Saheseri Kubbetii’s-Sahra: Tarihi Arka Plam, Tasviri, Restorasyonlari ve

Kitabeleri”, 81.

3 Oleg Grabar, “Isldm Sanatinin Olugsumu”, gev: Nurcan Yavuz, Hiirriyet Vakfi Yay., Istanbul 1988, 39-40.

35 Haithem Fathi Al-Ratrout “The Architectural Development of Al-Agsa Mosque in Islamic Jerusalem in the

Early Islamic Period: Sacred Architecture in the Shape of the 'Holy™, Al-Maktoum Institute Academic Press,
2004, 468-476.

36 Makdisi, “Ahsen al-Tekasim fi M a’rifetii’l- Akalim”, s. 169-170; Arpacik. “Islam Geleneginde Anitsal
Mimarinin Ilk Ornegi: Kubbetii’s-Sahre”, 1479.

37 Tevbe 9/33; Bakara 2/136; Bakara 2/256; Bakara 2/111; Nar 24/35; En’am 6/12.


https://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Haithem+Fathi+Al-Ratrout%22&source=gbs_metadata_r&cad=1

kapsayici din olarak konumunu vurgulayan ayetler*® yer almaktadir. Ayetlerin mimari bir esere
naksedilmesi, IslAm sanatinda ilk kez Kubbetii’s-Sahra’da goriilmekte olup kaynagi
bilinmemekle birlikte daha 6nce bu uygulamanin yapildigi bir 6rnek yoktur. Kubbetii’s-Sahra
Emevi idaresi i¢in o kadar kiymetliydi ki Abdiilmelik bin Mervan, Abdullah bin Ziibeyr isyaninm
ortadan kaldirmasina ragmen o donemde Kabe’de bulunan Hz. Ibrahim’in kurban ettigi kogun

boynuzu ile Kisra’nin tacin1 Kudiis’e getirterek Kubbetii’s-Sahra’ya yerlestirmistir.>

Kubbetii’s-Sahra’nin en fazla dikkati ¢eken Ozelliklerinden biri de onun siislemeleridir.
Miikemmel yesil mermerden ve kirmizi somakiden yapilmis olan siitunlarin yaldizli giizel
bagliklar1 vardir. Camiin en muhtesem siisii, kubbe kasnagini, kubbeyi ve kemerler arasinda
tesekkiil eden tiggenleri siisleyen altin zeminli sar1 ve yesil mozaikleridir. Dis sekizgenin
duvarlan yar yiikseklige kadar, mermer levhalarla kaplidir. Sekiz cephenin her birinde renkli
vitraylarla siislii pencereler vardir. Cami, plan ve diger 6zellikleri ile Suriye kiliselerinin

tesirinde kalmasina ragmen onlar1 ok geride birakan muhtesem bir abidedir.*’

Emevi yonetimi bu sehre ve 6zellikle de Mescid-i Aksa platosundaki yapilara biiyiik bir
ithtiram ve 6nem vermis yapimindan mefrusatina kadar her ayrintiy1 en muhtesem sekilde yerine
getirmistir. Biitiin din mensuplarinin kutsiyetini kabul ettigi kaya itibariyle {izerine insa edilen
bu mabede de hayranligi cezbetmek ve Islam’a olan kabullenisi-ydnelisi saglamak amaciyla
yapiy1 her inanca agmustir. Tabi bunda sehrin Miisliiman niifusunun diger dinlere oranla azlig1
ve yeni yonetimin kaliciligii ispatlama duygusu etkendir. Oyle ki bu mabede hizmet her din
mensubu icin tercih edilen bir tasarruf olmus, 6zellikle de Yahudiler, Omer b. Abdiilaziz
donemine kadar Kubbetii’s-Sahra’nin kandillerini temizleme gorevini tistlenmislerdir. Bununla
birlikte Emevi yoOnetimi, Haram-i Serif’in aydinlatilmasinda biiyiik bir 6zen ve comertlik
gostermistir. Ibn Fakih el-Hemedani’nin 903 tarihli kayitlarina gére burast 1600 kandille
aydinlatildig: kaydedilmistir.*!

Kudiis’lin yeryiiziindeki giinesi Kubbetii’s-Sahra’nin mimari 6zelliklerine baktigimizda
yapim asamasinda zemini diizlestirilmis, mermer doseme ile kaplanmis ve kubbenin yapisal

agirliginin zemine dengeli bir sekilde iletilebilmesi i¢in, dort biiyiik fil ayagi, on iki siitun ve

38 1hlés 112/1-4; Ahzab 33/56; Isra 17/111; Tegabiin 64/1; Hadid 57/2; Nisa 4/171-172; Meryem 19/34-36; Al
Imran 3/18-19.

3% Uleymi, el-Unsii’l-celil bi tarihi’l-Kuds ve’l-Halil, 1/404.

40 Suut Kemal Yetkin,” Islam Mimarisi”, Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Yaymlari, (Ankara: 1959), 27;

Gil. “Islam Sanatiun Ilk Saheseri Kubbetii’s-Sahra: Tarihi Arka Plani, Tasviri, Restorasyonlar: ve
Kitabeleri”, 88.

Necipoglu, “The Dome of the Rock as Palimpsest: ‘Abd al-Malik’s Grand Narrative and Sultan Siileyman’s
Glosses”, 54-59.

41



on alt1 adet yuvarlak kemerden olusan dairesel bir plan uygulanmistir. Kubbede, iki ayr1 ahsap
iskelet sistemi mevcut olup bu katmanlar1 destekleyen iki katmanli ahsap sistemi inga edilmistir.
Bu ahsap iskeletin iizerine aliiminyum ve bronz alagimindan olusan metal plakalar
yerlestirilerek en iist noktasinda ise “Kubbe Alemi” olusturulmustur. “Kutsal Kaya”y1 kapsayan
merkezi daire, lizerinde on alt1 pencere agilmis kubbe kasnagini tastyan, kemerlerle birbirine
baglanmig dort paye ve aralarinda bulunan iigerden toplam on iki siitunla “Mukaddes Kaya’y1
cevreler. Payeler, disaridan da belli olacak sekilde 20,44 m. ¢apindaki kubbenin baglangicina
kadar devam etmektedir. Payelerle siitunlar {izerine oturan yirmi dort kemer ortliye gerekli
destegi saglar. Kemerler degisik tarzlarda devsirme siitun basliklarina dogrudan oturmaz.
Korent-kompozit baglikli antik siitunlar arasina kabartma siislemeler yapilmis altin yaldizl
bronz levhalarla kapli kalin kirisler yerlestirilmistir. I¢ sekizgeni kaplayan pembe tas, cam ve
sedef mozaiklerde altin yaldizli zemin iizerine mavi ve yesilin hakim oldugu yirmi bes ¢esit
renk bulunmaktadir. Dekorda yer yer Bizans ve Sasani etkisi gdsteren zeytin, hurma ve badem
agagclar1, bambu demetleriyle akant ve asma yapraklari, bereket boynuzlari, vazo, sepet, cicek,

kozalak, meyve ve miicevher kompozisyonlar gdze carpar.*?

Yapmin, Kubbe iskeleti her ne kadar ahsap malzemeden yapilmis olsa da {izerini
kaplayan metal plakalarin toplam agirligi 50 tonun iizerine ¢ikmaktadir ve bu agirlhigin
dogrudan duvarlar iizerinden zemine aktarilmasi yapisal risk olusturacagindan, gorevli
mimarlar, yiikii fil ayaklar1 araciligiyla yukaridan asagiya dogru tasimayi tercih etmislerdir.
Ayrica kubbenin zeminden yiiksekligini artirmak ve i¢ mekanda ferahlik saglamak amaciyla
kubbe ile kemerler arasina bir tambur (kubbe kasnagi) insa edilmistir. Bu yap1 6gesi yalnizca
yiiksekligi artirmakla kalmayip, on alti adet pencerenin agilmasina da imkan tanimistir. Bu
pencereler hem i¢ mekanin aydinlatilmasini saglamis hem de duvarlardaki yiikii azaltarak
yapisal dengeye katkida bulunmus ve Mukaddes Kaya’nin {izeri dogal 1s1kla aydinlatilmigtir.
Cat1 kismi, tek kat ahsap tavan kaplamasi ile ii¢ katmandan olusan ahsap tasiyici iskelet
sisteminden meydana gelmektedir. Bu ¢at1 yapisi, yalnizca koridorlarin {izerini ortmekle
kalmayip, ayn1 zamanda kubbenin yanal dogrultuda olusturdugu yiikleri dengelemek amaciyla
payanda islevi de gormektedir. Boylece kubbe, piramit formuna benzer bir sekilde ¢cok yonlii
olarak desteklenmis ve yapinin yapisal istikrar1 giivence altina alinmistir. Kubbe, yaklagik 20

metre ¢capinda ve 15 metre yiiksekligindedir.*’

42 Bozkurt, Nebi, “Kubbetii’s-Sahre 7, 306.

43 Necipoglu, “The Dome of the Rock as Palimpsest: ‘Abd al-Malik’s Grand Narrative and Sultan Siileyman’s
Glosses”, 24-28.



Diger taraftan Kubbetii’s-Sahra’nin i¢ duvarlarinda, 240 metre uzunlugundaki bir hat
seridi boyunca Kur’an-1 Kerim’den ayetler, mavi cam mozaik zemin {izerine altin varakla
islenmis sekilde yer almaktadir. Bu yazilar arasinda yapinin banisine ve insa tarihine iliskin bir
ibare de bulunmaktadir: “Bu kubbe 72 senesinde Emiru’l-Mii’minin Abdullah el-Me’mun
tarafindan yaptirilmistir.” Ancak burada gegen Halife Me’mun’un ismi ve lakabinin, yazinin
genel karakterine uymayan dar bir yazi stiliyle islendigi goriilmektedir. Ayrica, belirtilen 72
tarithi Me’mun’un degil, Abdiilmelik b. Mervan’in halifelik tarihidir. Tiim tarihi kaynaklar da
yapinin banisi olarak Abdiilmelik’i teyit etmektedir. Bu durum, s6z konusu kitabe {izerinde bir
tahrifatin gerceklestigini, bu miidahalenin Halife Me’mun doneminde yapilmis olabilecegini
diisiindiirmektedir. Ancak kitabeyi degistiren kisinin tarthi kismi degistirmeyi unuttugu

anlasilmaktadir.*

Sonug itibariyle Kubbetii’s-Sahra, inga edildigi andan itibaren orijinal halini korumus,
ancak ozellikle Abbasi, Fatimi, Eyy(bi, Memliik ve Osmanli1 dénemlerinde deprem ve dogal
korozyonlar gibi farkli faktorler nedeniyle ¢ok sayida tadilattan ge¢mis, bunlarin hepsi yapinin
icindeki kitabelerle belgelenmistir. Binanin 1099 yilinda Ha¢li doneminde "Templum Domini"
adli bir kiliseye doniistiiriilmesi, islev degistirmesi bakimindan, tarihinde onemli bir yer
tutar. Bu islev degisikligi Selahaddin Beytii’l-Makdis’i kurtarip Mescid-i Aksa’y1 ve
Kubbetii’s-Sahra’y1 yeniden cami konumuna getirene kadar 88 yil boyunca devam
etmistir. Selahaddin Kubbenin iistiindeki ha¢1 ve Hiristiyan sembollerini camiden ¢ikarmus,
binay1 eski islevine iade etmistir. Bir sonraki biiylik degisiklik, Mescid-i Aksa ve Kutsal
Sehir’deki biiyiik bir projenin pargasi olarak, Kanuni Sultan Siileyman déneminde m.s. 1545-
1552 arasinda, orijinal cam mozaigini o donemde seramik ¢inilerle degistiren Osmanli mimari

Sinan'm eliyle gerceklesmistir.*®

4 Zeki Muhammed Hasan, “Fiiniinu'l-Islam”, (Kahire: 1948), 39.
4 Hiiseyin Ozdemir, “Abdiilhamid'in Filistin Cighg:”, (Istanbul: Yitik Hazine Yayinlari, 2010), 80-82.



Sekil 1Kubbetii's-Sahranin mimari sekli

2. Mescid-i Aksa

Kuran’da:
gl 5h 49 TGl (e 450 4058 BESL 30 Ll saidll 1) ol atidll Ga SU ol s )00 g3 (aity)
(oo
"Bir gece, kendisine bazi dyetlerimizi gésterelim diye kulunu Mescid-i Haram’dan
cevresini miibarek kildigimiz Mescid-i Aksa’ya géotiiren Allah eksikliklerden miinezzehtir. O,
gercekten her seyi isitmekte ve gormektedir.”* ifadesiyle Kudiis’iin Isra- Mirag olayma ev
sahipligini haber verilmektedir. Bu habere binaen Mescid-i Aksa, dolayisiyla Kudiis,
Restilullah’n Isra mucizesini tecriibe etti§i ve Miraca yiikseldigi mekan olarak ortaya
cikmaktadir. Ayrica Hz. Peygamber’in bu olay esnasinda Allah’in iradesiyle tiim
peygamberlere imamlik yapmasi*’ da risaletin Hz. Peygamber’e devredildiginin kanit1 olarak
nitelendirilmistir. Diger yandan biitiin peygamberlerin orada bulunmasi bu yonelisin sadece Hz.
Peygamber’e has bir durum olmay1p muhtelif zamanlarda Kudiis’e geldiklerinin gostergesidir.
Zira uyku veya yakaza halinde Kudiis’e yapilan bu yolculukta zaman mefhumunun olmadig1
dolayisiyla da oradaki Peygamberlerin de kendisinden dnce oraya getirildigi agiktir. Boylesi bir
ozel statiiye sahip olan bu sehir ve dolayisiyla bu mescit Isra’dan sonra Mirag i¢in gdge dogru

kapilarini agarak Hz. Peygamber’i yolculamistir.

4 fsra 17/1.
47 Tbn Ishak, Muhammed. “Kitabii’s-Siyer ve 'I-Megazi”, Cev: A. Bakkal, (Istanbul: Ilkharf Yaynevi, 2013), 394.



Diger yandan Hz. Peygamber ve Miisliimanlar, Medine’ye hicretin ardindan yaklagik on
yedi veya on alti ay boyunca namazlarint Mescid-i Aksa yoniine dogru kilmaya devam
etmislerdir.*® Zaten Hicretten 6nce Medineli sahabi Es’ad b. Ziirare, Medine’de Mescid-i
Aksa’y1 kible kabul ederek bir duvar insa etmis ve bu dogrultuda Miisliimanlara namaz
kildirmigti. Ancak Hicretten sonra Hz. Peygamber’in, Kébe’ye arkasini donerek namaz kilmasi
kendisine de Miisliimanlara da agir gelmis ve gonliinde Kébe’ye yonelmeyi arzu etmistir.
Nitekim Bera hadisindeki hadise ve Hz. Omer’in bu baglamda Hz. Peygamber’e “Ey Allah’mn

Elgisi! Keske Makam-1 Ibrahim’i namaz kilinacak bir yer edinsen.”*

seklinde ifadesi bu
hissiyatin gostergesidir. Hz. Peygamber, atas1 Hz. Ibrahim ve Hz. Ismail ile 6zdeselesen
Kabe’den farkli, Yahudilerle de ayni kibleye yonelmekten hosnut olmamistir. Clinkii Y ahudiler
Medine’de “Eger senin dinin, bizim dinimizden baska bir din olsaydi kiblemiz egit bir kible
olmazdi! demislerdir.”® Bunun iizerine Hz. Peygamber’in, ashabiyla birlikte Beni Seleme
ogullar1 Mescidinde 6gle namazinin iki rekatini eda ettigi esnada yliziiniin Kabe’ye ¢evrilmesini
arzu etmis ve “Ey Cebrail! Allah’in yiiziimii Yahudilerin kiblesinden ¢evirmesini isterdim.”
seklinde dilekte bulunmustur. Cebrail’in, “Ben yalnizca Allah’a yakinlagsmayt isteyen bir
kulum” yanmit1 lizerine Hz. Peygamber, Beytii’'l-Makdis’e yonelerek namaz kilmaya devam
ettiginde basin1 goge cevirmeye baslamistir. Bu baglamda su ayet nazil olmustur: “Senin,
yiiziinii goge dogru ¢evirip durdugunu goriiyoruz. Elbette seni hosnut olacagin bir kibleye
cevirecegiz. Artik yiiziinii Mescid-i Haram’a (Kabe’ye) ¢evir. Siz de nerede olursaniz olun,
yiiziintizii oraya ¢evirin. Kendilerine kitap verilenler, bunun Rablerinden gelen hak bir vahiy
oldugunu elbette bilirler. Allah, onlarin yaptiklarindan habersiz degildir. ' Hz. Peygamber bu

ilahi buyruk tizerine kiblesini Kébe istikametine ¢evirmistir.

Bu bilgiler 15181 Mescid-i Aksa giiniimiizde oldugu gibi o dénemde de Islam’in ilk
kiblesi olmas1 ve Isra mucizesine ev sahipligi yapmasi bu alan1 Miisliimanlarin nazarinda

kutsallastirmis ve bu alana kendilerini temsil eden mabetler insa etmeye yonlendirmistir.

8 Ibn Ishak, “Kitabii’s-Siyer ve’l-Megazi”, 399; ibn-i Hisam. “Siret-i Ibn Hisam” ¢ev. Hasan Ege, (Istanbul:
Kahraman Yayinlar1,1994), 2/338; Ibn Sa’d “Tabakat”, Ibn Sa’d (230-845), Muhammed b. Sa‘d b. Meni‘ el
Hasimi El Basri “Kitabii 't-Tabakati’l-Kebir: Tabakat”, ¢ev: Musa Kazim Yilmaz. ¢ev. edit. Adnan Demircan
(istanbul: Siyer Yaynlari, 2015), 286.

49 [bn Hibban, Ebu Hatim Muhammed b. Hibban b. Ahmed et-Temimi, “Kitdbu’s-sikat”, 1. baski, I-IX,
(Haydarabad: Daru’l-Maarifi’l-Osmaniyye, 1973), 1/118.

0 Taberi, “Tarihi Taberi”, 3/146.
1 Bakara 2/144.



1.1. Insa Siireci

Islam fethiyle birlikte Hz. Omer tarafindan bu alan ihtiyac1 karsilama amacli ¢ok da
saglam malzeme kullanmadan Islam ordusunun askerlerine 15 giinde insa ettirdigi 3000 kisilik
“Hz. Omer Mescidi” seklinde isimlendirilen bir mescit insa edildi. Ciinkii Kral Herod un
yaptirdigt ve 70 yilinda Romali komutan Titus tarafindan yikilan ikinci mabedin
mistemilatindan olan yapinin siitunlari, duvar ve siitun gibi kalintt malzemeleri kullanilarak
onunla ayn1 plan iizere yapilmst1. {lk islam yapis1 olarak nitelendirilecek bu yap1 dar ve uzun
tek sahnlik h.15/m.637-638 yilinda insa edilmistir. Mescit, 70-75 yil boyunca Kudiis’iin
Mescid-i Cuma’s1 (Ulu camii) olarak kullanilmis, defalarca mimari degisikliklere ugramis
dogudan batiya anormal bir uzunluga, kuzey-giiney derinlik olarak da oldukga dar bir alana

sahipti.>?

Miiuab of Umar Man Mo Hindge

‘ )

Sekil 2 Hz. Omer'in yaptirdigi Mescid-i Aksa'daki ilk Mescidin Krokisi

Emevi iktidar1 Kubbetii’s-Sahra’y1 inga etmesinin hemen akabinde Halife Abdiilmelik’in
vefat etti ve yerine oglu Velid gecti. Velid ayn1 halefi gibi Kudiis’e ayr1 bir 6nem gostermis,
hatta biatin1 Kudiis’te Kubbetii’s-sahra’nin kubbesinin altinda aldig1 rivayet edilmistir. Kudiis’i
cok seven Halife, Kubbetii’s-Sahra’nin namazgah olarak islevinin yetersiz oldugunu ve mevcut
Hz. Omer’in insa ettigi mescidin de hem ¢ok ince mimari yapisindan hem niifus agisindan hem
de Kubbetii’s-Sahra’nin gorkeminden uzak goriintiisiinden dolay1 biiyiikk bir mescit insa
ettirmeye karar verdi. 709 yilinda baslanip 715 yilinda alanin giliney cephesinde Sam Emevi
Ulu camii gibi transeptli insa edilen mescid Mescid-i Aksa/Kible Mescidi, 750 yilina kadar bu
sekliyle devam etmistir. Yalmiz Hz. Omer doneminde mescide konulan mihrabim yeniden insa
sirasinda kaldirildigr ve yeniden ayni yere konulmadigi, mihrap yerinin saga kaydirildig:
goriilmektedir. Bunda da mescidin tamamen yikilip tekrar araziyi ortalayacak sekilde yeni

bastan dizayn edilmesi etkendir. Emevilerin son déneminde 750 yilinda meydana gelen biiyiik

52 ibn Kesir, “El Biddye Ven Nihdye”, 7/94; Creswell, “A Short Account of Early Muslim Architecture,
Middlesex™, 1958, 10, 28, 43, 204-206, Iv. 42/10.



depremin ardindan biiyiik hasar alan yapi biiylik tadilat ve eklemeler sonucunda 15 sahnli olarak

Abbasi Halifesi Mansur tarafindan insa edildi.>

Gerek Hz. Omer gerekse Emeviler déneminde insa edilen Mescid-i Aksa’ya baktigimizda
Hz. Omer’in insa ettirdigi mescidin sadece namaz kilinma islevini yerine getirme amaci
gozlemlenirken Velid bin Abdiilmelik’in yapisinda ise bu islevin yaninda Kubbetii’s-Sahra’ya
arkadaslik edebilecek gorkemde sehrin siliietinde varligini fazlasiyla hissettirecek biiyiikliikte
bir goriintiiyle karsilasilmaktadir. Zaten sonraki donemlerdeki insa siiregleri de ya tadilat ya da
eklemeler seklinde kendini gdstermistir. Mimari anlamda Emeviler doneminde yap1, Sam’daki
Emevi Camii 6rnek alinarak transeptli yani nefleri ile apsisi arasina konumlandirilan yatay bir
mimarinin hakim oldugu goriilmektedir. Zaten daha 6nce bdylesine biiytikliikte herhangi bir
Islam mimari 6rnegi olmamasi da bu yapmin insa planinda bolgedeki bazilikalarmn
mimarisinden etkilenildigi aciktir. Ozellikle cevredeki Busra Katedrali, sehirdeki Kutsal Kabir
Kilisesi bu mimari se¢imde Emevi yoneticilerini etkilemis olacak ki bolgedeki iktidarinin
kaliciigini ispat icin bdlge mimari gelenegin dismna ¢ikilmanus, daha énce Islam mabed
yapilarinda olmayan transeptli yapi, vs unsurlar bulundurulmustur. islam Devletinin bu
mabedleri bdylesine goz alic1 inga etmesinin temelinde gayr-i mislimlere ve teb’a i¢indeki
mubhaliflere yenilmez otoritesini, giiclinii gdstermek; sonraki nesillere de saheser birakma

cabasinin bir {irlinii oldugu ortaya ¢ikmaktadir.

Yapilan tadilatlar ve eklemelerin kuzey yoniinde genisletilmek suretiyle yapildigi
gozetildiginde Hz. Omer ve Emeviler’in insa ettigi mabedin giiney cephesinin yaklasik 80
metre oldugu ortaya ¢ikmaktadir. Ayni sekilde Kubbetii’-Sahra’daki tezyine bakildiginda bu
mescidin de ayni1 sekilde ihtisamla siislendigi anlagilmaktadir. Emeviler Dénemindeki mescidin
orta koridoru yaklasik 53 siitun ve 6 revaktan olustugu ve buradan yiikselmis kursun kapli ahsap
bir kubbenin varlig1 goriilmektedir. Yapinin sadece kuzey yoniinde genisletildigi varsayilarak
su anda bulunan bat1 yoniinde 2, kuzeyde 7, doguda da 1 kapinin Emevi doneminde daha az
oldugu revak seklindeki kapt modelinin de Emevi yapis1 6rnek alinarak insa edildigi

diistiniilmektedir.

33 Fettah Aykag, “Beytii’'l-Makdis 'in Onemli Islami Yapilar:”, edit. Osman Aydinli “Huzuru Bekleyen Sehir”,
(Istanbul: Ilim Yayma Vakfi Yayinlari, 2020), 283; Creswell, “4 Short Account of Early Muslim Architecture,
Middlesex”, 211.



Panes A - e b L D

Sekil 3 Emeviler tarafindan insa edilen ii¢ sahnli ve Transeptli Mescid-i Aksa Krokisi

Emevilerin insa ettigi bu cami ilk donemlerde Kible Mescidi veya Hz. Omer Mescidi
olarak isimlendirilirken insasindan bir siire sonra etkileyici yapis1t nedeniyle Mescid-i Aksa
ifadesinin karsilig1 olarak goriilmiistiir. O donemde de giiniimiizde de bu “Mescid-i Aksa”
ifadesinin 144 donlimliik araziyi kapsadigi bilinmesine ragmen bu mescid bu ismi tek basina

da tagimaktadir.
1.2. Mimari Ozellikleri

Mescid-i Aksa, Tapinak (Moriya) Tepesi diye isimlendirilen 144 doniimliik araziye insa edilmis
olup mescidin dogu ve giiney smirlari ile sehrin dogu ve giiney smirlar1 miisterektir. Sehrin
6/1’ini kapsayan diizensiz dikdortgeni yansitan Mescid-i Aksa’nin giiney cephesi 281 m, kuzey
cephesi 310 m, dogu cephesi 462 m bati cephesi ise 491 m olarak Sl¢iilmiis ve kuyu, kapi, sebil,
minare, mederese vs. 200 kadar sembol ve yapt bulunmaktadir.>*Bu alan Kible Mescidi,
Kubbetii’s-Sahra ve Silsile Kubbesi gibi namazgahlar1 barindiran “Mabedler Kompleksi”

goriinlimiindedir.

% Kadim  Sehir  Kudiis, “Kudiis'teki ~Yapr ve  Mekanlar”, erisim: 7 Kasim 2025,
http:www.kadimsehirkudus.com/madde.asp/liste.



L
= [

—

Sekil 4Mescid-i Aksa Camiinin bulundugu Mescid-i Aksa Alani Krokisi.

Kudiis sehrinin glineydogu kdsesinde kalan Mescid-i Aksa yani diger bir ifadeyle Harem-
i serif, distan dogu ve giiney tarafi yliksek duvarlarla ¢evrelenmis olup, daha ¢ok kuzey ve bati
taraflardan kentle irtibatlandirilmistir. Kente acgilan kapilar oldugu gibi, Harem-i Serif'e agilan

da bir¢ok kap1 bulunmaktadir. Bu kapilar arasinda en énemlileri:

1- El-Esbat Kaptsi1 (Kabileler Kapisi): Mescid-1 Aksa'nin kuzey dogusunda yer alir. Sidi

Meryem olarak da anilir.

2- El-Hutta Kapisi: Caminin kuzey duvarinda Kabileler Kapis1t minaresi ile Faysal Kapisi

arasinda yer alir.

3- Kral Faysal Kapisi: Bab el-Hatta'nin batisinda, caminin kuzey duvarinda bulunur ve

Serefii’l Enbiya Kapisi, Davudiye Kapisi gibi diger isimlerle de bilinir.



4- El-Gavanime Kapisi: Kible mescidi olarak da bilinen Mescid-i Aksa’'nin kuzey

tarafindan yer almaktadir.

5- En-Nazir Kapisi: Aksa Camii'nin bati duvarinda kuzeye bakmaktadir ve Bab el-
Habis, Bab cl-Meclis, Bab Mikail, Bab el-Alaaddin el-Busairi , Bab er-Rabat el-

Mansuri gibi farkl isimlerle de bilinir.

=)
]

El-Hadid Kapisi: Aksa Camii'nin bati duvarinda, Kattanin Kapisi ile Bab en-Nazir

arasindadir.

|
1

El-Kattanin Kapisi: Bab el-Hadid ve Bab el-Mathara arasindaki bat1 duvarinda yer

alir.

=]
1

El-Mathara Kapisi: Bab El-Kattanin'in giineyinde, abdest kapist olarak da

adlandirilan bat1 duvarinda yer alir.

o
1

Es-Silsile Kapisi: Dava Kapis1 veya Kral Davut Kapisi olarak da adlandirilan Mescid-

1 Aksa'nin bat1 duvarinda bulunur.

10- El-Megaribe Kapisi: Giiney tarafinin bat1 duvarinda bulunur ve Peygamber Kapisi

ve el-Burak Kapisi gibi farkli isimlerle de bilinir.>®

Bunlarin disinda Harem icerisinde farkli plan 6zellikleri ile bir¢ok yapr tiirii karsimiza
cikmaktadir. Kudiis’te Ornekleri goriilen medrese halvethane, zaviye, namazgah, hankah,
makam tilirbeleri, ¢esme, sebil ve sadirvan olarak gruplandirilan bu yapilar ile bunlara ait
birimler, plan, mimari ve siisleme unsurlariyla dikkat ¢ekmektedir ve donemlerinin sanatini en

1yi bi¢imde yansitma 6zelliklerine sahiptirler.

Mescid-i Aksa’da bulunan bir¢ok yapi zeminin cesitli seviyelerinde farkli zaman
icerisinde insa edilmekle birlikte Emeviler doneminde insa veya tadilat suretiyle

diizenlenmistir.

Katmanl1 bir yapiya sahip olan “Mescid-i Aksa Kompleksi’ndeki yapilar farkli zemin

seviyelerinde bulunmaktadir. Soyle ki:

1. Birinci seviye yerin altidir. Su kuyulari, su kanallar ve tizeri toprakla ortiilii olan baz1

binalar igerir.

5 Makdisi, “Ahsenu 't-Tekdsim fi Ma rifeti ’l—Ekdlim”, 135; Aykag:, “Beytii’I-Makdis ’in Onemli Islami Yapiulart”,
edit. Osman Aydinh “Huzuru Bekleyen Sehir”, (Istanbul: Illim Yayma Vakfi Yaymlar 2020), 275.



2. Ikinci seviye yine yerin altindadir. Mervan Mescidi (Kible Mescidi’nin kuzeyinde yer
alir), Burak Mescidi, Kadim Aksa Mescidi (Kible Mescidi’nin temellerinin altinda
bulunmaktadir), Rahmet ve Tovbe Kapilar1 ve kapali kapilar olan Miifred (Tekli) Kapisi,
Miizdevec (Ikili) Kapisi, Miiselles (Uglii) Kap1, Burak (Magribliler) Kapis1 ve Silsile (Zincirli)

Kapisi’ni igerir.

3. Uciincii seviye zemin seviyesidir. Mescid-i Aksa’nin giiney tarafinda yer alan Kible

Mescidi’ni, ana sahalari, agik olan kapilar1 ve revaklari igerir.

4. Doérdiincii seviye zeminin az lstlinde ylikselen seviyedir. Kubbetii’s-sahra’yi,
Kubbetii’s-sahra’nin avlusunu, kubbeleri, Namazgahlari, diger binalar1 ve biitiin bunlar

cevreleyen kemerleri kapsar.*®

Tarihsel bir gercek su ki; “Bizans Kudiis”ii, sehrin siliietine hakim olan iki anitsal
kiliseyle -Kutsal Kabir Kilisesi ve Nea Kilisesi- dzdeslestirilirken, “Erken Islam D&nemi
Kudiis”ii Kubbet-lis-Sahra ve El-Aksa Camii'nin anitsal yapilartyla 6zdeslesmistir. Bu iki
gorkemli anit, Kudiis'teki dini yonelimin odak noktasini Bat1 Tepesi'nden eski Tapinak Dag1
platformuna kaydirdi. Unlii Sanat Tarihgisi Oleg Grabar, ¢ig1r agan kitab1 “Kutsalin Sekli’nde,
Erken Islam Dénemi Kudiis'inde kentsel imar icin ilging bir denge dnerdi. Sehrin sembolik
olarak, doguda Harem Kiilliyesi'nden ve batida Bat1 Tepesi'nden birbirine bakan iki anitsal yap1
ciftiyle tammlandigini 6ne siirdii.’’Bu iki sembolik yap1 calismamizin zaman dilimi iginde inga
edilip sonraki donemlerde Abbasi, Fatimi, Selcuklu vs. tarafindan bu yapilara denk herhangi
bir mabet insa edilmemesi bu mimari yapilar1 daha da 6n plana ¢ikarmis ve her kesim igin

dikkatleri tizerine ¢ekmistir.

SONUC

Biitiin dinlerde oldugu gibi Islam’da da 6zel bir Snem arz eden Kudiis dzellikle de 144
dontimliik kutsal alan1 mabetlerle taglandirmistir. Yahudiler Siileyman Mabedini, Romalilar
Jupiter Tapmagin1 Miisliimanlar Kubbetii’s-Sahray1 ve Mescid-i Aksa’yr kutsal tepeye insa
etmislerdir ki Miislimanlar bu alanin tamamin1 Mescid-i Aksa olarak isimlendirmislerdir.
Islamiyet’in dogusu, Allah Resuliiniin 610 senesinde peygamberlikle gorevlendirilmesiyle
birlikte Mescidi Aksa Miisliimanlarin giindeminde bulunmaya bagladi. Hatta mira¢ hadisesinde

Miisliimanlar namaz kilmakla emredilerek ve dolayisiyla da kiblegahlar1 olan Mescid-i Aksa’ya

56 Aykag, “Beytii’l-Makdis’in Onemli Islami Yapilar1”, 280.
37 Gideon, “The Byzantine-Islamic Transition in Palestine: An Archaeological Approach”, 111; Grabar, “Islam

Sanatinin Olusumu”, 38.



dolayisiyla Kudiis’e dogru yonelerek onun kutsiyetiyle kars1 karsiya kaldilar. Ozellikle Mirag
hadisesinin ilk boliimiiniin Isra(gece yiiriiyiisii) hadisesinin Kudiis’e yonelerek yapilmas1 Hz.
Peygamber’i daha Islamiyet’in baslangicinda Kudiis’iin kutsiyetine ve dnemine ydneltti. Daha
sonralar1 Kabe’ye yonelseler de ibadet i¢in Allah’in Miisliimanlar1 yoneltecek secde ettirecek
kadar oraya kutsiyet atfetmesi; Hz. Peygamber’in Mescid-i Aksa’y1, Kdbe ve Mescid-i
Nebeviyle esdeger tutan ifadeleri orayr Miisliimanlar i¢in vazgecilmez kildi. Buranin
fethedilmesiyle Hz. Omer tarafindan Jupiter Tapmagi’nin kalintilar1 {izerinde bir mescit insa
etse de bu yap1 daha 6nce insa edilen Siileyman Mabedi ve o donemde hazir bulunan Kiyame
Kilisesinin gérkeminden uzakti. Iktidara gelen Emeviler 6zellikle de Abdiilmelik bin Mervan
bu duruma el koyarak iktidarinin giiciine yakisan bir yap1 insa etmeye karar verdi. Onceleri ne
amacla yapildigina dair ¢esitli yorumlar yapilan zincir kubbesi, ardindan da kutsal kayay1 iginde
barimdiran Kubbetii’s-Sahra ve alanin dogusunda bulunan Mescid-i Aksa’y1 inga ettirdi. Bu
yapilarin insa nedenlerini politik dini sosyal agidan agiklansa da gergek su ki o donem de
giiniimiizde de Islam’mn dolayisiyla da Miisliiman varliginin simgesidir. Bu kiymete sahip
olmalar1 hasebiyle ¢alismamiz bu yapilarin yeri, yapilisi, nedenleri, sekli gibi 6zellikleri

iizerinde durmus ve bunlar1 bir araya getirerek okuyucuya sunmustur.

Bu yapi, Is1dm amt mimarisinin bilinen ilk érneklerinden biri olarak kabul edilmektedir.
Emeviler’deki Abdiilmelik donemi ise bu yapilarin sadece dini fonksiyonlariyla degil ayni
zamanda politik ve toplumsal rolleriyle de donemin ruhunu yansitan yapilar olduguna isaret
etmektedir. Bununla birlikte her iki yapimin da Kudiis’teki Hristiyan ve Yahudi topluluklarinin
katkilariyla zenginlesmis oldugu goriiliirken bahse konu yapilarin da boélgenin kiiltiirel
yapisinda koprii vazifesi gordiigii ifade edilebilmektedir. Dolayisiyla gerek Kubbetii’s-Sahra
gerekse de Mescid-1 Aksa, Emevi doneminin sadece mimari basarisini yansitmakla kalmayip

ayn1 zamanda kiiltiirel ve dini ¢esitliligin bir arada siirdiirtildiigiinii de sergilemektedir

Harem-i Serif alaninda Emeviler doneminde gerceklestirilen yapisal doniisiimler,
bolgenin ihtisamli bir gorlinlime kavusmasina yardime1 olmustur. Bununla birlikte s6z konusu
donemde yer alan yapilar, sehrin siliietinde dikkat ¢ekici degisiklikler yaratmaktadir Ozellikle
Kubbetii’s-Sahra ve Mescid-i Aksa’nin ihtisamli yapilari, Kudiis’iin diger bolgelerine gore daha
gorkemli bir durus sergilemektedir. Bu biiylik yapilar sehrin dini merkezini Kutsal Mezar

Kilisesi’nden Tapinak Dag1 / Harem-i Serif bolgesine dogru kaydirmistir.

Ozetle Emevi Halifesi Abdiilmelik bin Mervan’in hiikiimdarlig1, Orta Dogu mimarisinde
belirgin izler birakan bir donemi temsil etmektedir ve bu dénemde Kudiis’te insa edilen

Kubbetii’s-Sahra ile Mescid-i Aksa, Islami mimarinin en ihtisamli &rnekleri olarak



gosterilebilmektedir. Kubbetii’s-Sahra, Emevi mimarisinin zirvesini simgeleyen sekizgen
yapida olup merkezi bir kubbe ile 6ne ¢ikmaktadir. Yapinin altinda yer alan kutsal kaya ise hem
Miisliimanlar hem de Yahudiler i¢in 6zel bir éneme sahiptir. Ote yandan Mescid-i Aksa,
Miisliimanlarin ilk kiblesi olarak kabul edilen ve peygamberlerin ugrak yeri olan bir mabet
olarak tarihsel bir agirliga sahiptir. Aslinda Islam’m Mirag inanc1 ise bu yapiy1 daha da anlaml

kilmaktadir.

Uzerinde hassasiyetle durdugumuz bu calismada Mescid-i Aksa kompleksindeki en
dikkat ¢ekici, hayranlik uyandiran mimari o6zelliklere sahip Kubbetii’s-Sahra ve Mescid-i

Aksa’y1 hem dini, tarihi ve mimari agidan degerlendirilmis ve okuyucuya sunulmustur.

KAYNAKCA

Al-Ratrout Haithem Fathi, “The Architectural Development of Al-Agsa Mosque in Islamic

Jerusalem in the Early Islamic Period: Sacred Architecture in the Shape of the 'Holy",
Al-Maktoum Institute Academic Press, 2004.

Armstrong, Leila. “The spatialization of Jerusalem during the early Muslim period” (Master’s

thesis). University of Colorado at Boulder, 2007.

Arpacik, Zeyneb. Islam Geleneginde Anitsal Mimarinin i1k Ornegi: Kubbetii’s-Sahre. Diyanet
[Imi Dergi, 2024, 60.4: 1465-1494.

Avni Gideon, “The Byzantine-Islamic Transition in Palestine: An Archaeological Approach”
(Filistin'de Bizans-Islam Gegisi: Arkeolojik Bir Yaklasim), Oxford: Oxford University
Press, 2014.

Aykag Fettah, “Beytii’l-Makdis’in Onemli Islami Yapilar1”, edit. Osman Aydinli “Huzuru
Bekleyen Sehir”, Istanbul: lim Yayma Vakfi Yaynlari, 2020).

Belazuri, Ahmed. b. Yahya b. Cabir. “Fiitdhu’l-Biildan” (M. Fayda, ¢ev.), Istanbul: Siyer
Yayinlari, 2013).

Bozkurt, Nebi, “Mescid-i Aksa”, “TDV Islam Ansiklopedisi”, Ankara: TDV Yay., 2004),
29/268-271.

Cassius Dio, “Romaike Historia / Dio’s Roman History”: I-IX, Cev. Earnest Cary, The Loeb
Classical Library. London: Heinemann-Cambridge, Mass.: Harvard University Press,

1914-1927.



Celik, Yilmaz. “Siyasi Erdem A¢isindan Bir Iktidar Miicadelesi Ornegi: Abdullah b. Ziibeyr”
Nisar 6 (Mayis 2025), 1-21.

Creswell K. A. C. “A Short Account of Early Muslim Architecture, Middlesex1958, 10, 28,
43,204-206.

Eser, Erdal. “The First Islamic Monument Kubbet’iis-Sahra (Dome of the Rock): A New
Proposition”. PESA Uluslararasi Sosyal Arastirmalar Dergisi, 3(2), 135-147, 2017.

Goitein, Slomo Dov, “The Historical Background of the Erection of the Dome of the Rock”,

Journal o f the American Oriental Society, New Haven: 1950.

Grabar, Oleg, “IslAm Sanatmin Olusumu”, ¢ev: Nurcan Yavuz, Istanbul: Hiirriyet Vakfi Yay.,

1988).

Grabar Oleg, “The Shape of the Holy: Early Islamic Jerusalem”, Princeton University Press,
1996

Giil, Muammmer. “Islam Sanatinin Ilk Saheseri Kubbetii’s-Sahra: Tarihi Arka Plani, Tasviri,

Restorasyonlar1 ve Kitabeleri”. Erdem Dergisi, 14(41), 79-98, 2004, 81.
Hasan, Zeki Muhammed, “Fiintnu'l-Islam”, Kahire: 1948.

[bn Hibban, Ebu Hatim Muhammed b. Hibban b. Ahmed et-Temimi, “Kitabu’s-sikat”, 1. baski,
[-IX, Daru’l-Maarifi’l-Osmaniyye, 1973, Haydarabad.

Ibn Asakir, Ebu’l-Kasim Ali b. el-Hasan b. Hibetullah b. Abdullah. “Tarihu medineti Dimask”.
Thk: Muhibbuddin Ebd Said Omer b. Gardme el-Umrevi. 80 Cilt, Beyrut: Daru’l-
fikr,1995).

fbnu’l-Batrik, Iskenderi. “Kitabu’t-Tarih’i’l-Mecmu’ ale’t-Tahkik ve’t-Tasdik” (1-2 Cilt).
Beyrut: 1904.

Ibnu’l Esir, “El Kamil Fit Tarih”, ¢ev. M. Besir Eryarsoy, Istanbul: Bahar Yaymlari, 1991).
Ibn-i Hisam. “Siret-i Ibn Hisam” ¢ev. Hasan Ege, Istanbul: Kahraman Yayinlar1,1994).

fbn ishak, Muhammed. “Kitabii’s-Siyer ve’l-Megazi”, Cev: A. Bakkal, Istanbul: Ilkharf
Yaymevi, 2013.

Ibn Kesir, “el-Bidaye ve’n-Nihaye”, cev: Mehmet Keskin. Istanbul: Cagr1 Yayinlari, 1994).



fbn Sa’d (230-845), Muhammed b. Sa‘d b. Meni‘ el Hasimi El Basri “Kitabii’t-Tabakati’l-
Kebir: Tabakat”, ¢ev: Musa Kazim Yilmaz. ¢ev. edit. Adnan Demircan Istanbul: Siyer

Yayinlari, 2015).
Isfahani, Imadeddin, “el-Fethii’l- Kussi- fi Fethii’l- Kudsi”, E.J. Brill, Leyden: 1888.

Kadim Sehir Kudiis, “Kudiis’teki Yapt ve Mekanlar”, Erisim: 7 Kasim 2025,

http:www.kadimsehirkudus.com/madde.asp/liste.
Kalkagendi Ahmed b. Ali, “Me’agirii’l-inafe fi me‘alimi’l-hilafe”, nsr. Abdiissettar Ahmed
Ferrac, I-1II, Beyrut 1980.

Kamalak, Naciye Aksoy. “Israilogullar1 Kralliginda Davud ve Siileyman Dénemleri”. “Turan-

Sam”, Sage Yayinlari, say1 61/2024, s.176-181.

Kose, Feyza Betiil, “Osmanli Dénemi Kudiis'iinde Mimari Calismalar1”, KSU Ilahiyat Fakiiltesi
Dergisi 29 (2017).

Makdisi, Ebu Abdullah Muhammed bin Ahmed el-Bessari. “Ahsenu’t-Tekasim fi Ma’rifeti’l-
Ekalim”, ¢ev. Ramazan Sesen, Yeditepe Yaymevi. Istanbul: 2022.

Mazak, Ali. “Emevilerin sonuna kadar Kudiis ve Filistin” (Yayinlanmamis yiiksek lisans tezi),

Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Istanbul: 1989.

Necipoglu, Giilru “The Dome of the Rock as Palimpsest: ‘Abd al-Malik’s Grand Narrative and
Sultan Siilleyman’s Glosses(“Kubbetii’s-Sahra Bir Palimpsest Olarak: Abdiilmelik’in
Biiytlik Anlatis1 ve Sultan Siilleyman’in Tefsirleri”.)”. Muqarnas, 25, 17-106. Brill: 2008,
24,

Nees, Lawrence. “The Dome of the Chain: An Essay in Interpretation. In Perspectives on Early

Islamic Art in Jerusalem”, 58-99. Koninklijke Brill- Leiden: 2016.

Ozdemir Hiiseyin, “Abdiilhamid'in Filistin C1glig1”, Istanbul: Yitik Hazine Yayinlari, 2010, 80-
82.

Uleymi, Ebii’l-Y{imn Miiciriiddin Abdurrahman b. Muhammed. “el-Unsii’l-celil bi-tarihi’l-
Kuds ve’l-Halil”. thk. Adnan Yunus Abdiilmecid Ebli Tebbane — Mahmid Avde el-
Keabine. 2 Cilt. Amman: Mektebetii Dandis, 1999.

Sirma, Ihsan Siireyya, “Hilafetten Saltanata Emeviler Dénemi”, Istabul: Beyan Yayinlari, 2018)

Taberi (6. 310/922). Ebi Ca’fer Muhammed b. Cerir, “Tarihi Taberi”, trc. M. Faruk Giirtunca,
Saglam yayinevi, Istanbul, t.y. 4 cilt.



Yakubi, Ahmed b. Ebu Yakub ibn Vazih. “Tarihu’l-Yakubi” Beyrut: Daru’l Kiitiibii’l Ilmiyye,
2002.

Yetkin, Suut Kemal,” Islam Mimarisi”. Ankara: Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi

Yayinlari, 1959).



