
Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  
 
Yıl: 2025 , Sayı: 14,  s.255-283. 

Journal of Academic History And 
Studies  

 
Year 2025,  Issue: 14,  pp. 255-283. 

 

 

  
 

  

Makale Türü: Araştırma makalesi Article Type: Research article 
Geliş Tarihi: 07.12.2025 
Kabul Tarihi: 30.12.2025 

Submitted: 07.12.2025 
Accepted: 30.12.2025 

 

                   
https://doi.org/10.56448/ataddergi.1837899 

 

ATAD 
 

- 255 - 

ATAD 

Tanju ATEŞ1 

SAFEVİ DEVLETİ SONRASI MOLLABAŞILIK MAKAMININ 
GEÇİRDİĞİ DEĞİŞİM VE DÖNÜŞÜM 

Özet:  Safevî Devleti, 1501 yılında Şah I. İsmail tarafından kurulduğunda sadâret 
makamı, şerî’-kazaî-ictimaî makamların en yüksek mercisi olarak ihdas edildi. 
Şeyhülislâm, kaziü’l kuzât, kadıasker, molla, hüccetülislâm ve sair şerî’-kazaî-
ictimaî makamlar sadâret makamına bağlıydı. Şah I. Tahmasb döneminde 
şeyhülislâm makamına Ebü’l-Hasen Nûrüddin Ali İbn-i el-Hüseyn İbn-i Ali el-
Kerekî el-Amîlî tayin edilmesiyle beraber sadâret makamının nüfuz ve otoritesi 
sarsıldı. Bu da şerî’-kazaî-ictmaî makamlardan çift başlılık ve adem-i otoriteyi 
beraberinde getirdi. Bu tarihten itibaren sadâret ve şeyhülislâm makamları siyasi 
otorite ve nüfuz için birbirleriyle amansız mücadeleye girdi. Bu nüfuz-otorite 
mücadelesi çok sayıda sadrın ve şeyhülislâmın azl edilmesine, sürgün edilmesine 
hatta öldürülmesine neden olmuştur. Şeyhülislâm ve sadrın zamanla 
zayıflamasıyla birlikte fakihler ve müctehitlerin Safevî sarayında güçlenmesi, 
tefekkür-i fıkhın galebesiyle H.1127/M.1715 mollabaşılık makamının icadına 
neden olmuştur. Şah Sultan Hüseyin döneminde şerî’-kazaî-ictimaî makamların 
en önde gelen makamı olan mollabaşılık makamı “en yüce ve yüksek dinî-
mezhebî makamı ünvanıyla Safevî Şahlarının şahsi din ve mezhep müşaviri idi. 
Safevî Devleti’nin yıkılmasından sonra Afgan, Avşar, Zend ve Kaçarlar 

 
1Dr., tanjjuu_21@hotmail.com, ORCID https://orcid.org/0000-0002-2401-391X, 
 

mailto:tanjjuu_21@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2401-391X


Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 256 - 

Hanedanları döneminde de mollabaşılık makamı mevcudiyetini korumuştur. Bu 
makamın zuhûr ve icadı her ne kadar Safevî Devleti’ne ait olmasına rağmen 
mollabaşılık makamı, Sünnî Afgan Yerel Hanedanı ve Avşarlar döneminde tam 
olarak gerçek hüviyetine kavuşmuştur. Zend Hanedanı döneminde mollabaşılık 
makamı, Kerin Han-ı Zend tarafından ortadan kaldırılmıştır. Sadr, tekrardan 
şerrî’-kazaî-ictimaî makamların başı olmuştur. Şeyhül-islâm, mollabaşı, kaziü’l 
kuzât ve sair şerî’-kazaî-ictimaî makamlar sadâret makamına bağlanmıştır. Bu 
uygulama Zend Hanedanın son dönemlerine kadar devam etmiştir. Kaçarlar 
döneminde de mollabaşılık makamı, divanî makamlar arasında yerini almamıştır. 
Ancak şahların, şehzadelerin ve emirlerin müşavirleri ve hecegânları ünvanıyla 
anılmışlardır. Bu makale; mollabaşılık makamının ihdası, Safevî Devleti, Afgan 
Sünni Hanedanlıkları, Avşar Hanedanı ve Zend Hanedanı dönemlerinde geçirdiği 
değişim ve dönüşümü ele almıştır. 
 
Anahtar Kelimler: Afgan Hanedânı, Avşar Hanedânı, Zend Hanedânı, 
Mollabaşı, Sadr, Şeyhülislâm, Evkâf. 
 
Mollabishhip Authority in Iran during the Period of Sunni Afghan, Afshaar 
and Zend Dynasty 
 
Abstract: When the Safavid State was founded in 1501 by Shah Ismail I, the 
office of sadārat was instituted as the highest authority over the religious-judicial-
social (sharʿī–qaḍāʾī–ijtimāʿī) institutions. The offices of shaykh al-islām, qāḍī 
al-quḍāt, qāḍī ʿaskar, mullā, ḥujjat al-islām, and other religious-judicial-social 
positions were all subordinate to the sadārat. However, during the reign of Shah 
Tahmasb I, with the appointment of Abū’l-Ḥasan Nūr al-Dīn ʿAlī ibn al-Ḥusayn 
ibn ʿAlī al-Karaki al-ʿĀmilī to the office of shaykh al-islām, the authority and 
influence of the sadārat were significantly weakened. This development led to 
institutional dualism and a decline in centralized authority within the religious-
judicial-social offices. From this point onward, the offices of sadārat and shaykh 
al-islām entered into an intense struggle for political power and influence. This 
contest over authority resulted in the dismissal, exile, and even execution of 
numerous sadr and shaykh al-islām figures. As the offices of shaykh al-islām and 
sadr gradually lost power, the increasing influence of jurists (fuqahāʾ) and 
mujtahids at the Safavid court, together with the dominance of juridical reasoning 
(tafaqquh-i fiqh), led to the establishment of the office of mullābāshī in 
1127/1715. During the reign of Shah Sultan Husayn, the mullābāshī became the 
most prominent religious-judicial-social office and was regarded as the “supreme 
and highest religious-sectarian authority,” serving as the personal religious and 
sectarian adviser to the Safavid shahs. After the collapse of the Safavid State, the 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 257 - 

office of mullābāshī continued to exist during the periods of the Afghan, 
Afsharid, Zand, and Qajar dynasties. Although the emergence and 
institutionalization of the mullābāshī office belonged to the Safavid era, it 
attained its full and definitive character during the period of the Sunni Afghan 
local dynasties and the Afsharids. Under the Zand dynasty, the office of 
mullābāshī was abolished by Karim Khan Zand, and the sadr once again became 
the head of the religious-judicial-social institutions. The offices of shaykh al-
islām, mullābāshī, qāḍī al-quḍāt, and other religious-judicial-social positions 
were subordinated to the sadārat. This arrangement remained in effect until the 
final years of the Zand dynasty. During the Qajar period, the office of mullābāshī 
did not assume a formal place among the bureaucratic institutions; however, 
individuals holding this position were referred to as advisers and confidants of 
the shahs, princes, and emirs. This article examines the establishment of the 
mullābāshī office and traces its transformation and evolution during the Safavid 
State as well as under the Sunni Afghan dynasties, the Afsharid dynasty, and the 
Zand dynasty. 
 
Key Words: Afghan Dynasty, Avshar Dynasty, Zend Dynasty, Mollabashı, Sadr, 
Sheyhülislâm, Foundations. 

 

Extended Abstract 
 

Objective of the research 
 
The principal aim of this study is to examine the historical origins of the 
office of mollabaşı, which emerged in the late Safavid period, its 
institutional functions, and its transformation during the post-Safavid 
Iranian dynasties. The study assumes that the mollabaşılık was not 
merely a temporary or secondary title specific to the late Safavid 
administration; rather, it played a significant role in the reorganization of 
religious-sectarian authority in Iran from the 18th century onward. 
Within this framework, the office of mollabaşılık is regarded as a pivotal 
institution that exemplifies the redefined relationship between the 
religious sphere and political power at the institutional level. A central 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 258 - 

objective of the present article is to reevaluate the position of the 
mollabaşılık, a subject which is often neglected or equated with the office 
of the Grand Mufti in Iranian historiography. 
 
The research question: 
 
The primary research question of the study concerns the reasons why the 
office of Mollabaşılık is frequently equated with that of Sheikh al-Islam or 
treated as a secondary function in Iranian historiography. In this context, 
the article questions the relationship between mollabaşılık and the offices 
of sadâret and sheikh al-Islam, as well as the distribution of authority and 
the power struggles among these offices. Moreover, the manner in which 
the office of Mollabaşı experienced both institutional continuity and 
transformation during the Afghan, Avşar, Zand, and Qajar periods 
following the dissolution of the Safavid State represents a significant 
research challenge. Within this framework, the debate centers on whether 
the office of mollabaşı was merely a religious office or an institutional 
structure that actively produced political legitimacy. 
 
Method 
 
The study employs two distinct methodologies. Firstly, an institutional 
history approach is utilised, and secondly, a prosopographic analysis is 
employed. The preponderance of chronicles, biographical works, and 
indirect administrative records in the sources on the office of Mullahbashi 
has significantly influenced the methodology employed. The present 
study is, therefore, based on comparative reading and inter-period 
analysis. The biographical data of individuals who served as Mollabaşı 
were evaluated not as isolated examples but as complementary elements 
for understanding the office's areas of authority, representational power, 
and relationship with political power. This approach considers the office 
of Mollabaşı not as a static, unchanging institution, but rather as a 
dynamic structure that has undergone redefinition across different 
political contexts. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 259 - 

 
Findings 
The results of the study demonstrate that the establishment of the office 
of Mollabaşı during the reign of Shah Sultan Hüseyin (H.1127/M.1715) 
was an attempt to resolve the struggle for authority and influence 
between the Grand Vizier and the Sheikh al-Islam. During this period, the 
mollabaşılık was positioned as the highest authority in the sharia-judicial 
organisation and was granted broad powers over waqfs, religious 
financial resources, humus and zakat revenues, and emr-i bi'l-ma'ruf 
practices. It has been determined that the office of mollabaşılık survived 
the collapse of the Safavid State and continued to exist during the Afghan 
and Afshar periods. The central position of this office in religious 
authority is particularly evident during the reign of Nadir Shah Afshar, 
when the office of grand vizier was effectively abolished. The abolition of 
the office during the Zand period and its subsequent continuation with a 
more limited function during the Qajar period demonstrate that the 
mollabashilik was an institution directly dependent on the preferences of 
the political power. 
 
Conclusion 
 
This study demonstrates that the office of Mollabaşılık was not a 
temporary practice specific to the late Safavid period. Rather, it played an 
important role in the long-term transformation of religious-sectarian 
authority in Iran. The Mollabash office underwent a period of 
redefinition, adapting to the evolving political and sectarian dynamics 
characteristic of different dynasties. During certain eras, it emerged as a 
pivotal element of central authority, while at other times, its authority was 
intentionally curtailed. In this respect, the mollabash office provides a 
critical institutional example for understanding the historical course of 
religion-state relations in Iran. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 260 - 

 

Giriş 

Molla kelimesi çok değişik anlamlara gelir. Muhammed Muin, Ferheng-i 
Muin’de Molla kelimesini lüğavi anlamını “ders okumuş, bilgili, ahond, 
ulemâ, ruhanî, muallim, muammem”2şeklinde açıklarken Ali Ekber Dihhüda 
Lüğatnâmesinde “Molla’nın lüğavi anlamı Molla-yı Arabi’den alınmıştır. 
Kadın ve erkek ayrımı yapmadan üstad ve muallim anlamındadır. Sahibü’l 
Tacü’s Arus kitabı İranlıların bu kelimeyi Molla kelimesinden vücuda getirdiğini 
belirtir. Bu kelime Arapça’daki Mevlâ kelimesinden türemiş olup ağa ve server 
anlamındadır”3şeklinde açıklamıştır. Diyanet İslâm Ansiklopedisi de 
Mollanın kelime anlamını “ders okumuş, bilgili, aydın, ahond, ruhanî” 
şeklinde açıklamıştır.4 Sözcük anlamı ise “üstâd, muallim, saygın, seçkin, 
reis-i mollayân, molla-yı derbâr-ı padişahân, şahın tedrisini yapan muallim ve 
şahzadenin tealimiyle uğraşan muallim”5 anlamındadır. 

Molla kelimesi; monla, munla ve mulla biçiminde de görülen kelimenin 
Arapça’da “efendi, sahip, âmir” mânasındaki mevlâdan geldiği kabul 
edilmektedir. Arapça’da “efendimiz” anlamındaki mevlânânın 
değişikliğe uğramasından ortaya çıktığı düşünülen ve daha eski bir 
kullanım olduğu sanılan monla (munla) kelimesindeki “n” harfi zamanla 
“l”ye dönüşmüştür.6 Molla unvanını alan kişinin bilgiyle dolu olduğu 
kabul edilerek mollanın “doldurmak” anlamındaki mel’ köküne 
dayandığı da ileri sürülmüştür.7 Baş kelimesi Türkçe bir kelime olup 
kelime anlamı önce, evvel, mukaddem, giriş, baş(kelle) anlamlarına 
gelmektedir. Lügavi anlamı ise öncü, saygın, seçkin, ihtiram sahibi 
anlamındadır. Baş kelimesi aynı anlamdaki ser gibi çok sayıda birleşik 
kelime yapımında kullanılmıştır. Eski Türk devletlerinde ve özellikle 

 
2Muhammed  Muin, Ferheng-i Muin, İntişarat-ı Zerrin, Tahran 1386, Cilt. XIV, s.3189-3190. 
3Dihhüdâ, Lüğatnâme-yi Dihhüdâ, İntışârât-ı Danışgâh-ı Tahran, Tahran 1373, Cilt.XIII, s.18921.  
4 İsimsiz, “Molla”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, Cilt.XXX, Ankara 2020, s.238. 
5 Muhammed  Muin, Ferheng-i Muin, İntişarat-ı Zerrin, Tahran 1386, Cilt.XIV., s.3189; Aydoğmuşoğlu, Cihat, 
“Şah II. İsmail (1576-1577)Devri Siyasî ve Dinî Hâdiseleri”, The Journal of Academic Social Science Studies, 
Number: 48, Summer II 2016, s.59-67. 
6Muhammed Zaman Kelmali Tebrizî, Ferâidü’l Fevâid, İntişârâr-ı Mirâs-ı Mektûb, Tahran 1373, s.290-294. 
7Hamid Algar, “Molla”,Diyanet İslam Ansiklopedisi, Ankara 2020, Cilt.XXX., s.177. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 261 - 

Osmanlı Devleti’nde bu kelime ile yapılan müessese ve makam isimleri 
yaygın olarak görülmektedir.8 

1.Safevî Devleti’nde Mollabaşılık Makamının İcadı:  

Safevîlerin İran’da zuhuru İran’ın siyasî, dinî-mezhebî ve ictimaî 
tarihinde en önemli dönemlerden biri olup İran tarihinde büyük bir 
değişim ve dönüşümü başlatmıştır. Safevî Devleti’nin İran’da kurulması 
İran tarihinde siyasî, dinî ve ictimaî alanlarda yeni bir dönemi 
başlatmıştır. Bu dönemde İran, İsna Eşariyye mezhebinin asli merkezi 
üstlerinden biri haline gelmiştir. Zira Şah I.İsmail, Safevî Devleti’ni, 
ekseriyeti Sünnî olan “kadim sünnî İran coğrafyasında”9 Şiî mezhebi 
temelleri üzerinde temellendirdi. Böylelikle İslâm ile beraber 
Büveyhîlerden sonra Şiî bir devlet, bütün İran coğrafyasına hâkim olmuş 
ve mezhep-siyasetin iç içe girdiği bir yapılanma ile İran’da millî devlet 
olan Safevî Devleti kuruldu.10Safevîlerin Şiî mezhebini benimsemelerinin 
nedeni Sünnî Devletler olan Osmanlı Devleti ve Şeybanî Devleti ile 

 
8Algar, agm, s.238; Yusuf Halaçoğlu, “Baş”, Diyanet İslam Ansiklopedisi,  İstanbul 1992, Cilt.V., s.119-120; 
Mustafa Öz “Şîâ” Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 2010, Cilt.39, s.112-114.) 
9İran coğrafyası, İslamın ilk dönemlerinden beri Sünnî Devletlerin merkezi coğrafyalarından biri olmuştur. 
Emeviler ve Abbasiler ile başlayan İran’da Sünnî hâkimiyeti Safeviler dönemine kadar sürmüştür. Dokuz asır 
buyunca İran coğrafyasında Emiviler, Abbasiler, Tahiriler, Samaniler, Gazneliler, Selçuklular, Harzemşahlılar, 
İlhanlılar, Timurlular, Akkoyunlular gibi Sünnî devlet ve hanedanlıkları kurulmuşlar ve ya İran coğrafyasına 
hâkim olmuşlar. Tahiriler ve Samaniler ile birlikte İran merkezi coğrafyasında Sünnî hanedanlılar devlet 
kurmaya başladır. Selçuklular döneminde ise İran coğrafyası muazzam bir Sünnî imparatorluğunun merkezi 
oldu. Selçuklu Devleti’nin beş başkenti olan Nesa, Nişabur, Rey, İsfahan ve Merv şehirlerinden dördü günümüz 
İran coğrafyasının sınırları dahilindedir. Selçuklulardan sonra da İran coğrafyasında yine Harzemşahlar, Ak-
koyunlular, İlhanlılar, Timurlular, Akkoyunlular gibi muzzazam Sünnî hanedan ve devlet kurulmuştur. Ancak 
çok nadir de olsa Büveyhiler, Karmatiler gibi Şiî gruplar da İran coğrafyasında zuhur etmiştir. Ancak İran 
halkının ekseriyetinin Sünnî olması ve Şiî mezhebinin İran’da azınlık mezhebi olması nedeniyle bu Şiî gruplar 
güçlü devletler kuramamalarına neden olmuştur. İran’daki Sünnî devlet ve hanedanlar döneminde Tebriz, 
Erdebil, Merağe, Hemadan, Kazvin, Meşhed, Şiraz, İsfahan, Yezd, Kirman, Nişabur, Nesa Serah gibi şehirler 
önemli Sünnî merkez şehirlerdi. Bu dönemde Kum, Kaşan, Mazenderan gibi şehirlerin taşra bölgelerinde Şiîler 
azınlıkta yaşamaktaydılar. (Osman Gazi Özgüdenli, “İran”,Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2000, 
Cilt.XXII., s.395-400.) 
10Mehdi Ferehânî Münferid, Muhacerât-ı Ulemâ-yı Şie Ez Cebelü’l Amil Be İran, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 
1377, s.166-169; Mansur Sefetgül, Sâhtar-ı Nehâd ve Endişe-yi Dinî Der İran Der Asr-ı Safevi, Neşr-i 
Müessesât-ı Hıdâmât-ı Ferhengî, Tahran 1381, s.177-182. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 262 - 

komşu olması ve bu iki devlet ile rekâbet içerisinde olmasıdır.11Komşuları 
Sünni Osmanlı Devleti ve Şeybeklere karşı Şiîliği bir koruma kalkanı ve 
savunma aracı olarak kullanıp Sünnî Devletlerin İran’a müdahelesinin 
önüne geçtiler.12 

Safevîler, Şiîliğin On İki mezhebini resmi mezhep yaptıktan sonra Şiî 
fıkhını bilen ulemâ, fâkih ve müctehitlere yöneldiler; çünkü Safevî 
Şahları; Şiî ulemâ, fakih ve müctehitleri İmam-ı Zamanın temsilcisi olarak 
görüyordu. Safevî Şahları, kayıp imamın temsilcileri olan Şiî ulema, 
fukaha ve müctehidleri kendi siyasi kudretlerini yerleştirmek için onların 
teyidini almak, hükümetlerini korumak, kalıcı kılmak için Cebel-i Amîl 
ve sair Şiî beldelerinden İran’a davet ettiler. Onların hükümet 
makamlarını elde etmesini ve siyasi planlarını gerçekleştirmelerine alan 
açtılar. Bu da Şiî mezhebinin yayılması için yeni bir dönemi başlatmış 
oluyordu. Bu iki taraflı uyum ve kaynaşma, devlet ve ruhaniyet arasında 
yeni dinî ve mezhebî makamların ortaya çıkmasını sağlamıştır. Ulema-yı 
Şiîyi celb etmek ve onlardan idarî alanlarda faydalanmak için Safevî 
Şahlarının bir diğer teşebbüsü çok büyük mali yardımların yapılmasıydı. 
Dinî-mezhebî alanlarda onlara hediye ve armağanlar, aylık maaşlar, 
mevkûfat ve medreselerin yapılması ve onlara maaş bağlanılması idi.13 

Safevî Devleti’nin İran’da iş başına gelmesi ve hemen akabinde Şiî 
mezhebini İran’da resmi makam olarak ilan etmesi Safevî Şahlarının Şiî 
fukuha, seyyid ve müctehidlere teveccühünü arttırmıştır. Özellikle 
muhacir ulemaların dinî-mezhebî ilminden faydalanma ve onlar 
vasıtasıyla halkın dinî-mezhebî sorunlarına cevap vermek idi. Zira Safevî 
Devleti’nin kuruluşunda Şiî metinleri ve kitapları çok nadir 
bulunuyordu. Safevîler, İran’da Şiîliği resmi mezhep yapınca Şiî 

 
11Mahmut İbn-ı Hasan Hür İmamali, Vesailü’l Şie, Neşr-i Darahayayü’l Tirasül Arabî, Tahran 1379, Cilt.17, 
s.190-194; Resul Ca’feriyân, Safevi Der Asr-ı Din, Ferheng ve Siyaset, Neşr-i Pejuheşgede-yi Huze ve 
Danışgâh, Kum 1379, Cilt.I., s.144-149. 
12Seyyid Abdülhüseyin Hatunâbâdî, Vakayü’l Seîn Vel Avâm,, Düz.Muhammed Bakır Behbudî, İntışârât-ı 
Kitabfıruşi-yi İslamiyye, Tahran 1352, s.468-471; Ahmet Doğan-Tanju Ateş, “Safevî’nin Kurumsallaşma 
Döneminde Safevî Şahlarının Seyyidlerle İlişkisi”, Akademik Tarih ve Araştırma Dergisi, Ankara 2023, C.VIII., 
S., s.5-11. 
13Kadı Ahmed Kumî, Hülâsetü’l Tevârih, Haz. İhsan Eşrâkî, İntışârât-ı Danışgâh-ı Tahran, Tahran 1359, Cilt.I., 
s.238-241. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 263 - 

ulemâların sayısı azdı.14 Bu nedenle Safevî şahları, onların fıkhî ve dinî 
ilimlerinden faydalanma, halkın dinî-mezhebî alanlardaki sorularına 
cevap vermek için onlara yakın durmuştur.15 Bunun yanında Safevîlerin 
kuruluşunda Şiî metin, kitaplar ve kaynaklar oldukça azdı. Ayrıca 
Safevîler, İran’da Şiîliği resmi mezhep olarak kabul etmelerine rağmen Şiî 
ulemâ, müctehit, fakihin az olması ve İran halkının çoğunluğunun Sünnî 
olması Şiî ulemâya olan ihtiyacı gerekli kılıyordu.16 

Şiî ulemâlar, Safevîlerin ilk dönemlerinde sadr, şeyhülislâmlık, kaziü’l 
kuzzât gibi şerî’-kazaî makamları uhdelerine aldılar. Ayrıca idarî 
makamlara da tayin edilmeye başlandılar.17 Şah I.İsmail’den Şah Sultan 
Hüseyin’e kadar şerî’-kazaî makamların tamamı Şiî ulemâların 
uhdesindeydi. Şiî ulemalar, çok büyük güç ve kudret elde etmişlerdi. 
Safevî Şahları da Şiî ulemâların bu güç, kudret ve otoritelerinden rahatsız 
oluyordu. 18 Şah Sultan Hüseyin; sadr, şeyhülislâm ve sair şerî’-kazaî 
makamlarının güç, kudret ve otoritesini düşürmek, kendisine bağımlı 
kılmak, Safevî Devleti’nde tek güç ve kudret haline gelmek ve bu 
makamları kendisinin ihdas ettiği bir makama bağlamak gibi hedefler ile 
mollabaşılık makamını kurdu.19 

Mollabaşı, Safevîler’in son dönemlerinde emsalinden üstün olduğu 
düşünülen ve kendilerine sarayda ikamet imtiyazı verilen âlim ve bilgin 
kişilere hükümdar tarafından tevcih edilen “mollabaşı”  bir şerr’i-kazaî-
hukukî bir unvanıdır. Mollabaşılık makamı, H.1124(M.1712) yılında Şah 
Sultan Hüseyin saltanatı döneminde icat edildi ve hızlıca Safevî 

 
14Muhammed Bakır Meclisi, Aynü’l Hayat, İntişârât-ı İlmiyye-yi İslâmiyye, Tahran 1348, s.499-504. 
15Meclisî, age, s.505-509. 
16Muhammed İbrahim Nasırî, Desturü’l Şehriyârân, Haz.Muhammed Nadir Nesirî Mukaddem, Neşr-i Bunyâd-
ı Mevkufât-ı Doktor Mahmut Afşar Yezdî, Tahran 1373, s.20-26. 
17Nasirî, age, s.27-30; Cihat Aydoğmuşoğlu, “Şah Abbas Devrinde(1587-1629) İran da Sosyal ve Kültürel 
Hayat”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, İzmir,2011, C.XI, S.2, s.263-264. 
18Nasirî, age, s.31-34; Rajer Siverî, Der Bâb-ı Safevî, Terc. Ramazan Ali Ruhullahî, Neşr-i Merkez, Tahran 
1398, s.28-32. 
19Siveri, age,  s.33-37; Aydoğmuşoğlu, Cihat, “Safevi Hükümdarı Şah Abbas’ın Dinî Siyaseti”, Turkish Studies-
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 6/3, Summer 
2015, p. 1329-1337. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 264 - 

Devleti’nin en önemli dinî-mezhebî makamlarından biri haline geldi.20 
Muhammed Haşim Asıf Rüstemü’l Hükemâ’da Mollabaşı için “Mollabaşı, 
tamam-ı mesâil-i şerî’ ve kazaî ile meşkûl olan makam-ı ruhaniyettir. Bu makama 
müctehid mertebe ve derecesine nazil olan(yükselen) bir seyyyid, fazıl ve necib 
ulemâ uhdesine verilirdi ve bu şahıs, umumen Şaha yakın olan bir seyyid, fazıl 
ve necib bir ulemaydı. Umumen Şah-ı Safevî ile akrabalık ve ailevi yakınlık kuran 
ruhaniyet uhdesine verilirdi.”21kaydıyla Mollabaşının mahiyeti, görev ve 
sorumlulukları hakkında bilgi vermenin yanında Mollabaşı makamına 
tayin edilen şahsın ulema, seyyid, füzela, müctehit olmasının yanında 
şaha yakın olması veya ona ailevi olarak yakınlık derecesine sahip olması 
gerektiğini vurgulamaktadır.  

Dönemin bir diğer önemli müverrihî Mirza Refien Desturü’l Mülûk 
eserinde “Müşarünileyh, rees, reis, efzel ve ‘elem-i umûm-ı ulemâ ve cumhûr-ı 
füzelâ-yı asrıydı. Padişah-ı Safevî, tahkîk-ı mesâil-i dinî ve dakaik-ı ilmiyi ondan 
öğrenir ve onun uhdesine bırakmıştı. Mollabaşı ile hitap edilirdi. Mefâhil, meclis 
ve divanda ve ulemâ ve füzelârın cemi’ arasında padişahın mesnedine yakın 
otururdu. Her yerde Rikâb-ı Zafer-i İntisabın22 yanında ve huzurunda hazır 
olması gerekirdi. Safevî Selatin-i Sabıkları döneminde Mollabaşıgeri muayyen bir 
makam değildi. Lakin evâhir-i Saltanat-ı Şah Sultan Hüseyin döneminde Mir 
Muhammed Bakır ki faziletli bir şahsiyete sahipti. Mollabaşıgeri lakabı ve 
rütbesiyle şereflendirildi. Medrese-yi Vakî’ Çehârbağı bina etmiş ve hasbül emr 
ile müderris-i medrese-yi mezkûr oldu. Ulemâ-yı sabıkın destur-ı kavaidine göre 
onun vazifesinin zeminleri ve sınırları cihet-i telebe-yi ulûm ve erbâb-ı istihkâk 
ve mazlumlardan zülüm ve sitemin giderilmesi, mukasırların ve günahkârların 
ve haps edilenlere şefaat etmek, tahkîk-i mesail-i şerrî’ye, tefhîm ve te’lim-i dua 
ve emr-i ma’rufu emr etmek ve nehyî anil münkerden sakındırmak, hums, zekât 
ve sadakanın alımı ve harcanması dışında hiçbir şekilde diğer meşguliyet ve 
vazifelere karışmazdı. Bu adı zikr edilen meşguliyetler ve vazifeler onun 

 
20 Mirza Semien, Tezkiretü’l Müluk, Terc. Mes’ud Recepniyâ, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1378, 2.bsk, s.2-
3. 
21Muhammed Haşim Asıf, Rüstemü’l Hükemâ, Haz. Celîl Nevruzî, Neşr-i Miras-ı Mektup, Tahran 1396, 
s.141-144.  
22Safevi Devleti Şahının yanında. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 265 - 

uhdesindeydi.”23  Ve Mirza Semien Tezkiretü’l Mulûk eserinde 
“Müşarünileyh, serkâr-ı tamam-ı mollahâdır. Eski zamanlarda Safevî Selatinleri 
zamanları döneminde Molabaşıgeri makamı, muayyen bir makam değirdi. Belki 
her asrın efzel-i füzelâsı, Mollabaşı manasıyla meclis-i padişahta padişahın 
saltanat tahtına yakın muayyen bir mekâm sahibiydiler. Füzelâdan ve sâdâttan 
hiç kimse ondan daha yakın padişahın hizmetine oturamazdı. O, ilim taleb eden, 
müstehin ve mazlumlardan zülmün giderilmesi ve şefaat-ı mukasirin ve tahkîh-i 
mesail-i şerri’ye ve dua ve ulûm-ı din derslerinin ta’limi ve umur-u şerri’yenin 
öğrenilmesi dışında diğer işlerle ve mevzulara karışmazdı.”24 kayıtlarıyla 
mollabaşılık makamının kuruluşu, görev ve sorumlulukları ve 
mollabaşılık makamına tayin şartları hakkında bilgi vermektedir. 

Yukarıda zikredilen tüm kaynaklar bir bütün olarak değerlendirildiğinde 
mollabaşılık makamı Safevî Devleti’nde Şah Sultan Hüseyin zamanında 
ihdâs edilmiştir. Mollabaşılık makamının ihdâs edilmesinin en önemli 
sebebi ise şahın ülkede merkezi otoriteyi tesis etmek istemesidir. Zira Şiî 
ulemaların sahip oldukları güç ve kudret belli zamanlarda şahın 
otoritesini gölgelendirmiştir. Mollabaşılık makamı ihdâs edildikten sonra 
ülkedeki tüm Şiî kurumlar mollabaşına bağlanmıştır. Mollabaşı da bizzat 
şaha bağlanmıştır. Mollabaşılık makamının en önemli görevi ise ülkede 
Şiî mezhebini yaymaktır. Bu bağlamda mollabaşılık makamına sadece Şiî 
ulema, seyyid, füzela ve müctehit tayin edilmiştir. Bununla birlikte 
mollabaşı olarak tayin edilen kişilerin belirtilen meziyetlerin yanında 
şaha yakın olması veya ona ailevi olarak yakınlık derecesine sahip 
olmasına hassaten dikkat edilmiştir. 

2.) Sünnî Afgan Yerel Hanedanı Döneminde İran’da Mollabaşı Makamı  

Safevîlerden sonra İran coğrafyasında sırasıyla Afgan Hanedanı, 
Afşarlar, Zendler ve Kaçarlar kurulmuştur. Afganlar tarafından 

 
23Mirza Refien, Desturü’l Mülûk,Terc.Muhammed Kerdâbâdî, İntışârât-ı Vezâret-i Umûr-ı Haricî, Tahran 
1385, s.173. 
24Mirza Semien, Tezkiretü’l Müluk, Terc. Mes’ud Recepniyâ, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1378, 2.bsk ,s.1-
2. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 266 - 

nihayetinde Safevî hükümeti, ortadan kalktı. İran’da hâkimiyet kuran 
Sünnî Afgan Hanedanı döneminde şerî’-kazaî-hukukî makamlar ve 
ulemâ çok güç, kudret ve nüfuz elde etti. Afganlar tarafından 1722 yılında 
İran coğrafyasını hâkimiyetine geçirdi. Afgan Sünnî Hanedanların 
konfederasyonu ile oluşan Afgan Yerel Hanedanı, Safevî Devleti’nin 
başkenti İsfahan’ı başkentleri yaptılar. Afgan Yerel Hanedanları 
döneminde mollabaşılık makamlarına Sünnî ulemâ, füzelâ ve fukâhâ 
tayin edilmeye başlandı. Ayrıca Mollabaşının seyyid ulemâ olması 
kaidesi bu dönemde pek fazla riayet edilmedi.  

Bu dönemde Şah II. Tahmasb tarafından Safevî Devleti’nin başkenti ise 
İsfahan’dan Horasan’daki Meşhet şehrine nakl edilmiştir. Şah II. 
Tahmasb, Safevî Devleti’ni ve kurumlarını yeniden sağlamlaştırmak 
amacıyla Şah Sultan Hüseyin döneminin Mollabaşılarından olan Molla 
Muhammed Hüseyin İbn-ı Molla Şah Muhammed Tebrizî’yi Mollabaşılık 
makamına ta’yin etti. Molla Muhammed Hüseyin İbn-ı Molla Şah 
Muhammed Tebrizî, İran coğrafyasında Safevi Devleti’ni tekrardan 
canlandırmak, güçlü ve hâkim bir devlet yapmak politikasının en önde 
gelen simalarındandı. Ancak bu zat Safevî Devleti’ne bağlılığından dolayı 
1736 yılında Nâdir Şah tarafından idam edilmiştir.25  

Molla Muhammed Hüseyin İbn-i Molla Şah Muhammed Tebrizî Nadir 
Şah tarafından öldürülmesinden sonra onun oğlu Muhammed Tebrizî 
Şah II. Tahmasb’ın mollabaşısı oldu.26 Şah II.Tahmasb, Nadir Şah ile 
arasının açılması nedeniyle Safevî Devleti’nin başkentini Meşhet’ten 
Kazvin’e aktarıp Kazvin’de hükümet etmeye başladı. Kazvin’de Mirza 
Abdülhasan’ı Mollabaşılık makamına getirir.27 Mirza Abdülhasan’ı 
Kazvin’de Safevî Devleti’ni ve kurumlarını yeniden sağlamlaştırmaya 
çalıştı. Ancak bu adı zikr edilen Mollabaşı da II. Tahmasb, Safevî 

 
25Bakır Meclisî, Hakkü’l Yekîn, s.32-38; Ali Kuli Mirza İtimadü’l Saltane, Tarih-i Vakai ve Sevânih-i 
Afganistan, Haz. Mir Haşim Muhaddis, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1365, s.44-47. 
26Şeyh Abbas Kumî, Müntehebü’l Âmâl, İntışârât-ı Hicret, Kum 1411, Cilt.II, s.160-166. 
27Mirza Mehdi Han Abadî, Cihângüşâ-yı Nadirî, Haz. Seyyid Abdullah Enver, İntışârât-ı Ercümen-ı Âsâr ve 
Mefâhir-i Ferhengî, Tahran,1377, s.98-104. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 267 - 

Devleti’ne bağlılığından dolayı 1748 yılında Nâdir Şah tarafından idam 
edilmiştir.28 

Afgan Hanedanı İran’dan Mahmut Han önderliğinde 1722 yılında 
İsfahan’da hâkimiyet kurdu. Mahmut Han’ın ilk Mollabaşısı Miyancî 
adında bir ulemaydı. Miyancî, Kabil’de yaşayan Hint asıllı bir Sünnî 
ulemaydı. Mollabaşılık makamına tayin edilmeden önce Mahmut Han’ın 
muallimi olmuştur. Sonraları Mahmut Han tarafından mollabaşılık 
makamına tayin edilmiştir. Sarayın en zengin şahıslarından olup tatlı 
dilli, güler yüzlü, halim ve selim şahsiyetli biriydi. Mahmut Han Afgan 
tarafından çok sevilip sayılırdı. Onun selahı olmadan Mahmut Han 
Afgan, hiçbir şey yapmazdı. Mahmut Han, onun şakirdi ve müridi olup 
sürekli onun arkasında yürür ve Mollabaşı Miyancî olmadan oturmazdı.29 
Afkanlar, bu Hintli âlimi çok seviyorlardı. Umum halk, bu kişinin 
faaliyetleri ve ihtiyat-ı karisi30 nedeniyle onu Zerdüst-ı Sanî olarak 
adlandırmışlardı. Mahmut Han, sefer başarılarını onun dindarlığına ve 
sihirbazlığına bağlıyordu. Mahmut Han tarafından çok ihtiram 
gösterilirdi. Nitekim Mer’eşî Mecmu’l Tevârih eserinde “Mahmut Han, 
amcasını öldürmüş ve etrafına adamlar toplamıştı. Kabil’in dağlık Afganları ve 
mollaları Miyançî’ye ta’zim ve terkim ediyorlardı. Bu kişi dini ilimleri ve birçok 
dua biliyordu. Onun gerçek ismi belli değildi. Mahmut Hanı etkileyip kendi 
müridi yapmıştı. Afgan halkı onu ordunun ak-yüzü olarak bilirdi. Afganlar, 
onun gayipten güçlere sahip olduğuna inanırdı. Savaş esnasında Afgan 
ordusunun önünde yer alırdı. Savaşlar, onun ordu için dua etmesinden sonra 
başlardı. Afgan ordusu bu şekilde savaşa başlardı ve çoğunlukla muzaffer 
olurdu.” 31kaydıyla Miyancî’nin Mahmut Han ve Afgan umum halkı 
üzerinde çok güç, kudret ve nüfuz elde ettiğini belirtmektedir. 

 
28Muhammed Kazım Mervî, Elem Ârâ-yı Nadırî, Haz.Muhammed Emin Riyahî, İntışârât-ı Kirabfıruşî-yı Zevâr, 
Tahran,1364, Cilt.I, s.209-213. 
29Mehdevî, Danışmendan ve Büzürgan-ı İslâm, İntışârât-ı Güldeste, İsfahan 1384, Cilt.I, s.309-313. 
30İş bilirliği, çalınkanlığı ve becelirikliği. 
31Mer’eşî, age, s.279-280. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 268 - 

Emanullah Han’dan sonra Eşref Han, Afganistan’da güçlendi. 1725 
yılında Eşref Han, Mahmud Han Afgan’ı katl ettiğinde Miyançî, Mahmut 
Han Afgan’ın sarayından kaçıp canının korkusundan kendi evine sığındı. 
Ancak Eşref Han tarafından yakalanıp zindana atıldı. Onun bütün mal, 
envâl ve serveti müsadere edilip birkaç kişiyle beraber Kabil’e gönderildi. 
Ancak bu dönemin bazı kaynakları ise Eşref Han tarafından öldürüldüğü 
belirtir.32Nitekim Abdulrezzak Denbeli Basiretnâme eserinde “Eşref Han, 
kudreti elde ettiğinde Mahmut Hanın muallimi olan Miyancî’yi yakalayıp 
zindana attı ve onun bütün servet ve emvalini müsadere etti. Çok az bir miktarda 
sike ona verip birkaç kişi ile Kabil’e gönderdi” 33 ve Johns Menevî Hucûm-ı 
Afgan ve Zevâl-ı Devlet-i Safevi eserde  “Eşref Han, onun mallarını 
müsadere ettikten sonra onu Kandahar’a gönderme sözü verdi ve onun bütün 
hayat maişetini karşılayacağı sözünü verdi. Bu yolla o bütün ömrünü refah ile 
geçirsin.”34kayıtlarıyla Mollabaşı Miyancî’nin Eşref Han tarafından 
malları müsadere edildikten sonra Kabil şehrine gönderiliğini ve 
hayatının idamesi için bir miktar gelirin ona bağışladığının 
belirtmektedir. Ancak Mer’eşî Mecmu’l Tevârih eserinde “Nadir Han 
savaşta Eşref Han’ı yendiğinde ve onları firar verdiğinde Nesâ Nehri’nin 
köprüsünde Miyancî ki çok yaşlanmıştı yakalanıp öldürüldü.”35kaydında ise 
onun Nadir Şah Afşar tarafından öldürüldüğünü açıklamaktadır. Burada 
dönemin kaynaklarında Mollabaşı Miyancî’nin ölümüyle ilgili ihtilafın 
olduğunu görmekteyiz. 

H.1135(M.1722) yılında Mahmut Han Afgan, İsfahan’a girdiğinde Mola 
Za’ferân, Afgan asker ve ulemalar ile İsfahan’a girdi. Mahmut Han 
döneminde güç ve kudret sahibiydi. Ancak Eşref Han saltanatı 
döneminde çok güç ve kudret sahibi olmuştur. Şeref Han, Afgan Mahmut 
Han’ı yenip ortadan kaldırdıktan sonra Afganların Şahı ünvanıyla 
İsfahan’da hâkim oldu. Eşref Han, Molla Za‘ferân’ı H.1135/M.1722) 

 
32Muhammed Tahir Nasırâbâdî, Tezkiye-yi Nasır Abâdî, Haz.Muhsin Naci Nasırâbâdî, Neşr-i Asâtir, Tahran 
1378, s.135-137. 
33Abdulrezzak Denbelî, Basiretnâme,Haz.Yezdullah Kaidî, İntışârât-ı Anahitâ, Tahran 1389, s.120-129. 
34Johns Hanevî, Hucum-ı Afgan ve Zevâl-ı Devlet-i Safevî, Terc. İsmail Devletşâhî, Neşr-i Yezdân, Tahran 1367, 
s.234-235. 
35Mirza Muhammed Halil Mer’eşî Safevî, Mecmul Tevârih, Haz.Abbas İkbâl , Neşr-i Tehurî, Tahran 1362, s.80-
81. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 269 - 

yılında İsfahan’ı ele geçirdikten sonra kendi Mollabaşısı makamına Molla 
Za’ferânı tayin etti.36 Böylelikle Mollabaşı Miyancî’nin ortadan 
kalkmasıyla birlikte kudret ve nüfuz, tamamıyla Molla Za’feran uhdesine 
verildi. Molla Za’feran, çok az ve öz konuşup riyasızdı. Hanefi 
mezhebindendi. Ehl-i Sünnetin öncüsü, muktedası ve müctehidiydi. 
Şiîlerin katl edilmesi, zindana atılması ve mallarının müsadere 
edilmesinin vacip ve hayır olduğunu, onların azarı ve eziyet edilmesinin 
helal ve sevab-ı azim olduğunu belirtiyordu. Eşref Han Afgan saltanatı 
döneminde çok büyük bir nüfuz elde etmiştir. Dinî-mezhebî konularda 
çok hassas, şeriatın kanunlarını uygulayan ve adalete riayet eden bir 
şahsiyeti vardı. H.1135(M.1722) Muharrem ayında Mahmut Han Afgan 
İsfahan’a girdiğinde Molla Za’feran’da onun yanındaydı. Mahmut 
Han’ın ortadan kaldırılmasından ve Miyancî’nin mollabaşılık 
makamından azl edilmesinden sonra Eşref Han Afgan tarafından 
mollabaşılık makamına ta’yin edildi.37 Molla Za’feran, çok siyaset dışı bir 
şahsiyete sahipti. Çok fazla konuşmayı sevmez, sürekli sükût haline 
bürünen ve temiz bir ahlaka sahipti. Eşref Han, onun vücudundan çok 
fayda sağlıyorlardı. Molla Zaf’eran, Eşref Han zamanında kendi 
nüfuzunu korudu. Halk nazarında saygın ve yumuşak huylu, diğer 
Afgan fâkih, müctehid ve ulemalarından ise daha büyük bir nüfuza 
sahipti. Kısa sürede halk arasında mahbubiyet-i feravân38 elde etti. 
Mücrimleri onun huzurunda çubuk ile feleğe bağlardı. Ancak, cezalarda 
adaleti korurdu. Kendisinin ve diğerlerinin adaleti uygulamasına dikkat 
ederdi. Molla Zaf’erân, umûr-ı dinî ve siyasîde çok katıydı. Ancak diğer 
umurlarda hüsn-i niyetle işleri yapardı.39 

 
36Mer’eşî, age, s.83-88; Sarjen Malcom, Tarih-i İran, Terc.İsmail Hayret, İntışârât-ı Senânî, Tahran 1370, 
Cilt.II., s.550-555. 
37Said Arjomend, “The Office Of Mulla Bashi İn Shiite İran”Studia İslamin, 1983, Vol.57-59; Mehmet Saray, 
“Afganistan”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1988, Cilt.I, s.405-408. 
38Halkın büyük desteği, halkın büyük teveccühü. 
39Muhammed Muhsin Müstefî, Zübdetü’l Tevârih, Haz. Behruz Guderzî, Neşr-i Mecmuâ-yı İntışârât-ı Edebî ve 
Tarihî Mevkufât-ı Doktor Afşar Yezdî, Tahran 1375, s.208-214. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 270 - 

Nadir Kuli Han Afşar ve Eşref Han arasındaki savaşta Şiraz’da Eşref Han 
askerleriyle kaçarken Molla Zaferan, yakalanıp esir edildi. Nitekim 
Esterâbâdî Cihangüşâ-yı Nadir eserinde “Molla Za’ferâna dikkat etsinler ve 
kendini canlı İsfahan’a ulaştırmayacak. Bu hadiselerin yaşandığı dönemde Molla 
Za’feran, Leşni nehri köprüsünde kendisini suya bıraktı ve adı zikr edilen suda 
boğuldu. Diğer esirler ise İsfahan’daki Meydan-ı Nakş-ı Cihan’da boğazları 
vuruldu.”40Dönemin bir diğer eseri olan Hollandiyân-ı Mukim-ı İsfahan, 
“8 janviye 1730 yılında Nadir Şah piruz olarak İsfahan’a geldiğinde Molla 
Za’ferân ve sair kişilerin kesik başlarını İsfahan’a getirdi.”41 kayıtlarıyla Nadir 
Şah tarafından Molla Za’ferân’ın öldüğünü söylemektedir. Ancak 
Muhammed Haşim Asıf Rüstemü’l Hükemâ eserinde “Eşref Han şöyle 
dedi. Mahmut Han döneminde Molla Zaf’era’nın tahrikiyle Mahmut Han 
askerleri, Şah Sultan Hüseyinî’yi öldürmüşlerdi. Ne kızılbaşlar Molla 
Zaf’eran’ın kesik başını görmeden bizi takipten vaz geçmeyecekler. En iyisi Molla 
Zaferânı öldürelim. Onun cesedini yol üzerine bırakalım. Bu şekilde Kızılbaşlar 
bizi takip etmekten vaz geçerler. Zira onlar, sadece Şahları Şah Sultan 
Hüseyin’in intikamını bizden almak istiyorlar. Molla Zaf’eran, bu mevzudan 
haberdâr olduğunda kendi katlinin fetvasını verdi ve dedi ki eğer beni 
öldürmezseniz sizden hiçbiri Kandahar, Herat ve Kabil’e ulaşmayacaktır. Ancak 
hiç kimse onun ölümüne razı olmadı. En sonunda kendisi kendi elinin 
damarlarını kesti. Onun cesedini yol üzerine oydular. Nadir Kuli Han, onun 
cesedini gördükten sonra intikam ateşi söndü. Afganları takipten vaz 
geçti.”42kaydıyla Molla Zaferan’ın kendi ölüm fetvasını verdiği ve kendisi 
öldürdüğü ve Nadir Şah’ın onun ölü cesedini gördükten sonra Afganları 
takip etmekten vazgeçtiğini belirtmektedir. Ancak Rüstemü’l 
Hükemâ’daki bu bilgi, dönemin diğer kaynaklarında zikr edilmemesi 
nedeniyle sıhhat derecesi sorgulanması geren bir bilgidir. Nitekim 
Hollandalılar “Afkanlar, Mola Zaf’eran’a ikinci Miyancî gibi bakardı. Onunda 
Miyancî gibi büyük bir feraset ve mertebe elde etmesini bekliyorlardı.”43kaydıyla 

 
40Müstefî, age, s.215-218. 
41Muhammed Haşim Asıf, Rüstemü’l Hükemâ, Haz.Muhammed Müşirî, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1352, 
2.bsk., s.188-190. 
42Rüstemü’l Hükemâ, age, s.190-191; J. Calmard, “Molla” The Encclopedia Of İslâm, New Edition, VII. 
pp.236-237. 
43Viliam Floor, Nizam-ı Kazaî Der Asr-ı Safevî, Terc. Hasan Zendiye, Neşr-i Pejuheşgâh-ı Huze ve Danışgâh-ı 
Tahran, Tahran 1358, s.124-130. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 271 - 

Molla Za’ferân’ın Afkan halkı arasında çok saygı ve hürmet duyulan bir 
ulemâ olduğunu vurgulamaktadır. 

3.Afşar ve Zend Hanedanları Döneminde İran’da Mollabaşı Makamı  

Sünnî Afgan Hanedanından sonra İran’da hâkimiyet kuran Afşarlar 
döneminde mollabaşılık makamı mevcut bir divanî makamdı. Nadir Kuli 
Mirza, Eşref Han Afgan’ı yendiğinde Molla Zaf’eran ona esir düşmüştü. 
Nadir Mirza tarafından Mollabaşı Zaf’eran ve çok sayıda kişi 
öldürüldü.44Şiî ve Sünnî mezhepleri arasında barışı sağlamak ve şerî’-
kazaî makamların teşkilâtını buna göre yeniden kurmak isteyen Nâdir 
Şah, mollabaşılık makamını, sürdürme politikasının baş propagandacısı 
olarak Molla Ali Ekber’i bu makama getirmiştir. Ayrıca Mollabaşılık 
makamının Nadir Şah tarafından teveccüh edilen bir makam olmasının 
sebebi bu dönemde Sünnî Osmanlı Devleti ve diğer Sünnî devlet ve 
hanedanlarında bu makamın Molla adıyla mevcut olması ve Sünnî devlet 
ve hanedanların bu makam aşina olmasıydı.45 Nitekim Ebul Hasan İbn-i 
İbrahim Kazvinî Fevaidü’l Safevi eserinde “El-Hak cesarette, kabiliyette, 
bilginlikte ve saltanat işlerinde Nadir Şahın benzeri yoktu. Tarih-i Nadiri ve 
diğer kütüb tarihi buna şahittir. Nadir Sultan, bir grup ile yakınlaşmazdı. 
Onlardan uzak dururdu. Onun sepehsaları kardeşi İbrahim Han Kuruklu ve 
Tahmasb Han Celair idi. onun meclis sohbetinden Molla Ali Ekber Molla Başı ve 
Mirza Ali Asker idi ki ikisi de Reşt ehlindendi.’’46kaydıyla Nadir Şah’ın 
İran’da bir gruptan uzak durduğunu vurguladıktan sonra Molla Ali 
Ekber Mollabaşı’ya güvendiği, onun meclisine katıldığını 
vurgulamaktadır. 

Nadir Şah, kendi saltanatı döneminde hiçbir sadr tayin etmedi ve 
sadaretin görevini uhdesine aldı. Mollabaşı makamı, Nadir Şah 
döneminde en yüksek kudret, güç ve otoritesine kavuşmuştur. 

 
44Nasırâbâdî, age, s.137-140; Ramazan Muhammedî-Muhammed Bakır Huzâylî, Ekaliyet-i Dinî Der Asr-ı 
Safevî, Neşr-i Pejuheşgâh-ı Huze ve Danışgâh, Tahran 1398, s.235-239. 
45Muhammed İbn-ı Hasan Hür İmamali, Vesâilü’l Şie, Neşr-i Darahayaü’l Tirasü’l Arabî, Beyrut 1995, Cilt. 
XVII., s.190-1194. 
46Ebul Hasan İbn-ı İbrahim Kazvinî, age, s.153. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 272 - 

Şeyhülislâm ve sair şerî’-kazaî makamlar mollabaşı makamının uhdesine 
verildi. Molla Ali Ekber, mollabaşılık makamında Nadir Şahın ölümüne 
kadar H.1160 (M.1748) yılına kadar uhdesine almıştır.47 Bu nedenle 
mollabaşılık makamı Nadir Şah döneminde en kudretli ve ehemiyetli 
devrine ulaştı. Avşarlar döneminde eyaletlerdeki mahalli divanlarda ve 
şahzade divanlarında kendi mollabaşılarını tayin ederdi.48 

Nâdir Şah’ın 1160(M.1748) yılında ölümüyle oğlu Şahruh İbn-ı Nadir Şah, 
Meşhet’te 1750 yılında Ağa Şerif’i Mollabaşı makamına tayin etmiş olup 
şerî’-kazaî ve mevkufâtın işlerinin tamamı onun uhdesindeydi. Ağa Şerifî 
Mollabaşı, Kerim Han Zend tarafından öldürülmüştür.49 Nitekim Nizam, 
Mükâfatnâme eserinde bu dönem Mollabaşıları için. 

“Şeyhe, Mollaya, Debire 

Asa, Aba/(Molla Elbisesi), ok, kılıç ve kalem verdi. 

Tarikat-ı Şeriat, adalet, insaf ve hakka riayet etmek rusümudur.  

Ta’lim ve sünnet ile her birine öğret ki. 

Ber tıbk-ı namûs iş yapsın.  

Ne iltimas, rica, heva ve heves ve rüşvet ile işi yapsın. 

Eğer Allahın hükmü dışına çıkarsa, Zillet toprağı onların başına getirir.’’50 

kaydıyla mollabaşılık makamın muteber bir makam olduğu, kalem, kılıç 
ve kudret sahibi bir makam olduğunu ve Mollabaşı makamın liyakatıyla, 
adalet ve şerr’ üzerine işlerle meşgul olması gerektiğini vurgulamaktadır.  

Kerim Han Zend, 1750 tarihinde Zend Hanedanı kurup Zend 
hanedanının ilk şahı olarak Şiraz’da tahta geçti. Kerim Han Zend 
döneminde mollabaşılık makamı ortadan kaldırılmış olup mollabaşılık 
makamına bir mollabaşı tayin edilmemiştir. O, kendini ve Zend 

 
47Suria Faruqhî, Hacılar ve Sultanlar, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 1995, s.85-88; Lakard Larens, Nadir 
Şah, Terc. Müşfek Kasımserî, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1357, s.138-143. 
48Viliam Floor, Hükümet-i Nadir Şah,Terc.Ebul Kasım Serî, Intışârât-ı Tus, Tahran 1368, s.72-80. 
49Floor, age, s.80-83; 
50HaydarNizam Emirân, Mükâfatnâme, Neşr-i Haydar Emirân, Tahran 1377, 3.bsk, s.45-46. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 273 - 

Hanedanını Safevî Devleti’nin bakiyesi olarak görüyordu.51 Ayrıca 
İran’daki Şiî halkın teveccühünü almak için Şiraz’daki divanında sadr 
makamını tekrar kurdu ve sadr makamına bir sadr tayin etti.52 Kerim Han 
Zend’ten sonra gelen Muhammed Ali Han Zend, Ebul Feth Han Zend, 
Zeki Han Zend, Sadık Han Zend ve Lütf Ali Han Zend hükümdarları 
döneminde de Şiraz’daki Zend divanında bir sadr mevcudiyetini 
korumuştur.53 

Kaçarlar döneminde ise mollabaşılık makamı, etkisiz ve güçsüz bir 
makam olarak varlığını devam ettirmiştir. Bu dönemde mollabaşılık 
makamı, şerrî’-kazaî makamları arasında sayılmıştır. Mollabaşılar, 
sarayın pişnevazları unvanıyla görev yapıyorlardı. Muallim-ı mahsus-ı 
şehzadeydi54. Hânedanın kurucusu Âğa Muhammed Han, devrin yüksek 
dereceli âlimleriyle ilişkilerini düzenlemek için Molla Muhammed 
Hüseyin Mâzenderânî’yi H.1205(M.1719) yılında Kaçar sarayının 
mollabaşı tayin etmiştir. Kaçar hükümdarları ve eyalet idarecisi prensler 
de nazarî olarak dinî konularda hocalık, uygulamada ise dalkavukluk 
görevini yapacak mollabaşılar görevlendirmiştir.55Ağa Muhammed 
Han’dan sonra Feth Ali Şah saltanatının ilk dönemlerinde bu makam 
mevcut olmuştur. Molla Muhammed Asgar mollabaşılık makamına tayin 
edilmiştir. Ancak Feth Ali Şah Kaçar, Kaçar Hanedanığındaki 
hâkimiyetini pekiştirdikten sonra mollabaşılık makamını ortadan 
kaldırıp mollabaşılık makamının bütün görev ve mesuliyetini sadrın ve 
sadâret makamının uhdesine verir.56 Böylelikle sadr makamı Kaçarlar 
döneminde tekrardan şerî’-kazaî-hukukî ve mevfukat işlerine bakan en 
yüksek makam olmuştur.57 Mollabaşılık kavramı ise sadat, ulemâ, füzelâ, 

 
51Ca’fer Abdulrezzâk, “Ulemâ-yı İslâm(Fıkhı-yı Siyasi, Amelkerd-i Siyasi), Mecelle-yi Ma’rifet, Tahran 1380, 
Numara.44, s.118-122;  
52Abdulrezzak, age, s.122-126. 
53Emirân, age, s.49-52. 
54Şehzâdelerin hass muallimleri, terbiye edicileri anlamında. 
55Faruk Sümer, “Afşar”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1991, Cilt. IV., s.162-164. 
56Abdülhüseyin Nevâyî-Abbas Kulî Gafarî Ferd, Tarih-i Tehüvülât-ı Siyasi, İctimaî ve İktisadî ve Ferhengî-yi 
İran Der Dovrân-ı Safevî, Tahran 1383, Neşr-i Semet, s.10-16. 
57Faruk Sümer, “Kaçar”,Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2001, Cilt. XXIV., s.51-53. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 274 - 

sülehâ için kullanılan bir kavram haline geldi. Bu uygulama Nasreddin 
Şah dönemine kadar devam etti. Bu dönemde bazı şehirlerde 
H.1324/M.1909 yılında İran’ın şehirlerinde mollabaşılık makamı 
mevcuduyetini korudu. Şiraz, İsfahan, Kum, Kazvin gibi şehirlere tayin 
edilen mollabaşılar görülmüştür. İsfahan’ın en son Mollabaşısı Hace 
Mirza Rıza Hüseynî Mollabaşı H.1334(M.1916) yılında vardı. 58Nitekim 
Nizam, Mükafatnâme eserinde mollabaşı makamına tayin edilen 
ruhaniyet ve molla tabakası için: 

“Müctehid ve Molla, dünya malına ve süslü sözlere meyl etti.  

Mukallid, küfrü hakkı bırakır, küfre meyl eder ve kafir olur.  

Çûn Molla yüksek makam ve mevkilere geldi ve gururlandı.  

Şerr’ ve İslâmdan onun yanında bahsetme. 

Çun zahîd, hâkim ile oturur ve kalkarsa  

Eğer Cebrail olsa da suretini görme.  

Bir imam eğer, emirden söylerse söz. 

Boğazını tut ve ağzını kapat.”59 

Bu dönemin en önemli müverihlerinden Muhammed Haşim Asıf, 
Rüstemü’l Hükemâ eserinde Mollabaşılar için “Zikr-i Tefsîl-i Başıyân(Bir 
makam başı olan kişler) Alî Cenâb Mukaddes-i Elkâb Mollabaşı ve Hekim başı ve 
sair) ki hepsi çok süslü ve nakışlı ipekli sarıkları var idi ve girdikleri elbisenin 
parçası halil hanî60 ve ayakkabıları sağırî61 ve kemerlerine çakbûş bağlarlardı. Atlı 
bir mekâna gelip giderlerdi. Kirman Nargilesini yanlarında taşırdı. Hepsi çok 
değerli cins binek atlarına binerdi. Bazı şahsi eşyaları gümüş ve altındandı. Bu 
emir ve fiil Safevî memâlik-i mahrusesinde efrat ve terfidin umûr-ı sultanîde 
hâkim olmasına neden oldular. Padişahın emrinin altındaki makam sahipleri 

 
58Rıza Kurtuluş, “Kaçar Medeniyet ve Kültürü”,Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 2001, Cilt. XXIV., s.53-
54. 
59Mirza Abdullah Efendi İsfahanî, Riyazü’l İsfahanî ve Hiyazü’l Füzelâ, Haz. Seyyid Ahmed Hüseynî Eşkuyî, 
İntışârât-ı Kitabhâne-yi Ayetullah Mer’eşî, Kum 1410,  Cilt. IV, s.96-100. 
60Çok kıymetli işlenmiş ipek parçalı kumaş. 
61Kıymetli hayvan derisi.  



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 275 - 

ifrad derecesinde mal, mülk, servet sahibi ve itibar sahibi oldular. Mal, mülk, 
servet ve para sarhoşu oldular. Aynı şekilde halktan çoğunlukta bir grup 
ruhâniyet ve erkân-ı devletin servet-i azîm sahibi olmalarını nefrin ve lanet 
ediyordu. Serzeniş ediyorlardı.’’62kayıtlarıyla mollabaşıların bu dönemde 
çok mal ve servet elde ettiğini, hava ve heveslerine göre yaşadıklarını, 
dindarlık ve samimiyeti bir tarafa bıraktıklarını ve mollabaşılık makamını 
bir prestij ve büyüklenme olarak gördüklerini belirtmektedir. 

SONUÇ: 

Mollabaşı, Safevî Devleti’nin son dönemlerinde vücuda gelmiştir. Bu 
makam ilk defa Şah Sultan Hüseyin Safevî tarafından H.1127/M.1715 
yılında rees-i teşkilat-ı dinî-yi Safevîyede yer aldı. Mollabaşılık makamı, 
sadr ve şeyhülislâm makamlarından daha üstün bir makam olarak ihdâs 
edildi. Safevî Devleti, İran’daki bir Şiî devlet olarak mollabaşı makamını 
resmi olarak dinî makamların en üstünde vucuda getirdi. Bir diğer tabir 
ile mollabaşı makamı, Şah Sultan Hüseyin döneminde vücuda getirildi. 
Bu dönemde şeyhülislâmın kudretinin azalması, şeyhülislâmın siyasi 
kudret ve nüfuzu Şah Sultan Hüseyin saltanatın döneminde mollabaşı 
makamına intikal etti.  

Bu tertiple mollabaşı, Safevî Devleti şahının dinî ve mezhebî alanlardaki 
şahsi müşaviri unvanıyla çok değişik vazifeleri uhdesine aldı. Şahtan ilim 
tahsil eden talebelerin masrafları için maaş, mazlumlardan zülüm ve 
sitemin kaldırılması, şefaat-ı mukasirin, tahkik-i mesail-i şerriye ve talim-
i ediyye ve umur-ı şerriye, emr-i bil marufu emretmek ve nehyi enil 
münkeri sakındırmak, helal malların gelir ve giderlerini uhdesine almıştı. 
Bu emirler, mollabaşının güç ve nüfuz sahibi bir makam olmasına neden 
olmuştur. Umûr-ı idari ve siyasiye karışmaya başladılar. Safevîlerin son 
dönemlerinde Safevîlerin başkentinin değiştilmesine mani olmaları, 
makamat-ı derbâr-ı azil ve nesbleri, sepahayiyân, fermandehân ve 
şahzadegânları azl ve nesbleri, savaş ve barışa karar vermeleri gibi 

 
62Asıf, age, s.101-103. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 276 - 

alanlarda dahalet ediyordu. Mollabaşı, en yüksek ruhanî ile Şiî 
mezhebinin yayılması ve faaliyethâ-yı ferhangî ve mezhebîde faaliyetleri 
vardı. Şiî ulema, fakih, müctehid füzela, sülehâ ve tüllabları 
hâkimiyetinin yanında tercüme-yi kitab ve şakirtleri terbiye ederdi.  

Mollabaşılık makamı, Safevîlerin son dönemlerinde kurulan bir divanî 
makam olduğu için bu makama çok fazla mollabaşı ta’yin edilmedi. 
Safevîlerin yıkılmasıyla mollabaşı makamı, asıl güç, kudret ve otoritesini 
Sünnî Afgan Hanedanı ve Nadir Şah döneminde elde etti. Bu iki 
Hanedanın Sünnî mezhebini benimsemesi ve İran’a komşu olan Sünnî 
devlet ve hanedanlarla iyi geçinmek istemeleri nedeniyle mollabaşılık 
makamı siyasî, idarî ve dinî alanlarda mollabaşılık makamını önemli 
kıldı. Özellikle bu dönemde mollabaşılar, şerî’-kazaî vazifelerin yanında 
idarî ve siyasî işleri de uhdelerine almıştır. Sadr, şeyhülilsâm, kaziü’l 
kuzât ve sair şerî’-kazaî makamlar mollabaşı makamına bağlanmıştır. 
Mollabaşılar divanda şahların sağ tarafında oturmuştur. Şeyhülislâm, 
kazüi’l kuzât ve sair şerî’-kazaî makamlar ise mollabaşı makamından 
daha aşığı yerlerde oturmuşlardır. Bu da mollabaşı makamının çok güç 
ve kudret elde etmesine zemin hazırlamıştır.  

İran’da Zend hanedanın kurulmasıyla beraber mollabaşılık makamı için 
cedîd bir vaziyeti ortaya çıkardı. Kerim Han Zend muteasıb bir Şiî şah 
olarak kendiden önceki Sünnî Afgan ve Afşar henedanları tarafından 
mühim bir şerî’-kazaî makam olarak görülen mollabaşılık makamını 
saltanatı ve hükümdârlığı için tehlikeli bir makam olarak gördü. 
Böylelikle Kerim Han Zend, mollabaşı makamı ortadan kaldırıldı. Zend 
Hanedanı yıkılana kadar mollabaşılık makamı İran’da divanî bir makam 
olmadı. Ancak İsfahan, Şiraz, Meşhet, Kum, Teriz, Kazvin, Rey, 
Mezenderan, Gilan, Yezd, Kirman gibi eyaletlerde bu unvanı kullanan 
ulema, sadat, füzelâ, sadat ve sülaha tarafından kullanıldığı 
görülmektedir. Ancak Kaçarların Ağa Muhammed Han tarafından 
kurulmasıyla mollabaşılık makamı Ağa Muhammed Han tarafından 
Kaçarların sarayındaki şerî’-kazaî-hukukî işleriyle meşgul olan makam 
ünvanıyla tekrardan kuruldu. Böylelikle Kaçarlar dönemine kadar dinî 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 277 - 

makamların en yüksek idarecisi unvanıyla teşkilat-ı hükümetide varlığını 
devam etmiştir.  

 

KAYNAKÇA 

AĞAÇERÎ, Haşim, Mukaddeme-yi Ber Münâsebet-i Din ve Devlet Der 
İran Asr-ı Safeviyye, İntışârât-ı Terh-i Nev, Tahran 1389. 

ABDULREZZAK, Ca’fer, “Ulemâ-yı İslâm(Fıkhı-yı Siyasi, Amelkerd-i 
Siyasi), Mecelle-yi Ma’rifet, Tahran 1380, Numara.44. 

ALGAR, Hamid,“Molla”, Diyanet İslâm Ansklopedisi, Ankara 2020, Cilt. 
XXX., ss. 238-239. 

ARJOMAND, Said,“The Office Of Mulla Bashi İn Shiite İran”Studia 
İslamin,Chicago 1983, Vol.17. 

ASIF, Muhammed Haşim, Rüstemü’l Hükemâ, Haz. Muhammed Müşirî, 
İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1352, 2.bsk 

Aydoğmuşoğlu, Cihat, “Safevi Hükümdarı Şah Abbas’ın Dinî Siyaseti”, 
Turkish Studies-International Periodical for the Languages, 
Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 6/3, Summer 
2015. 

…………………..; Cihat Aydoğmuşoğlu, “Şah Abbas Devrinde(1587-1629) 
İran da Sosyal ve Kültürel Hayat”, Türk Dünyası İncelemeleri 
Dergisi, İzmir 2011, C.XI, S.2. 

………………….; “Şah II. İsmail (1576-1577)Devri Siyasî ve Dinî 
Hâdiseleri”, The Journal of Academic Social Science Studies, 
Number: 48, Summer II 2016. 

BASTANÎ PAİZÎ, Mirza Muhammed, Siyaset ve İktisad-ı Asr-ı Safevî, Neşr-
i Bungâh-ı Metbnuâı Alişah, Tahran 1348. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 278 - 

CABİRÎ ENSARÎ, Hasan, Tarih-i İsfahan ve Rey, İntişârat-ı Sohenî, İsfahan 
1322. 

CA’FERİYÂN, Resul, Safevi Der Asr-ı Din, Ferhenf ve Siyaset, Neşr-i 
Pejuheşgede-yi Huze ve Danışgâh, Kum 1379. 

CALMARD, J., “Molla” The Encclopedia Of İslâm, New Edition, VII. 

DENBELKÎ, Abdulrezzak, Basiretnâme, Haz.Yezdullah Kaidî, İntışârât-ı 
Anahitâ, Tahran 1389.  

DİHHÜDÂ, Ali Ekber, Lüğatnâme-yi Dihhüdâ, İntışârât-ı Danışgâh-ı 
Tahran, Tahran 1373, Cilt. XIII. 

DOĞAN, Ahmet-Tanju ATEŞ; “Safevî’nin Kurumsallaşma Döneminde Safevî 
Şahlarının Seyyidlerle İlişkisi”, Akademik Tarih ve Araştırma 
Dergisi, Ankara 2023, C.VIII., S. 

EFENDÎ; Mirza Abdullah, Riyazü’l Ulemâ ve Hiyazü’l Füzelâ, Haz. Ahmed 
Hüseynî Eşkurî, Neşr-i Kitaphâne-yi Ayetullah Mer’eşî, Kum 
1410, Cilt. III. 

EMİRÂN, Haydar Nizam, Mükâfatnâme, Neşr-i Haydar Emirân, Tahran 
1377, 3.bsk. 

FARUQHÎ, Suri, Hacılar ve Sultanlar, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 
1995. 

FERÂHÂNÎ MÜNFERİD, Mehdi, Muhacerât-ı Ulemâ-yı Şie Ez Cebelü’l 
Amil Be İran, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1377. 

FLOOR, Viliam, Ber Oftaden-i Safeviyân Ber Ameden-i Mahmut-ı Afgân, 
Terc. Ebulkasım Serî, İntışârât-ı Tus, Tahran 1365. 

FLOOR, Viliam, Hükümet-i Nadir Şah, Terc.Ebul Kasım Serî, Intışârât-ı 
Tus, Tahran 1368. 

FLOOR, Viliam, Nizam-ı Kazaî Der Asr-ı Safevî, Terc. Hasan Zendiye, Neşr-
i Pejuheşgâh-ı Huze ve Danışgâh-ı Tahran, Tahran 1358. 

GİLANTEZ, Petros, Sukût-ı İsfahan, Terc. Muhammed Mehryâr, İntişârât-
ı Gülhâ, İsfahan 1371. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 279 - 

HALAÇOĞLU, Yusuf ,  “Baş”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1992, 
Cilt. V. 

HATUNABÂDÎ, Mirza Mehdi, Cihângüşâ-yı Nadirî, Haz. Seyyid Abdullah 
Enver, İntışârât-ı Ercümen-i Âsâr ve Mefâhir-i Ferhengî, Tahran 
1377. 

HATUNÂBÂDÎ, Mirza Muhammed Ali, Mekâramü’l Asâr, İntışârât-ı 
Mahtutât, İsfahan 1337. 

HATUNÂBÂDÎ, Seyyid Abdülhüseyin, Vakayü’l Senîn Vel Avâm, 
Düz.Muhammed Bakır Behbudî, İntışârât-ı Kitabfıruşi-yi 
İslamiyye, Tahran 1352. 

HANEVİ, Johns, Hucum-ı Afgan ve Zevâl-ı Devlet-i Safevî, Terc. İsmail 
Devletşâhî, Neşr-i Yezdân, Tahran 1367. 

HÜNERFER, Lütfullah, Gocine-yi Tarih-i İsfahan, İntişârât-ı Kitapfuruş-ı 
Sakafî, İsfahan 1344. 

HÜR İMAMALİ, Mahmut İbn-ı Hasan, Vesailü’l Şie, Neşr-i Darahayayü’l 
Tirasül Arabî, Beyrut 1998, Cilt.17. 

HÜSEYİNZÂDE, Seyyid Muhammed Ali, Ulemâ ve Meşruiyet-i Devlet-i 
Safeviyye, Neşr-i Encümen-i Muarif Ulemâ., Tahran 1394. 

HÜSEYNÎ, Ebul Fazl,İlel ve Avâmil-ı Sukût-ı Safevîye, Mecelleye-yi Ferhengi-
yi İsfahan, İsfahan 1381,  Numara.24. 

HÜSEYNÎ FESÂÎ, Mirza Hasan, Tarih-i Farsnâme-yi Nasiri, İntışârât-ı 
Kitaphâne-yi Senânî, Tahran 1381.  

KAZVİNÎ, Ebul Hasan İbn-ı İbrahim, Fevaidü’l Safevîye, Haz. Meryem Mir 
Ahmedî, Neşr-i Müessese-yi Mütelaat-ı Tahkikât-ı Ferhengî, 
Tahran 1367. 

KAZVİNÎ, Şey Abdülnebî, Tetmimü’l Emelü’l Emel, Neşr-i Kitaphâne-yi  
Ayetullah  Mer’eşî  Necefî, Kum 1407. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 280 - 

KEMALÎ TEBRİZÎ Muhammed Zaman, Ferâidü’l Fevâid, İntişârât-ı Mirâs-
ı Mektûb, Tahran 1373. 

KUMÎ, Kadı Ahmed, Hülâsetü’l Tevârih, Haz. İhsan Eşrâkî, İntışârât-ı 
Danışgâh-ı Tahran, Tahran 1359, Cilt. I. 

KUMÎ, Şeyh Abbas, Fevâidü’l Rezeviyye, İntişârât-ı Merkezî, Tahran 1327.  

KUMÎ, Şeyh Abbas, Müntehebü’l Âmâl, İntışârât-ı Hicret, Kum 1411, Cilt. 
II. 

KURTULUŞ, Rıza,“Kaçar Medeniyet ve Kültürü”, Diyanet İslâm 
Ansiklopedisi, İstanbul 2001, Cilt. XXIV.,  ss. 53-54. 

İTİMADÜ’L SALTANE, Ali Kuli Mirza, Tarih-i Vakai ve Sevânih-i 
Afganistan, Haz. Mir Haşim Muhaddis, İntışârât-ı Emir Kebir, 
Tahran 1365. 

LAHİCİ, Hazin, Sefernâme-yi Hazin, Haz.Pijen Terekî , İntışârât-ı Hayyam, 
Tahran 1350. 

LARENS, Larens, İnkırâz-ı Devlet-i Safevî, Terc. İsmail Devletşâhî, 
İntışârât-ı İlmî ve Ferhengî, Tahran 1383. 

LARENS, Larens, Nadir Şah, Terc.Müşfek Kasımserî , İntışârât-ı Tus, 
Tahran 1368. 

LEMBTON, A. K., Devlet ve Hükümet Der İslâm, Terc. Abbas Selâhî-
Muhammed Mehdî Fakihî,  İntışârât-ı Urûc, Tahran 1374. 

MALCOM, Sarjen, Tarih-i İran, Terc.İsmail Hayret, İntışârât-ı Senânî, 
Tahran 1370, Cilt.II. 

MECLİSÎ, Muhammed Bakır, Aynü’l Hayat, İntişârât-ı İlmiyye-yi 
İslâmiyye, Tahran 1348. 

MEHDEVÎ, Maslaheddin, Danişmendân ve Büzürgân-ı İslâm, İntışârât-ı 
Güldeste, İsfahan 1384, Cilt.I. 

MER’EŞÎ SAFEVÎ, Mirza Muhammed Halil,Mecmu’l Tevârih, Düz.Abbas 
İkbâl Aşitiyânî, İntışârât-ı Kitapfuruşi-yi Senâî, Tahran 1362. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 281 - 

MERVÎ, Muhammed Kazım, Elem Ârâ-yı Nadırî, Haz.Muhammed Emin 
Riyahî, İntışârât-ı Kirabfıruşî-yi Zevâr, Tahran 1364, Cilt.I. 

MİR AHMEDÎ Meryem, Din ve Devlet Der Asr-ı Safevî, İntişârât-ı Emir 
Kebir, Tahran 1369. 

MUHAMMEDÎ Ramazan-Muhammed Bakır Huzâylî, Ekaliyet-i Dinî Der 
Asr-ı Safevî, Neşr-i Pejuheşgâh-ı Huze ve Danışgâh, Tahran 1398. 

MUİN, Muhammed, Ferheng-i Muin, İntişarat-ı Zerrin, Tahran 1386, Cilt. 
14. 

MUSEVÎ Ahmed Kazım, Hakk-ı İktidâr ve Ferheng-i Siyasi Der Teşiiye, 
Mecelle-yi İrannâme, Tahran  1368, Numara.26.  

MUSEVÎ HANSERÂYÎ, Mirza Muhammed Bakır,Ravzetü’l Cennât Fi 
Ahvâlü’l Ulemâ ve Sadât, İntışârât-ı İsmailiyân, Kum 1391. 

MÜSTEFÎ, Muhammed Muhsin, Zübdetü’l Tevârih, Haz. Behruz Guderzî, 
Neşr-i Mecmuâ-yı İntışârât-ı Edebî ve Tarihî Mevkufât-ı Doktor 
Afşar Yezdî, Tahran 1375. 

NASIRÂBÂDÎ, Muhammed Tahir, Tezkiye-yi Nasır Abâdî,Haz. Muhsin 
Naci Nasırâbâdî, Neşr-i Asâtir, Tahran 1378. 

NEKÎ NASIRÎ, Mirza Ali, Elkâb ve Mevâcib-i Dovr-ı Selâtin-i Safevîyye, Haz. 
Yusuf Rahimlu, İntışârât-ı Danışgâh-ı Firdevsi-yi Meşhed, 
Meşhed 1371. 

NASİRÎ, Muhammed İbrahim, Desturü’l Şehriyârân, Haz.Muhammed 
Nadir Nesirî Mukaddem, Neşr-i Bunyâd-ı Mevkufât-ı Doktor 
Mahmut Afşar Yezdî, Tahran 1373. 

NEVİSÎ, Said, Risale-yi Hidayetü’l Salihîn, Neşr-i Çaphâne-yi Meclis-i 
Şurâ-yı İslâmî, Tahran 1344, Cilt. X. 

NEVAÎ, Abdülhüseyin, İsnâd ve Mekâtib-i Tarihi-yi İran Ez Teymuır Ta Şah 
İsmail, Neşr-i Bungâh-ı Tercüme, Tahran 1365. 



Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi  (ATAD)  Journal of Academic History And Studies 

 

(ATAD) 
 - 282 - 

NEVAÎ, Abdülhüseyin-Abbas Kulî Gafarî Ferd, Tarih-ı Tehüvülât-ı Siyasi, 
İctimaî ve İktisadî ve Ferhengî-yi İran Der Dovrân-ı Safevî, Neşr-i 
Semet, Tahran 1383. 

NEYRİZÎ, Kudbeddin, Risale-yi Siyasi Der Tahlil-i İlel Sukût-ı Devlet-i 
Safeviyye ve Rah-ı Halll-ı Bazgeşt-i An Be Kudret, Haz.Resul 
Ca’feriyân, Kitaphane-yi Ayetullah Mer’eşî  Necefî, Kum 1371. 

ÖZGÜDENLİ, Osman Gazi,“İran”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 
2000, Cilt.XXII., ss. 395-400. 

ÖZ, Mustafa Öz “Şîâ” Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 2010, Cilt.39., 
ss. 111-114. 

REFİEN, Mirza, Desturü’l Mülûk, Terc.Muhammed Kerdâbâdî, İntışârât-ı 
Vezâret-i Umûr-ı Haricî, Tahran 1385. 

RAVENDÎ, Murtezâ, Tarih-i İctimaî-yi İran, İntışârât-ı Negâh, Tahran 1383, 
Cilt.VII. 

PARSADUST, Menucehr, Şah İsmail-i Düvvom, İntışârât-ı Şirket-i Sehâmî, 
Tahran 1381. 

SABİTİYAN, Zabiyullah, İsnâd ve Nâmehâ-yı Tarihi ve İctiamî-yi Dovr-ı 
Safeviyye, Neşr-i Sazman-ı Tebliğât-ı İbn-i Sinâ, Tahran 1343. 

SARAY, Mehmet,“Afganistan”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1988, 
Cilt.I., ss. 401-408. 

SEFETGÜL, Mansur, Sâhtar-ı Nehâd ve Endişe-yi Dinî Der İran Der Asr-
ı Safevi, Neşr-i Müessesât-ı Hıdâmât-ı Ferhengî, Tahran 1381. 

SEMİEN, Mirza, Tezkiretü’l Müluk, Terc. Mes’ud  Recepniyâ, İntışârât-ı 
Emir Kebir, Tahran 1378, 2.bsk. 

SİVERİ, Rajer, Der Bâb-ı Safevî, Terc. Ramazan Ali Ruhullahî, Neşr-i 
Merkez, Tahran 1380. 

SÜMER, Faruk,“Afşar”,Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1991, Cilt.IV.. 
ss. 160-164. 



Tanju ATEŞ 

Safevi Devleti Sonrası Mollabaşılık Makamının Geçirdiği Değişim ve Dönüşüm  

 

(ATAD) 
 - 283 - 

SÜMER, Faruk,“Kaçar”,Diyanet İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 2001, 
Cilt.XXIV., ss. 53-58. 

ŞEYBÂNÎ, Nizameddin Mecir, Teşkilât-ı Şehinşâhi-yi Safeviyye ve İhyâ-yı 
Vahdet-i Milli, İntişârât-ı Danışgâh-ı Tahran 1346. 

ŞİRAZÎ İSFAHANÎ; Celaleddin Hümâyî,Tarih-i İsfahan,Haz. Mahdut 
Banu Hümâyî, Neşr-i Pejuheşgâh-ı Ulûm-ı İnsânî ve Mütalaat-ı 
Ferhengî, Tahran 1379. 

TAHRANÎ; Ağa Büzürg, Tabakatü’l İlamü’l Şie, Haz. Ali Nekî Münzevî, 
İntışârât-ı İsmailiyân, Neşr-i Ercümend, Tahran 1369. 

VLADİMİR Minorski, Sazman-ı İdare-yi Hükümet-i Safevî, Terc.Mes’ud 
Recepniyâ, İntışârât-ı Emir Kebir, Tahran 1365. 

 

 

 


