Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi Journal of Academic History And
Studies
Yil: 2025, Say: 14, s.255-283.
Year 2025, Issue: 14, pp.255-283.

ATAD

Makale Tiirii: Arastirma makalesi Article Type: Research article
Gelis Tarihi: 07.12.2025 Submitted: 07.12.2025
Kabul Tarihi: 30.12.2025 Accepted: 30.12.2025

d © J Crossref
Cor

ntent

https://doi.org/10.56448/ataddergi.1837899

Tanju ATES!

SAFEVI DEVLETI SONRASI MOLLABASILIK MAKAMININ
GECIRDiGi DEGiSiM VE DONUSUM
Ozet: Safevi Devleti, 1501 yilinda Sah I. ismail tarafindan kuruldugunda sadaret
makami, seri’-kazai-ictimai makamlarin en yiiksek mercisi olarak ihdas edildi.
Seyhiilislam, kazili’l kuzat, kadiasker, molla, hiiccetiilislam ve sair seri’-kazai-
ictimai makamlar sadaret makamina bagliydi. Sah I. Tahmasb doneminde
seyhiilislam makamima Ebii’]-Hasen Niriiddin Ali Ibn-i el-Hiiseyn ibn-i Ali el-
Kereki el-Amili tayin edilmesiyle beraber sadaret makaminin niifuz ve otoritesi
sarsildi. Bu da seri’-kazai-ictmai makamlardan cift baslilik ve adem-i otoriteyi
beraberinde getirdi. Bu tarihten itibaren sadaret ve seyhiilislam makamlarn siyasi
otorite ve niifuz i¢in birbirleriyle amansiz miicadeleye girdi. Bu niifuz-otorite
miicadelesi ¢ok sayida sadrin ve seyhiilislamin azl edilmesine, siirgiin edilmesine
hatta oldiiriilmesine neden olmustur. Seyhiilislam ve sadrin zamanla
zayiflamasiyla birlikte fakihler ve miictehitlerin Safevi sarayinda giiglenmesi,
tefekkiir-i fikhin galebesiyle H.1127/M.1715 mollabagilik makamiin icadina
neden olmustur. Sah Sultan Hiiseyin doneminde seri’-kazai-ictimal makamlarin
en Onde gelen makami olan mollabasilik makami “en yiice ve yiiksek dini-
mezhebi makami tinvaniyla Safevi Sahlarinin sahsi din ve mezhep miisaviri idi.
Safevi Devleti’nin yikilmasindan sonra Afgan, Avsar, Zend ve Kagcarlar

1Dr., tanjjuu_21@hotmail.com, ORCID https://orcid.org/0000-0002-2401-391X,

ATAD

-255-



mailto:tanjjuu_21@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2401-391X

Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

Hanedanlar1 déneminde de mollabagilik makami mevcudiyetini korumustur. Bu
makamin zuhir ve icadi her ne kadar Safevi Devleti’ne ait olmasina ragmen
mollabasilik makami, Siinni Afgan Yerel Hanedan1 ve Avsarlar doneminde tam
olarak gercek hiiviyetine kavusmustur. Zend Hanedan: déoneminde mollabasilik
makami, Kerin Han-1 Zend tarafindan ortadan kaldirilmistir. Sadr, tekrardan
serri’-kazai-ictimai makamlarin basi olmustur. Seyhiil-islam, mollabasi, kaziii’l
kuzat ve sair seri’-kazai-ictimai makamlar sadaret makamina baglanmistir. Bu
uygulama Zend Hanedanin son donemlerine kadar devam etmistir. Kacarlar
déneminde de mollabasilik makami, divani makamlar arasinda yerini almamustir.
Ancak sahlarin, sehzadelerin ve emirlerin miisavirleri ve heceganlar tinvaniyla
anilmiglardir. Bu makale; mollabasilik makaminin ihdasi, Safevi Devleti, Afgan
Stinni Hanedanliklar1, Avsar Hanedan1 ve Zend Hanedani donemlerinde gecirdigi
degisim ve doniisiimii ele almistir.

Anahtar Kelimler: Afgan Hanedani, Avsar Haneddni, Zend Hanedani,
Mollabasi, Sadr, Seyhiilislam, Evkaf.

Mollabishhip Authority in Iran during the Period of Sunni Afghan, Afshaar
and Zend Dynasty

Abstract: When the Safavid State was founded in 1501 by Shah Ismail I, the
office of sadarat was instituted as the highest authority over the religious-judicial-
social (shar‘7—qada’7-ijtima‘7) institutions. The offices of shaykh al-islam, qadi
al-qudat, qadi ‘askar, mulla, hujjat al-islam, and other religious-judicial-social
positions were all subordinate to the sadarat. However, during the reign of Shah
Tahmasb I, with the appointment of Abii’l-Hasan Nir al-Din ‘Alt ibn al-Husayn
ibn ‘Alf al-Karaki al-‘Amili to the office of shaykh al-islam, the authority and
influence of the sadarat were significantly weakened. This development led to
institutional dualism and a decline in centralized authority within the religious-
judicial-social offices. From this point onward, the offices of sadarat and shaykh
al-islam entered into an intense struggle for political power and influence. This
contest over authority resulted in the dismissal, exile, and even execution of
numerous sadr and shaykh al-islam figures. As the offices of shaykh al-islam and
sadr gradually lost power, the increasing influence of jurists (fuqaha’) and
mujtahids at the Safavid court, together with the dominance of juridical reasoning
(tafagquh-i figh), led to the establishment of the office of mullabashi in
1127/1715. During the reign of Shah Sultan Husayn, the mullabashi became the
most prominent religious-judicial-social office and was regarded as the “supreme
and highest religious-sectarian authority,” serving as the personal religious and
sectarian adviser to the Safavid shahs. After the collapse of the Safavid State, the

(ATAD)
- 256 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

office of mullabashi continued to exist during the periods of the Afghan,
Afsharid, Zand, and Qajar dynasties. Although the emergence and
institutionalization of the mullabashi office belonged to the Safavid era, it
attained its full and definitive character during the period of the Sunni Afghan
local dynasties and the Afsharids. Under the Zand dynasty, the office of
mullabasht was abolished by Karim Khan Zand, and the sadr once again became
the head of the religious-judicial-social institutions. The offices of shaykh al-
islam, mullabashi, qadi al-qudat, and other religious-judicial-social positions
were subordinated to the sadarat. This arrangement remained in effect until the
final years of the Zand dynasty. During the Qajar period, the office of mullabashi
did not assume a formal place among the bureaucratic institutions; however,
individuals holding this position were referred to as advisers and confidants of
the shahs, princes, and emirs. This article examines the establishment of the
mullabashi office and traces its transformation and evolution during the Safavid
State as well as under the Sunni Afghan dynasties, the Afsharid dynasty, and the
Zand dynasty.

Key Words: Afghan Dynasty, Avshar Dynasty, Zend Dynasty, Mollabashi, Sadr,
Sheyhiilislam, Foundations.

Extended Abstract
Objective of the research

The principal aim of this study is to examine the historical origins of the
office of mollabasi, which emerged in the late Safavid period, its
institutional functions, and its transformation during the post-Safavid
Iranian dynasties. The study assumes that the mollabagilik was not
merely a temporary or secondary title specific to the late Safavid
administration; rather, it played a significant role in the reorganization of
religious-sectarian authority in Iran from the 18th century onward.
Within this framework, the office of mollabasilik is regarded as a pivotal
institution that exemplifies the redefined relationship between the
religious sphere and political power at the institutional level. A central

(ATAD)
-257 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

objective of the present article is to reevaluate the position of the
mollabasilik, a subject which is often neglected or equated with the office
of the Grand Mufti in Iranian historiography.

The research question:

The primary research question of the study concerns the reasons why the
office of Mollabasilik is frequently equated with that of Sheikh al-Islam or
treated as a secondary function in Iranian historiography. In this context,
the article questions the relationship between mollabasilik and the offices
of sadaret and sheikh al-Islam, as well as the distribution of authority and
the power struggles among these offices. Moreover, the manner in which
the office of Mollabasi experienced both institutional continuity and
transformation during the Afghan, Avsar, Zand, and Qajar periods
following the dissolution of the Safavid State represents a significant
research challenge. Within this framework, the debate centers on whether
the office of mollabas1 was merely a religious office or an institutional
structure that actively produced political legitimacy.

Method

The study employs two distinct methodologies. Firstly, an institutional
history approach is utilised, and secondly, a prosopographic analysis is
employed. The preponderance of chronicles, biographical works, and
indirect administrative records in the sources on the office of Mullahbashi
has significantly influenced the methodology employed. The present
study is, therefore, based on comparative reading and inter-period
analysis. The biographical data of individuals who served as Mollabas1
were evaluated not as isolated examples but as complementary elements
for understanding the office's areas of authority, representational power,
and relationship with political power. This approach considers the office
of Mollabas1 not as a static, unchanging institution, but rather as a
dynamic structure that has undergone redefinition across different
political contexts.

(ATAD)
- 258 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

Findings

The results of the study demonstrate that the establishment of the office
of Mollabas: during the reign of Shah Sultan Hiiseyin (H.1127/M.1715)
was an attempt to resolve the struggle for authority and influence
between the Grand Vizier and the Sheikh al-Islam. During this period, the
mollabasilik was positioned as the highest authority in the sharia-judicial
organisation and was granted broad powers over waqfs, religious
financial resources, humus and zakat revenues, and emr-i bi'l-ma'ruf
practices. It has been determined that the office of mollabasilik survived
the collapse of the Safavid State and continued to exist during the Afghan
and Afshar periods. The central position of this office in religious
authority is particularly evident during the reign of Nadir Shah Afshar,
when the office of grand vizier was effectively abolished. The abolition of
the office during the Zand period and its subsequent continuation with a
more limited function during the Qajar period demonstrate that the
mollabashilik was an institution directly dependent on the preferences of
the political power.

Conclusion

This study demonstrates that the office of Mollabasilk was not a
temporary practice specific to the late Safavid period. Rather, it played an
important role in the long-term transformation of religious-sectarian
authority in Iran. The Mollabash office underwent a period of
redefinition, adapting to the evolving political and sectarian dynamics
characteristic of different dynasties. During certain eras, it emerged as a
pivotal element of central authority, while at other times, its authority was
intentionally curtailed. In this respect, the mollabash office provides a
critical institutional example for understanding the historical course of
religion-state relations in Iran.

(ATAD)
-259 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

Giris

Molla kelimesi ¢ok degisik anlamlara gelir. Muhammed Muin, Ferheng-i
Muin’de Molla kelimesini ligavi anlamini “ders okumus, bilgili, ahond,
ulemd, ruhani, muallim, muammem "*seklinde ac¢iklarken Ali Ekber Dihhtida
Ligatnamesinde “Molla’min liigavi anlami Molla-y1 Arabi’den alinmustir.
Kadin ve erkek ayrimi yapmadan iistad ve muallim anlamindadir. Sahibii’l
Tacii’s Arus kitabt [ranlilarin bu kelimeyi Molla kelimesinden viicuda getirdigini
belirtir. Bu kelime Arapca’daki Mevld kelimesinden tiiremis olup aga ve server
anlamindadir seklinde agiklamistir. Diyanet Islam Ansiklopedisi de
Mollanin kelime anlamini “ders okumus, bilgili, aydin, ahond, ruhani”
seklinde agiklamistir.* Sozciik anlamu ise “iistdd, muallim, saygin, segkin,
reis-i mollaydn, molla-y1 derbir-1 padisahdn, sahin tedrisini yapan muallim ve
sahzadenin tealimiyle ugrasan muallim”°> anlamindadir.

Molla kelimesi; monla, munla ve mulla bigiminde de goriilen kelimenin
Arapga’da “efendi, sahip, amir” manasindaki mevladan geldigi kabul
edilmektedir. =~ Arapga’da  “efendimiz”  anlamindaki mevlananin
degisiklige ugramasindan ortaya ¢iktig1 diisiiniilen ve daha eski bir
kullanim oldugu sanilan monla (munla) kelimesindeki “n” harfi zamanla
“1”ye doniigmiistiir.® Molla unvanin alan kisinin bilgiyle dolu oldugu
kabul edilerek mollanin “doldurmak” anlamindaki mel” kokiine
dayandig1 da ileri siiriilmiistiir.” Bag kelimesi Tiirkge bir kelime olup
kelime anlami once, evvel, mukaddem, giris, bas(kelle) anlamlarina
gelmektedir. Liigavi anlami ise Oncili, saygin, segkin, ihtiram sahibi
anlamindadir. Bag kelimesi ayn1 anlamdaki ser gibi ¢ok sayida birlesik
kelime yapiminda kullanilmistir. Eski Tiirk devletlerinde ve oOzellikle

*Muhammed Muin, Ferheng-i Muin, intisarat-1 Zerrin, Tahran 1386, Cilt. XIV, 5.3189-3190.

3Dihhiida, Liigatndme-yi Dihhiidd, intisarat-1 Danisgah-1 Tahran, Tahran 1373, Cilt.XIII, 5.18921.

4 Isimsiz, “Molla”, Diyanet Islam Ansiklopedisi, Cilt. XXX, Ankara 2020, s.238.

S Muhammed Muin, Ferheng-i Muin, intisarat-1 Zerrin, Tahran 1386, Cilt.XIV., 5.3189; Aydogmusoglu, Cihat,
“Sah II. Ismail (1576-1577)Devri Siyasi ve Dini Hadiseleri”, The Journal of Academic Social Science Studies,
Number: 48, Summer II 2016, s.59-67.

®Muhammed Zaman Kelmali Tebrizi, Ferdidii’l Fevdiid, intisarar-1 Miras-1 Mektiib, Tahran 1373, 5.290-294.
"Hamid Algar, “Molla”,Diyanet Islam Ansiklopedisi, Ankara 2020, Cilt.XXX., s.177.

(ATAD)
- 260 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

Osmanli Devleti'nde bu kelime ile yapilan miiessese ve makam isimleri
yaygin olarak goriilmektedir.?

1.Safevi Devleti'nde Mollabasilik Makaminin icad:

Safevilerin Iran’da zuhuru Iran’in siyasi, dini-mezhebi ve ictimai
tarihinde en 6nemli donemlerden biri olup Iran tarihinde biiyiik bir
degisim ve dontisiimii baslatmistir. Safevi Devleti'nin Iran’da kurulmasi
Iran tarihinde siyasi, dini ve ictimai alanlarda yeni bir donemi
baglatmigtir. Bu dénemde Iran, Isna Esariyye mezhebinin asli merkezi
uistlerinden biri haline gelmistir. Zira $Sah Lismail, Safevi Devleti'ni,
ekseriyeti Siinni olan “kadim siinni fran cografyasinda” Sii mezhebi
temelleri {izerinde temellendirdi. Boylelikle Islam ile beraber
Biiveyhilerden sonra Sii bir devlet, biitiin Iran cografyasimna hakim olmus
ve mezhep-siyasetin i¢ ige girdigi bir yapilanma ile Iran’da milli devlet
olan Safevi Devleti kuruldu.'%Safevilerin Sii mezhebini benimsemelerinin
nedeni Siinni Devletler olan Osmanli Devleti ve Seybani Devleti ile

8Algar, agm, s.238; Yusuf Halagoglu, “Bas”, Diyanet Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1992, Cilt.V., s.119-120;
Mustafa Oz “Sia” Diyanet Islim Ansiklopedisi, Istanbul 2010, Cilt.39, s.112-114.)

%Iran cografyasi, [slamm ilk dénemlerinden beri Siinni Devletlerin merkezi cografyalarindan biri olmustur.
Emeviler ve Abbasiler ile baslayan Iran’da Siinni hakimiyeti Safeviler donemine kadar siirmiistiir. Dokuz asir
buyunca iran cografyasinda Emiviler, Abbasiler, Tahiriler, Samaniler, Gazneliler, Selguklular, Harzemsahlilar,
[lhanlilar, Timurlular, Akkoyunlular gibi Siinni devlet ve hanedanliklar1 kurulmuslar ve ya Iran cografyasina
hakim olmuslar. Tahiriler ve Samaniler ile birlikte iran merkezi cografyasinda Siinni hanedanhlar devlet
kurmaya basladir. Selguklular déneminde ise fran cografyasi muazzam bir Siinni imparatorlugunun merkezi
oldu. Selguklu Devleti’nin bes baskenti olan Nesa, Nisabur, Rey, isfahan ve Merv sehirlerinden dordii giiniimiiz
Iran cografyasmnin simirlart dahilindedir. Selguklulardan sonra da Iran cografyasinda yine Harzemsahlar, Ak-
koyunlular, {lhanlilar, Timurlular, Akkoyunlular gibi muzzazam Siinni hanedan ve devlet kurulmustur. Ancak
¢ok nadir de olsa Biiveyhiler, Karmatiler gibi Sii gruplar da Iran cografyasinda zuhur etmistir. Ancak Iran
halkinin ekseriyetinin Siinni olmasi ve Sii mezhebinin Iran’da azinlik mezhebi olmast nedeniyle bu Sii gruplar
giiclii devletler kuramamalarina neden olmustur. Iran’daki Siinni devlet ve hanedanlar doneminde Tebriz,
Erdebil, Merage, Hemadan, Kazvin, Meshed, Siraz, Isfahan, Yezd, Kirman, Nisabur, Nesa Serah gibi sehirler
o6nemli Stinni merkez sehirlerdi. Bu donemde Kum, Kasan, Mazenderan gibi sehirlerin tasra bolgelerinde Siiler
azinlkta yasamaktaydilar. (Osman Gazi Ozgiidenli, “Iran”,Divanet Islam Ansiklopedisi, Istanbul 2000,
Cilt.XXII., s.395-400.)

"Mehdi Ferehani Miinferid, Muhacerdt-1 Ulemd-y1 Sie Ez Cebelii’l Amil Be Iran, intisarat-1 Emir Kebir, Tahran
1377, 5.166-169; Mansur Sefetgiil, Sdhtar-1 Nehdd ve Endise-yi Dini Der Iran Der Asr-i Safevi, Nesr-i
Miiessesat-1 Hidamat-1 Ferhengi, Tahran 1381, s.177-182.

(ATAD)
- 261 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

komsu olmasi ve bu iki devlet ile rekabet igerisinde olmasidir.""Komsular1
Stinni Osmanli Devleti ve Seybeklere kars: $iiligi bir koruma kalkan ve
savunma araci olarak kullamip Siinni Devletlerin fran’a miidahelesinin
ontiine gegtiler.!?

Safeviler, Siiligin On Iki mezhebini resmi mezhep yaptiktan sonra $it
fikhin1 bilen ulema, fakih ve miictehitlere yoneldiler; ¢linkii Safevi
Sahlary; Sii ulema3, fakih ve miictehitleri Imam-1 Zamanin temsilcisi olarak
goriiyordu. Safevi Sahlari, kayip imamin temsilcileri olan Sii ulema,
fukaha ve miictehidleri kendi siyasi kudretlerini yerlestirmek i¢in onlarin
teyidini almak, hiikiimetlerini korumak, kalic1 kilmak igin Cebel-i Amil
ve sair Sii beldelerinden Iran’a davet ettiler. Onlarin hiikiimet
makamlarini elde etmesini ve siyasi planlarini gerceklestirmelerine alan
agtilar. Bu da Sii mezhebinin yayilmas: igin yeni bir donemi bagslatmis
oluyordu. Bu iki tarafli uyum ve kaynasma, devlet ve ruhaniyet arasinda
yeni dini ve mezhebi makamlarin ortaya ¢ikmasini saglamistir. Ulema-y1
Sityi celb etmek ve onlardan idari alanlarda faydalanmak igin Safevi
Sahlarmin bir diger tesebbiisii ¢ok biiyiik mali yardimlarin yapilmasiydi.
Dini-mezhebi alanlarda onlara hediye ve armaganlar, aylik maaslar,
mevkiifat ve medreselerin yapilmasi ve onlara maas baglanilmas: idi.!3

Safevi Devleti'nin Iran’da is basina gelmesi ve hemen akabinde $it
mezhebini Iran’da resmi makam olarak ilan etmesi Safevi Sahlarmn Sii
fukuha, seyyid ve miictehidlere tevecciihiinii arttirmistir. Ozellikle
muhacir ulemalarin dini-mezhebi ilminden faydalanma ve onlar
vasitasiyla halkin dini-mezhebi sorunlarina cevap vermek idi. Zira Safevi
Devletinin kurulusunda $ii metinleri ve kitaplar1 ¢ok nadir
bulunuyordu. Safeviler, Iran’da Siiligi resmi mezhep yapinca Sii

""Mahmut ibn-1 Hasan Hiir imamali, Vesailii’l Sie, Nesr-i Darahayayii’l Tirasiil Arabi, Tahran 1379, Cilt.17,
s.190-194; Resul Ca’feriyan, Safevi Der Asr-i Din, Ferheng ve Siyaset, Nesr-i Pejuhesgede-yi Huze ve
Daniggah, Kum 1379, Cilt.I, s.144-149.

12Seyyid Abdiilhiiseyin Hatunabadi, Vakayii’l Sein Vel Avdm,, Diiz.Muhammed Bakir Behbudi, Intisarat-1
Kitabfirugi-yi islamiyye, Tahran 1352, 5.468-471; Ahmet Dogan-Tanju Ates, “Safevi'nin Kurumsallasma
Ddéneminde Safevi Sahlarinin Seyyidlerle Iliskisi”, Akademik Tarih ve Arastirma Dergisi, Ankara 2023, C.VIIL.,
S.,s.5-11.

3K adi Ahmed Kumi, Hiildsetii’l Tevérih, Haz. Thsan Esraki, Intigarat-1 Daniggah-1 Tahran, Tahran 1359, Cilt.I.,
5.238-241.

(ATAD)
-262 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

ulemalarin sayist azdi.'* Bu nedenle Safevi sahlari, onlarin fikhi ve dini
ilimlerinden faydalanma, halkin dini-mezhebi alanlardaki sorularina
cevap vermek i¢in onlara yakin durmustur.’®> Bunun yaninda Safevilerin
kurulusunda $ii metin, kitaplar ve kaynaklar oldukga azdi. Ayrica
Safeviler, iran’da Siiligi resmi mezhep olarak kabul etmelerine ragmen Sii
ulem4, miictehit, fakihin az olmasi ve Iran halkinin ¢ogunlugunun Stinni
olmasi Sif ulemaya olan ihtiyaci gerekli kiliyordu.

Sii ulemalar, Safevilerin ilk donemlerinde sadr, seyhiilislamlik, kaziii'l
kuzzat gibi seri’-kazai makamlari uhdelerine aldilar. Ayrica idari
makamlara da tayin edilmeye baslandilar.”” Sah I.Ismail’den Sah Sultan
Hiiseyin'e kadar seri’-kazai makamlarin tamami Sii ulemalarin
uhdesindeydi. $il ulemalar, ¢ok biiyiik gli¢ ve kudret elde etmislerdi.
Safevi Sahlar1 da Sii ulemalarin bu giig, kudret ve otoritelerinden rahatsiz
oluyordu. ¥ Sah Sultan Hiiseyin; sadr, seyhiilislam ve sair seri’-kazai
makamlariin giig, kudret ve otoritesini diistirmek, kendisine bagiml
kilmak, Safevi Devletinde tek giic ve kudret haline gelmek ve bu
makamlar1 kendisinin ihdas ettigi bir makama baglamak gibi hedefler ile
mollabagilik makamini kurdu.?

Mollabasi, Safeviler'in son ddnemlerinde emsalinden {istiin oldugu
diisiiniilen ve kendilerine sarayda ikamet imtiyazi verilen alim ve bilgin
kisilere hiikiimdar tarafindan tevcih edilen “mollabas1” bir serr’i-kazai-
hukuki bir unvanidir. Mollabasilik makami, H.1124(M.1712) yilinda Sah
Sultan Hiiseyin saltanati doneminde icat edildi ve hizlica Safevi

“Muhammed Bakir Meclisi, Aynii’l Hayat, Intisarat-1 [lmiyye-yi Islamiyye, Tahran 1348, 5.499-504.
SMeclisi, age, 5.505-509.

'Muhammed Ibrahim Nasiri, Desturii’l Sehriydran, Haz.Muhammed Nadir Nesiri Mukaddem, Nesr-i Bunyad-
1 Mevkufat-1 Doktor Mahmut Afsar Yezdi, Tahran 1373, s.20-26.

"Nasiri, age, 5.27-30; Cihat Aydogmusoglu, “Sah Abbas Devrinde(1587-1629) Iran da Sosyal ve Kiiltiirel
Hayat”, Tiirk Diinyas1 Incelemeleri Dergisi, izmir,2011, C.XI, S.2, 5.263-264.

"¥Nasiri, age, s.31-34; Rajer Siveri, Der Bdb-1 Safevi, Terc. Ramazan Ali Ruhullahi, Nesr-i Merkez, Tahran
1398, 5.28-32.

Siveri, age, 5.33-37; Aydogmusoglu, Cihat, “Safevi Hiikiimdar1 Sah Abbas’mn Dini Siyaseti”, Turkish Studies-
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 6/3, Summer
2015, p. 1329-1337.

(ATAD)
-263 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

Devleti'nin en 6énemli dini-mezhebi makamlarindan biri haline geldi.?’
Muhammed Hasim Asif Riistemii’l Hiikema’da Mollabasi i¢in “Mollabas:,
tamam-1 mesdil-i seri” ve kazai ile megkill olan makam-1 ruhaniyettir. Bu makama
miictehid mertebe ve derecesine nazil olan(yiikselen) bir seyyyid, fazil ve necib
ulemad uhdesine verilirdi ve bu sahis, umumen Saha yakin olan bir seyyid, fazil
ve necib bir ulemaydi. Umumen Sah-1 Safevi ile akrabalik ve ailevi yakinlik kuran
ruhaniyet uhdesine verilirdi.”*’kaydiyla Mollabasinin mabhiyeti, gorev ve
sorumluluklar1 hakkinda bilgi vermenin yaninda Mollabas1 makamina
tayin edilen sahsin ulema, seyyid, fiizela, miictehit olmasinin yaninda
saha yakin olmasi veya ona ailevi olarak yakinlik derecesine sahip olmasi
gerektigini vurgulamaktadir.

Donemin bir diger 6nemli miiverrihi Mirza Refien Desturii’'l Miiltk
eserinde “Miisariinileyh, rees, reis, efzel ve ‘elem-i umilm-1 ulema ve cumhiir-1
fiizeld-y1 asriydi. Padisah-1 Safevi, tahkik-1 mesdil-i dini ve dakaik-1 ilmiyi ondan
dgrenir ve onun uhdesine birakmigti. Mollabast ile hitap edilirdi. Mefahil, meclis
ve divanda ve ulemd ve fiizeldrin cemi” arasinda padisahin mesnedine yakin
otururdu. Her yerde Rikdb-1 Zafer-i Intisabin?? yaminda ve huzurunda hazir
olmas: gerekirdi. Safevi Selatin-i Sabiklar: doneminde Mollabagigeri muayyen bir
makam degildi. Lakin evdhir-i Saltanat-1 Sah Sultan Hiiseyin doneminde Mir
Muhammed Bakir ki faziletli bir sahsiyete sahipti. Mollabasigeri lakabr ve
riitbesiyle sereflendirildi. Medrese-yi Vaki’ Cehdrbag bina etmis ve hasbiil emr
ile miiderris-i medrese-yi mezkilr oldu. Ulemd-y1 sabikin destur-1 kavaidine gore
onun vazifesinin zeminleri ve stnirlari cihet-i telebe-yi uliim ve erbdb-1 istihkdk
ve mazlumlardan ziiliim ve sitemin giderilmesi, mukasirlarin ve giinahkdrlarin
ve haps edilenlere sefaat etmek, tahkik-i mesail-i serri’ye, tefhim ve te’lim-i dua
ve emr-i ma’rufu emr etmek ve nehyi anil miinkerden sakindirmak, hums, zekdt
ve sadakanin alimi ve harcanmas: diginda hicbir sekilde diger mesguliyet ve
vazifelere karismazdi. Bu adi zikr edilen mesguliyetler ve wvazifeler onun

20 Mirza Semien, Tezkiretii’l Miiluk, Terc. Mes’ud Recepniya, intisarat-1 Emir Kebir, Tahran 1378, 2.bsk, s.2-
3.

2'"Muhammed Hasim Asif, Riistemii’l Hiikemd, Haz. Celil Nevruzi, Nest-i Miras-1 Mektup, Tahran 1396,
s.141-144.

22Safevi Devleti Sahinin yaninda.

(ATAD)
- 264 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

uhdesindeydi.”? Ve Mirza Semien Tezkiretii'l Mulik eserinde
“Miisariinileyh, serkir-1 tamam-1 mollahddir. Eski zamanlarda Safevi Selatinleri
zamanlar: doneminde Molabasigeri makami, muayyen bir makam degirdi. Belki
her asrin efzel-i fiizeldsi, Mollabasi manasiyla meclis-i padisahta padisahin
saltanat tahtina yakin muayyen bir mekam sahibiydiler. Fiizelddan ve sdddttan
hi¢ kimse ondan daha yakin padisahin hizmetine oturamazdi. O, ilim taleb eden,
miistehin ve mazlumlardan ziilmiin giderilmesi ve sefaat-1 mukasirin ve tahkih-i
mesail-i serri’ye ve dua ve ultim-1 din derslerinin ta’limi ve umur-u serri’yenin
ogrenilmesi disinda diger islerle ve mevzulara karigmazdi.”** kayitlariyla
mollabasiik makaminin  kurulusu, gorev ve sorumluluklar1 ve
mollabasilik makamina tayin sartlar1 hakkinda bilgi vermektedir.

Yukarida zikredilen tiim kaynaklar bir biitiin olarak degerlendirildiginde
mollabagilik makami Safevi Devleti'nde $Sah Sultan Hiiseyin zamaninda
ihdas edilmistir. Mollabagilik makaminin ihdas edilmesinin en 6nemli
sebebi ise sahin tilkede merkezi otoriteyi tesis etmek istemesidir. Zira Sii
ulemalarin sahip olduklar1 gii¢ ve kudret belli zamanlarda sahin
otoritesini golgelendirmistir. Mollabasilik makami ihdas edildikten sonra
tilkedeki tiim Sii kurumlar mollabasina baglanmistir. Mollabas: da bizzat
saha baglanmistir. Mollabasilik makaminin en 6nemli gorevi ise tilkede
Sii mezhebini yaymaktir. Bu baglamda mollabasilik makamina sadece Sii
ulema, seyyid, fiizela ve miictehit tayin edilmistir. Bununla birlikte
mollabag: olarak tayin edilen kisilerin belirtilen meziyetlerin yaninda
saha yakin olmasi veya ona ailevi olarak yakinlik derecesine sahip
olmasina hassaten dikkat edilmistir.

2.) Stinni Afgan Yerel Hanedani Déneminde Iran’da Mollabasi Makami

Safevilerden sonra Iran cografyasinda sirasiyla Afgan Hanedan,
Afsarlar, Zendler ve Kagarlar kurulmustur. Afganlar tarafindan

Mirza Refien, Desturii’l Miilitk, Terc. Muhammed Kerdabadi, intisarat-1 Vezéret-i Umar-1 Harici, Tahran
1385, 5.173.

2*Mirza Semien, Tezkiretii’l Miiluk, Terc. Mes’ud Recepniya, Intisarat-1 Emir Kebir, Tahran 1378, 2.bsk ,s.1-
2.

(ATAD)
- 265 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

nihayetinde Safevi hiikiimeti, ortadan kalkti. [ran’da hakimiyet kuran
Siinni Afgan Hanedani doneminde seri’-kazail-hukuki makamlar ve
ulema ¢ok giig, kudret ve niifuz elde etti. Afganlar tarafindan 1722 yilinda
Iran cografyasin1 hakimiyetine gegirdi. Afgan Siinni Hanedanlarin
konfederasyonu ile olusan Afgan Yerel Hanedani, Safevi Devleti'nin
bagkenti Isfahan’t bagkentleri yaptilar. Afgan Yerel Hanedanlar:
doneminde mollabasilik makamlarina Siinni ulem3, flizelda ve fukaha
tayin edilmeye baslandi. Ayrica Mollabasimnin seyyid ulema olmasi
kaidesi bu donemde pek fazla riayet edilmedi.

Bu donemde Sah II. Tahmasb tarafindan Safevi Devleti'nin baskenti ise
Isfahan’dan Horasan’daki Meshet sehrine nakl edilmistir. Sah II.
Tahmasb, Safevi Devletini ve kurumlarini yeniden saglamlastirmak
amaciyla Sah Sultan Hiiseyin doneminin Mollabasilarindan olan Molla
Muhammed Hiiseyin Ibn-1 Molla Sah Muhammed Tebriziyi Mollabasilik
makamina ta’yin etti. Molla Muhammed Hiiseyin Ibn-1 Molla Sah
Muhammed Tebrizi, iran cografyasinda Safevi Devleti'ni tekrardan
canlandirmak, giiglii ve hakim bir devlet yapmak politikasinin en dnde
gelen simalarindand1. Ancak bu zat Safevi Devleti'ne bagliligindan dolay:
1736 yilinda Nadir Sah tarafindan idam edilmistir.?

Molla Muhammed Hiiseyin Ibn-i Molla Sah Muhammed Tebrizi Nadir
Sah tarafindan oldiiriilmesinden sonra onun oglu Muhammed Tebrizi
Sah II. Tahmasb’in mollabasis1 oldu.?® Sah II.Tahmasb, Nadir Sah ile
arasinin agilmas: nedeniyle Safevi Devleti'nin baskentini Meghet'ten
Kazvin’e aktarip Kazvin'de hiikiimet etmeye basladi. Kazvin'de Mirza
Abdiilhasan’t Mollabasilik makamina getirir.”? Mirza Abdiilhasan’t
Kazvin'de Safevi Devleti'ni ve kurumlarini yeniden saglamlastirmaya
calisti. Ancak bu adi zikr edilen Mollabasi da II. Tahmasb, Safevi

Bakir Meclisi, Hakkii’l Yekin, s.32-38; Ali Kuli Mirza itimadi’l Saltane, Tarih-i Vakai ve Sevinih-i
Afganistan, Haz. Mir Hasim Muhaddis, Intisarat-1 Emir Kebir, Tahran 1365, s.44-47.

26Seyh Abbas Kumi, Miintehebii’l Amdl, intisarat-1 Hicret, Kum 1411, Cilt.I, 5.160-166.

YMirza Mehdi Han Abadi, Cihdngiisd-y1 Nadiri, Haz. Seyyid Abdullah Enver, intigarat-1 Erciimen-1 Asar ve
Mefahir-i Ferhengi, Tahran,1377, s.98-104.

(ATAD)
- 266 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

Devleti'ne bagliligindan dolay:1 1748 yilinda Nadir $Sah tarafindan idam
edilmigstir.?®

Afgan Hanedani Iran’dan Mahmut Han o6nderliginde 1722 yilinda
Isfahan’da hakimiyet kurdu. Mahmut Han’in ilk Mollabasis1 Miyanci
adinda bir ulemaydi. Miyanci, Kabil’de yasayan Hint asilli bir Stinni
ulemaydi. Mollabagilik makamina tayin edilmeden 6nce Mahmut Han’in
muallimi olmustur. Sonralar1 Mahmut Han tarafindan mollabagilik
makamina tayin edilmistir. Saraymn en zengin sahislarindan olup tath
dilli, giiler yiizlii, halim ve selim sahsiyetli biriydi. Mahmut Han Afgan
tarafindan ¢ok sevilip sayilirdi. Onun selahi olmadan Mahmut Han
Afgan, hicbir sey yapmazdi. Mahmut Han, onun sakirdi ve miiridi olup
stirekli onun arkasinda yiiriir ve Mollabas1 Miyanci olmadan oturmazdi.?’
Afkanlar, bu Hintli alimi ¢ok seviyorlardi. Umum halk, bu kisinin
faaliyetleri ve ihtiyat-1 karisi*® nedeniyle onu Zerdiist-1 Sani olarak
adlandirmislardi. Mahmut Han, sefer basarilarini onun dindarligina ve
sihirbazligina baglhiyordu. Mahmut Han tarafindan ¢ok ihtiram
gosterilirdi. Nitekim Mer’esi Mecmu’l Tevarih eserinde “Mahmut Han,
amcasin Oldiirmiis ve etrafina adamlar toplanuisti. Kabil'in daglik Afganlar: ve
mollalart Miyangiye ta’zim ve terkim ediyorlardi. Bu kisi dini ilimleri ve bircok
dua biliyordu. Onun gercek ismi belli degildi. Mahmut Hani etkileyip kendi
miiridi yapmisti. Afgan halki onu ordunun ak-yiizii olarak bilirdi. Afganlar,
onun gayipten giiclere sahip olduguna inamirdi. Savas esnasinda Afgan
ordusunun oniinde yer alirdi. Savaglar, onun ordu icin dua etmesinden sonra
baglard:. Afgan ordusu bu sekilde savasa baglardr ve cogunlukla muzaffer
olurdu.” 3'kaydiyla Miyanci’'nin Mahmut Han ve Afgan umum halk:
tizerinde ¢ok giig, kudret ve niifuz elde ettigini belirtmektedir.

2Muhammed Kazim Mervi, Elem Ard-yt Nadiri, Haz.Muhammed Emin Riyahi, intisarat-1 Kirabfirusi-y1 Zevar,
Tahran,1364, Cilt.I, s.209-213.

PMehdevi, Danismendan ve Biiziirgan-1 Islam, intisarat-1 Giildeste, isfahan 1384, Cilt.1, s.309-313.

3%s bilirligi, calinkanlig1 ve becelirikligi.

3Mer’esi, age, 5.279-280.

(ATAD)
- 267 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

Emanullah Han’dan sonra Esref Han, Afganistan’da giiclendi. 1725
yilinda Esref Han, Mahmud Han Afgan’i katl ettiginde Miyanci, Mahmut
Han Afgan’in sarayindan kagip caninin korkusundan kendi evine sigindi.
Ancak Esref Han tarafindan yakalanip zindana atildi. Onun biitiin mal,
enval ve serveti miisadere edilip birkag kisiyle beraber Kabil’e gonderildi.
Ancak bu donemin bazi kaynaklari ise Esref Han tarafindan oldiraldigi
belirtir.?2Nitekim Abdulrezzak Denbeli Basiretname eserinde “Esref Han,
kudreti elde etti§inde Mahmut Hanin muallimi olan Miyanci’yi yakalayip
zindana atti ve onun biitiin servet ve emvalini miisadere etti. Cok az bir miktarda
sike ona verip birkag kisi ile Kabil’e gonderdi” 3 ve Johns Menevi Huctim-1
Afgan ve Zeval-1 Devlet-i Safevi eserde “Esref Han, onun mallarim
miisadere ettikten sonra onu Kandahar’a gonderme sozii verdi ve onun biitiin
hayat maisetini karsilayacag: soziinii verdi. Bu yolla o biitiin omriinii refah ile
gecirsin.”**kayitlariyla Mollabast Miyanci'nin Esref Han tarafindan
mallar1 miisadere edildikten sonra Kabil gsehrine gonderiligini ve
hayatinin idamesi ig¢in bir miktar gelirin ona bagisladiginin
belirtmektedir. Ancak Mer'esi Mecmu’l Tevarih eserinde “Nadir Han
savasta Esref Hant yendiginde ve onlari firar verdiginde Nesd Nehri'nin
kopriisiinde Miyanci ki ¢ok yaslanmist: yakalanip 6ldiiriildii. "*kaydinda ise
onun Nadir Sah Afsar tarafindan dldiiriildiigiinii agiklamaktadir. Burada
donemin kaynaklarinda Mollabas1 Miyanci'nin 6liimiiyle ilgili ihtilafin
oldugunu gormekteyiz.

H.1135(M.1722) yilinda Mahmut Han Afgan, Isfahan’a girdiginde Mola
Za'teran, Afgan asker ve ulemalar ile [sfahan’a girdi. Mahmut Han
doneminde gii¢ ve kudret sahibiydi. Ancak Esref Han saltanati
doneminde ¢ok gii¢ ve kudret sahibi olmustur. Seref Han, Afgan Mahmut
Han’1 yenip ortadan kaldirdiktan sonra Afganlarin $ahi {invaniyla
Isfahan’da hakim oldu. Esref Han, Molla Za‘feran’1 H.1135/M.1722)

3Muhammed Tahir Nasirabadi, Tezkiye-yi Nasir Abddi, Haz.Muhsin Naci Nasirabadi, Nesr-i Asatir, Tahran
1378, s.135-137.

3 Abdulrezzak Denbeli, Basiretndme,Haz.Y ezdullah Kaidi, intisarat-1 Anahita, Tahran 1389, s.120-129.
34Johns Hanevi, Hucum-1 Afgan ve Zevil-1 Devlet-i Safevi, Terc. Ismail Devletsahi, Nesr-i Yezdan, Tahran 1367,
$.234-235.

3Mirza Muhammed Halil Mer’esi Safevi, Mecmul Tevdrih, Haz.Abbas ikbal , Nesr-i Tehuri, Tahran 1362, s.80-
81.

(ATAD)
- 268 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

yilinda Isfahan’1 ele gegirdikten sonra kendi Mollabagist makamina Molla
Za'feran1 tayin etti3® Boylelikle Mollabasi Miyanci'nin ortadan
kalkmasziyla birlikte kudret ve niifuz, tamamiyla Molla Za’feran uhdesine
verildi. Molla Za’feran, ¢ok az ve 0z konusup riyasizdi. Hanefi
mezhebindendi. Ehl-i Siinnetin Onciisii, muktedas1 ve miictehidiydi.
Sillerin katl edilmesi, zindana atilmasi ve mallarinin miisadere
edilmesinin vacip ve hayir oldugunu, onlarin azari ve eziyet edilmesinin
helal ve sevab-1 azim oldugunu belirtiyordu. Esref Han Afgan saltanati
doneminde ¢ok biiyiik bir niifuz elde etmistir. Dini-mezhebi konularda
¢ok hassas, seriatin kanunlarini uygulayan ve adalete riayet eden bir
sahsiyeti vardi. H.1135(M.1722) Muharrem ayinda Mahmut Han Afgan
Isfahan’a girdiginde Molla Za'feran’da onun yamndaydi. Mahmut
Han'in ortadan kaldirilmasindan ve Miyanci’'nin mollabasilik
makamindan azl edilmesinden sonra Esref Han Afgan tarafindan
mollabasilik makamina ta’yin edildi.?” Molla Za’feran, ¢ok siyaset dis1 bir
sahsiyete sahipti. Cok fazla konusmay1 sevmez, siirekli siikit haline
biiriinen ve temiz bir ahlaka sahipti. Esref Han, onun viicudundan ¢ok
fayda saghyorlardi. Molla Zaf'eran, Esref Han zamaninda kendi
niifuzunu korudu. Halk nazarinda saygin ve yumusak huylu, diger
Afgan fakih, miictehid ve ulemalarindan ise daha biiyiik bir niifuza
sahipti. Kisa siirede halk arasinda mahbubiyet-i feravan® elde etti.
Miicrimleri onun huzurunda ¢ubuk ile felege baglardi. Ancak, cezalarda
adaleti korurdu. Kendisinin ve digerlerinin adaleti uygulamasima dikkat
ederdi. Molla Zaf’eran, umfir-1 dini ve siyaside ¢ok katiydi. Ancak diger
umurlarda hiisn-i niyetle igleri yapardi.*

*Mer’esi, age, s.83-88; Sarjen Malcom, Tarih-i [ran, Terc.ismail Hayret, Intigarat-1 Senani, Tahran 1370,
Cilt.IL., s.550-555.

37Said Arjomend, “The Office Of Mulla Bashi In Shiite iran”Studia islamin, 1983, Vol.57-59; Mchmet Saray,
“Afganistan”, Diyanet Islim Ansiklopedisi, Istanbul 1988, Cilt.I, 5.405-408.

3¥Halkin biiyiik destegi, halkin biiyiik tevecciihii.

3Muhammed Muhsin Miistefi, Ziibdetii’l Tevdrih, Haz. Behruz Guderzi, Nesr-i Mecmua-y1 Intigarat-1 Edebi ve
Tarihi Mevkufat-1 Doktor Afsar Yezdi, Tahran 1375, s.208-214.

(ATAD)
- 269 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

Nadir Kuli Han Afsar ve Esref Han arasindaki savasta Siraz’da Esref Han
askerleriyle kacarken Molla Zaferan, yakalanip esir edildi. Nitekim
Esterabadi Cihangtisa-y1 Nadir eserinde “Molla Za'ferina dikkat etsinler ve
kendini canli Isfahan’a ulastirmayacak. Bu hadiselerin yasandigi dénemde Molla
Za'feran, Lesni nehri kopriisiinde kendisini suya birakt: ve adi zikr edilen suda
boguldu. Diger esirler ise Isfahan’daki Meydan-1 Naks-1 Cihan’da bogazlar:
vuruldu.”“Dénemin bir diger eseri olan Hollandiyan-1 Mukim-1 Isfahan,
“8 janviye 1730 yilinda Nadir Sah piruz olarak Isfahan’a geldiginde Molla
Za'ferdn ve sair kisilerin kesik baglarini Isfahan’a getirdi.”*! kayitlarryla Nadir
Sah tarafindan Molla Za'feran’in oldiigiinii soylemektedir. Ancak
Muhammed Hasim Asif Riistemii’l Hiitkema eserinde “Esref Han soyle
dedi. Mahmut Han déneminde Molla Zaf'era’min tahrikiyle Mahmut Han
askerleri, Sah Sultan Hiiseyini’yi oldiirmiiglerdi. Ne kizilbaglar Molla
Zaf'eran’in kesik bagin1 gormeden bizi takipten vaz gegmeyecekler. En iyisi Molla
Zaferdm oldiirelim. Onun cesedini yol tizerine birakalim. Bu sekilde Kizilbaslar
bizi takip etmekten vaz gegerler. Zira onlar, sadece Sahlart Sah Sultan
Hiiseyin'in intikamini bizden almak istiyorlar. Molla Zaf'eran, bu mevzudan
haberdar oldugunda kendi katlinin fetvasimi verdi ve dedi ki eZer beni
oldiirmezseniz sizden hicbiri Kandahar, Herat ve Kabil’e ulagmayacaktir. Ancak
hic kimse onun Oliimiine razi olmadi. En sonunda kendisi kendi elinin
damarlarint kesti. Onun cesedini yol iizerine oydular. Nadir Kuli Han, onun
cesedini  gordiikten sonra intikam atesi sondii. Afganlar1 takipten vaz
gecti.”#kaydiyla Molla Zaferan'in kendi 6liim fetvasini verdigi ve kendisi
oldiirdiigii ve Nadir Sah’in onun 6lii cesedini gordiikten sonra Afganlari
takip etmekten vazgectigini belirtmektedir. Ancak Ristemii’l
Hiikema’daki bu bilgi, donemin diger kaynaklarinda zikr edilmemesi
nedeniyle sihhat derecesi sorgulanmasi geren bir bilgidir. Nitekim
Hollandalilar “Afkanlar, Mola Zaf'eran’a ikinci Miyanci gibi bakardr. Onunda
Miyanci gibi biiyiik bir feraset ve mertebe elde etmesini bekliyorlardi. "kaydiyla

“Miistefi, age, 5.215-218.

“"Muhammed Hasim Asif, Riistemii’l Hiikemd, Haz.Muhammed Miisiri, Intisarat-1 Emir Kebir, Tahran 1352,
2.bsk., s.188-190.

“?Riistemii’l Hiikema, age, 5.190-191; J. Calmard, “Molla” The Encclopedia Of Islam, New Edition, VII.
Pp.236-237.

“Viliam Floor, Nizam-1 Kazai Der Asr-1 Safevi, Terc. Hasan Zendiye, Nest-i Pejuhesgah-1 Huze ve Daniggah-1
Tahran, Tahran 1358, s.124-130.

(ATAD)
-270 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

Molla Za’feran’in Afkan halki arasinda ¢ok saygi ve hiirmet duyulan bir
ulema oldugunu vurgulamaktadir.

3.Afsar ve Zend Hanedanlar1 Déneminde iran’da Mollabas1 Makami1

Siinni Afgan Hanedanindan sonra Iran’da hakimiyet kuran Afsarlar
doneminde mollabasilik makami mevcut bir divani makamdi. Nadir Kuli
Mirza, Esref Han Afgan’i yendiginde Molla Zaf’eran ona esir diismiistii.
Nadir Mirza tarafindan Mollabasi Zaf'eran ve ¢ok sayida Kkisi
oldirildii#Sii ve Stinnl mezhepleri arasinda barisi saglamak ve seri’-
kazai makamlarin tegkilatin1 buna gore yeniden kurmak isteyen Nadir
Sah, mollabasilik makamin, stirdiirme politikasinin bas propagandacisi
olarak Molla Ali Ekber’i bu makama getirmistir. Ayrica Mollabagilik
makaminin Nadir Sah tarafindan tevecciih edilen bir makam olmasinin
sebebi bu donemde Siinni Osmanli Devleti ve diger Stinni devlet ve
hanedanlarinda bu makamin Molla adiyla mevcut olmas: ve Siinni devlet
ve hanedanlarin bu makam asina olmasiyd1.#* Nitekim Ebul Hasan Tbn-i
Ibrahim Kazvini Fevaidii’l Safevi eserinde “El-Hak cesarette, kabiliyette,
bilginlikte ve saltanat islerinde Nadir Sahin benzeri yoktu. Tarih-i Nadiri ve
diger kiitiib tarihi buna sahittir. Nadir Sultan, bir grup ile yakinlagmazdi.
Onlardan uzak dururdu. Onun sepehsalart kardesi Ibrahim Han Kuruklu ve
Tahmasb Han Celair idi. onun meclis sohbetinden Molla Ali Ekber Molla Bast ve
Mirza Ali Asker idi ki ikisi de Rest ehlindendi.”**kaydiyla Nadir $Sah’in
fran’da bir gruptan uzak durdugunu vurguladiktan sonra Molla Ali
Ekber Mollabasi'ya gilivendigi, onun meclisine katildigim
vurgulamaktadir.

Nadir Sah, kendi saltanati doneminde higbir sadr tayin etmedi ve
sadaretin gorevini uhdesine aldi. Mollabasi makami, Nadir S$ah
doneminde en yiiksek kudret, gii¢ ve otoritesine kavusmustur.

“Nasirabadi, age, s.137-140; Ramazan Muhammedi-Muhammed Bakir Huzayli, Ekaliyet-i Dini Der Asr-1
Safevi, Nesr-1 Pejuhesgah-1 Huze ve Danisgah, Tahran 1398, 5.235-239.

“*Muhammed Ibn-1 Hasan Hiir Imamali, Vesdilii’l Sie, Nesr-i Darahayaii’l Tirasii’l Arabi, Beyrut 1995, Cilt.
XVIL, 5.190-1194.

4°Ebul Hasan Ibn-1 Ibrahim Kazvini, age, s.153.

(ATAD)
-271 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

Seyhiilislam ve sair serl’-kazal makamlar mollabasi makaminin uhdesine
verildi. Molla Ali Ekber, mollabagilik makaminda Nadir Sahin 6liimiine
kadar H.1160 (M.1748) yilina kadar uhdesine almistir.” Bu nedenle
mollabasilik makami Nadir $ah doneminde en kudretli ve ehemiyetli
devrine ulasti. Avsarlar doneminde eyaletlerdeki mahalli divanlarda ve
sahzade divanlarinda kendi mollabagilarin tayin ederdi.*

Nadir Sah’in 1160(M.1748) yilinda 6liimiiyle oglu Sahruh Ibn-1 Nadir Sah,
Meshet'te 1750 yilinda Aga Serif'i Mollabasi makamina tayin etmis olup
serl’-kazai ve mevkufatin islerinin tamami onun uhdesindeydi. Aga Serifi
Mollabasi, Kerim Han Zend tarafindan oldiiriilmiistiir.*” Nitekim Nizam,
Miikafatname eserinde bu donem Mollabasilar1 igin.

“Seyhe, Mollaya, Debire

Asa, Aba/(Molla Elbisesi), ok, kili¢ ve kalem verdi.

Tarikat-1 Seriat, adalet, insaf ve hakka riayet etmek rusiimudur.

Ta’lim ve siinnet ile her birine 6gret ki.

Ber tibk-1 namis is yapsin.

Ne iltimas, rica, heva ve heves ve riigvet ile isi yapsin.

Eger Allahin hiikmii digina ¢ikarsa, Zillet topragi onlarin bagina getirir.””>

kaydiyla mollabasilik makamin muteber bir makam oldugu, kalem, kilig
ve kudret sahibi bir makam oldugunu ve Mollabas1 makamin liyakatiyla,
adalet ve gerr’ iizerine islerle mesgul olmasi gerektigini vurgulamaktadir.

Kerim Han Zend, 1750 tarihinde Zend Hanedam: kurup Zend
hanedaninin ilk sahi olarak Siraz’da tahta gecti. Kerim Han Zend
doneminde mollabagilik makami ortadan kaldirilmis olup mollabasilik
makamina bir mollabas1 tayin edilmemistir. O, kendini ve Zend

47Suria Farughi, Hacilar ve Sultanlar, Tarih Vakfi Yurt Yayinlari, Istanbul 1995, s.85-88; Lakard Larens, Nadir
Sah, Terc. Miisfek Kasimseri, Intisarat-1 Emir Kebir, Tahran 1357, 5.138-143.

“$Viliam Floor, Hiikiimet-i Nadir Sah, Terc. Ebul Kasim Seri, Intisarat-1 Tus, Tahran 1368, 5.72-80.

“Floor, age, 5.80-83;

S°HaydarNizam Emiran, Miikdfatndme, Nesr-i Haydar Emiran, Tahran 1377, 3.bsk, s.45-46.

(ATAD)
-272 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

Hanedanmi Safevi Devleti'nin bakiyesi olarak goriiyordu.®® Ayrica
Iran’daki Sii halkin tevecciihiinii almak icin Siraz’daki divaninda sadr
makamini tekrar kurdu ve sadr makamina bir sadr tayin etti.>? Kerim Han
Zend’ten sonra gelen Muhammed Ali Han Zend, Ebul Feth Han Zend,
Zeki Han Zend, Sadik Han Zend ve Litf Ali Han Zend hiikiimdarlar
doneminde de Siraz’'daki Zend divaninda bir sadr mevcudiyetini
korumustur.>

Kagarlar déneminde ise mollabasiik makami, etkisiz ve giligsiiz bir
makam olarak varligini devam ettirmistir. Bu donemde mollabasilik
makami, serri’-kazal makamlar1 arasinda sayilmistir. Mollabasilar,
sarayin pisnevazlar1 unvaniyla gorev yapiyorlardi. Muallim-1 mahsus-1
sehzadeydi. Hanedanin kurucusu Aga Muhammed Han, devrin yiiksek
dereceli alimleriyle iligkilerini diizenlemek icin Molla Muhammed
Hiiseyin Mazenderani'yi H.1205(M.1719) yilinda Kagar sarayimnn
mollabasi tayin etmistir. Kagar hiikiimdarlar1 ve eyalet idarecisi prensler
de nazari olarak dini konularda hocalik, uygulamada ise dalkavukluk
gorevini yapacak mollabagilar gorevlendirmistir.*Aga Muhammed
Han’dan sonra Feth Ali Sah saltanatinin ilk donemlerinde bu makam
mevcut olmustur. Molla Muhammed Asgar mollabagilik makamina tayin
edilmistir. Ancak Feth Ali $ah Kagar, Kacar Hanedanigindaki
hakimiyetini pekistirdikten sonra mollabasilik makamini ortadan
kaldirip mollabasilik makaminin biitiin gorev ve mesuliyetini sadrin ve
sadaret makaminin uhdesine verir.>® Boylelikle sadr makami Kacarlar
doneminde tekrardan seri’-kazai-hukuki ve mevfukat islerine bakan en
yliksek makam olmustur.”” Mollabasilik kavrami ise sadat, ulema, fiizela,

SiCa’fer Abdulrezzak, “Ulemd-y Islam(Fikhi-yt Siyasi, Amelkerd-i Siyasi), Mecelle-yi Ma’rifet, Tahran 1380,
Numara.44, s.118-122;

2 Abdulrezzak, age, 5.122-126.

S3Emiran, age, 5.49-52.

3*Sehzadelerin hass muallimleri, terbiye edicileri anlaminda.

S5Faruk Stimer, “Afsar”, Diyanet Islam Ansiklopedisi, istanbul 1991, Cilt. IV, 5.162-164.

56 Abdiilhiiseyin Nevayi-Abbas Kuli Gafari Ferd, Tarih-i Tehiiviildt-1 Siyasi, Ictimai ve Iktisadi ve Ferhengi-yi
Iran Der Dovrdn-1 Safevi, Tahran 1383, Nesr-i Semet, s.10-16.

S"Faruk Stimer, “Kacar”,Diyanet Islam Ansiklopedisi, istanbul 2001, Cilt. XXIV., s.51-53.

(ATAD)
-273 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

stileha icin kullanilan bir kavram haline geldi. Bu uygulama Nasreddin
Sah donemine kadar devam etti. Bu donemde bazi1 sehirlerde
H.1324/M.1909 yilinda [ran'n  sehirlerinde mollabasiik makami
mevcuduyetini korudu. Siraz, Isfahan, Kum, Kazvin gibi sehirlere tayin
edilen mollabagilar goriilmiistiir. Isfahan’in en son Mollabagisi Hace
Mirza Riza Hiiseyni Mollabas1 H.1334(M.1916) yilinda vardi. >Nitekim
Nizam, Miikafatndme eserinde mollabast makamina tayin edilen
ruhaniyet ve molla tabakasi igin:

“Miictehid ve Molla, diinya malina ve siislii sdzlere meyl etti.
Mukallid, kiifrii hakk: birakir, kiifre meyl eder ve kafir olur.
Ctin Molla yiiksek makam ve mevkilere geldi ve gururlanda.
Serr’ ve [slamdan onun yaninda bahsetme.

Cun zahid, hakim ile oturur ve kalkarsa

Eger Cebrail olsa da suretini gérme.

Bir imam eger, emirden soylerse soz.

Bogazini tut ve agzini kapat.”>®

Bu donemin en onemli miiverihlerinden Muhammed Hasim Asif,
Riistemii’l Hiikema eserinde Mollabasilar igin “Zikr-i Tefsil-i Bastydn(Bir
makam bagt olan kisler) Ali Cendb Mukaddes-i Elkdb Mollabas: ve Hekim bast ve
sair) ki hepsi cok siislii ve nakiglt ipekli sariklar: var idi ve girdikleri elbisenin
par¢ast halil hani®® ve ayakkabilar: sagiri®! ve kemerlerine ¢akbils baglarlard:. Atl
bir mekina gelip giderlerdi. Kirman Nargilesini yanlarinda tasirdi. Hepsi ¢ok
degerli cins binek atlarina binerdi. Bazi sahsi esyalar: giimiis ve altindandi. Bu
emir ve fiil Safevi memialik-i mahrusesinde efrat ve terfidin umiir-1 sultanide
hakim olmasina neden oldular. Padisahin emrinin altindaki makam sahipleri

8Riza Kurtulus, “Kagar Medeniyet ve Kiiltiirii 7, Diyanet Islam Ansiklopedisi, Istanbul 2001, Cilt. XXIV., s.53-
54.

$%Mirza Abdullah Efendi Isfahani, Rivazii’l Isfahanit ve Hiyazii’l Fiizeld, Haz. Seyyid Ahmed Hiiseyni Eskuyi,
Intigarat-1 Kitabhane-yi Ayetullah Mer’esi, Kum 1410, Cilt. IV, 5.96-100.

6()Cok kiymetli islenmis ipek parcali kumas.
61Klymetli hayvan derisi.

(ATAD)
274 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

ifrad derecesinde mal, miilk, servet sahibi ve itibar sahibi oldular. Mal, miilk,
servet ve para sarhosu oldular. Aymi sekilde halktan c¢ogunlukta bir grup
ruhdniyet ve erkdn-1 devletin servet-i azim sahibi olmalarini nefrin ve lanet
ediyordu. Serzenis ediyorlardi.”’*’kayitlariyla mollabasilarin bu donemde
cok mal ve servet elde ettigini, hava ve heveslerine gore yasadiklarini,
dindarlik ve samimiyeti bir tarafa biraktiklarini1 ve mollabasilik makamini
bir prestij ve biiyiiklenme olarak gordiiklerini belirtmektedir.

SONUC:

Mollabasi, Safevi Devleti'nin son donemlerinde viicuda gelmistir. Bu
makam ilk defa Sah Sultan Hiiseyin Safevi tarafindan H.1127/M.1715
yilinda rees-i tegkilat-1 dini-yi Safeviyede yer aldi. Mollabagilik makamu,
sadr ve seyhiilislam makamlarindan daha tistiin bir makam olarak ihdas
edildi. Safevi Devleti, Iran’daki bir Sii devlet olarak mollabast makamini
resmi olarak dini makamlarin en iistiinde vucuda getirdi. Bir diger tabir
ile mollabag1 makami, Sah Sultan Hiiseyin doneminde viicuda getirildi.
Bu donemde seyhiilislamin kudretinin azalmasi, seyhiilislamin siyasi
kudret ve niifuzu $Sah Sultan Hiiseyin saltanatin déneminde mollabas:
makamina intikal etti.

Bu tertiple mollabasi, Safevi Devleti sahinin dini ve mezhebi alanlardaki
sahsi miisaviri unvaniyla ¢ok degisik vazifeleri uhdesine aldi. Sahtan ilim
tahsil eden talebelerin masraflar1 i¢cin maas, mazlumlardan ziilim ve
sitemin kaldirilmasi, sefaat-1 mukasirin, tahkik-i mesail-i serriye ve talim-
i ediyye ve umur-1 serriye, emr-i bil marufu emretmek ve nehyi enil
miinkeri sakindirmak, helal mallarin gelir ve giderlerini uhdesine almisti.
Bu emirler, mollabasinin gii¢ ve niifuz sahibi bir makam olmasina neden
olmustur. Umfr-1 idari ve siyasiye karismaya basladilar. Safevilerin son
donemlerinde Safevilerin bagkentinin degistilmesine mani olmalari,
makamat-1 derbar-1 azil ve nesbleri, sepahayiyan, fermandehan ve
sahzadeganlar1 azl ve nesbleri, savas ve barisa karar vermeleri gibi

©2Asif, age, 5.101-103.
(ATAD)

-275 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

alanlarda dahalet ediyordu. Mollabasi, en yiiksek ruhani ile Sii
mezhebinin yayilmasi ve faaliyetha-y1 ferhangi ve mezhebide faaliyetleri
vardi. Sil ulema, fakih, miictehid filizela, siileha ve tillablan
hakimiyetinin yaninda terciime-yi kitab ve sakirtleri terbiye ederdi.

Mollabasilik makami, Safevilerin son dénemlerinde kurulan bir divani
makam oldugu i¢in bu makama ¢ok fazla mollabasi ta’yin edilmedi.
Safevilerin yikilmasiyla mollabasi makami, asil giig, kudret ve otoritesini
Siinni Afgan Hanedani ve Nadir $ah doneminde elde etti. Bu iki
Hanedanin Siinni mezhebini benimsemesi ve Iran’a komsu olan Siinni
devlet ve hanedanlarla iyi geginmek istemeleri nedeniyle mollabasilik
makamu siyasi, idarl ve dini alanlarda mollabagsilik makamini énemli
kild1. Ozellikle bu dénemde mollabasilar, seri’-kazai vazifelerin yaninda
idari ve siyasi isleri de uhdelerine almistir. Sadr, seyhiililsam, kaziii'l
kuzat ve sair seri’-kazal makamlar mollabasi makamina baglanmistir.
Mollabagilar divanda sahlarin sag tarafinda oturmustur. Seyhiilislam,
kaziii’l kuzat ve sair seri’-kazal makamlar ise mollabasi makamindan
daha asig1 yerlerde oturmuslardir. Bu da mollabagi makaminin ¢ok giig
ve kudret elde etmesine zemin hazirlamistir.

fran’da Zend hanedanin kurulmasiyla beraber mollabagilik makami icin
cedid bir vaziyeti ortaya ¢ikardi. Kerim Han Zend muteasib bir $ii sah
olarak kendiden 6nceki Stinni Afgan ve Afsar henedanlari tarafindan
mithim bir seri’-kazal makam olarak goriilen mollabasilik makamin
saltanati ve hiikiimdarligr icin tehlikeli bir makam olarak gordii.
Boylelikle Kerim Han Zend, mollabas1 makami ortadan kaldirildi. Zend
Hanedani yikilana kadar mollabagilik makami Iran’da divani bir makam
olmadi. Ancak Isfahan, Siraz, Meshet, Kum, Teriz, Kazvin, Rey,
Mezenderan, Gilan, Yezd, Kirman gibi eyaletlerde bu unvarn kullanan
ulema, sadat, flizeld, sadat ve siilaha tarafindan kullanildig:
goriilmektedir. Ancak Kacgarlarin Aga Muhammed Han tarafindan
kurulmasiyla mollabasiik makami Aga Muhammed Han tarafindan
Kagarlarin sarayindaki seri’-kazai-hukuki isleriyle mesgul olan makam
iinvaniyla tekrardan kuruldu. Boylelikle Kagarlar donemine kadar dini

(ATAD)
-276 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

makamlarin en yiiksek idarecisi unvaniyla tegkilat-1 hitkiimetide varligin
devam etmistir.

KAYNAKCA

AGACERI, Hasim, Mukaddeme-yi Ber Miinasebet-i Din ve Devlet Der
Iran Asr-1 Safeviyye, Intisarat-1 Terh-i Nev, Tahran 1389.

ABDULREZZAK, Ca’fer, “Ulema-y1 islém(Flkhl-yl Siyasi, Amelkerd-i
Siyasi), Mecelle-yi Ma'rifet, Tahran 1380, Numara.44.

ALGAR, Hamid,”Molla”, Diyanet Islam Ansklopedisi, Ankara 2020, Cilt.
XXX., ss. 238-239.

ARJOMAND, Said,“The Office Of Mulla Bashi In Shiite Iran”Studia
Islamin,Chicago 1983, Vol.17.

ASIF, Muhammed Hasim, Riistemii’l Hitkema, Haz. Muhammed Miisiri,
intlgérét—l Emir Kebir, Tahran 1352, 2.bsk

Aydogmusoglu, Cihat, “Safevi Hiikiimdar1 Sah Abbas’in Dini Siyaseti”,
Turkish Studies-International Periodical for the Languages,
Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 6/3, Summer
2015.

....................... ; Cihat Aydogmusoglu, “Sah Abbas Devrinde(1587-1629)
Iran da Sosyal ve Kiiltiirel Hayat”, Tiirk Diinyasi Incelemeleri
Dergisi, Izmir 2011, C.XI, S.2.

...................... ; “Sah II. Ismail (1576-1577)Devri Siyasi ve Dini
Hadiseleri”, The Journal of Academic Social Science Studies,
Number: 48, Summer II 2016.

BASTANI PAIZi, Mirza Muhammed, Siyaset ve Iktisad-1 Asr-1 Safevi, Negr-
i Bungah-1 Metbnuai Alisah, Tahran 1348.

(ATAD)
-277 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

CABIRI ENSARI, Hasan, Tarih-i isfahan ve Rey, inti@érat—l Soheni, Isfahan
1322.

CA’FERiYAN, Resul, Safevi Der Asr-1 Din, Ferhenf ve Siyaset, Nesr-i
Pejuhesgede-yi Huze ve Daniggah, Kum 1379.

CALMARD, J., “Molla” The Encclopedia Of Islam, New Edition, VIL

DENBELKI, Abdulrezzak, BasiretnAme, Haz.Yezdullah Kaidi, intlgérét—l
Anahita, Tahran 1389.

DIHHUDA, Ali Ekber, Liigatndme-yi Dihhiidd, intisarata1 Darusgah-1
Tahran, Tahran 1373, Cilt. XIII.

DOGAN, Ahmet-Tanju ATES; “Safevi'nin Kurumsallasma Doneminde Safevi

Sahlarimin  Seyyidlerle Iliskisi”, Akademik Tarih ve Aragtirma
Dergisi, Ankara 2023, C.VIIL, S.

EFENDI; Mirza Abdullah, Riyazii’l Ulemd ve Hiyazii'l Fiizeld, Haz. Ahmed
Hiiseyni Eskuri, Nesr-i Kitaphane-yi Ayetullah Mer’esi, Kum
1410, Cilt. 11

EMIRAN, Haydar Nizam, Miikdfatnime, Nesr-i Haydar Emiran, Tahran
1377, 3.bsk.

FARUQHT, Suri, Hacilar ve Sultanlar, Tarih Vakf1 Yurt Yayinlari, Istanbul
1995.

FERAHANI MUNFERID, Mehdi, Muhacerit-1 Ulemd-y1 Sie Ez Cebelii’l
Amil Be Iran, Intisarat-1 Emir Kebir, Tahran 1377.

FLOOR, Viliam, Ber Oftaden-i Safeviyin Ber Ameden-i Mahmut-1 Afgin,
Terc. Ebulkasim Serf, intlgérétq Tus, Tahran 1365.

FLOOR, Viliam, Hiikiimet-i Nadir Sah, Terc.Ebul Kasim Seri, Intisarat-1
Tus, Tahran 1368.

FLOOR, Viliam, Nizam-1 Kazai Der Asr-1 Safevi, Terc. Hasan Zendiye, Nesr-
i Pejuhesgah-1 Huze ve Danigsgah-1 Tahran, Tahran 1358.

GILANTEZ, Petros, Sukiit-1 fsfahan, Terc. Muhammed Mehryar, inti§érét—
1 Giilha, Isfahan 1371.
(ATAD)
-278 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

HALACOGLU, Yusuf, “Bas”, Diyanet Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1992,
Cilt. V.

HATUNABADI, Mirza Mehdi, Cihdngiisi-yt Nadiri, Haz. Seyyid Abdullah
Enver, int1§érét—1 Erciimen-i Asar ve Mefahir-i Ferhengi, Tahran
1377.

HATUNABADI, Mirza Muhammed Ali, Mekdramii’l Asdr, Intisarat-
Mahtutat, Isfahan 1337.

HATUNABADI, Seyyid Abdiilhiiseyin, Vakayii'l Senin Vel Avim,
DiizMuhammed Bakir Behbudi, Intisarat- Kitabfirusi-yi
islamiyye, Tahran 1352.

HANEVI, Johns, Hucum-1 Afgan ve Zevil-1 Devlet-i Safevi, Terc. Ismail
Devletsahi, Nesr-i Yezdan, Tahran 1367.

HUNERFER, Liitfullah, Gocine-yi Tarih-i Isfahan, Intisarat-1 Kitapfurus-1
Sakafi, Isfahan 1344.

HUR IMAMALI, Mahmut Ibn-1 Hasan, Vesailii'l Sie, Nesr-i Darahayayii’l
Tirasiil Arabi, Beyrut 1998, Cilt.17.

HUSEYINZADE, Seyyid Muhammed Ali, Ulemd ve Mesruiyet-i Devlet-i
Safeviyye, Nesr-i Enclimen-i Muarif Ulema., Tahran 1394.

HUSEYNI, Ebul Fazl,ilel ve Avimil-1 Sukiit-1 Safeviye, Mecelleye-yi Ferhengi-
yi Isfahan, Isfahan 1381, Numara.24.

HUSEYNi FESAI, Mirza Hasan, Tarih-i Farsndme-yi Nasiri, int1§érét—1
Kitaphane-yi Senani, Tahran 1381.

KAZVINI, Ebul Hasan ibn-1 ibrahim, Fevaidii'l Safeviye, Haz. Meryem Mir
Ahmedi, Nesr-i Miiessese-yi Miitelaat-1 Tahkikat-1 Ferhengi,
Tahran 1367.

KAZVINI, Sey Abdiilnebi, Tetmimii’l Emelii’l Emel, Nest-i Kitaphane-yi
Ayetullah Mer’esi Necefi, Kum 1407.

(ATAD)
-279 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

KEMALI TEBRiZI Muhammed Zaman, Ferdidii’l Feviid, Intisarat-1 Miras-
1 Mekttb, Tahran 1373.

KUMI, Kadi Ahmed, Hiildsetii’l Tevédrih, Haz. Thsan Esraki, Int1§érét—1
Daniggah-1 Tahran, Tahran 1359, Cilt. L.

KUMI, Seyh Abbas, Fevdidii’l Rezeviyye, Intisarat-1 Merkezi, Tahran 1327.

KUMI, Seyh Abbas, Miintehebii’l Amdl, intisarat-1 Hicret, Kum 1411, Cilt.
1.

KURTULUS, Riza,“Kagar Medeniyet ve Kiltiirii”, Diyanet Islam
Ansiklopedisi, Istanbul 2001, Cilt. XXIV., ss. 53-54.

ITIMADU'L SALTANE, Ali Kuli Mirza, Tarih-i Vakai ve Sevinih-i
Afganistan, Haz. Mir Hagim Muhaddis, Intisarat-1 Emir Kebir,
Tahran 1365.

LAHICI, Hazin, Seferndme-yi Hazin, Haz.Pijen Tereki, Intisarat-1 Hayyam,
Tahran 1350.

LARENS, Larens, Inkirdz-1 Devlet-i Safevi, Terc. Ismail Devletsaht,
Intigarat-1 limi ve Ferhengi, Tahran 1383.

LARENS, Larens, Nadir Sah, Terc.Miisfek Kasimseri , Intisarat-1 Tus,
Tahran 1368.

LEMBTON, A. K., Devlet ve Hiikiimet Der Islim, Terc. Abbas Selahi-
Muhammed Mehdi Fakihi, intlgérét—l Urf{ic, Tahran 1374.

MALCOM, Sarjen, Tarih-i [ran, Terc.Ismail Hayret, Intisarat-1 Senani,
Tahran 1370, Cilt.I1.

MECLISI, Muhammed Bakir, Ayniil Hayat, Intisarat1 Ilmiyye-yi
islémiyye, Tahran 1348.

MEHDEVi, Maslaheddin, Danismendin ve Biiziirgdn-1 Islam, Intisarat-1
Giildeste, Isfahan 1384, Cilt.1.

MER’EST SAFEV1, Mirza Muhammed Halil,Mecmu’'l Tevirih, Diiz.Abbas
Ikbal Asitiyani, Intisarat- Kitapfurusi-yi Senai, Tahran 1362.

(ATAD)
- 280 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

MERVT, Muhammed Kazim, Elem Ard—yz Nadiri, Haz.Muhammed Emin
Riyahi, intl§érét—1 Kirabfirusi-yi Zevar, Tahran 1364, Cilt.I.

MIR AHMED] Meryem, Din ve Devlet Der Asr-1 Safevi, intig,érét—l Emir
Kebir, Tahran 1369.

MUHAMMEDI Ramazan-Muhammed Bakir Huzayli, Ekaliyet-i Dini Der
Asr-1 Safevi, Negr-i Pejuhesgah-1 Huze ve Daniggah, Tahran 1398.

MUIN, Muhammed, Ferheng-i Muin, Intisarat-1 Zerrin, Tahran 1386, Cilt.
14.

MUSEVI Ahmed Kazim, Hakk-1 Iktiddr ve Ferheng-i Siyasi Der Tesiiye,
Mecelle-yi [rannAme, Tahran 1368, Numara.26.

MUSEVI HANSERAYI, Mirza Muhammed Bakir,Ravzetii’l Cenndt Fi
Ahvalii’l Ulema ve Sadit, intlgérét—l Tsmailiyén, Kum 1391.

MUSTEFi, Muhammed Mubhsin, Ziibdetii’l Tevdrih, Haz. Behruz Guderzi,
Nesr-i Mecmua-y1 Intisarat-1 Edebi ve Tarihi Mevkufat-1 Doktor
Afsar Yezdi, Tahran 1375.

NASIRABADI, Muhammed Tahir, Tezkiye-yi Nasir AbidiHaz. Muhsin
Naci Nasirabadi, Nesr-i Asatir, Tahran 1378.

NEKI NASIRI, Mirza Ali, Elkib ve Mevicib-i Dovr-1 Selétin-i Safeviyye, Haz.

Yusuf Rahimlu, Intisarat-1 Danisgah-1 Firdevsi-yi Meshed,
Meghed 1371.

NASIRI, Muhammed ibrahim, Desturii’l Sehriydrdn, Haz.Muhammed
Nadir Nesiri Mukaddem, Nesr-i Bunyad-1 Mevkufat-1 Doktor
Mahmut Afsar Yezdi, Tahran 1373.

NEViST, Said, Risale-yi Hidayetii'l Salihin, Negr-i Caphane-yi Meclis-i
Sura-y1 Islami, Tahran 1344, Cilt. X.

NEVAI, Abdiilhiiseyin, Isndd ve Mekatib-i Tarihi-yi Iran Ez Teymuir Ta Sah
Ismail, Nesr-i Bungah-1 Terciime, Tahran 1365.

(ATAD)
- 281 -



Akademik Tarih ve Arastirmalar Dergisi (ATAD) Journal of Academic History And Studies

NEVAI, Abdiilhiiseyin-Abbas Kuli Gafari Ferd, Tarih-1 Tehiiviildt-1 Siyasi,
Ictimai ve Iktisadi ve Ferhengi-yi Iran Der Dovrdn-1 Safevi, Nesr-i
Semet, Tahran 1383.

NEYRiZi, Kudbeddin, Risale-yi Siyasi Der Tahlil-i Ilel Sukiit-1 Devlet-i
Safeviyye ve Rah-1 Halll-t Bazgest-i An Be Kudret, Haz.Resul
Ca’feriyan, Kitaphane-yi Ayetullah Mer’esi Necefi, Kum 1371.

OZGUDENLI, Osman Gazi,“Iran”, Diyanet Islim Ansiklopedisi, Istanbul
2000, Cilt.XXIL., ss. 395-400.

OZ, Mustafa Oz “Sia” Diyanet Islim Ansiklopedisi, Istanbul 2010, Cilt.39.,
ss. 111-114.

REFIEN, Mirza, Desturii’l Miiliik, Terc. Muhammed Kerdabadji, Intisarat-1
Vezaret-i Umir-1 Haricl, Tahran 1385.

RAVENDI, Murteza, Tarih-i Ictimai-yi [ran, intisarat-1 Negah, Tahran 1383,
Cilt.VIL

PARSADUST, Menucehr, Sah Ismail-i Diivvom, Intisarat-1 Sirket-i Sehami,
Tahran 1381.

SABITIYAN, Zabiyullah, Isndd ve Namehd-yt Tarihi ve Ictiami-yi Dovr-1
Safeviyye, Nesr-i Sazman-1 Tebligat-1 Ibn-i Sina, Tahran 1343.

SARAY, Mehmet,“Afganistan”, Diyanet Islim Ansiklopedisi, Istanbul 1988,
Cilt.I., ss. 401-408.

SEFETGUL, Mansur, Sahtar-1 Nehad ve Endise-yi Dini Der Iran Der Asr-
1 Safevi, Nesr-i Miiessesat-1 Hidamat-1 Ferhengi, Tahran 1381.

SEMIEN, Mirza, Tezkiretii’l Miiluk, Terc. Mes'ud Recepniya, Intigarat-1
Emir Kebir, Tahran 1378, 2.bsk.

SIVERI, Rajer, Der Bdb-1 Safevi, Terc. Ramazan Ali Ruhullahi, Negr-i
Merkez, Tahran 1380.

SUMER, Faruk,“Afsar”, Diyanet Islim Ansiklopedisi, Istanbul 1991, Cilt.IV..
ss. 160-164.

(ATAD)
-282 -



Tanju ATES

Safevi Devleti Sonras1 Mollabagilik Makaminin Gegirdigi Degisim ve Doniigiim

SUMER, Faruk,“Kagar”,Diyanet Islim Ansiklopedisi, Istanbul 2001,
Cilt.XXIV., ss. 53-58.

SEYBANI, Nizameddin Mecir, Teskildt-1 Sehinsihi-yi Safeviyye ve Thyd-yi
Vahdet-i Milli, Intisarat-1 Damisgah-1 Tahran 1346.

SIRAZI ISFAHANI; Celaleddin Hiimayi, Tarih-i Isfahan,Haz. Mahdut

Banu Hiimayi, Nesr-i Pejuhesgah-1 Uliim-1 Insani ve Miitalaat-1
Ferhengi, Tahran 1379.

TAHRANTI; Aga Biiziirg, Tabakatii’l Ilamii’l Sie, Haz. Ali Neki Miinzevi,
Intisarat- ismailiyén, Nesr-i Erciimend, Tahran 1369.

VLADIMIR Minorski, Sazman-1 Idare-yi Hiikiimet-i Safevi, Terc.Mes'ud
Recepniy3, Intisarat-1 Emir Kebir, Tahran 1365.

(ATAD)
- 283 -



